
87

7. 	 Kirche und (zivilgesellschaftliche) 
Öffentlichkeit – zu theologischen Verortungen 
und dem kirchlichen Selbstverständnis

Wie verhält sich nun diese vornehmlich aus der Außenperspektive ana-
lysierte Verschiebung der Kirche in die Sphäre der Zivilgesellschaft zur Innen-
perspektive der theologischen Theoriebildung? Die Kirchen stehen hierbei 
vor der Herausforderung, den universalen Horizont ihres Auftrages mit dem 
partikularen Ort innerhalb eines pluralistisch strukturierten Gemeinwesens 
zu vermitteln. Die damit verbundene Selbstrelativierung darf jedoch nicht 
nur als Zugeständnis und Anpassung an veränderte gesellschaftliche Rahmen-
bedingungen ausfallen, sondern muss sich als Entfaltung der eigenen theo-
logischen Identität in einem neuen Kontext plausibilisieren lassen.

Die Tatsache, dass der Begriff der Öffentlichkeit die semantische Klammer 
unterschiedlicher theologischer Konzepte wie Öffentliche Theologie (Höhne 
2020), Öffentlicher Protestantismus (Albrecht / Anselm 2017) und Öffentli-
che Kirche (Schlag 2012) bildet, weist auf eine gemeinsame Suchbewegung 
im Horizont des Öffentlichkeitsbegriffs hin (Höhne 2020, 45–48).39 Der public 
turn der Religion findet im „Going public“ (Arens 2016) seinen spezifischen 
Reflexionsort. In unterschiedlichen, durchaus kontroversen Facetten spie-
gelt sich die Bedeutung der öffentlichen Sphäre der Zivilgesellschaft als theo-
logische Verortung für die Kirchen, die im Folgenden anhand ihrer profilier-
testen Protagonisten kurz vorgestellt werden sollen (vgl. Körtner / Anselm / 
Albrecht 2020). Anschließend wird in zwei EKD-Publikationen zu den The-
men Öffentlichkeitsauftrag der Kirche (EKD 2008) und dem Verhältnis zum 
Gemeinsinn bzw. Gemeinwohl in einer pluralistischen Gesellschaft (EKD 
2021a) die dortige Verhältnisbestimmung von Kirche und Zivilgesellschaft 
nachgezeichnet. Ein Ausblick auf die sogenannten Zukunftsthesen der EKD 

39	 Auch theoretische Entwürfe zur Diakonie nehmen den Öffentlichkeitsbegriff auf und themati-
sieren damit das Selbstverständnis von Diakonie bzw. Kirche, vgl. Kehlbreier 2009 und Bedford-
Strohm 2016 sowie Albrecht 2018.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

(EKD 2021b) deutet an, wie sich die evangelische Kirche strategisch im Blick 
auf ihr Verhältnis zur Zivilgesellschaft aufstellen will.

7.1 	 Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, 
Öffentliche Kirche – theologische Konzepte

Nach einer vielfach rezipierten Definition Wolfgang Vögeles bezeichnet 
Öffentliche Theologie die „Reflexion des Wirkens und der Wirkungen des 
Christentums in die Öffentlichkeiten der Gesellschaft hinein“ (Vögele 1994: 
421 f.) Diese Definition bringt sehr allgemein die Kontextualität sowohl der Kir-
che als auch der Theologie zur Geltung. Die wechselseitige Bezogenheit von 
religiöser Gemeinschaft und gesellschaftlichem Umfeld prägt das Christen-
tum seit seinen Ursprüngen. Die Reflexion dieser Wechselbeziehung ist daher 
nicht zu trennen von der Beteiligung an Prozessen gesellschaftlicher Selbst-
verständigung.

„Kontrovers ist, inwiefern damit die Aufgabe verbunden ist, zur gesellschaftlichen 
Orientierung beizutragen, ob und auf welche Weise sich also christliche Kirchen 
und Stimmen christlicher Theologie zu gesellschaftspolitischen Fragen äußern 
sollen und inwiefern es dazu einer programmatisch verstandenen ,Öffentlichen 
Theologie‘ bedarf“ (Wabel 2019: 17).

Aus dieser Konstellation ergibt sich für die Bestimmung des Verhältnisses zwi-
schen Theologie bzw. Kirche und Öffentlichkeit die dreifache Aufgabe von 
Reflexion, Beteiligung und Orientierung. Angesichts der Weite des Themas, 
der unterschiedlichen, auch interkulturellen Kontexte und der Vielfalt der 
Dimensionen erscheint es nicht verwunderlich, dass „ein gemeinsames Nar-
rativ öffentlicher Theologie […] gegenwärtig nicht zu bestimmen ist.“ (van 
Oorschot 2014: 15).40 Auch Florian Höhne weist darauf hin, dass eine norma-
tive Definition nicht existiert und von Öffentlicher Theologie im Plural zu 
sprechen sei (Höhne 2020: 35).

Aus diesem pluralen Feld werden drei Ansätze vorgestellt und miteinander ver-
glichen, die im Diskurs sowohl spezifische Positionen markieren als auch brei-
ter rezipiert werden. Sie greifen in unterschiedlicher Weise und Gewichtung 
die drei Aspekte öffentlicher Theologie auf – Glaubensbezug, allgemeine Ver-
nünftigkeit und Gemeinwohlorientierung – und verknüpfen sie miteinander. 

40	 Vgl. den instruktiven Überblick zum Thema Öffentlicher Theologie bei Scherle 2013.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


89

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

Der Begriff der Öffentlichen Theologie nimmt dabei primär die Universität 
als öffentlichen Ort als Bezugspunkt in den Blick, weitet die Artikulations-
formen und ihrer Träger:innen jedoch deutlich über den akademischen 
Bereich hinaus in kirchliche und lebensweltliche Kontexte. Beim Konzept des 
Öffentlichen Kirche steht die verfasste Kirche und ihr vielfältiges öffentliches 
Wirken im Mittelpunkt, mit besonderer Berücksichtigung auf Vermittlungs-
funktionen zwischen Individuen, Kirche und gesellschaftlichen Öffentlich-
keiten. Das Programm des Öffentlichen Protestantismus fragt dezidiert über 
den Bereich der verfassten Kirche hinaus und legt seinen Schwerpunkt auf 
die Gemeinwohlfunktion des Protestantismus.

a)	 Öffentliche Theologie
Der ehemalige Ratsvorsitzende der EKD, Heinrich Bedford-Strohm, hat auf-
grund der öffentlichen Wirkung in seiner Amtszeit wesentlich zur Popularität 
der Öffentlichen Theologie beigetragen. Dieses aus dem angloamerikanischen 
Raum stammende Konzept hat er ab 1998 in Rekurs auf Wolfgang Huber früh-
zeitig auf die Zivilgesellschaft bezogen (Bedford-Strohm 1998). Sein damali-
ger Grundansatz zieht sich mit leichten Veränderungen bis in seine aktuellen 
Publikationen durch (Bedford-Strohm 2019 und 2022 sowie Bedford-Strohm 
2023). Seine Beiträge haben eine neue Phase im Diskurs um Begriff und Sache 
der Öffentlicher Theologie eröffnet (Höhne 2015: 15–33 mit Hinweis auf die 
Begriffsgeschichte), der als internationaler Diskurs Beiträge aus zahlreichen 
Kulturkreisen und Kontinenten umfasst (Höhne/van Oorschot 2015).

Huber selber hat seit seiner Habilitationsschrift das Verhältnis von Kir-
che und Öffentlichkeit reflektiert (Huber 1973) und seit 1993 die Buchreihe 

„Öffentliche Theologie“ herausgegeben. Huber setzt sich bewusst von dem 
Begriff des „Öffentlichkeitsanspruchs der Kirche“ ab und betont dezidiert 
den „Öffentlichkeitsanspruch des Evangeliums bzw. Jesu selbst“, dem er dann 
den „Öffentlichkeitsauftrag der Kirche“ nachordnet (Huber 1973: 619 f.). In sei-
nem 1998 erschienenen Buch „Kirche in der Zeitenwende“ bestimmt er den 
Ort der Kirche im triadischen Verhältnis von Staat, Kirche und Gesellschaft 
und skizziert ihren Wandel von einer staatsanalogen zu einer intermediären 
Institution als Teil der Zivilgesellschaft (Huber 1998: bes. 267–328).41 Dabei 
kommt die Kirche als Kirche in der Gesellschaft jenseits der Bilder von Kir-
che als Kontrastgesellschaft oder einer funktional integrierten Gesellschafts-
kirche im Sinne einer civil religion zu stehen. Die Kirche „muss sich selbst als 

41	 Vgl. die Rekonstruktionen von Hubers Ansatz durch Meireis 2022 und Höhne 2022.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

Teil der gesellschaftlichen Strukturen und als Element in den vielfältig kul-
turellen – also symbolisch vermittelten – Verständigungsprozessen dieser 
Gesellschaft verstehen“ (Huber 1998: 269). Diese vollziehen sich innerhalb 
der Zivilgesellschaft als einem „freien Raum für den öffentlichen Austausch 
von Ideen“ (Huber 1998: 272), der von strukturellem Pluralismus, autonomen 
Organisationen im Sinne eines freien Assoziationswesens und Zivilcourage 
geprägt ist. Die Rolle der Kirchen in der zunehmend medial geprägten Zivil-
gesellschaft – Medien steuern und präfigurieren öffentliche Wahrnehmungen 
und Urteilsbildungen – besteht aufgrund ihrer intermediären Funktion darin, 
als Kommunikations-, Interpretations- und Handlungsgemeinschaft Anwäl-
tin der jeweils blinden Flecke in den öffentlichen Diskursen zu sein. Das zivil-
gesellschaftliche Engagement gründet dabei in der Gestaltung der auf einen 
transzendenten Grund verweisenden Gemeinschaft innerhalb der Kirche und 
wird konkret in der Anwaltschaft für gesellschaftlich Marginalisierte, für das 
Lebensrecht zukünftiger Generationen und für die nichtmenschliche Natur 
(Huber 1998: 280). Es geht Huber um eine öffentliche Wirksamkeit der Kir-
che in zivilgesellschaftlicher Anwaltschaft, die in ihren wertebasierten Inhal-
ten auf ihren Gemeinschaftsvollzügen beruht. Auch wenn die Kirche ihren 
Schwerpunkt in der kulturellen Kommunikation und damit im Bereich 
zivilgesellschaftlicher Verständigung hat, so ist sie aufgrund von Ressourcen-
gewinnung bzw. -einsatz auch in die wirtschaftliche Sphäre und in die politi-
sche Selbstorganisation der Gesellschaft einbezogen. Eine diese Wirksamkeit 
begleitende kritische wie orientierungsgebende ‚Öffentliche Theologie‘ „meint 
die kritische Reflexion über das Wirken und die Wirkungen des Christen-
tums in die gesellschaftliche Öffentlichkeit hinein sowie die dialogische Teil-
nahme am Nachdenken über die Identität und die Krisen, die Ziele und die 
Aufgaben der Gesellschaft“ (Huber 1998: 117).

Bedford-Strohm nimmt die Perspektive von Huber auf und profiliert sie wei-
ter. Für Bedford-Strohm besteht die primäre Funktion der Zivilgesellschaft 
darin, „kritische Kraft und Nährboden für eine politisch-soziale Infrastruktur“ 
und damit „eine notwendige Voraussetzung für staatliches Handeln“ (Bedford-
Strohm 2015: 215) zu bieten. Den Beitrag von Theologie und Kirche sieht er 
in einem christlichen Wirklichkeitsverständnis begründet, das die Welt als 
Ganze mit allen Lebensbereichen als Raum des Handelns Gottes begreift. 
Dieses mit Bonhoeffer begründete Weltverhältnis (Bedford-Strohm 2009) 
impliziert ein affirmatives Verhältnis zur Öffentlichkeit und den sich darin 
vollziehenden demokratischen Willensbildungsprozessen mit ihren partizi-
patorischen Möglichkeiten. In diesem zivilgesellschaftlichen Kontext wirken 
auch die Kirchen mit. Indem sie sozialethische Fragen von Armut, Gewalt 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


91

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

und Ungerechtigkeit thematisieren, weisen sie zugleich auf Gefährdungs-
potentiale für die gesellschaftlichen Prozesse hin und leisten so einen origi-
nären Beitrag zu einer vitalen Zivilgesellschaft.

Versteht sich die Kirche dabei als „Zeugin des Reiches Gottes und Botschaf-
terin von Gottes Versöhnung in der Weltwirklichkeit“ (Bedford-Strohm 2011: 
6), so muss sie sich in ihrer Artikulation in den öffentlichen Debatten auf die 
dortigen Diskurssprachen einlassen und eine „Zweisprachigkeit“ (Bedford-
Strohm 2011: 6) entwickeln, um die theologische Semantik in die jeweilige 
andere Diskurssemantik zu übersetzen. Mit der Rede von der „Zweisprachig-
keit“ nimmt Bedford-Strohm Bezug auf die Forderung von Jürgen Habermas 
nach einer Übersetzung religiöser Gehalte in säkulare Sprache (Habermas 
2005: 119–145). Bedford-Strohm sieht in der Zweisprachigkeit die Voraus-
setzung, dass sich theologische Gesichtspunkte als grundlegende Orientie-
rung für ein gesellschaftlich plurales Gemeinwesen plausibilisieren lassen. 
Als öffentliche Kirchen in der Zivilgesellschaft „brauchen sie als Basis und 
Gegenüber eine ‚Öffentliche Theologie‘, die sie immer wieder herausfordert 
und ihnen dadurch theologische Orientierung gibt.“ (Bedford-Strohm 2011: 
6 vgl. ders. 2008: 349 und ders. 2009: 53). Der Beitrag der Öffentlichen Theo-
logie konzentriert sich auf die Reflexion der normativen Dimensionen des 
Öffentlichkeitsauftrags des Evangeliums, die die Kirchen in die öffentlichen 
Diskurse einer pluralistischen Gesellschaft einbringen. Ein demokratischer 
Diskurs lebt von der Diversität der eingebrachten Positionen, die jeweils auch 
die entsprechenden Wahrheitsansprüche implizieren. „Nicht also dass die Kir-
chen sich in den öffentlichen Diskurs um politische Fragen einmischen, die 
grundlegende ethische Orientierungen berühren, kann in Frage stehen, son-
dern nur, wie sie es tun“ (Bedford-Strohm 2011: 6).

Dieses Wie ist zum Gegenstand einer kontroversen Debatte geworden. Denn 
der scheinbar bruchlose Übergang von Wahrheitsansprüchen aus der sub-
jektiven Gewissheitssphäre des Glaubens in sozialethische Orientierungen 
innerhalb der Gesellschaft hat heftige Kritik provoziert. Bemängelt wird eine 
Moralisierung der Kirche ebenso wie eine erneute kirchliche Bevormundung 
der Gesellschaft. In beiden Fällen entwerfe sich Theologie und Kirche wieder 
als vermeintlich besseres Betriebssystem für die Gesellschaft und damit im 
Gegenüber zur Gesellschaft und unterlaufe dabei auch die ihr eigene, konsti-
tutive Pluralität, insbesondere im Bereich ethischer Positionierung. Die Kritik 
erfolgte sowohl aus klassisch lutherischer Perspektive, (Leonhardt 2021: 165–
176 und Roth 2022: 75–92) als auch aus christentumstheoretischer Perspekti-
ve (Albrecht/Anselm 2017: 27–36 u. 58).

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

Diese pauschale Kritik verkennt jedoch, dass die öffentliche Rede der Kir-
che für Bedford-Strohm neben einer diskursiven Dimension (Äußerungen von 
kirchlichen Repräsentant:innen in gesellschaftlichen Debatten), einer politik-
beratenden Dimension (z. B. in Gestalt der Arbeit der Kammern der EKD) und 
einer prophetischen Dimension (situative Rede angesichts aktueller Heraus-
forderungen) auch eine pastorale Dimension umfasst (Bedford-Strohm 2011: 
10–14). Hier geht es z. B. um Gottesdienste angesichts von öffentlichen Katas-
trophen oder um symbolische Handlungen, die zur Bewältigung von Trauer 
und Fassungslosigkeit in Grenzsituationen einen Beitrag leisten. An diesem 
Beispiel wird deutlich, dass Öffentliche Theologie nicht nur hermeneutisch 
wie doktrinär christliche Beiträge in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit mit 
sozialethischem und politischem Fokus zum Gegenstand hat, die natürlich 
im Blick auf ihre Begründungsmuster und theologischen Axiome angefragt 
werden können. Sie umfasst auch die Weite kultureller Präsenz, die gottes-
dienstliches, bildungsmäßiges und diakonisches Handeln umgreift.

Der Schwerpunkt der Öffentlichen Theologie liegt für Bedford-Strohm jedoch 
eindeutig auf ihrer Orientierungsfunktion in den öffentlichen Debatten, die 
von institutionalisierten Vertreter:innen über Medien der Amtskirche ein-
gebracht werden. Die Zivilgesellschaft als Rahmen für die diskursiven Ver-
ständigungsprozesse im vorpolitischen Raum ist entsprechend über ihre 
institutionelle Ebene im Sinne von geregelten Verfahren und institutiona-
lisierten Orten sowie deren personale Repräsentant:innen konzipiert. Die-
ser Fokus macht zugleich die Grenze dieses Entwurfes aus, da damit andere 
Dimensionen der Zivilgesellschaft ausgeblendet und die Rolle der Kirchen 
nur über ihre institutionelle bzw. organisatorische Dimension, nicht aber 
über ihre kommunikativen und rituellen Vollzüge, das religiöse Symbol-
kapital und das freiwillige Engagement ihrer Mitglieder konzeptualisiert 
werden. An dieser Leerstelle setzt der Entwurf einer Öffentlichen Kirche von 
Thomas Schlag an.

b)	 Öffentliche Kirche
Thomas Schlag knüpft an das ethische Profil einer Öffentlichen Theologie 
an, wenn er betont, dass

„im Leitbild einer öffentlichen Kirche […] sozusagen eine Art hoffnungsvoller 
und zugleich doch klug abwägender Weltgestaltungsanspruch zum Vorschein 
[erg. kommt], der sich der Grenzen des eigenen Handelns, aber eben auch der 
Möglichkeiten und Notwendigkeiten kirchlichen Eintretens für die Würde des 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


93

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

Menschen und die Bewahrung der Lebenskontexte überaus bewusst ist“ (Schlag 
2014: 182).

Diesen primär sozialethischen Zugang basiert Schlag im „Selbstverständnis 
einer Öffentlichen Kirche als inhaltlich profilierter Vermittlungsinstanz zwi-
schen Individuum und Gesellschaft“ (Schlag 2024: 73) und ergänzt es um den 
Aspekt der umfassenden Partizipation. Damit profiliert er sein Verständnis von 
öffentlicher Kirche als einen kirchlichen Beitrag zur demokratischen Bildung. 
Er dynamisiert den Öffentlichkeitsbegriff, indem er Öffentlichkeit nicht pri-
mär als eindeutige Größe fasst, die über ihre institutionellen Strukturen zu 
beschreiben wäre, sondern „auf den immer wieder neu zu deutenden zivil-
gesellschaftlichen Gestaltungsraum des Öffentlichen, der seine Bedeutung 
und Profilierung erst durch diese Deutungs- und Handlungsaktivitäten selbst 
gewinnt“ (Schlag 2012: 15).

Schlag entfaltet unterschiedliche Grunddimensionen des Begriffs der 
Öffentlichkeit (Schlag 2018: 332 f., 2019 und 2020: 89–93). Er unterscheidet 
zwischen dem Erscheinungsbild mit den Teilaspekten Sichtbarkeit, Profil und 
Raum und der Grunddimension Praxis mit den Teilaspekten Kommunikation 
und Sprache, diskursiver Interaktion sowie Partizipation sowie der Grund-
dimension Instanzen mit den Teilaspekten Legitimation, Macht und Autori-
tät auf. Die Grunddimension Beobachtung enthält die Teilaspekte Transparenz, 
Kontrolle und Supervision; bei der Grunddimension Zielsetzungen geraten Teil-
aspekte wie Relevanz, Nachhaltigkeit und Vision in den Fokus. Die alles fun-
dierende Grunddimension bildet die Inhaltlichkeit, die die Aspekte von Wis-
sen, Suche nach Sinn und die Perspektive öffentlicher Vernunft zum Thema 
hat. Öffentlichkeit fungiert daher als Chiffre und „Signatur unterschiedlicher 
Diskursorte und zugleich als Möglichkeitsraum alternativer und politischer 
Gegenöffentlichkeiten“ (Schlag 2012: 20).

Schlags Anliegen ist es, den konstruktiven Beitrag der Kirche zur Zivil-
gesellschaft nicht nur beschreibend und handlungsleitend zu verorten, son-
dern mit ihrem theologischen Selbstverständnis in Beziehung zu setzen. Die 
möglichen Schnittstellen von Individuum, Kirche und Gesellschaft bringt er 
in Rekurs auf Huber mit der Denkfigur von Kirche als einer intermediären 
Institution in der Zivilgesellschaft in Verbindung (Schlag 2012: bes. 45–48 
sowie Schlag 2014: 181 f.). Als theologische Leitperspektiven identifiziert er 
Freiheit, Verantwortung und Hoffnung, die „in einer Volkskirche für alle mit 
der besonderen Aufmerksamkeit auf die Schwachen als Kirche für Andere [ …] 
im Sinn solidarischer Gemeinschaft“ (Schlag 2012: 61) zur Geltung zu brin-

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

gen sind.42 Er erweitert jedoch Hubers Verständnis theologisch-inklusiv auf 
eine „intermediäre Institution der Befreiten, Verantwortlichen und Hoffen-
den“ (Schlag 2012: 54) und hebt auf den dynamischen Gestalt- und Vollzug-
charakter ihrer pluralen Sozialformen ab, in denen sich der öffentliche Cha-
rakter der Kirche jeweils neu aktualisiert. Die Rede von einer Öffentlichen 
Kirche hat daher „weniger mit einer Eindeutigkeit in kirchenorganisatorischen 
oder in politisch-ethischen Fragen, als vielmehr mit der Schärfung des indi-
viduellen und gemeinschaftlich-institutionellen Wahrnehmungs- und Hand-
lungssinns zu tun“ (Schlag 2020: 101).

Eine Öffentliche Kirche zeichnet sich daher im Sinne der theologischen Leit-
idee des Priestertums aller Gläubigen durch einen starken Subjektbezug aus. 
Sie „ermächtigt durch ihre institutionellen Formationen im Grenz-, Schwel-
len- und Vermittlungsbereich zwischen Kirche und Gesellschaft die einzel-
nen Akteurinnen und Akteure dazu, im Licht der Deutung des Evangeliums 
aktuelle Gefährdungen zu benennen und zu bearbeiten“ (Schlag 2020: 101). 
Dies impliziert auch die selbstkritische Analyse von Deutungsmacht im Blick 
auf die Kirchen selbst, ihrer Repräsentant:innen und ihrer Kommunikations-
muster (Schlag 2021 und 2022), insbesondere angesichts des gesellschaftlichen 
Relevanz- und Vertrauensverlustes. „Die Vermischung von wirkmächtigem 
zivilgesellschaftlichem Engagement und dem kirchlich-autoritativen Anspruch 
auf Zukunftsgestaltung ist zumindest kritisch zu bedenken und zu reflektie-
ren“ (Schlag 2024: 79).

Produktiv für die entsprechenden zivilgesellschaftlichen Möglichkeiten einer 
Öffentlichen Kirche erweist sich nicht nur das komplexe Zusammenspiel der 
drei Dimensionen von privatem, kirchlichem und öffentlichem Christentum 
(Schlag 2012: 55),43 sondern auch die Ebenenvielfalt ihrer Sozialformen (Schlag 
2012: 62–75). In dieser synthetischen Zusammenschau lässt der Begriff einer 
Öffentlichen Kirche das sonst oft als Spannung wahrgenommene Verhältnis 
von Kirchenleitung, mittlerer Ebene und Ortsgemeinde „gleichsam als For-
men ekklesiologischer Subsidiarität“ (Schlag 2014: 184) erscheinen.

Auf der Makroebene sind es Kirchengemeinschaft und Kirchenbund, die über 
eine gesamtkirchliche Artikulation eine Orientierungs-, Ermöglichungs- und 

42	 Über den theologischen Kirchenbegriff leitet Schlag auch die global ausgerichtete öffentliche 
Verantwortung der Kirche ab, die sich im Diskurs der globalen Zivilgesellschaft einbringt, vgl. 
2012: 68.

43	 Hier greift Schlag die christentumstheoretische Unterscheidung von Dietrich Rössler auf (Röss-
ler 1994: 89–105, bes. 90–94).

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


95

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

Koordinierungsfunktion erfüllen. Hier knüpft Schlag an die reformierte Tra-
dition eines kirchlichen „Wächteramtes“ an, betont zugleich aber, dass sich der 
Orientierungsbeitrag der Kirche nicht in Gesellschaftskritik erschöpft, son-
dern in konkreten Vermittlungsmedien von der Pressemeldung bis hin zur 
Kampagne sowohl affirmative wie kritische Haltungen zu gesellschaftlichen 
Dynamiken einnehmen kann (Schlag 2012: 67).

Auf der Mesoebene werden Öffentlichkeitsdimensionen der mittleren Ebene 
beleuchtet, zu denen für Schlag angesichts seines Schweizer Hintergrundes 
die Kantonalkirchen gehören. Hier sind die öffentlichen Dimensionen kon-
kreter, da die Interaktionsformen deutlicher personale Formen annehmen. Zur 
Mesoebene zählt Schlag auch einzelne Dienste und Werke wie Bildungsein-
richtungen und Akademien, die er als „intermediäre dritte Orte“ bezeichnet 
(Schlag 2012: 69). Die mittlere Ebene hat für ihn das Potential, ein „inter-
mediärer Transmissionsriemen zwischen den unterschiedlichen überregionalen, 
regionalen und lokalen Ebenen zu sein“ (Schlag 2012: 70).

Auf der Mikroebene werden die Öffentlichkeitsdimensionen der lokalen 
Kirchengemeinden vorgestellt, ohne allerdings ihre sozialräumliche Verortung 
und den damit zusammenhängenden Konnex zur lokalen Zivilgesellschaft 
aufzugreifen.

Die anschließenden Konsequenzen für die kirchliche und gemeindliche 
Praxis machen deutlich, wie die Konzeptualisierung als Öffentliche Kirche 
die Handlungsfelder Bildung, diakonisches Engagement, partizipatorische 
Gemeindeentwicklung, freiwilliges Engagement sowie den Pfarrberuf profi-
lieren können (Schlag 2012: 77–111).

Schlag reflektiert das Verhältnis von Kirche und Öffentlichkeit sowohl hand-
lungslogisch wie kommunikationstheoretisch primär im Blick auf eine plu-
rale und umfassende Beteiligungsdimension. In ihr verortet er die Förderung 
gelebter Theologie und sieht in der Ermöglichung von Partizipation sowohl 
die theologische Identität der Kirche als umfassende Interpretationsgemein-
schaft als auch ihren substanziellen Beitrag für eine demokratische Zivil-
gesellschaft gewährleistet. Eine so verstandene Öffentliche Kirche wird zum 

„Ermöglichungsraum pluraler Such- und Orientierungsdynamiken“ (Schlag 
2020: 97), der gerade durch die permanente Selbstüberprüfung nach innen 
und die Dauerreflexion nach außen offen für Alterität und damit vital bleibt.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

„Kirche vermittelt im Modus prägnanten Fragens und der substanziell grundier-
ten Offenheit für dringliche persönliche und gesellschaftliche Suchbewegungen 
Orientierung und sensibilisiert so für die bestehenden Komplexitäten. Öffentli-
che Kirche hat ihre Relevanz dann darin, dass entscheidende Bruchlinien und 
Gefährdungen des individuellen und gesellschaftlichen Lebens überhaupt erst 
einmal thematisiert werden können. Dies geschieht von der Grundfrage aus, 
was dem Leben selbst dient und was zu seiner elementaren Gefährdung führt“ 
(Schlag 2020: 97).

Der Horizont der Lebensdienlichkeit führt dazu, eine stärkere Vernetzung 
mit anderen individuellen wie kollektiven Akteur:innen aus Zivilgesellschaft, 
Wirtschaft und Staat anzustreben.

c)	 Öffentlicher Protestantismus
Mit dem Programm eines Öffentlichen Protestantismus haben Christian Albrecht 
und Reiner Anselm eine Variante des protestantischen Beitrags zur öffent-
lichen Verantwortung vorgelegt, die sich ganz auf die Grundlagen und den 
Vollzug der diskursiven Austragungsprozesse von gesellschaftlichen und poli-
tischen Differenzen konzentriert (Albrecht / Anselm 2017).44

„Der Öffentliche Protestantismus ist derjenige Modus des evangelischen Christen-
tums, in dem die Voraussetzungen des gesellschaftlichen Zusammenhalts und 
Hintergrundüberzeugungen, die für ein liberales Gemeinwesen unabdingbar 
sind, bedacht und kultiviert werden“ (Albrecht / Anselm 2020: 58).

Das Konzept beantwortet die Frage nach der Gemeinwohlfunktion des 
Protestantismus angesichts der Tatsache, dass der Staat selbst zwar als 
Regulationsinstanz von Gemeinwohl fungiert, aber nicht Gemeinwohl bil-
den kann, weil er selbst – wie alle kollektiven Akteur:innen – auch partikula-
re Interessen verfolgt. Aber der Öffentliche Protestantismus dient auch nicht 
dazu, den demokratischen Staat theologisch zu legitimieren.

„Öffentlicher Protestantismus ist nicht zu verstehen als Neuauflage alter ordnungs-
theologischer Vorstellungen einer Legitimationsbedürftigkeit des modernen Staa-
tes oder der Politik. Der Verfassungsstaat verfügt über seine eigene Legitimations-
grundlage, bedarf aber der Pflege eines Bewusstseins des gemeinsam Verbindenden 

44	 Vgl. Albrecht / Anselm 2019 und 2020 sowie die Einzelstudien in 2020b und die theologische Fun-
dierung von Anselm 2024.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


97

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

und Verbindlichen, die erst eine Kultur der demokratischen Auseinandersetzung 
ermöglicht. Diese Pflege des Politischen liegt nicht auf derselben Ebene wie das 
Politische, sondern ermöglicht es erst“ (Albrecht/Anselm 2020: 62).

Daher ist der Öffentliche Protestantismus dem vorpolitischen Raum zuzu-
ordnen. Er trägt mit zu einer politischen Kultur bei, die demokratische Aus-
handlungsprozesse überhaupt erst möglich macht.

„Der Öffentliche Protestantismus will diejenigen Überzeugungsressourcen bereit-
stellen, die die Voraussetzung dafür bilden, strittige Fragen unter dem Verzicht 
auf Absolutheitsansprüche und unter der Anerkennung aller Beteiligten als 
Gleichberechtigten auszutragen“ (Albrecht / Anselm 2020: 62).

Dieser Ansatz deckt sich mit der resonanztheoretischen Funktion, die Hart-
mut Rosa der Religion im Allgemeinen und den Kirchen im Besonderen 
für die Demokratie zuschreibt: Über ihre Narrationen, Riten, Praktiken und 
Räume erzeugen und kultivieren sie eine Haltung, die sich durch Ansprech-
barkeit und grundsätzliche Bereitschaft zum Hören auszeichnet und damit 
eine Grundakzeptanz des jeweiligen Gegenübers zum Ausdruck bringt. Diese 
Haltung bilde die Grundlage einer demokratischen Kultur, die aktuell in 
Gefahr steht, angesichts von Polarisierungen die Resonanzfähigkeit im Blick 
auf anderen Meinungen und Positionen zu verlieren – und damit die Basis 
für diskursive Aushandlungsprozesse (Rosa 2022: 54–57 u. 74 f).

In der Grundhaltung der Anerkennung von Gleichwertigkeit als Anerkennung 
von Verschiedenheit koinzidieren Traditionen des christlichen Glaubens mit 
Werten und Prinzipien einer liberalen, rechts- und sozialstaatlichen Demo-
kratie. Damit leistet der Öffentliche Protestantismus einen Beitrag zu den 
Ermöglichungsbedingungen von Politik. Pointiert gesagt und zugleich in 
impliziter Abgrenzung zu Programmen der Öffentlichen Theologie formu-
liert: Der Öffentliche Protestantismus „will nicht Politik machen, sondern 
Politik möglich machen“ (Albrecht / Anselm 2017: 43).

Als grundlegendes Koordinatensystem des programmatischen Ansatzes fungiert 
die christentumstheoretische Differenzierung von privatem, kirchlichem und 
gesellschaftlichem Christentum, die wechselseitig aufeinander bezogen sind. 
An dieser Stelle greifen Albrecht und Anselm die Unterscheidung von Diet-
rich Rössler auf (Rössler 1994: 89–105, bes. 90–94). Rössler selbst bezeichnet das 
gesellschaftliche auch als das öffentliche Christentum und verwendet beide 
Begriffe synonym (Rössler 1994: 93 u. 96 f.). Das gesellschaftliche Christen-

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

tum wird von Albrecht und Anselm mit dem Öffentlichen Protestantismus 
gleichgesetzt und als die dem Protestantismus eigene Sphäre des Politischen 
bestimmt. Die christentumstheoretische Perspektive ist eingebettet in eine 
historisch rekonstruierte Beschreibung der aktuellen Herausforderung des 
Protestantismus im Blick auf den eigenen Beitrag zum Gemeinwohl (Abrecht / 
Anselm 2017: 13–25).

Die drei zentralen ethischen Leitgedanken – die Weltlichkeit der Welt zu res-
pektieren, die Freiheit in Gemeinschaft zu ermöglichen und die Zukunfts-
fähigkeit des menschlichen Lebens zu gewährleisten – werden trinitarisch 
fundiert und dem schöpferischen, versöhnenden und erlösenden Wirken 
Gottes zugeordnet (Albrecht / Anselm 2017: 51–54 sowie Anselm 2024: 185–
191). Theologiegeschichtlich steht eine Synthese von lutherischer Zwei-Rei-
che-Lehre und reformierter Königsherrschaft Christi im Hintergrund, die 
ihre Pointe in der Abgrenzung in Bezug auf bevormundenden Tendenzen 
der Theologie gegenüber der Gesellschaft bzw. dem Staat findet. Dies wird 
sowohl gegenüber einem interpretativen Übergriff auf Sinn und Zweck des 
politischen Raumes in lutherischer Tradition als auch gegenüber einer offen-
barungstheologisch fundierten Ethik geltend gemacht.

Als roter Faden und entscheidendes Kriterium zieht sich das freiheits-
theoretische Kennzeichen des liberalen Protestantismus durch. So bedeutet 
die Befreiung der Welt zur Weltlichkeit, sie einerseits von Sakralisierungen 
zu entlasten und andererseits als Rahmen für die Realisierung individueller 
und kollektiver Freiheit der Lebensführung zu begreifen. Der Versöhnungs-
gedanke bringt die konstitutive Sozialität des Menschseins in Einklang mit 
dem Prinzip der Freiheit zur individuellen Lebensgestaltung zur Geltung. Die 
Zukunftsfähigkeit des menschlichen Lebens sehen die beiden Autoren nicht 
nur gewährleistet durch die Gewährung von Freiheitsspielräumen durch den 
Verzicht auf Absolutheitsansprüche, sondern auch durch die Bereitstellung 
und Weiterentwicklung von Strukturen, die es dem Einzelnen ermöglichen, 
seinen individuellen Lebensentwurf zu realisieren. Das Freiheitsverständnis 
bewegt sich in allen drei Leitgedanken zwischen den Polen negativer Frei-
heit im Sinne der Freiheit von autoritativer Bevormundung und positiver 
Freiheit im Sinne von Unterstützung und Befähigung von Einzelnen. Hier-
in ist auch die dezidiert christliche Parteinahme für gesellschaftlich Margi-
nalisierte inkludiert.

Der Öffentliche Protestantismus umfasst daher zwei Aufgabenbereiche: Zum 
einen die Betonung der Vorläufigkeit und Partikularität menschlich-geschicht-

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


99

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

licher Ordnungen und – damit zusammenhängend – ihre Gestaltbarkeit; zum 
anderen die gemeinwohlverpflichtende Formulierung von Vorstellungen des 
gemeinsam geteilten Guten als eines Korridors für politische Auseinander-
setzung. Er besteht – dies wird als Abgrenzungsfolie gegenüber Konzepten 
der Öffentlichen Theologie immer wieder betont – nicht in der positionel-
len Einbringung eines bestimmten Wertekanons.

Angesichts dieser sehr im Abstrakten bleibenden Programmatik und Auf-
gabenbestimmung eines Öffentlichen Protestantismus stellt sich die Frage 
nach seinen Träger:innen und spezifischen Orten. Vor dem Hintergrund der 
Verschränkung der drei Ebenen des Christentums lässt sie sich nicht mehr 
an eine einzelne Instanz der Amtskirche delegieren, sondern ist „bei aller 
Verschiedenheit der Verantwortungsebenen jedem einzelnen Protestanten 
ebenso wie der Kirche als ganzer aufgetragen“ (Albrecht / Anselm 2020: 64). 
Als Aufgabe jedes Einzelnen in seinen Lebenskontexten bedarf diese ver-
stärkte Repräsentation durch Laien der „institutionellen Stützung und Rah-
mung“ sowie eine „verstärkte Aufmerksamkeit auf diejenigen Orte des All-
gemeinen, an denen Grundsätze des Christentum – im Sinne des Öffentlichen 
Protestantismus – als Sensibilität für das Gemeinsame zum Tragen kommen“ 
(Albrecht / Anselm 2020: 64).45

Darüber hinaus gelte es, symbolische Ausdrucksformen und Orte zu ent-
wickeln, in denen ein Öffentlicher Protestantismus sichtbar wird, der über 
den kirchlichen Protestantismus und die legitime Artikulation seiner Eigen-
interessen hinausreicht. Kirchliche Publizistik, Kirchentag und die Akade-
mien als einstmals klassische Orte eines Öffentlichen Protestantismus sehen 
die beiden Autoren schon zu sehr in binnenkirchlichen Logiken im Sinne 
der Artikulation eigener Interessen gefangen. Als neuen Formen identifizieren 
sie die sozialpolitische Diakonie, überkonfessionelle Kasualien nach Groß-

45	 In diesem Zusammenhang verweisen beide Autoren auf den Gottesdienst, der in seiner Struk-
tur (äußerer Rahmen für die innere Pluralität) dem Beitrag des Öffentlichen Protestantismus im 
Blick auf die Gesellschaft entspricht: den verbindlichen und verbindenden Rahmen zu markie-
ren, innerhalb dessen sich sowohl Gemeinschaft vollziehen als auch Individualität leben lässt; 
Albrecht / Anselm 2017: 44. Auch Schlag hebt die Bedeutung des Gottesdienstes hervor. Er illus-
triert damit aber nicht nur den Zusammenhang von verbindlichem Rahmen und Pluralität, son-
dern betont seine konstitutive Bedeutung für die Herausbildung von kirchlichen Öffentlichkei-
ten: „Kirchliche Öffentlichkeiten leben insofern auch vom immer wieder neuen Rückbezug auf 
dieses Verkündigungszentrum im Sinn des eigenen Hörens und der Ermächtigung zu eigenem 
Handeln. So dient gerade das symbolisierende Handeln der Darstellung des eigenen Glaubens-
lebens – was notwendigerweise sogleich wieder die Pluralität unterschiedlicher Weltdeutungen 
aus sich entlässt“, Schlag 2020: 100.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

katastrophen oder die offeneren Formen der protestantischen Präsenz im 
Kranken- und Pflegebereich wie Spiritual Care (Albrecht / Anselm 2020: 64).

Mit der Ausrichtung auf ein prozessual auszuhandelndes Gemeinwohlverständ-
nis lässt sich schließlich auch das Konzept der Volkskirchlichkeit refigurieren. 
Es besteht in einer spezifischen Ausrichtung auf das Gemeinwohl, nicht 
einer bestimmten Mitgliederstruktur oder einer besonderen Organisations-
form. Das qualitative Merkmal des Gemeinwohls erweist seine im Begriff 
der Volkskirche mitschwingende Bezogenheit auf das Ganze eines Gemein-
wesens darin, dass es partikulare Interessen transzendiert, sowohl die der eige-
nen Organisation als auch die einer anderen gesellschaftlichen Gruppe (Alb-
recht / Anselm 2017: 35).

Albrecht und Anselm greifen in keinem ihrer Texte begrifflich die Zivil-
gesellschaft affirmativ auf, sondern stehen ihr eher reserviert gegenüber. Mit 
der Rolle der Kirche als Akteurin in der Zivilgesellschaft verbinden sie eher die 
Dimension eines kirchlichen Protestantismus, deren Variante einer „öffentli-
chen Theologie“ sie dezidiert ablehnen (Albrecht / Anselm 2017: 27 u. 41). Dies 
hängt offensichtlich damit zusammen, dass sie zivilgesellschaftliche Organi-
sationen nur die exklusive Wahrnehmung von Eigeninteressen und nicht die 
Ausrichtung auf das größere Ganze des Gemeinwohlinteresses unterstellen 
und damit das handlungsorientierte sowie das habituelle Verständnis von 
Zivilgesellschaft ausblenden.

Die Aufgabenbereiche des Öffentlichen Protestantismus verweisen jedoch deut-
lich auf zivilgesellschaftliche Öffentlichkeiten. Arbeit am Gemeinwohl unter 
Anerkennung von Diversität der Positionen ist dem handlungstheoretischen 
Konzept der Zivilgesellschaft zuzuordnen. Der Öffentliche Protestantismus 
generiert und kultiviert die Haltungen, die demokratischen Aushandlungs-
prozessen zugrunde liegen und ist damit im vorpolitischen Raum der Zivil-
gesellschaft zu verorten. Der Fokus auf die Laien als Repräsentant:innen des 
Öffentlichen Protestantismus weist zudem auf die Bedeutung von freiwilligem 
Engagement in der Zivilgesellschaft hin. Die Kirche als zivilgesellschaftliche 
Akteurin wird mit diesem Konzept jedoch nicht greifbar, weil seine Poin-
te – bei aller wechselseitiger Bezogenheit – auf der Unterscheidbarkeit des 
Öffentlichen Protestantismus zu seiner kirchlichen Variante liegt, die stär-
ker den organisationalen Eigeninteressen zugeordnet wird. Dies weitet den 
Blick über die Grenzen der verfassten Kirche hinaus, weist jedoch im Blick 
auf die konkrete Praxis puristische Tendenzen auf. Organisationale Eigen-
interessen und partikulare Standpunkte lassen sich zwar kategorial von der 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


101

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

Ausrichtung auf Gemeinwohl unterscheiden, faktisch sind die Grenzen hier 
jedoch fließender als im Rahmen des Theoriekonstrukts. Das Konzept des 
Öffentlichen Protestantismus kann jedoch der verfassten Kirche als Kriterium 
dienen, inwieweit sie substanziell Beiträge zu den Möglichkeitsbedingungen 
einer demokratischen, am Gemeinwohl ausgerichteten Zivilgesellschaft leis-
tet, die über die Verfolgung von organisationalen Eigeninteressen hinausgeht.

d)	 Positionen, Horizonte und Reflexionsebenen – ein Vergleich
Im Vergleich der drei Ansätze fällt auf, dass sich Bedford-Strohms Verhält-
nisbestimmung von Kirche und Zivilgesellschaft stark auf die institutionel-
le Ebene fokussiert. In dieser Konstellation schimmert noch die klassische 
Gegenüberstellung und Kooperation von Kirche und Staat durch, die sich nun 
auf das zivilgesellschaftliche Feld hin öffnet, das für die Kirche zunehmend 
an Relevanz gewinnt. Hier findet sich Kirche als eine Stimme unter anderen 
wieder, wird aber tendenziell immer noch in der Konstellation eines Gegen-
übers konzeptualisiert. Die Kirche bringt ihre eigenen Wahrheitsansprüche 
in mehrsprachigen Varianten in die unterschiedlichen gesellschaftlichen 
Öffentlichkeiten ein. Kritisch anzufragen ist hier die Annahme, dass eine 
religiöse Sprache eindeutig zu identifizieren ist und ihr eine entsprechende 

„säkulare Sprache“ oder gar eine kollektive allgemeine Vernunft gegenüber-
steht (Oorschot/Ziemann 2019: bes. 17–56). Zudem ist im Blick auf die Über-
setzungsmetapher daran zu erinnern, dass semantische Bedeutungsgehalte 
immer auch von ihren pragmatischen wie kontextuellen Kontexten ihre 
Zuspitzung erhalten und zudem einen kreativen Sprachgewinn implizieren 
können (Laube 2019).

Als Funktion der Verhältnisbestimmung von Kirche und Öffentlichkeit domi-
niert eindeutig die Frage der eigenen Positionsbestimmung. Dem Ansatz einer 
solchen ,Öffentlichen Theologie‘ liegt eine konstruktiv-kritische Grundhaltung 
gegenüber gesellschaftlichen Gestaltungskräften zugrunde, „die sich mit einer 
hohen Sensibilität für die jeweiligen regionalen Kontexte einerseits, globa-
len Entwicklungen und Missstände andererseits“ (Schlag 2014: 181) verbindet. 
Dies wird kombiniert mit der Forderung nach kirchlicher Verantwortungs-
übernahme im Nah- und Fernbereich sowie der dezidierten Forderung nach 
umfassender Teilhabe. In inhaltlicher Hinsicht zeichnet sich der theologische 
Ansatz durch besondere prophetische Sensibilität für die Armen und Mar-
ginalisierten aus.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

Das Konzept des Öffentlichen Protestantismus konzentriert den Beitrag der 
Protestantismus zu den öffentlichen Debatten auf den zivilen Modus der kon-
troversen Aushandlungsprozesse innerhalb einer zunehmend heterogenen 
und polarisierten Gesellschaft. Der Öffentliche Protestantismus stellt eine 
Ressource für die Haltungen dar, auf die eine demokratisch verfasste, plu-
ralistische Gesellschaft angewiesen ist. Dabei wird die Bedeutung der inter-
mediären Funktionen der verfassten Kirchen mit ihren unterschiedlichen 
Organisationsebenen und -einheiten allerdings abgeblendet, auf die explizit 
Schlag hinweist. In seinem Entwurf kann er den Zusammenhang zwischen 
ethischer Positionalität, komplexer Repräsentation und aktualer Generie-
rung einsichtig machen.

Den Entwürfen der Öffentlichen Theologie wie des Öffentlichen Protestantis-
mus eint jedoch eine gewisse Kompensationsstrategie in Reaktion auf die 
gesellschaftliche Marginalisierung der Kirchen und die Zunahme der 
gesellschaftlichen Polaritäten. Denn beide Ansätze arbeiten mit der Unter-
stellung, die hervorgehobene öffentliche Verantwortung

„fülle gleichsam (normative) Orientierungsdefizite des öffentlichen Raumes 
bzw. der diskursiven Selbstverständigungspraxis der bundesrepublikanischen 
Gesellschaft. Sei es nun, dass diese Gesellschaft moralische Orientierungsdefizite 
hat, die durch ein vom Geist der universalistischen Nächstenliebe getragenes 
‚Wächteramt‘ der Öffentlichen Kirche korrigiert werden sollen (Bedford-Strohm); 
sei es, dass diese Gesellschaft in ihren radikalen Pluralisierungs- und Diversi-
fizierungstendenzen von der Gefahr einer Zerstreuung und mithin von einer 
‚Krise des Allgemeinen‘ bedroht ist, welche durch ein möglichst vielfältig auf-
gestelltes und zugleich im Geist der versöhnten Einheit ökumenisch geleitetes 
(Kultur-)Christentum protestantischer Provenienz stabilisiert werden soll (Alb-
recht /Anselm)“ (Klein 2020: 32 f.).

In diesen beiden Spielarten einer Verantwortung von Kirche und Protestantis-
mus „wird Religion funktional betrachtet, nämlich als nützliches Deside-
rat einer moralisch, religiös und vielleicht sogar politisch orientierungslos 
gewordenen Gesellschaft in den Dynamiken der Spätmoderne“ (Klein 2020: 33.).

Mit der primär ethischen Orientierung, die von einer dezidiert Öffentlichen 
Theologie eingetragen wird und der diskursiven Stärkung der Ausrichtung am 
Gemeinwohl des Öffentlichen Protestantismus reagieren beide Entwürfe auf 
gesamtgesellschaftliche Entwicklungen – mit allerdings unterschiedlichen Stra-
tegien. Bedford-Strohm will zur Absicherung der öffentlichen Bedeutsamkeit 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


103

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

des Christentums die kirchliche Organisation stärken, Albrecht und Anselm 
dagegen die Foren fördern, in denen gemeinwohlorientierte Haltungen geübt 
und gepflegt werden. Diese bewegen sich für sie jenseits der verfassten Kirche. 
Während die Öffentliche Theologie innerhalb der Zivilgesellschaft einen posi-
tionellen Beitrag leistet und sich damit auch in konflikthafte Auseinander-
setzungen begibt, leistet der Öffentliche Protestantismus seinen Beitrag zur 
Ermöglichung einer demokratischen Zivilgesellschaft über werteorientierte 
Grundhaltungen als Ressource für Aushandlungsprozesse.

Thomas Schlags Entwurf einer Öffentlichen Kirche ist mit dem Konzept 
der Öffentlichen Theologie primär auf die Funktion der Vermittlung mit 
den gesellschaftlichen Prozessen ausgerichtet, dynamisiert die Vermittlungs-
funktion jedoch über die Betonung der Partizipationsoffenheit und aktualen 
Generierung von Öffentlichkeiten und weitet sie über die Möglichkeiten der 
kirchlichen Organisationsebenen. Ein institutioneller Ansatz wird durch indi-
viduelle und soziale Zugänge ergänzt. Die drei Dimensionen von privatem, 
kirchlichen und öffentlichem Christentum werden intensiv miteinander in 
Beziehung gesetzt, ohne eine Dimension zu priorisieren und sich damit von 
anderen abzugrenzen. Individuelles und kirchliches Christentum sind auch 
in ihrer öffentlichen Dimension zu betrachten, wie das öffentliche Christen-
tum im Blick auf seine individuelle und kirchliche Dimension (Schlag 2012: 
55). Zugleich bezieht er über seine theologischen Leitkategorien auch eine 
inhaltliche Positionierung in sein Konzept mit ein. Im Zentrum seines Ent-
wurfes einer Öffentlichen Kirche steht die Ermächtigung der Individuen für 
die Teilhabe an der Bildung und Gestaltung von Öffentlichkeiten. Daher hat 
sein Ansatz einen starken Fokus auf Bildung.

Neben den Abgrenzungslinien im Blick auf die theologischen Begründungs-
muster und Strategien der drei Entwürfe – Schlag weist in seinen ethischen 
Positionen eine größere Nähe zu Bedford-Strohm und im Blick auf die Rolle 
von Transparenz, Partizipation und Diskurs eine größere Nähe zu Albrecht 
und Anselm auf – lassen sich auch komplementäre Felder im Blick auf die 
unterschiedlichen Aspekte von Öffentlichkeit benennen. So steht im Fokus 
von Programmen Öffentlicher Theologie der Pluralismus von Werthaltungen 
und Überzeugungen sowie die öffentliche Auseinandersetzung um ethische 
und politische Positionen, an der sich Kirche und Theologie beteiligen sollen. 
Das Programm des Öffentlichen Protestantismus richtet seine Aufmerksam-
keit stärker auf eine gemeinsam geteilte Hintergrundkultur und ihre symboli-
schen Bestände, die nach wie vor in starkem Maße durch das Christentum bzw. 
den Protestantismus geprägt sind und gepflegt werden (Albrecht / Anselm / 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

Körtner 2020: 17 und Polke 2020: 101 f.). Das Konzept der Öffentlichen Kirche 
betont das Empowerment zur Teilhabe an der Gestaltung von gesellschaft-
lichen Öffentlichkeiten. Alle drei Entwürfe bieten zudem explizit reflexive 
Varianten zur Verhältnisbestimmung von Kirche und Öffentlichkeit, indem sie 
auf theologische Theoriebildung zurückgreifen. Dabei wirkt Bedford-Strohms 
Ansatz, der stark auf Bonhoeffer rekurriert, eher klassisch deduktiv, während 
Albrecht und Anselm sowie Schlag die gesellschaftliche Verortung und das 
theologische Selbstverständnis stärker relational bzw. kontextuell entfalten. 
So spielt bei beiden die christentumstheoretische Dreiteilung in individu-
elles, kirchliches und öffentliches Christentum sowohl für die theologische 
Rekonstruktion als auch für die zivilgesellschaftliche Wirksamkeit eine Rolle. 
Auf die zentrale Bedeutung eines öffentlichen Christentums hatte Jähnichen 
bereits 2015 hingewiesen und seine Aufgabe umfassend kulturell bestimmt:

„Der besondere Beitrag des öffentlichen Christentums besteht darin, christliche 
Welt- und Lebensdeutungen als Hintergrundwissen in der Alltagskultur prä-
sent zu halten und die Lebenswelt in diesem Sinn mitzuprägen. christliche Welt- 
und Lebensdeutungen als Hintergrundwissen in der Alltagskultur präsent zu 
halten und die Lebenswelt in diesem Sinn mitzuprägen“ (Jähnichen 2015: 178).

Als exemplarische Handlungsfelder eines solchen Öffentlichen Christen-
tums benennt er die Gedenkkultur am Beispiel von Erinnerungsorten und 
sozialethische Stellungnahmen (Jähnichen 2015: 175 f.), verwischt damit aber 
die Unterscheidungen zwischen kirchlichem und öffentlichem Christentum.

Nur am Rande – am ausführlichsten bei Schlag (Schlag 2018, 2019 und 2020) – 
wird eingehender auf die Klärung des Öffentlichkeitsbegriffs selbst eingegangen 
und damit auf die Voraussetzungen, dass und wie sich religiös kommunika-
tives Handeln auf die konkreten Konstitutionsbedingungen von Öffentlich-
keit einlassen kann und wie sich eine Theorie öffentlich-religiöser Kommu-
nikation angesichts einer pluralen Öffentlichkeit entwirft (Merle 2021: 227 f.).

7.2 	 Kirchliche Stellungnahmen und Zukunftsthesen

Zwei kirchliche Stellungnahmen sowie Zukunftsthesen aus der EKD werden 
im Folgenden herangezogen, um das Verhältnis der evangelischen Kirche zur 
Zivilgesellschaft exemplarisch zu bebildern.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


105

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

e)	 „Das rechte Wort zu rechten Zeit“ – Positionsbestimmung  
im Gegenüber zur Gesellschaft

Die 2008 erschienene Denkschrift „Das rechte Wort zur rechten Zeit“ (EKD 
2008) reflektiert den Öffentlichkeitsauftrag der Kirche angesichts sich wan-
delnder gesellschaftlicher Kontexte, zu denen auch mediale und kommuni-
kative Rahmenbedingungen gehören.46

In der Denkschrift ist die Zivilgesellschaft semantisch nur ein Randthema, 
der Begriff kommt lediglich an zwei Stellen vor (EKD 2008: 23 und 55). Das 
Thema Öffentlichkeit ist jedoch ein wichtiger Bestandteil des zivilgesellschaft-
lichen Diskurses, da Zivilgesellschaft und Öffentlichkeit eng miteinander ver-
woben sind (Könemann 2017: 122–126 mit Rekurs auf Jürgen Habermas und 
Volker Gerhards.) Seine im Blick auf die Verhältnisbestimmung von Kirche 
und Zivilgesellschaft besondere Pointe erhält der Text durch seine Reflexion 
auf die Pluralismusfähigkeit der kirchlichen Äußerungen.

Theologisch wird der Öffentlichkeitsauftrag der Kirche vom Öffentlichkeits-
anspruch des Evangeliums abgeleitet.

„Weil der Gott, an den Christenmenschen glauben, sich von der Welt nicht ab-, 
sondern ihr zuwendet, hat das Evangelium stets politische Bedeutung. Daraus 
erklären sich sowohl der Öffentlichkeitsanspruch des Evangeliums als auch der 
Öffentlichkeitsauftrag der Kirche“ (EKD 2008: 60).

Im Begründungsmuster mischen sich freiheitstheoretische Motive in lutheri-
scher Tradition (starke Betonung des Dienstes an der Welt sowie die kategorialen 
Unterscheidungen der Zwei-Regimenten-Lehre) mit einem Rekurs auf die Bar-
mer Theologische Erklärung. Mit Barmen VI wird die inklusive Weite betont, in 
der die Kirche die ihr aufgetragene Botschaft zugänglich zu machen hat. „Die 
Kirche ist daher nicht nur berechtigt, sondern sogar verpflichtet, die ihr auf-
getragene Botschaft so umfassend und allgemein zugänglich, also öffentlich, zu 
Gehör zu bringen, dass deren Bedeutung für alle Menschen und Völker und für 
alle Bereiche unseres Lebens vernehmbar wird“ (EKD 2008: 60). Aus dem von 
Barmen her übernommenen Motiv der „weltumspannenden Herrschaft Chris-
ti“ wird kein Herrschaftsanspruch abgeleitet, sondern – analog zum Dienst als 
Herrschaftsmodus Christi – ein Dienst an der Welt und für die Welt, der diese 

46	 Erhellend ist der Abgleich mit der EKD-Vorgängerdenkschrift „Aufgaben und Grenzen kirchli-
cher Äußerungen zu gesellschaftlichen Fragen“ aus dem Jahr 1979 (Merle 2021: 221–224) sowie die 
Analyse bei Jähnichen (2018: 60–64) unter der Überschrift „Pluralismusfähigkeit als neues Kenn-
zeichen des öffentlichen Redens evangelischer Kirchen.“

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

„in ihrer Weltlichkeit respektiert und zugleich den Glauben als eine Kraft zur 
Bildung und Zivilisierung erweist“ (EKD 2008: 60). Mit dem Hinweis auf Bil-
dung und Zivilisierung klingt der Beitrag der Kirche zur Zivilgesellschaft an.

Zunächst wird der Öffentlichkeitsbeitrag der Kirche im Gegenüber und im 
Zusammenwirken mit dem Staat erörtert. Der Staat gewährleistet mit der ver-
fassungsmäßig verankerten Religions- und Meinungsfreiheit die kirchliche Aus-
übung des Öffentlichkeitsauftrags und verstärkt diese ermöglichende Funktion 
des ordnungspolitischen Rahmens noch durch den besonderen Rechtsstatus 
hinsichtlich des Selbstbestimmungsrechtes der Kirchen und ihrer Stellung als 
Körperschaften des öffentlichen Rechts. Das exklusiv wirkende Kirche-Staat-
Verhältnis wird in einem zweiten Schritt im Blick auf eine vielfältige plura-
le und gegensätzliche Positionen umgreifende pluralistische Gesellschaft nun 
inklusiv geweitet und ausdifferenziert (EKD 2008: 43–48). Diese gesellschafts-
theoretische Unterscheidung wird auch – allerdings mit anderen Vorzeichen – 
für die Kirche selbst geltend gemacht. Hier unterscheidet die Denkschrift zwi-
schen einer „legitime[n], sachgemäße[n] Pluralität in Kirche und Theologie“, die 
in der Vielstimmigkeit des biblischen Zeugnisses und seiner Multiperspektivi-
tät auf das Heilshandeln Gottes gründet und einem weltanschaulichen bzw. 
religiösen Pluralismus, durch den die im „gemeinsamen Glaubensinhalt 
gegebene Einheit der evangelischen Kirche und Theologie in Frage gestellt 
würde“ (EKD 2008: 45). Die theologisch angemessene Unterscheidung zwi-
schen prinzipieller Pluralität theologischer wie kirchlicher Positionen und 
dem als Glaubensinhalt gegeben Einheit der Kirche verkennt jedoch, dass die 
Einheit in Form des Glaubensinhaltes sich nur plural artikulieren bzw. dar-
stellen lässt und nicht zu einer „Überzeugungsgemeinschaft“ (EKD 2008: 45) 
stilisiert werden kann, weil damit die Kategorien von entzogenem Glaubens-
gegenstand und ethischer Positionierung unsachgemäß verwechselt werden.

Nicht nur die Unterscheidung von Religion und Politik wird bejaht, sondern 
auch die von gesellschaftlicher Pluralität und Pluralismus als Merkmale von 
Freiheit und demokratischem Zusammenleben. Damit erweitert sich der Ort 
des kirchlichen Öffentlichkeitsauftrages über das traditionelle Staat-Kirchen-
Verhältnis hinaus hin zu einer „gesellschaftlich breit angelegten Kommuni-
kation, in der die jeweiligen Kompetenzen und Erfahrungen aus politischen, 
ökonomischen, zivilgesellschaftlichen und religiös-kulturellen Bereichen 
Berücksichtigung finden“ (EKD 2008: 23).47 Der zivilgesellschaftliche Bereich 

47	 Diese Erweiterung hebt Jähnichen als wichtige Neuorientierung hervor: „Somit werden hier von 
der evangelischen Kirche erstmals die Bedingungen des gesellschaftlichen Pluralismus als Kon-
text des eigenen Redens reflektiert“ (Jähnichen 2018: 64).

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


107

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

kommt hier als ein Bereich neben Politik, Ökonomie und Religionskultur 
zu stehen. Verbucht man den Letzteren auch bereichslogisch unter die zivil-
gesellschaftliche Sphäre, so wird der Öffentlichkeitsauftrag der Kirche hier 
trisektoral verortet. Damit ist die Kirche zwar nicht exklusiv als Teil der Zivil-
gesellschaft gefasst, aber auf sie als Diskursort bezogen. Mit ihren Äußerun-
gen zu den Fragen des öffentlichen Lebens erfüllt die evangelische Kirche 

„einen Teil ihrer Mitverantwortung für das Gemeinwesen“ und „nimmt dabei 
teil am öffentlichen demokratischen Prozess“ (EKD 2008: 23). Hier werden 
deutlich zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirche beschrieben. Dezidiert 
betont die Denkschrift, dass die Rezeption kirchlicher Äußerungen unter 
den Bedingungen des gesellschaftlichen Pluralismus erfolgt, sie also nur als 
eine, wenngleich gewichtige Stimme in der Öffentlichkeit erscheint. Die Kir-
che muss sich daher pluralismusfähig äußern und sich einlassen auf „einen 
Wettbewerb und Streit um die Gestaltung unserer Gesellschaft im Interesse 
der Suche nach Lösungen, die dem Leben in Gegenwart und Zukunft die-
nen“ (EKD 2008: 47). Dies impliziert, sowohl die Ausdifferenzierung im Blick 
auf diverse Öffentlichkeiten ernst zu nehmen als auch verstärkt nach Fakto-
ren für gesellschaftliche Integration zu suchen. Ausdrücklich wird jedoch im 
bewussten Kontrast zur strukturell pluralistischen Gesellschaft auf der Kir-
che als „Überzeugungsgemeinschaft“ insistiert, weil nur diese Identitätsform 
garantiere, „der pluralistischen Gesellschaft eine klare Orientierung anzu-
bieten“ (EKD 2008: 45).

Bei der Bestimmung der Subjekte des kirchlichen Öffentlichkeitsbeitrages 
fällt auf, wie stark die Denkschrift sich auf die institutionellen Strukturen 
konzentriert. „Das kirchliche Recht bestimmt, wer für die Kirche spricht 
und sprechen darf. Dadurch wird die Kirche in der Öffentlichkeit sichtbar 
und klar nach außen und innen identifizierbar“ (EKD 2008: 30). Amtsträ-
ger:innen und offizielle Organe sind also das genuin kirchliche Sprachrohr 
in der Öffentlichkeit. Konkret geschieht dies in einer Vielfalt der Formen 
von schriftlichen und mündlichen Äußerungen, zu denen neben klassisch 
institutionalisierten Formen (Bekenntnisse, Kundgebungen, Denkschriften, 
Impulspapiere, Orientierungshilfen, Argumentationshilfen, gemeinsame Öku-
menische Texte) auch Voten auf Akademien und Kirchentagen oder in den 
Medien zählen. Die Gattung der Denkschriften trage durch ihren argumen-
tativen, unpolemischen Stil „gerade durch diese Form zum differenzierten 
Diskurs in der Zivilgesellschaft bei“ (EKD 2008: 59).

Der durch die Digitalisierung einsetzende Strukturwandel der Öffentlichkeit 
wird tendenziell eher kritisch beurteilt und affirmativ vor allem im Blick auf 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

eine entsprechende mediale Vermarktung der offiziellen kirchlichen Reprä-
sentant:innen bezogen. Die Bedeutung der Laien bzw. der Kirchenmitglieder 
wird mit diesem Fokus ausgeblendet und der Öffentlichkeitsbeitrag der Kir-
chen stark von der theologischen Figur des institutionalisierten Amtes und 
nicht des Priestertums aller Gläubigen entworfen. Dieser Akzentsetzung auf 
die institutionelle Vertretung korrespondiert ein Öffentlichkeitsbegriff, der sich 
offensichtlich stark an institutionalisierten Verfahren orientiert, die sich im Rah-
men der digitalen Transformation der Öffentlichkeit aktuell stark verflüssigen.

Bei den Anlässen und Themenfeldern, zu denen sich die Kirche äußert, unter-
scheidet die Denkschrift zwischen einer seelsorgerlich-pastoralen und einer 
sozialethisch-politischen Dimension. Die seelsorgerlich-pastorale Dimen-
sion bezieht sich auf Äußerungen „im Kontext individueller und kollektiver 
Erschütterungen“ (EKD 2008: 33). Die sozial-ethische Dimension konzent-
riert sich zunächst auf das fundamentale Thema der Menschenwürde, das 
es auch als kritischen Widerspruch gegenüber gesellschaftlichen Trends ein-
zubringen gilt. Dies führt zur Bereitschaft einer Parteinahme und Anwalt-
schaft mit einer deutlichen Option für die Armen und Schwachen, aber auch 
für die kommenden, noch nicht geborenen Generationen und ihre Lebens-
möglichkeiten im Sinne von Teilhabegerechtigkeit. Die Denkschrift bezieht 
sich dabei positiv auf den konziliaren Prozess für Gerechtigkeit, Frieden und 
Bewahrung der Schöpfung.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Denkschrift den öffentlichen Bei-
trag der Kirche in zwei unterschiedlichen Konstellationen im Blick auf das 
Verhältnis zur pluralistischen Gesellschaft bestimmt: zum einen exklusiv im 
Gegenüber, zum anderen inklusiv als deren Teil. Die theologische Begründung 
operiert stark mit der Gegenüberstellung der sprachlichen Chiffren von Kir-
che und Welt, was sich auch in der Identität der Kirche als Überzeugungs-
gemeinschaft im Gegenüber zu einer pluralistischen Gesellschaft niederschlägt. 
Die Kirche vermag laut Denkschrift nur in offensichtlicher Eindeutigkeit eine 
Orientierungsfunktion für die Gesellschaft zu leisten. Hier scheint sich die 
klassische Orientierungsfunktion der Kirche, wie sie traditionell gegenüber 
dem Staat reklamiert wurde (Huber 1998: 286), nun auf die Gesellschaft zu 
übertragen. Nicht ausreichend berücksichtigt bleibt die prinzipielle Pluralität 
theologischer Theoriebildung zu sozialethischen Fragen, so dass die Gegen-
überstellung von Kirche und Gesellschaft normativ überdeterminiert erscheint.

Als Teil der Gesellschaft positioniert sich die Kirche als eine Akteurin unter 
anderen in einer pluralistischen Gesellschaft, deren öffentlichen Aushandlungs-

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


109

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

prozesse sich auch im Rahmen zivilgesellschaftlicher Prozesse kontrovers voll-
ziehen. Hier wirkt die Kirche durch ihre pastoralen wie sozialethischen Bei-
träge an Gemeinwohl und Zivilität mit und übernimmt damit eine Rolle als 
zivilgesellschaftliche Akteurin. Deutlich wird damit der Shift der kirchlichen 
Selbstverortung aus einem exklusiven Gegenüber zum Staat hin in den Raum 
zivilgesellschaftlicher Öffentlichkeiten.

Sowohl Kirchenbegriff als auch Öffentlichkeitsbegriff sind jedoch stark auf 
den Makrobereich bezogen und im Blick auf die Kirche ganz auf ihre insti-
tutionellen Repräsentant:innen konzentriert. Daher ist der Öffentlichkeits-
begriff auch auf institutionelle Ebenen im Sinne von Verfahren, Strukturen 
und kollektive Akteur:innen fokussiert und nicht auf interaktionale Dyna-
miken in großer Bandbreite von Ebenen und Orten bzw. Partizipant:innen. 
Die Weite des zivilgesellschaftlichen Beitrags der Kirche, die auch Meso- und 
Mikroebene umfasst, und der Aspekt der Partizipationsformen geraten so 
nicht in den Blick.

f)	 „Vielfalt und Gemeinsinn“ – der Beitrag der Kirchen 
zum gesellschaftlichen Gemeinwohl

Das für die handlungstheoretische Zuordnung zur Zivilgesellschaft wichti-
ge Kriterium des Gemeinwohls greift ein Grundlagentext der Kammer für 
Öffentlichkeit der EKD unter dem Titel „Vielfalt und Gemeinsinn“ (EKD 
2021) auf. Als Vorstufe können die im Jahr 2017 veröffentlichten zehn Impulse 
der Kammer für Öffentliche Verantwortung der EKD zu aktuellen Heraus-
forderungen der Demokratie in Deutschland unter dem Titel „Konsens und 
Konflikt: Politik braucht Auseinandersetzung“ gelesen werden (EKD 2017). 
Die Impulse reagieren auf das damals aktuelle Phänomen eines erstarkenden 
Populismus und tragen der zunehmenden Polarisierung innerhalb der Gesell-
schaft Rechnung, die durch eine digitale Kommunikationskultur zusätzlich 
verstärkt wird. Sie weisen auf Repräsentationslücken und Exklusionsmechanis-
men in Politik und Zivilgesellschaft hin und sensibilisieren für Responsivi-
tät im Blick auf Hörbereitschaft und Stärkung des Erlebens von Beteiligung. 
Die Kirchen werden als Orte demokratischer Beteiligungskultur profiliert:

„Die Kirchen mit ihrer tiefen und breiten sozialen Verankerung sollen und wol-
len damit Foren sein, auf denen Konflikte ausgetragen werden, Ängste gehört 
und bearbeitet, Gespräche geführt und Menschen einbezogen werden: Sie sind 
Orte demokratischer Beteiligung. Als Kirchen sind wir mitverantwortlich für 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

die politische Kultur unseres Landes und für die Gestaltung unseres Gemein-
wesens“ (EKD 2017: 28).

Der Grundlagentext „Vielfalt und Gemeinsinn“ zeigt exemplarisch, wie sich 
die Kirche aufgrund interner Begründungsmuster handlungslogisch zur 
Zivilgesellschaft hin öffnet. Gemeinsinn bezieht sich referenziell wie kriterio-
logisch auf den Gemeinwohlbegriff.48 Gemeinwohl wird als regulativer Begriff 
gefasst, der der individuellen Artikulation von Interessen sowohl vorausliegt 
als auch über sie hinausgeht, weil er einerseits zukünftige Generationen mit-
einschließt und andererseits immer wieder neu auszuhandeln ist. „Das not-
wendige Gemeinwohl als Referenz und Korrektiv für den Gemeinsinn bleibt 
ein Horizontbegriff, zur Orientierung unverzichtbar und zugleich unerreich-
bar, nie feststehend zu bestimmen“ (EKD 2021: 29). Dieses Paradox zwischen 
horizontaler Vorgabe und inhaltlicher Liquidität ist nicht aufzulösen, aber 
über diskursive Verfahren innerhalb einer pluralistischen Gesellschaft immer 
wieder neu einzuholen. Daher können die Momentaufnahmen des jeweils 
auszuhandelnden Gemeinwohls nur über den öffentlichen Diskurs, die demo-
kratischen Verfahren und die Beteiligung der Zivilgesellschaft gewonnen wer-
den. Der Beitrag der evangelischen Kirche an der jeweiligen situativen Füllung 
des Gemeinsinnbegriffs hat sich daher primär über den öffentlichen Diskurs 
und eine Beteiligung an der Zivilgesellschaft zu vollziehen.

„Gemeinsinn bildet sich durch Konsensfindung darüber, welche Koordinaten 
für eine Gemeinschaft in Vielfalt maßgeblich bleiben oder neu werden sol-
len. Belebt wird Gemeinsinn durch Durchlässigkeit und Austausch innerhalb 
der Vielfalt, die über das Partikulare hinaus für Gemeinsames wirksam wird“ 
(EKD 2021: 87).

Der transzendente Grund für das Ethos des Gemeinsinns, der den Ideen, 
Orten und Praktiken der evangelischen Kirche zugrunde liegt, ist selbst kom-
patibel mit der konstitutiven Pluralität der Zivilgesellschaft. Denn er impli-
ziert „gerade keine Autoritätsverstärkung für eine konkrete Position, sondern 
umgekehrt deren Relativierung. Religiöse Sprache und religiöse Praktiken ver-
pflichten Glaubende in besonderer Weise, aber sie bleiben doch stets mehr-
deutig“ (EKD 2021: 27), da ihr Grund „als transzendente Kategorie immer 
nur in vielfältigen Auslegungen zugänglich und dadurch letztlich unverfüg-
bar ist“ (EKD 2021: 28).

48	 Zwischen „Gemeinsinn“ und der grenzüberschreitenden Bildung von Sozialkapital im Sinne des 
bridging-Kapitals gibt es inhaltliche Überschneidungen, weil beide Begriffe auf die Vermittlung 
und Verbindung von heterogenen Positionen bzw. sozialen Gruppen abzielen.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


111

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

Die konstitutiv plurale Struktur der eigenen Wahrheitsgewissheit, die sowohl 
die eigene Selbstrelativierung als auch die prinzipielle Anerkennung anderer 
impliziert, erweist sich daher andockfähig für einen zivilgesellschaftlichen 
Diskurs, der von Diversität geprägt ist und sich zugleich durch Zivilität aus-
zeichnet. Mit dieser theoretischen Figur wird der Anspruch eingelöst, ein affir-
matives Verhältnis zur plural verfassten, freiheitlichen demokratischen Gesell-
schaft aufgrund der eigenen Überzeugungen und nicht aus bloßer Anpassung 
zu gewinnen (EKD 2021: 27).

Das theologische Pendant zum paradoxen Charakter des Gemeinwohlbegriffs 
ist die Botschaft vom Reich Gottes, das in die Lebenswirklichkeit hineinwirkt, 
aber in seiner endgültigen Gestalt noch aussteht. Die Botschaft vom Reich 
Gottes bildet damit den Horizont, vor dem und in dem die Kirchen in der 
ihnen eigenen Pluralität und Vielfalt zum gesellschaftlichen Gemeinsinn bei-
tragen (EKD 2021: 92 u. 28).

Die kirchlichen Beiträge zum Gemeinsinn bzw. Gemeinwohl werden in die 
Metapher „das Paradies erproben“ (EKD 2021: 90) gekleidet. Nicht nur, um 
einen eschatologischen Vorbehalt geltend zu machen, sondern um auf die 
prinzipielle Mehrdeutigkeit hinzuweisen und die Pluralität verschiedener 
Vorstellungen vom guten Leben und die jeweilige Verwirklichung dieses 
Ethos anzuerkennen (EKD 2021: 90–92). Dieser theologische Ansatz lässt sich 
unschwer dem Programm des „Öffentlichen Protestantismus“ zurechnen, wie 
er von Anselm und Albrecht vertreten wird. „Der Öffentliche Protestantismus 
verkörpert nicht, im Sinne einer societas perfecta, den Gemeinsinn, sondern 
trägt, gerade in Rücksicht auf die eigene, innere Pluralität, zu ihm bei“ (Alb-
recht/Anselm 2020: 10).49

Als exemplarische Praxisfelder für die evangelischen Ressourcen des Gemein-
sinns werden das Bildungshandeln, das diakonische Hilfehandeln sowie das 
Friedenshandeln benannt (EKD 2021: 61–88). Unter den jeweiligen Orten für 
diese drei Bereiche tauchen neben der gemeindlich verankerten Konfirmand:in-
nenarbeit im Bereich Bildung der öffentliche Religionsunterricht sowie im 
Bereich des Hilfehandelns neben der Diakonie die Arbeit in Justizvollzugs-
anstalten und im Feld der Friedensarbeit die kirchlichen Friedensdienste auf. 
Damit geraten hinsichtlich der die (zivil)gesellschaftlichen Aushandlungs-
prozesse des Gemeinwohls sowie der Generierung von Gemeinsinn unterschied-
liche Orte bzw. Arbeitsfelder von verfasster Kirche und Diakonie in den Blick.

49	 Reiner Anselm findet sich unter den Mitgliedern der damaligen Kammer für Öffentliche Verant-
wortung der EKD, die für den Grundlagentext verantwortlich zeichnen, vgl. EKD 2021: 93.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

Im Vergleich zur Denkschrift von 2008 fällt auf, dass die Dualität von Kirche 
gegenüber der Gesellschaft und Kirche in der Gesellschaft zugunsten einer 
egalisierenden Tendenz eingezogen wird. Theologische Begründungsmuster 
führen aus theologisch reklamierten Gründen eher zu Selbstrelativierungen 
der eigenen Position und der Beitrag der Kirchen konzentriert sich primär auf 
den zivilen Modus der notwendigen vorpolitischen Aushandlungsprozesse 
als auf das Einbringen von Positionen in exponierter Anwaltschaft.

Unschwer lassen sich diese Unterschiede den Entwürfen der Öffentlichen 
Theologie bzw. der entsprechend konfigurierten Öffentlichen Kirche in der 
Fassung von Bedford-Strohm und des Öffentlichen Protestantismus von Alb-
recht und Anselm zuordnen. Während im erstgenannten Entwurf die Funktion 
der Positionierung durch Vertreter:innen der kirchlichen Institution domi-
niert, tritt im zweiten die Konzentration auf die Interaktions- und Kommuni-
kationsmodi und damit auf die Funktion der Beteiligung in den Vordergrund.

Beide Denkschriften tragen damit der Rolle der Kirche als zivilgesellschaft-
licher Akteurin auf unterschiedlichen Ebenen, mit diversen inhaltlichen 
Akzenten und über unterschiedliche Repräsentant:innen Rechnung. Wie 
komplementär oder konflikthaft man die jeweiligen Ansätze einstuft, hängt 
mit der Einschätzung der jeweiligen theologischen Begründungsmuster für 
das öffentliche Wirken der Kirche zusammen. Lässt sich an die Denkschrift 
von 2008 die Kritik einer mangelnden hermeneutischer Wertschätzung für 
die eigene, innerkirchliche Pluralität adressieren, so kann an den Ansatz „Viel-
falt und Gemeinsinn“ der Vorwurf erhoben werden, dass er sich auf modale 
Kategorien im vorpolitischen Raum beschränkt und inhaltlich-positionell 
unterbestimmt bleibt. Beide Ansätze ergänzen sich jedoch durch wechsel-
seitige Grenzmarkierungen. Eine Kirche, die sich als Akteurin innerhalb der 
Zivilgesellschaft versteht, darf eine prinzipielle Anwaltschaft für bestimmte 
ethische Anliegen wie Verteilungsgerechtigkeit oder der Anwaltschaft für 
marginalisierte Bevölkerungsgruppen nicht ausschließen. In bestimmten Situ-
ationen kann parteiliche Advocacy-Arbeit und damit auch die Mitwirkung an 
bewussten Gegenöffentlichkeiten geboten sein. Doch die Art und Weise, wie 
sie begründet und vertreten werden, darf sich nicht durch theologische oder 
moralische Überhöhung sowohl dem kritischen kircheninternen bzw. theo-
logischem als auch dem (zivil)gesellschaftlichen Diskurs entziehen.

In der Gesamtschau auf beide EKD-Veröffentlichungen ist dem konzilianten 
Urteil von Jähnichen zuzustimmen:

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


113

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

„Die evangelischen Kirchen haben sich lange Zeit schwergetan, ihre Herkunft 
und Tradition als staatsanaloge Institutionen in Frage zu stellen oder gar zu 
überwinden. Erst seit dem Ende der 1990er Jahre lassen sich klarere Selbst-
positionierungen im zivilgesellschaftlichen Feld und eine entsprechend pluralis-
musfähige Grundhaltung erkennen. Dabei steht eine gemeinwohlorientierte 
Suche nach konsensfähigen Lösungen nach wie vor im Mittelpunkt des eige-
nen Selbstverständnisses. Allerdings wird, anders als in der Vergangenheit, die 
hohe Bedeutung produktiver Konflikte explizit benannt und gewürdigt“ (Jäh-
nichen 2018: 65).

Jähnichen untersucht in seinem Beitrag die EKD-Denkschriften und Veröffent-
lichungen zum öffentlichen Reden der evangelischen Kirche bis einschließ-
lich 2017 (2018: 55–67). Die von ihm analysierte Tendenz setzt sich mit „Vielfalt 
und Gemeinsinn“ von 2021 fort und drückt sich in einer affirmativen Haltung 
der evangelischen Theologie bzw. der evangelischen Kirchen zur Pluralität 
als hermeneutische und kulturelle Aufgabe aus (Jähnichen 2023: 270–272).

g)	 „Hinaus ins Weite – Kirche auf gutem Grund“ –  
Kirche als zivilgesellschaftliche Organisation?

In ihren auf der EKD-Synode im November 2020 beschlossenen zwölf Leit-
sätzen zur Zukunft hat die EKD Vorschläge für eine strategische Ausrichtung 
der Entwicklungsprozesse innerhalb der evangelischen Kirche vorgelegt (EKD 
2021b). An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass die Thesen einen Hori-
zont aufspannen, der viel weiter reicht als die Handlungshoheit der EKD 
selbst. Sie gleichen eher einer ausführlichen Leitbildformulierung als einer 
umsetzungsorientierten gesamtkirchlichen Strategie. Hier präsentiert sich 
die EKD als moderne, an die gesellschaftlichen Dynamiken anschlussfähige 
Organisation, die mit dem johanneischen Dreiklang von „Christusbildung, 
Geistverheißung und Liebesgebot“ (EKD 2021b: 7) die eigenen Zukunftsbilder 
mit theologischen Kategorien unterlegt. Daher lassen sich die Thesen der auf 
Legitimation ausgerichteten „Schauseite“ von Organisationen zuordnen (Kühl 
2020: 121–140). Als solche dienen sie als Orientierungspunkte innerhalb der 
kontroversen Diskussionen, die den notwendigen Entscheidungen in den 
jeweils kirchenleitenden Ebenen der Gliedkirchen vorausgehen – und soll-
ten nicht mit ihnen verwechselt werden. Sie tragen im Vorfeld der ,harten‘ 
Entscheidungen zum dafür notwendigen konziliaren Raum des Diskurses 
bei. Das ist ihre Stärke – und zugleich ihre Grenze.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

Die Zukunftsthesen gehen von einem Krisenstatus der bisherigen Kirchen-
gestalt aus. Mitgliederverlust und schwindende finanzielle Ressourcen ver-
weisen auf einen grundsätzlichen Plausibilitäts- und Relevanzverlust inner-
halb der Gesellschaft (EKD 2021b: 7). Damit stellen sich drei strategische 
Herausforderungen im Blick auf Koordination, Gemeinschaftsbildung und 
Ausstrahlung, die mit drei biblischen Metaphern verbunden werden. Mit 
dem Bild des Leibes Christi (vgl. 1. Kor 12,12 ff.) wird die Bedeutung des stell-
vertretenden und gemeinschaftlichen Handelns auf allen Ebenen und damit 
der Netzwerkcharakter von Kirche unterstrichen. Das Bild vom wandernden 
Gottesvolk (vgl. u. a. Lev 19,33 f.) betont die Inklusivität der Gemeinschafts-
formen und rückt Zugehörigkeitsformen jenseits der binären Mitgliedschaft 
in den Fokus. Mit den Bildern von Salz und Licht (vgl. Mt 5,13 ff.) wird die 
Wirksamkeit der Kirche in der Öffentlichkeit und die Bedeutung der öffent-
lichen Präsenz hervorgehoben (EKD 2021b: 7 f.).

Im Kontext des öffentlichen Wirkens wird nun der Zusammenhang von Kir-
che und Zivilgesellschaft thematisiert. Bereits der erste Leitsatz hebt die wach-
sende Bedeutung der öffentlichen Sichtbarkeit des kirchlichen Zeugnisses in 
Wort und Tat hervor. In der „Bindung an Christus, der Verheißung des Geis-
tes und dem Gebot der Nächstenliebe“ (EKD 2021b: 12) soll daher nicht nur 
die Kirche selbst, sondern auch ihr Beitrag am zivilgesellschaftlichen Dialog 
gestaltet werden. Im dritten Leitsatz unter der Überschrift „Öffentliche Ver-
antwortung“ ist zwar nicht explizit von der Zivilgesellschaft die Rede, jedoch 
von einem konstruktiven Beitrag der Kirche zur öffentlichen Diskussion, der 
auf einen bevormundenden Habitus verzichtet (EKD 2021b: 17). Diese Hal-
tung stimmt mit der einer zivilgesellschaftlichen Akteurin überein. Der Hin-
weis, dass „die Kirche die Politik verantwortungsbewusst und kritisch“ (EKD 
2021b: 17) begleitet, lässt sich ebenfalls im Kontext der Zivilgesellschaft ver-
orten. Der Verweis auf die bleibende Bedeutung von kirchlichen Kammern 
und Kommissionen für das Gespräch mit Politik, Kultur und Wissenschaft 
zeigt jedoch, dass man sich im Blick auf das Öffentlichkeitsverständnis noch 
stark im institutionellen Rahmen bewegt (EKD 2021b: 17). Expliziter wird 
es beim konkreten Engagement für gesellschaftlich marginalisierte und aus-
gegrenzte Gruppen. Hier soll die Kirche Kooperationen mit geeigneten Part-
ner:innen aus der Zivilgesellschaft eingehen, um mit ihnen Themenallianzen 
zu bilden. Als gemeinsames Motiv für die kooperative Offenheit wird die 
Liebe zu den Menschen benannt; als Spezifikum des kirchlichen Beitrags das 
Zeugnis für die Liebe Gottes (EKD 2021b: 19).

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


115

Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche

Beim Ausblick auf ihre zukünftige strukturelle Gestalt betonen die Thesen, 
dass „die evangelische Kirche […] in Zukunft organisatorisch weniger einer 
staatsanalogen Behörde, sondern mehr einem innovationsorientierten Unter-
nehmen oder einer handlungsstarken zivilgesellschaftlichen Organisation 
ähneln“ wird. (EKD 2021b: 32). Auch wenn sich hinter dem Zukunftsentwurf 
als innovationsorientiertem Unternehmen oder einer zivilgesellschaftlichen 
Organisation mehr unverbindliche Leitbildkommunikation als operational 
umzusetzende Zielvorgabe verbergen dürfte, so wird die Grundausrichtung 
deutlich. Die Selbstverortung der Kirche verschiebt sich deutlich von der 
Sphäre des Staates hin zur Sphäre der Wirtschaft bzw. der Zivilgesellschaft.

Auf dem Hintergrund der bereichslogischen Zuordnungen der Kirche in 
dieser Arbeit weist die Tendenz eindeutig zur zivilgesellschaftlichen Sphä-
re, denn hier ist – zumindest im Blick auf die Konzeptualisierung als NPO – 
auch der Aspekt des innovativen Unternehmens im Sinnen von Social Entre-
preneurship inkludiert, ohne dabei zu dominieren. Von einem unmittelbaren 
Vergleich mit einem innovationsorientierten Unternehmen ist dagegen abzu-
raten, weil sich die evangelische Kirche im Blick auf ihr theologisches Selbst-
verständnis nicht bruchlos als zweckrationales Unternehmen verstehen und 
entwerfen sollte. Das Primat des Auftrags bzw. des theologischen Selbstvoll-
zugs als Kirche ist im evangelischen Kirchenverständnis mit einer Selbst-
transzendenz der Organisationsgestalt verbunden. Der Auftrag lässt sich daher 
nicht zielführend operationalisieren, wohl aber die organisationalen Rahmen-
bedingungen für die grundlegenden Vollzüge, in denen sich Kirche ereignen 
und im theologischen Sinne wirksam werden kann, anpassen, verbessern und 
auch innovieren. Dies gilt im Blick auf Organisationsaufbau und Abläufe, 
Ressourcensteuerung und Strategie, Formen und Formate sowie Responsivi-
tät und Partizipation. Dabei können Innovationstheorien aus der Wirtschaft 
hilfreiche Impulse liefern, müssen aber mit der theologischen Selbststeuerung 
vermittelt und daher immer kritisch adaptiert werden.

Als Fazit lässt sich festhalten: Kirchliche Selbstverständnisse im Kontext öffent-
licher Theologie und gesellschaftlicher Öffentlichkeit sind heute durch fol-
gende Leitlinien geprägt:

•	 Öffnung zur Gesellschaft: Kirche versteht sich als dialogische, partizipa-
tive und pluralismusfähige Akteurin in der Öffentlichkeit.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit

•	 Beitrag zum Gemeinwohl: Sie bringt religiöse und ethische Ressour-
cen in gesellschaftliche Debatten ein und engagiert sich für Demokratie, 
Menschenwürde und Solidarität.

•	 Selbstkritische Reflexion: Die Kirche reflektiert ihre Rolle, ihre Sprache 
und ihre Wirkung im öffentlichen Raum kontinuierlich und sucht die 
Verständigung mit anderen gesellschaftlichen Akteuren.

Damit entwirft sich Kirche heute weniger als eine staatsanaloge Institution, 
sondern vielmehr als eine zivilgesellschaftliche Organisation, die als „Lob-
byistin für Gottoffenheit“, zivilgesellschaftliche „Teamplayerin“ und „Agentin 
des Wandels“ innerhalb der gesellschaftlichen Transformationsprozesse50 im 
öffentlichen Diskurs Verantwortung übernimmt und ihre religiöse Identität 
im Dienst des Gemeinwohls zur Geltung bringt. Ihr Beitrag muss sich immer 
wieder neu im Spannungsfeld von christlicher Tradition und theologischer 
Identität, gesellschaftlicher Offenheit und demokratischer Teilhabe bewähren.

50	 In Aufnahme einer Beschlussvorlage zum öffentlichen Auftrag einer Minderheitenkirche aus der 
Ev. Kirche im Rheinland aus dem Jahr 2020, https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/
sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf (10.7.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf
https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf
https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf

	7. Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit – zu theologischen Verortungen und dem kirchlichen Selbstverständnis
	7.1 Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche – theologische Konzepte
	a) Öffentliche Theologie
	b) Öffentliche Kirche
	c) Öffentlicher Protestantismus
	d) Positionen, Horizonte und Reflexionsebenen – ein Vergleich

	7.2 Kirchliche Stellungnahmen und Zukunftsthesen
	e) „Das rechte Wort zu rechten Zeit“ – Positionsbestimmung im Gegenüber zur Gesellschaft
	f) „Vielfalt und Gemeinsinn“ – der Beitrag der Kirchenzum gesellschaftlichen Gemeinwohl
	g) „Hinaus ins Weite – Kirche auf gutem Grund“ – Kirche als zivilgesellschaftliche Organisation?



