7. Kirche und (zivilgesellschaftliche)
Offentlichkeit — zu theologischen Verortungen
und dem kirchlichen Selbstverstandnis

Wie verhilt sich nun diese vornehmlich aus der AufSenperspektive ana-
lysierte Verschiebung der Kirche in die Sphare der Zivilgesellschaft zur Innen-
perspektive der theologischen Theoriebildung? Die Kirchen stehen hierbei
vor der Herausforderung, den universalen Horizont ihres Auftrages mit dem
partikularen Ort innerhalb eines pluralistisch strukturierten Gemeinwesens
zu vermitteln. Die damit verbundene Selbstrelativierung darf jedoch nicht
nur als Zugestindnis und Anpassung an veranderte gesellschaftliche Rahmen-
bedingungen ausfallen, sondern muss sich als Entfaltung der eigenen theo-
logischen Identitit in einem neuen Kontext plausibilisieren lassen.

Die Tatsache, dass der Begriff der Offentlichkeit die semantische Klammer
unterschiedlicher theologischer Konzepte wie Offentliche Theologie (Hohne
2020), Offentlicher Protestantismus (Albrecht / Anselm 2017) und Offentli-
che Kirche (Schlag 2012) bildet, weist auf eine gemeinsame Suchbewegung
im Horizont des Offentlichkeitsbegriffs hin (Hohne 2020, 45-48).% Der public
turn der Religion findet im ,,Going public® (Arens 2016) seinen spezifischen
Reflexionsort. In unterschiedlichen, durchaus kontroversen Facetten spie-
gelt sich die Bedeutung der 6ffentlichen Sphire der Zivilgesellschaft als theo-
logische Verortung fiir die Kirchen, die im Folgenden anhand ihrer profilier-
testen Protagonisten kurz vorgestellt werden sollen (vgl. Kortner / Anselm /
Albrecht 2020). Anschliefend wird in zwei EKD-Publikationen zu den The-
men Offentlichkeitsauftrag der Kirche (EKD 2008) und dem Verhaltnis zum
Gemeinsinn bzw. Gemeinwohl in einer pluralistischen Gesellschaft (EKD
2021a) die dortige Verhiltnisbestimmung von Kirche und Zivilgesellschaft
nachgezeichnet. Ein Ausblick auf die sogenannten Zukunftsthesen der EKD

39 Auch theoretische Entwiirfe zur Diakonie nehmen den Offentlichkeitsbegriff auf und themati-
sieren damit das Selbstverstindnis von Diakonie bzw. Kirche, vgl. Kehlbreier 2009 und Bedford-
Strohm 2016 sowie Albrecht 2018.

87

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

(EKD 2021b) deutet an, wie sich die evangelische Kirche strategisch im Blick
auf ihr Verhaltnis zur Zivilgesellschaft aufstellen will.

7.1 Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus,
Offentliche Kirche — theologische Konzepte

Nach einer vielfach rezipierten Definition Wolfgang Vogeles bezeichnet
Offentliche Theologie die ,Reflexion des Wirkens und der Wirkungen des
Christentums in die Offentlichkeiten der Gesellschaft hinein“ (Vogele 1994:
421f.) Diese Definition bringt sehr allgemein die Kontextualitit sowohl der Kir-
che als auch der Theologie zur Geltung. Die wechselseitige Bezogenheit von
religioser Gemeinschaft und gesellschaftlichem Umfeld pragt das Christen-
tum seit seinen Urspriingen. Die Reflexion dieser Wechselbeziehung ist daher
nicht zu trennen von der Beteiligung an Prozessen gesellschaftlicher Selbst-
verstandigung.

»Kontrovers ist, inwiefern damit die Aufgabe verbunden ist, zur gesellschaftlichen
Orientierung beizutragen, ob und auf welche Weise sich also christliche Kirchen
und Stimmen christlicher Theologie zu gesellschaftspolitischen Fragen dufSern
sollen und inwiefern es dazu einer programmatisch verstandenen ,Offentlichen
Theologie® bedarf* (Wabel 2019: 17).

Aus dieser Konstellation ergibt sich fir die Bestimmung des Verhaltnisses zwi-
schen Theologie bzw. Kirche und Offentlichkeit die dreifache Aufgabe von
Reflexion, Beteiligung und Orientierung. Angesichts der Weite des Themas,
der unterschiedlichen, auch interkulturellen Kontexte und der Vielfalt der
Dimensionen erscheint es nicht verwunderlich, dass ,,ein gemeinsames Nar-
rativ Offentlicher Theologie [...] gegenwirtig nicht zu bestimmen ist* (van
Oorschot 2014: 15).*° Auch Florian Hohne weist darauf hin, dass eine norma-
tive Definition nicht existiert und von Offentlicher Theologie im Plural zu
sprechen sei (Hohne 2020: 35).

Aus diesem pluralen Feld werden drei Ansitze vorgestellt und miteinander ver-
glichen, die im Diskurs sowohl spezifische Positionen markieren als auch brei-
ter rezipiert werden. Sie greifen in unterschiedlicher Weise und Gewichtung
die drei Aspekte offentlicher Theologie auf — Glaubensbezug, allgemeine Ver-
ninftigkeit und Gemeinwohlorientierung — und verkniipfen sie miteinander.
40 Vgl. den instruktiven Uberblick zum Thema Offentlicher Theologie bei Scherle 2013.

88

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

Der Begriff der Offentlichen Theologie nimmt dabei primar die Universitat
als offentlichen Ort als Bezugspunkt in den Blick, weitet die Artikulations-
formen und ihrer Triger:innen jedoch deutlich tiber den akademischen
Bereich hinaus in kirchliche und lebensweltliche Kontexte. Beim Konzept des
Offentlichen Kirche steht die verfasste Kirche und ihr vielfaltiges 6ffentliches
Wirken im Mittelpunkt, mit besonderer Berticksichtigung auf Vermittlungs-
funktionen zwischen Individuen, Kirche und gesellschaftlichen Offentlich-
keiten. Das Programm des Offentlichen Protestantismus fragt dezidiert tiber
den Bereich der verfassten Kirche hinaus und legt seinen Schwerpunkt auf
die Gemeinwohlfunktion des Protestantismus.

a) Offentliche Theologie

Der ehemalige Ratsvorsitzende der EKD, Heinrich Bedford-Strohm, hat auf
grund der offentlichen Wirkung in seiner Amtszeit wesentlich zur Popularitat
der Offentlichen Theologie beigetragen. Dieses aus dem angloamerikanischen
Raum stammende Konzept hat er ab 1998 in Rekurs auf Wolfgang Huber friih-
zeitig auf die Zivilgesellschaft bezogen (Bedford-Strohm 1998). Sein damali-
ger Grundansatz zieht sich mit leichten Veranderungen bis in seine aktuellen
Publikationen durch (Bedford-Strohm 2019 und 2022 sowie Bedford-Strohm
2023). Seine Beitrage haben eine neue Phase im Diskurs um Begriff und Sache
der Offentlicher Theologie eroffnet (Hohne 2015: 15-33 mit Hinweis auf die
Begriffsgeschichte), der als internationaler Diskurs Beitrage aus zahlreichen
Kulturkreisen und Kontinenten umfasst (Hohne/van Oorschot 2015).

Huber selber hat seit seiner Habilitationsschrift das Verhaltnis von Kir-
che und Offentlichkeit reflektiert (Huber 1973) und seit 1993 die Buchreihe
,Offentliche Theologie“ herausgegeben. Huber setzt sich bewusst von dem
Begrift des ,,Offentlichkeitsanspruchs der Kirche“ ab und betont dezidiert
den ,,Offentlichkeitsanspruch des Evangeliums bzw. Jesu selbst, dem er dann
den ,Offentlichkeitsauftrag der Kirche“ nachordnet (Huber 1973: 619f.). In sei-
nem 1998 erschienenen Buch ,,Kirche in der Zeitenwende® bestimmt er den
Ort der Kirche im triadischen Verhaltnis von Staat, Kirche und Gesellschaft
und skizziert ihren Wandel von einer staatsanalogen zu einer intermedidren
Institution als Teil der Zivilgesellschaft (Huber 1998: bes. 267-328).# Dabei
kommt die Kirche als Kirche in der Gesellschaft jenseits der Bilder von Kir-
che als Kontrastgesellschaft oder einer funktional integrierten Gesellschafts-
kirche im Sinne einer czvil religion zu stehen. Die Kirche ,,muss sich selbst als

41 Vgl. die Rekonstruktionen von Hubers Ansatz durch Meireis 2022 und Hohne 2022.
89

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

Teil der gesellschaftlichen Strukturen und als Element in den vielfaltig kul-
turellen — also symbolisch vermittelten — Verstindigungsprozessen dieser
Gesellschaft verstehen® (Huber 1998: 269). Diese vollzichen sich innerhalb

der Zivilgesellschaft als einem , freien Raum fiir den 6ffentlichen Austausch

von Ideen® (Huber 1998: 272), der von strukturellem Pluralismus, autonomen

Organisationen im Sinne eines freien Assoziationswesens und Zivilcourage

gepragt ist. Die Rolle der Kirchen in der zunehmend medial gepragten Zivil-
gesellschaft - Medien steuern und prafigurieren 6ffentliche Wahrnehmungen

und Urteilsbildungen — besteht aufgrund ihrer intermediaren Funktion darin,
als Kommunikations-, Interpretations- und Handlungsgemeinschaft Anwal-
tin der jeweils blinden Flecke in den 6ffentlichen Diskursen zu sein. Das zivil-
gesellschaftliche Engagement griindet dabei in der Gestaltung der auf einen

transzendenten Grund verweisenden Gemeinschaft innerhalb der Kirche und

wird konkret in der Anwaltschaft fir gesellschaftlich Marginalisierte, fiir das

Lebensrecht zuktnftiger Generationen und fir die nichtmenschliche Natur
(Huber 1998: 280). Es geht Huber um eine o6ffentliche Wirksamkeit der Kir-
che in zivilgesellschaftlicher Anwaltschaft, die in ihren wertebasierten Inhal-
ten auf ihren Gemeinschaftsvollziigen beruht. Auch wenn die Kirche ihren

Schwerpunkt in der kulturellen Kommunikation und damit im Bereich

zivilgesellschaftlicher Verstindigung hat, so ist sie aufgrund von Ressourcen-
gewinnung bzw. -einsatz auch in die wirtschaftliche Sphére und in die politi-
sche Selbstorganisation der Gesellschaft einbezogen. Eine diese Wirksamkeit

begleitende kritische wie orientierungsgebende ,Offentliche Theologie,meint
die kritische Reflexion tiber das Wirken und die Wirkungen des Christen-
tums in die gesellschaftliche Offentlichkeit hinein sowie die dialogische Teil-
nahme am Nachdenken tber die Identitat und die Krisen, die Ziele und die

Aufgaben der Gesellschaft“ (Huber 1998: 117).

Bedford-Strohm nimmt die Perspektive von Huber auf und profiliert sie wei-
ter. Fir Bedford-Strohm besteht die primire Funktion der Zivilgesellschaft
darin, ,kritische Kraft und Nahrboden fir eine politisch-soziale Infrastruktur
und damit ,eine notwendige Voraussetzung fiir staatliches Handeln* (Bedford-
Strohm 2015: 215) zu bieten. Den Beitrag von Theologie und Kirche sieht er
in einem christlichen Wirklichkeitsverstindnis begriindet, das die Welt als
Ganze mit allen Lebensbereichen als Raum des Handelns Gottes begreift.
Dieses mit Bonhoeffer begriindete Weltverhaltnis (Bedford-Strohm 2009)
impliziert ein affirmatives Verhaltnis zur Offentlichkeit und den sich darin
vollziehenden demokratischen Willensbildungsprozessen mit ihren partizi-
patorischen Moglichkeiten. In diesem zivilgesellschaftlichen Kontext wirken
auch die Kirchen mit. Indem sie sozialethische Fragen von Armut, Gewalt

3

90

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

und Ungerechtigkeit thematisieren, weisen sie zugleich auf Gefahrdungs-
potentiale fir die gesellschaftlichen Prozesse hin und leisten so einen origi-
naren Beitrag zu einer vitalen Zivilgesellschaft.

Versteht sich die Kirche dabei als ,,Zeugin des Reiches Gottes und Botschaf-
terin von Gottes Versohnung in der Weltwirklichkeit“ (Bedford-Strohm 2011:
6),so muss sie sich in ihrer Artikulation in den offentlichen Debatten auf die
dortigen Diskurssprachen einlassen und eine ,Zweisprachigkeit” (Bedford-
Strohm 2011: 6) entwickeln, um die theologische Semantik in die jeweilige
andere Diskurssemantik zu tbersetzen. Mit der Rede von der ,,Zweisprachig-
keit“nimmt Bedford-Strohm Bezug auf die Forderung von Jiirgen Habermas
nach einer Ubersetzung religioser Gehalte in sikulare Sprache (Habermas
2005: 119-145). Bedford-Strohm sieht in der Zweisprachigkeit die Voraus-
setzung, dass sich theologische Gesichtspunkte als grundlegende Orientie-
rung fir ein gesellschaftlich plurales Gemeinwesen plausibilisieren lassen.
Als offentliche Kirchen in der Zivilgesellschaft ,brauchen sie als Basis und
Gegentiber eine ,Offentliche Theologie; die sie immer wieder herausfordert
und ithnen dadurch theologische Orientierung gibt:“ (Bedford-Strohm 2011:
6 vgl. ders. 2008: 349 und ders. 2009: 53). Der Beitrag der Offentlichen Theo-
logie konzentriert sich auf die Reflexion der normativen Dimensionen des
Offentlichkeitsauftrags des Evangeliums, die die Kirchen in die 6ffentlichen
Diskurse einer pluralistischen Gesellschaft einbringen. Ein demokratischer
Diskurs lebt von der Diversitat der eingebrachten Positionen, die jeweils auch
die entsprechenden Wahrheitsanspriiche implizieren. ,,Nicht also dass die Kir-
chen sich in den 6ffentlichen Diskurs um politische Fragen einmischen, die
grundlegende ethische Orientierungen beriihren, kann in Frage stehen, son-
dern nur, wie sie es tun® (Bedford-Strohm 2011: 6).

Dieses Wie ist zum Gegenstand einer kontroversen Debatte geworden. Denn
der scheinbar bruchlose Ubergang von Wahrheitsanspriichen aus der sub-
jektiven Gewissheitssphire des Glaubens in sozialethische Orientierungen
innerhalb der Gesellschaft hat heftige Kritik provoziert. Beméangelt wird eine
Moralisierung der Kirche ebenso wie eine erneute kirchliche Bevormundung
der Gesellschaft. In beiden Fallen entwerfe sich Theologie und Kirche wieder
als vermeintlich besseres Betriebssystem fiir die Gesellschaft und damit im
Gegentuiber zur Gesellschaft und unterlaufe dabei auch die ihr eigene, konsti-
tutive Pluralitat, insbesondere im Bereich ethischer Positionierung. Die Kritik
erfolgte sowohl aus klassisch lutherischer Perspektive, (Leonhardt 2021: 165—
176 und Roth 2022: 75-92) als auch aus christentumstheoretischer Perspekti-
ve (Albrecht/Anselm 2017: 27-36 u. 58).

91

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

Diese pauschale Kritik verkennt jedoch, dass die 6ffentliche Rede der Kir-
che fiir Bedford-Strohm neben einer diskursiven Dimension (Auﬁerungen von
kirchlichen Reprasentant:innen in gesellschaftlichen Debatten), einer politik-
beratenden Dimension (z.B.1in Gestalt der Arbeit der Kaimmern der EKD) und
einer prophetischen Dimension (situative Rede angesichts aktueller Heraus-
forderungen) auch eine pastorale Dimension umfasst (Bedford-Strohm 2011:
10-14). Hier geht es z.B. um Gottesdienste angesichts von offentlichen Katas-
trophen oder um symbolische Handlungen, die zur Bewaltigung von Trauer
und Fassungslosigkeit in Grenzsituationen einen Beitrag leisten. An diesem
Beispiel wird deutlich, dass Offentliche Theologie nicht nur hermeneutisch
wie doktrinar christliche Beitrage in der gesellschaftlichen Offentlichkeit mit
sozialethischem und politischem Fokus zum Gegenstand hat, die nattrlich
im Blick auf ihre Begriindungsmuster und theologischen Axiome angefragt
werden konnen. Sie umfasst auch die Weite kultureller Prasenz, die gottes-
dienstliches, bildungsmifliges und diakonisches Handeln umgreift.

Der Schwerpunkt der Offentlichen Theologie liegt fiir Bedford-Strohm jedoch
eindeutig auf ihrer Orientierungsfunktion in den 6ffentlichen Debatten, die
von institutionalisierten Vertreter:innen tber Medien der Amtskirche ein-
gebracht werden. Die Zivilgesellschaft als Rahmen fir die diskursiven Ver-
standigungsprozesse im vorpolitischen Raum ist entsprechend tiber ihre
institutionelle Ebene im Sinne von geregelten Verfahren und institutiona-
lisierten Orten sowie deren personale Reprasentant:innen konzipiert. Die-
ser Fokus macht zugleich die Grenze dieses Entwurfes aus, da damit andere
Dimensionen der Zivilgesellschaft ausgeblendet und die Rolle der Kirchen
nur Uber ihre institutionelle bzw. organisatorische Dimension, nicht aber
tber ihre kommunikativen und rituellen Vollziige, das religiése Symbol-
kapital und das freiwillige Engagement ihrer Mitglieder konzeptualisiert
werden. An dieser Leerstelle setzt der Entwurf einer Offentlichen Kirche von
Thomas Schlag an.

b) Offentliche Kirche
Thomas Schlag kniipft an das ethische Profil einer Offentlichen Theologie
an, wenn er betont, dass

»im Leitbild einer dffentlichen Kirche [...] sozusagen eine Art hoffuungsvoller
und zugleich doch klug abwdgender Weltgestaltungsanspruch zum Vorschein
[erg. kommt], der sich der Grenzen des eigenen Handelns, aber eben auch der
Moglichkeiten und Notwendigkeiten kirchlichen Eintretens fiir die Wiirde des

92

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

Menschen und die Bewahrung der Lebenskontexte iiberaus bewusst ist“ (Schlag
2014: 182).

Diesen primar sozialethischen Zugang basiert Schlag im ,,Selbstverstaindnis
einer Offentlichen Kirche als inhaltlich profilierter Vermittlungsinstanz zwi-
schen Individuum und Gesellschaft“(Schlag 2024: 73) und erganzt es um den
Aspekt der umfassenden Partizipation. Damit profiliert er sein Verstindnis von
offentlicher Kirche als einen kirchlichen Beitrag zur demokratischen Bildung.
Er dynamisiert den Offentlichkeitsbegriff, indem er Offentlichkeit nicht pri-
mar als eindeutige GrofSe fasst, die tiber ihre institutionellen Strukturen zu
beschreiben ware, sondern ,auf den immer wieder neu zu deutenden zivil-
gesellschaftlichen Gestaltungsraum des Offentlichen, der seine Bedeutung
und Profilierung erst durch diese Deutungs- und Handlungsaktivititen selbst
gewinnt® (Schlag 2012: 15).

Schlag entfaltet unterschiedliche Grunddimensionen des Begriffs der
Offentlichkeit (Schlag 2018: 332£., 2019 und 2020: 89-93). Er unterscheidet
zwischen dem Erscheinungsbild mit den Teilaspekten Sichtbarkeit, Profil und
Raum und der Grunddimension Praxzs mit den Teilaspekten Kommunikation
und Sprache, diskursiver Interaktion sowie Partizipation sowie der Grund-
dimension Instanzen mit den Teilaspekten Legitimation, Macht und Autori-
tat auf. Die Grunddimension Beobachtung enthalt die Teilaspekte Transparenz,
Kontrolle und Supervision; bei der Grunddimension Zzelsetzungen geraten Teil-
aspekte wie Relevanz, Nachhaltigkeit und Vision in den Fokus. Die alles fun-
dierende Grunddimension bildet die Inhaltlichkeit, die die Aspekte von Wis-
sen, Suche nach Sinn und die Perspektive 6ffentlicher Vernunft zum Thema
hat. Offentlichkeit fungiert daher als Chiffre und ,,Signatur unterschiedlicher
Diskursorte und zugleich als Moglichkeitsraum alternativer und politischer
Gegenoffentlichkeiten® (Schlag 2012: 20).

Schlags Anliegen ist es, den konstruktiven Beitrag der Kirche zur Zivil-
gesellschaft nicht nur beschreibend und handlungsleitend zu verorten, son-
dern mit ihrem theologischen Selbstverstindnis in Beziechung zu setzen. Die
moglichen Schnittstellen von Individuum, Kirche und Gesellschaft bringt er
in Rekurs auf Huber mit der Denkfigur von Kirche als einer intermediiren
Institution in der Zivilgesellschaft in Verbindung (Schlag 2012: bes. 45-48
sowie Schlag 2014: 181f.). Als theologische Leitperspektiven identifiziert er
Freiheit, Verantwortung und Hoftnung, die ,,in einer Volkskirche fiir alle mit
der besonderen Aufmerksambkeit auf die Schwachen als Kirche fiir Andere | ... ]
im Sinn solidarischer Gemeinschaft“ (Schlag 2012: 61) zur Geltung zu brin-

93

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

gen sind.” Er erweitert jedoch Hubers Verstindnis theologisch-inklusiv auf
eine ,intermediare Institution der Befreiten, Verantwortlichen und Hoffen-
den® (Schlag 2012: 54) und hebt auf den dynamischen Gestalt- und Vollzug-
charakter ihrer pluralen Sozialformen ab, in denen sich der 6ffentliche Cha-
rakter der Kirche jeweils neu aktualisiert. Die Rede von einer Offentlichen
Kirche hat daher ,weniger mit einer Eindeutigkeit in kirchenorganisatorischen
oder in politisch-ethischen Fragen, als vielmehr mit der Schirfung des indi-
viduellen und gemeinschaftlich-institutionellen Wahrnehmungs- und Hand-
lungssinns zu tun® (Schlag 2020: 101).

Eine Offentliche Kirche zeichnet sich daher im Sinne der theologischen Leit-
idee des Priestertums aller Glaubigen durch einen starken Subjektbezug aus.
Sie ,ermachtigt durch ihre institutionellen Formationen im Grenz-, Schwel-
len- und Vermittlungsbereich zwischen Kirche und Gesellschaft die einzel-
nen Akteurinnen und Akteure dazu, im Licht der Deutung des Evangeliums
aktuelle Gefihrdungen zu benennen und zu bearbeiten® (Schlag 2020: 101).
Dies impliziert auch die selbstkritische Analyse von Deutungsmacht im Blick
auf die Kirchen selbst, ihrer Reprasentant:innen und ihrer Kommunikations-
muster (Schlag 2021 und 2022), insbesondere angesichts des gesellschaftlichen
Relevanz- und Vertrauensverlustes. ,Die Vermischung von wirkmachtigem
zivilgesellschaftlichem Engagement und dem kirchlich-autoritativen Anspruch
auf Zukunftsgestaltung ist zumindest kritisch zu bedenken und zu reflektie-
ren” (Schlag 2024: 79).

Produktiv fir die entsprechenden zivilgesellschaftlichen Moglichkeiten einer
Offentlichen Kirche erweist sich nicht nur das komplexe Zusammenspiel der
drei Dimensionen von privatem, kirchlichem und 6ffentlichem Christentum
(Schlag2012: 55),* sondern auch die Ebenenvielfalt ihrer Sozialformen (Schlag
2012: 62-75). In dieser synthetischen Zusammenschau lasst der Begriff einer
Offentlichen Kirche das sonst oft als Spannung wahrgenommene Verhaltnis
von Kirchenleitung, mittlerer Ebene und Ortsgemeinde ,,gleichsam als For-
men ekklesiologischer Subsidiaritat“ (Schlag 2014: 184) erscheinen.

Auf der Makroebene sind es Kirchengemeinschaft und Kirchenbund, die tiber
eine gesamtkirchliche Artikulation eine Orientierungs-, Ermoglichungs- und

42 Uber den theologischen Kirchenbegriff leitet Schlag auch die global ausgerichtete éffentliche
Verantwortung der Kirche ab, die sich im Diskurs der globalen Zivilgesellschaft einbringt, vgl.
2012: 68.

43 Hier greift Schlag die christentumstheoretische Unterscheidung von Dietrich Rossler auf (Réss-
ler 1994: 89-105, bes. 90-94).

94

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

Koordinierungsfunktion erfillen. Hier kniipft Schlag an die reformierte Tra-
dition eines kirchlichen ,Wachteramtes®an, betont zugleich aber, dass sich der
Orientierungsbeitrag der Kirche nicht in Gesellschaftskritik erschopft, son-
dern in konkreten Vermittlungsmedien von der Pressemeldung bis hin zur
Kampagne sowohl affirmative wie kritische Haltungen zu gesellschaftlichen
Dynamiken einnehmen kann (Schlag 2012: 67).

Auf der Mesoebene werden Offentlichkeitsdimensionen der mittleren Ebene
beleuchtet, zu denen fiir Schlag angesichts seines Schweizer Hintergrundes
die Kantonalkirchen gehoren. Hier sind die 6ffentlichen Dimensionen kon-
kreter, da die Interaktionsformen deutlicher personale Formen annehmen. Zur
Mesoebene zihlt Schlag auch einzelne Dienste und Werke wie Bildungsein-
richtungen und Akademien, die er als ,intermediare dritte Orte® bezeichnet
(Schlag 2012: 69). Die mittlere Ebene hat fir ihn das Potential, ein ,inter-
mediarer Transmissionsriemen zwischen den unterschiedlichen tiberregionalen,
regionalen und lokalen Ebenen zu sein“ (Schlag 2012: 70).

Auf der Mikroebene werden die Offentlichkeitsdimensionen der lokalen
Kirchengemeinden vorgestellt,ohne allerdings ihre sozialraiumliche Verortung
und den damit zusammenhangenden Konnex zur lokalen Zivilgesellschaft
aufzugreifen.

Die anschliefenden Konsequenzen fiir die kirchliche und gemeindliche
Praxis machen deutlich, wie die Konzeptualisierung als Offentliche Kirche
die Handlungsfelder Bildung, diakonisches Engagement, partizipatorische
Gemeindeentwicklung, freiwilliges Engagement sowie den Pfarrberuf profi-
lieren konnen (Schlag 2012: 77-111).

Schlag reflektiert das Verhaltnis von Kirche und Offentlichkeit sowohl hand-
lungslogisch wie kommunikationstheoretisch primér im Blick auf eine plu-
rale und umfassende Beteiligungsdimension. In ihr verortet er die Forderung
gelebter Theologie und sieht in der Ermoglichung von Partizipation sowohl
die theologische Identitat der Kirche als umfassende Interpretationsgemein-
schaft als auch ihren substanziellen Beitrag fiir eine demokratische Zivil-
gesellschaft gewihrleistet. Eine so verstandene Offentliche Kirche wird zum
»Ermoglichungsraum pluraler Such- und Orientierungsdynamiken® (Schlag
2020: 97), der gerade durch die permanente Selbstiiberpriffung nach innen
und die Dauerreflexion nach auffen offen fir Alteritdt und damit vital bleibt.

95

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

»Kirche vermittelt im Modus pragnanten Fragens und der substanziell grundier-
ten Offenbeit fiir dringliche personliche und gesellschaftliche Suchbewegungen
Orientierung und sensibilisiert so fiir die bestehenden Komplexititen. Offentli-
che Kirche hat ihre Relevanz dann darin, dass entscheidende Bruchlinien und
Gefiahrdungen des individuellen und gesellschaftlichen Lebens iiberhaupt erst
etnmal thematisiert werden konnen. Dies geschieht von der Grundfrage aus,
was dem Leben selbst dient und was zu seiner elementaren Gefahrdung fiibrt“
(Schlag 2020: 97).

Der Horizont der Lebensdienlichkeit fihrt dazu, eine stirkere Vernetzung
mit anderen individuellen wie kollektiven Akteur:innen aus Zivilgesellschaft,
Wirtschaft und Staat anzustreben.

c¢) Offentlicher Protestantismus

Mit dem Programm eines Offentlichen Protestantismus haben Christian Albrecht
und Reiner Anselm eine Variante des protestantischen Beitrags zur 6ffent-
lichen Verantwortung vorgelegt, die sich ganz auf die Grundlagen und den
Vollzug der diskursiven Austragungsprozesse von gesellschaftlichen und poli-
tischen Differenzen konzentriert (Albrecht / Anselm 2017).#

 Der Offentliche Protestantismus ist derjenige Modus des evangelischen Christen-

tums, in dem die Voraussetzungen des gesellschaftlichen Zusammenbalts und
Hintergrundiiberzeugungen, die fiir ein liberales Gemeinwesen unabdingbar
sind, bedacht und kultiviert werden“ (Albrecht / Anselm 2020: 58).

Das Konzept beantwortet die Frage nach der Gemeinwohlfunktion des
Protestantismus angesichts der Tatsache, dass der Staat selbst zwar als
Regulationsinstanz von Gemeinwohl fungiert, aber nicht Gemeinwohl bil-
den kann, weil er selbst — wie alle kollektiven Akteur:innen — auch partikula-
re Interessen verfolgt. Aber der Offentliche Protestantismus dient auch nicht
dazu, den demokratischen Staat theologisch zu legitimieren.

Offentlicher Protestantismus ist nicht zu verstehen als Neuauflage alter ordnungs-
theologischer Vorstellungen einer Legitimationsbediirfligkeit des modernen Staa-

tes oder der Politik. Der Verfassungsstaat verfiigt iiber seine eigene Legitimations-
grundlage, bedarf aber der Pflege eines Bewusstseins des gemeinsam Verbindenden

44 Vgl. Albrecht/ Anselm 2019 und 2020 sowie die Einzelstudien in 2020b und die theologische Fun-
dierung von Anselm 2024.

96

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

und Verbindlichen, die erst eine Kultur der demokratischen Auseinandersetzung
ermaglicht. Diese Pflege des Politischen liegt nicht auf derselben Ebene wie das
Politische, sondern ermoglicht es erst“ (Albrecht/Anselm 2020: 62).

Daher ist der Offentliche Protestantismus dem vorpolitischen Raum zuzu-
ordnen. Er tragt mit zu einer politischen Kultur bei, die demokratische Aus-
handlungsprozesse tiberhaupt erst moglich macht.

. Der Offentliche Protestantismus will diejenigen Uberzeugungsressourcen bereit-
stellen, die die Voraussetzung dafiir bilden, strittige Fragen unter dem Verzicht
auf Absolutheitsanspriiche und unter der Anerkennung aller Beteiligten als
Gleichberechtigten auszutragen® (Albrecht / Anselm 2020: 62).

Dieser Ansatz deckt sich mit der resonanztheoretischen Funktion, die Hart-
mut Rosa der Religion im Allgemeinen und den Kirchen im Besonderen
fiir die Demokratie zuschreibt: Uber ihre Narrationen, Riten, Praktiken und
Raume erzeugen und kultivieren sie eine Haltung, die sich durch Ansprech-
barkeit und grundsitzliche Bereitschaft zum Hoéren auszeichnet und damit
eine Grundakzeptanz des jeweiligen Gegentibers zum Ausdruck bringt. Diese
Haltung bilde die Grundlage einer demokratischen Kultur, die aktuell in
Gefahr steht, angesichts von Polarisierungen die Resonanzfihigkeit im Blick
auf anderen Meinungen und Positionen zu verlieren — und damit die Basis
fur diskursive Aushandlungsprozesse (Rosa 2022: 54-57 u. 74f).

In der Grundhaltung der Anerkennung von Gleichwertigkeit als Anerkennung
von Verschiedenheit koinzidieren Traditionen des christlichen Glaubens mit
Werten und Prinzipien einer liberalen, rechts- und sozialstaatlichen Demo-
kratie. Damit leistet der Offentliche Protestantismus einen Beitrag zu den
Ermoglichungsbedingungen von Politik. Pointiert gesagt und zugleich in
impliziter Abgrenzung zu Programmen der Offentlichen Theologie formu-
liert: Der Offentliche Protestantismus ,will nicht Politik machen, sondern
Politik moglich machen® (Albrecht / Anselm 2017: 43).

Als grundlegendes Koordinatensystem des programmatischen Ansatzes fungiert
die christentumstheoretische Differenzierung von privatem, kirchlichem und
gesellschaftlichem Christentum, die wechselseitig aufeinander bezogen sind.
An dieser Stelle greifen Albrecht und Anselm die Unterscheidung von Diet-
rich Rossler auf (Rossler 1994: 89-105, bes. 90-94). Rossler selbst bezeichnet das
gesellschaftliche auch als das 6ffentliche Christentum und verwendet beide
Begriffe synonym (Rossler 1994: 93 u. 96f.). Das gesellschaftliche Christen-

97

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

tum wird von Albrecht und Anselm mit dem Offentlichen Protestantismus
gleichgesetzt und als die dem Protestantismus eigene Sphare des Politischen
bestimmt. Die christentumstheoretische Perspektive ist eingebettet in eine
historisch rekonstruierte Beschreibung der aktuellen Herausforderung des
Protestantismus im Blick auf den eigenen Beitrag zum Gemeinwohl (Abrecht/
Anselm 2017: 13-25).

Die drei zentralen ethischen Leitgedanken — die Weltlichkeit der Welt zu res-
pektieren, die Freiheit in Gemeinschaft zu ermoglichen und die Zukunfts-
fahigkeit des menschlichen Lebens zu gewihrleisten — werden trinitarisch
fundiert und dem schopferischen, versohnenden und erlésenden Wirken
Gottes zugeordnet (Albrecht / Anselm 2017: 51-54 sowie Anselm 2024: 185—
191). Theologiegeschichtlich steht eine Synthese von lutherischer Zwei-Rei-
che-Lehre und reformierter Konigsherrschaft Christi im Hintergrund, die
ihre Pointe in der Abgrenzung in Bezug auf bevormundenden Tendenzen
der Theologie gegentiber der Gesellschaft bzw. dem Staat findet. Dies wird
sowohl gegeniiber einem interpretativen Ubergriff auf Sinn und Zweck des
politischen Raumes in lutherischer Tradition als auch gegeniiber einer offen-
barungstheologisch fundierten Ethik geltend gemacht.

Als roter Faden und entscheidendes Kriterium zieht sich das freiheits-
theoretische Kennzeichen des liberalen Protestantismus durch. So bedeutet
die Befreiung der Welt zur Weltlichkeit, sie einerseits von Sakralisierungen
zu entlasten und andererseits als Rahmen fiir die Realisierung individueller
und kollektiver Freiheit der Lebensfithrung zu begreifen. Der Versohnungs-
gedanke bringt die konstitutive Sozialitit des Menschseins in Einklang mit
dem Prinzip der Freiheit zur individuellen Lebensgestaltung zur Geltung. Die
Zukunftsfihigkeit des menschlichen Lebens sehen die beiden Autoren nicht
nur gewahrleistet durch die Gewihrung von Freiheitsspielriumen durch den
Verzicht auf Absolutheitsanspriiche, sondern auch durch die Bereitstellung
und Weiterentwicklung von Strukturen, die es dem Einzelnen ermoglichen,
seinen individuellen Lebensentwurf zu realisieren. Das Freiheitsverstandnis
bewegt sich in allen drei Leitgedanken zwischen den Polen negativer Frei-
heit im Sinne der Freiheit von autoritativer Bevormundung und positiver
Freiheit im Sinne von Unterstiitzung und Befahigung von Einzelnen. Hier-
in ist auch die dezidiert christliche Parteinahme fir gesellschaftlich Margi-
nalisierte inkludiert.

Der Offentliche Protestantismus umfasst daher zwei Aufgabenbereiche: Zum
einen die Betonung der Vorlaufigkeit und Partikularitit menschlich-geschicht-

98

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

licher Ordnungen und — damit zusammenhéngend — ihre Gestaltbarkeit; zum
anderen die gemeinwohlverpflichtende Formulierung von Vorstellungen des
gemeinsam geteilten Guten als eines Korridors fiir politische Auseinander-
setzung. Er besteht — dies wird als Abgrenzungsfolie gegeniiber Konzepten
der Offentlichen Theologie immer wieder betont — nicht in der positionel-
len Einbringung eines bestimmten Wertekanons.

Angesichts dieser sehr im Abstrakten bleibenden Programmatik und Auf-
gabenbestimmung eines Offentlichen Protestantismus stellt sich die Frage
nach seinen Trager:innen und spezifischen Orten. Vor dem Hintergrund der
Verschrainkung der drei Ebenen des Christentums lasst sie sich nicht mehr
an eine einzelne Instanz der Amtskirche delegieren, sondern ist ,bei aller
Verschiedenheit der Verantwortungsebenen jedem einzelnen Protestanten
ebenso wie der Kirche als ganzer aufgetragen® (Albrecht / Anselm 2020: 64).
Als Aufgabe jedes Einzelnen in seinen Lebenskontexten bedarf diese ver-
starkte Reprasentation durch Laien der ,institutionellen Stitzung und Rah-
mung® sowie eine ,verstirkte Aufmerksambkeit auf diejenigen Orte des All-
gemeinen, an denen Grundsitze des Christentum — im Sinne des Offentlichen
Protestantismus — als Sensibilitat fiir das Gemeinsame zum Tragen kommen®
(Albrecht / Anselm 2020: 64).%

Dartiber hinaus gelte es, symbolische Ausdrucksformen und Orte zu ent-
wickeln, in denen ein Offentlicher Protestantismus sichtbar wird, der tiber
den kirchlichen Protestantismus und die legitime Artikulation seiner Eigen-
interessen hinausreicht. Kirchliche Publizistik, Kirchentag und die Akade-
mien als einstmals klassische Orte eines Offentlichen Protestantismus sehen
die beiden Autoren schon zu sehr in binnenkirchlichen Logiken im Sinne
der Artikulation eigener Interessen gefangen. Als neuen Formen identifizieren
sie die sozialpolitische Diakonie, tiberkonfessionelle Kasualien nach Grofs-

45 In diesem Zusammenhang verweisen beide Autoren auf den Gottesdienst, der in seiner Struk-
tur (duBerer Rahmen fiir die innere Pluralitit) dem Beitrag des Offentlichen Protestantismus im
Blick auf die Gesellschaft entspricht: den verbindlichen und verbindenden Rahmen zu markie-
ren, innerhalb dessen sich sowohl Gemeinschaft vollziehen als auch Individualitat leben lasst;
Albrecht / Anselm 2017: 44. Auch Schlag hebt die Bedeutung des Gottesdienstes hervor. Er illus-
triert damit aber nicht nur den Zusammenhang von verbindlichem Rahmen und Pluralitit, son-
dern betont seine konstitutive Bedeutung fiir die Herausbildung von kirchlichen Offentlichkei-
ten: ,Kirchliche Offentlichkeiten leben insofern auch vom immer wieder neuen Riickbezug auf
dieses Verkiindigungszentrum im Sinn des eigenen Horens und der Ermachtigung zu eigenem
Handeln. So dient gerade das symbolisierende Handeln der Darstellung des eigenen Glaubens-
lebens — was notwendigerweise sogleich wieder die Pluralitit unterschiedlicher Weltdeutungen
aus sich entldsst; Schlag 2020: 100.

99

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

katastrophen oder die offeneren Formen der protestantischen Priasenz im
Kranken- und Pflegebereich wie Spiritual Care (Albrecht / Anselm 2020: 64).

Mit der Ausrichtung auf ein prozessual auszuhandelndes Gemeinwohlverstind-
nis lasst sich schlieflich auch das Konzept der Volkskirchlichkeit refigurieren.
Es besteht in einer spezifischen Ausrichtung auf das Gemeinwohl, nicht
einer bestimmten Mitgliederstruktur oder einer besonderen Organisations-
form. Das qualitative Merkmal des Gemeinwohls erweist seine im Begriff
der Volkskirche mitschwingende Bezogenheit auf das Ganze eines Gemein-
wesens darin, dass es partikulare Interessen transzendiert,sowohl die der eige-
nen Organisation als auch die einer anderen gesellschaftlichen Gruppe (Alb-
recht / Anselm 2017: 35).

Albrecht und Anselm greifen in keinem ihrer Texte begrifflich die Zivil-
gesellschaft affirmativ auf, sondern stehen ihr eher reserviert gegeniber. Mit
der Rolle der Kirche als Akteurin in der Zivilgesellschaft verbinden sie eher die
Dimension eines kirchlichen Protestantismus, deren Variante einer ,,0ffentli-
chen Theologie“sie dezidiert ablehnen (Albrecht/ Anselm 2017: 27 u. 41). Dies
hangt offensichtlich damit zusammen, dass sie zivilgesellschaftliche Organi-
sationen nur die exklusive Wahrnehmung von Eigeninteressen und nicht die
Ausrichtung auf das groffere Ganze des Gemeinwohlinteresses unterstellen
und damit das handlungsorientierte sowie das habituelle Verstandnis von
Zivilgesellschaft ausblenden.

Die Aufgabenbereiche des Offentlichen Protestantismus verweisen jedoch deut-
lich auf zivilgesellschaftliche Offentlichkeiten. Arbeit am Gemeinwohl unter
Anerkennung von Diversitit der Positionen ist dem handlungstheoretischen
Konzept der Zivilgesellschaft zuzuordnen. Der Offentliche Protestantismus
generiert und kultiviert die Haltungen, die demokratischen Aushandlungs-
prozessen zugrunde liegen und ist damit im vorpolitischen Raum der Zivil-
gesellschaft zu verorten. Der Fokus auf die Laien als Reprasentant:innen des
Offentlichen Protestantismus weist zudem auf die Bedeutung von freiwilligem
Engagement in der Zivilgesellschaft hin. Die Kirche als zivilgesellschaftliche
Akteurin wird mit diesem Konzept jedoch nicht greifbar, weil seine Poin-
te — bei aller wechselseitiger Bezogenheit — auf der Unterscheidbarkeit des
Offentlichen Protestantismus zu seiner kirchlichen Variante liegt, die star-
ker den organisationalen Eigeninteressen zugeordnet wird. Dies weitet den
Blick tber die Grenzen der verfassten Kirche hinaus, weist jedoch im Blick
auf die konkrete Praxis puristische Tendenzen auf. Organisationale Eigen-
interessen und partikulare Standpunkte lassen sich zwar kategorial von der

100

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

Ausrichtung auf Gemeinwohl unterscheiden, faktisch sind die Grenzen hier
jedoch fliefender als im Rahmen des Theoriekonstrukts. Das Konzept des
Offentlichen Protestantismus kann jedoch der verfassten Kirche als Kriterium
dienen, inwieweit sie substanziell Beitrige zu den Moglichkeitsbedingungen
einer demokratischen, am Gemeinwohl ausgerichteten Zivilgesellschaft leis-
tet, die tiber die Verfolgung von organisationalen Eigeninteressen hinausgeht.

d) Positionen, Horizonte und Reflexionsebenen — ein Vergleich

Im Vergleich der drei Ansitze fallt auf, dass sich Bedford-Strohms Verhile-
nisbestimmung von Kirche und Zivilgesellschaft stark auf die institutionel-
le Ebene fokussiert. In dieser Konstellation schimmert noch die klassische
Gegenuberstellung und Kooperation von Kirche und Staat durch, die sich nun
auf das zivilgesellschaftliche Feld hin 6ffnet, das fir die Kirche zunehmend
an Relevanz gewinnt. Hier findet sich Kirche als eine Stimme unter anderen
wieder, wird aber tendenziell immer noch in der Konstellation eines Gegen-
tibers konzeptualisiert. Die Kirche bringt ihre eigenen Wahrheitsanspriiche
in mehrsprachigen Varianten in die unterschiedlichen gesellschaftlichen
Offentlichkeiten ein. Kritisch anzufragen ist hier die Annahme, dass eine
religiose Sprache eindeutig zu identifizieren ist und ihr eine entsprechende
ysikulare Sprache“ oder gar eine kollektive allgemeine Vernunft gegeniiber-
steht (Oorschot/Ziemann 2019: bes. 17-56). Zudem ist im Blick auf die Uber-
setzungsmetapher daran zu erinnern, dass semantische Bedeutungsgehalte
immer auch von ihren pragmatischen wie kontextuellen Kontexten ihre
Zuspitzung erhalten und zudem einen kreativen Sprachgewinn implizieren
konnen (Laube 2019).

Als Funktion der Verhaltnisbestimmung von Kirche und Offentlichkeit domi-
niert eindeutig die Frage der eigenen Positionsbestimmung. Dem Ansatz einer
solchen ,Offentlichen Theologie‘liegt eine konstruktiv-kritische Grundhaltung
gegenuber gesellschaftlichen Gestaltungskraften zugrunde, , die sich mit einer
hohen Sensibilitat fiir die jeweiligen regionalen Kontexte einerseits, globa-
len Entwicklungen und Missstainde andererseits“ (Schlag 2014: 181) verbindet.
Dies wird kombiniert mit der Forderung nach kirchlicher Verantwortungs-
tibernahme im Nah- und Fernbereich sowie der dezidierten Forderung nach
umfassender Teilhabe. In inhaltlicher Hinsicht zeichnet sich der theologische
Ansatz durch besondere prophetische Sensibilitat fiir die Armen und Mar-
ginalisierten aus.

101

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

Das Konzept des Offentlichen Protestantismus konzentriert den Beitrag der
Protestantismus zu den 6ffentlichen Debatten auf den zivilen Modus der kon-
troversen Aushandlungsprozesse innerhalb einer zunehmend heterogenen
und polarisierten Gesellschaft. Der Offentliche Protestantismus stellt eine
Ressource fir die Haltungen dar, auf die eine demokratisch verfasste, plu-
ralistische Gesellschaft angewiesen ist. Dabei wird die Bedeutung der inter-
medidren Funktionen der verfassten Kirchen mit ihren unterschiedlichen
Organisationsebenen und -einheiten allerdings abgeblendet, auf die explizit
Schlag hinweist. In seinem Entwurf kann er den Zusammenhang zwischen
ethischer Positionalitat, komplexer Reprasentation und aktualer Generie-
rung einsichtig machen.

Den Entwiirfen der Offentlichen Theologie wie des Offentlichen Protestantis-
mus eint jedoch eine gewisse Kompensationsstrategie in Reaktion auf die
gesellschaftliche Marginalisierung der Kirchen und die Zunahme der
gesellschaftlichen Polarititen. Denn beide Ansatze arbeiten mit der Unter-
stellung, die hervorgehobene 6ffentliche Verantwortung

Wfiille gleichsam (normative) Orientierungsdefizite des offentlichen Raumes

bzw. der diskursiven Selbstverstandigungspraxis der bundesrepublikanischen
Gesellschaft. Sei es nun, dass diese Gesellschaft moralische Orientierungsdefizite
hat, die durch ein vom Geist der universalistischen Ndchstenliebe getragenes
Wichteramt* der Offentlichen Kirche korrigiert werden sollen (Bedford-Strobm);
set es, dass diese Gesellschaft in ihren radikalen Pluralisierungs- und Diversi-
fizierungstendenzen von der Gefahr einer Zerstreuung und mithin von einer
Krise des Allgemeinen® bedroht ist, welche durch ein moglichst vielfiltig auf-
gestelltes und zugleich 1m Geist der verséhnten Einbeit okumenisch geleitetes
(Kultur-)Christentum protestantischer Provenienz stabilisiert werden soll (Alb-
recht /Anselm)“ (Klein 2020: 32f.).

In diesen beiden Spielarten einer Verantwortung von Kirche und Protestantis-
mus ,wird Religion funktional betrachtet, namlich als nitzliches Deside-
rat einer moralisch, religios und vielleicht sogar politisch orientierungslos
gewordenen Gesellschaft in den Dynamiken der Spatmoderne* (Klein 2020: 33.).

Mit der primar ethischen Orientierung, die von einer dezidiert Offentlichen
Theologie eingetragen wird und der diskursiven Starkung der Ausrichtung am
Gemeinwohl des Offentlichen Protestantismus reagieren beide Entwiirfe auf
gesamtgesellschaftliche Entwicklungen — mit allerdings unterschiedlichen Stra-
tegien. Bedford-Strohm will zur Absicherung der 6ffentlichen Bedeutsambkeit

102

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

des Christentums die kirchliche Organisation stirken, Albrecht und Anselm
dagegen die Foren fordern, in denen gemeinwohlorientierte Haltungen getibt
und gepflegt werden. Diese bewegen sich fur sie jenseits der verfassten Kirche.
Wahrend die Offentliche Theologie innerhalb der Zivilgesellschaft einen posi-
tionellen Beitrag leistet und sich damit auch in konflikthafte Auseinander-
setzungen begibt, leistet der Offentliche Protestantismus seinen Beitrag zur
Ermoglichung einer demokratischen Zivilgesellschaft iber werteorientierte
Grundhaltungen als Ressource fiir Aushandlungsprozesse.

Thomas Schlags Entwurf einer Offentlichen Kirche ist mit dem Konzept
der Offentlichen Theologie primar auf die Funktion der Vermittlung mit
den gesellschaftlichen Prozessen ausgerichtet, dynamisiert die Vermittlungs-
funktion jedoch tiber die Betonung der Partizipationsoffenheit und aktualen
Generierung von Offentlichkeiten und weitet sie iiber die Moglichkeiten der
kirchlichen Organisationsebenen. Ein institutioneller Ansatz wird durch indi-
viduelle und soziale Zuginge ergianzt. Die drei Dimensionen von privatem,
kirchlichen und 6ffentlichem Christentum werden intensiv miteinander in
Beziehung gesetzt, ohne eine Dimension zu priorisieren und sich damit von
anderen abzugrenzen. Individuelles und kirchliches Christentum sind auch
in ihrer offentlichen Dimension zu betrachten, wie das offentliche Christen-
tum im Blick auf seine individuelle und kirchliche Dimension (Schlag 2012:
55). Zugleich bezieht er tiber seine theologischen Leitkategorien auch eine
inhaltliche Positionierung in sein Konzept mit ein. Im Zentrum seines Ent-
wurfes einer Offentlichen Kirche steht die Ermachtigung der Individuen fur
die Teilhabe an der Bildung und Gestaltung von Offentlichkeiten. Daher hat
sein Ansatz einen starken Fokus auf Bildung.

Neben den Abgrenzungslinien im Blick auf die theologischen Begriindungs-
muster und Strategien der drei Entwiirfe — Schlag weist in seinen ethischen
Positionen eine grofere Nihe zu Bedford-Strohm und im Blick auf die Rolle
von Transparenz, Partizipation und Diskurs eine grolere Niahe zu Albrecht
und Anselm auf - lassen sich auch komplementire Felder im Blick auf die
unterschiedlichen Aspekte von Offentlichkeit benennen. So steht im Fokus
von Programmen Offentlicher Theologie der Pluralismus von Werthaltungen
und Uberzeugungen sowie die 6ffentliche Auseinandersetzung um ethische
und politische Positionen, an der sich Kirche und Theologie beteiligen sollen.
Das Programm des Offentlichen Protestantismus richtet seine Aufmerksam-
keit starker auf eine gemeinsam geteilte Hintergrundkultur und ihre symboli-
schen Bestande, die nach wie vor in starkem Mafle durch das Christentum bzw.
den Protestantismus gepragt sind und gepflegt werden (Albrecht / Anselm /

103

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

Kortner 2020: 17 und Polke 2020: 101f.). Das Konzept der Offentlichen Kirche
betont das Empowerment zur Teilhabe an der Gestaltung von gesellschaft-
lichen Offentlichkeiten. Alle drei Entwiirfe bieten zudem explizit reflexive
Varianten zur Verhaltnisbestimmung von Kirche und Offentlichkeit, indem sie
auf theologische Theoriebildung zuriickgreifen. Dabei wirkt Bedford-Strohms
Ansatz, der stark auf Bonhoeffer rekurriert, eher klassisch deduktiv, wahrend
Albrecht und Anselm sowie Schlag die gesellschaftliche Verortung und das
theologische Selbstverstandnis starker relational bzw. kontextuell entfalten.
So spielt bei beiden die christentumstheoretische Dreiteilung in individu-
elles, kirchliches und 6ffentliches Christentum sowohl fiir die theologische
Rekonstruktion als auch fir die zivilgesellschaftliche Wirksamkeit eine Rolle.
Auf die zentrale Bedeutung eines offentlichen Christentums hatte Jahnichen
bereits 2015 hingewiesen und seine Aufgabe umfassend kulturell bestimmt:

»Der besondere Beitrag des dffentlichen Christentums besteht darin, christliche
Welt- und Lebensdeutungen als Hintergrundwissen in der Alltagskultur pra-
sent zu halten und die Lebenswelt in diesem Sinn mitzupragen. christliche Welt-
und Lebensdeutungen als Hintergrundwissen in der Alltagskultur prasent zu
halten und die Lebenswelt in diesem Sinn mitzupragen® (Jahnichen 2015: 178).

Als exemplarische Handlungsfelder eines solchen Offentlichen Christen-
tums benennt er die Gedenkkultur am Beispiel von Erinnerungsorten und
sozialethische Stellungnahmen (Jahnichen 2015: 175£.), verwischt damit aber
die Unterscheidungen zwischen kirchlichem und 6ffentlichem Christentum.

Nur am Rande — am ausfihrlichsten bei Schlag (Schlag 2018,2019 und 2020) -
wird eingehender auf die Klirung des Offentlichkeitsbegriffs selbst eingegangen
und damit auf die Voraussetzungen, dass und wie sich religiés kommunika-
tives Handeln auf die konkreten Konstitutionsbedingungen von Offentlich-
keit einlassen kann und wie sich eine Theorie offentlich-religioser Kommu-
nikation angesichts einer pluralen Offentlichkeit entwirft (Merle 2021: 227f.).

7.2 Kirchliche Stellungnahmen und Zukunftsthesen
Zwei kirchliche Stellungnahmen sowie Zukunftsthesen aus der EKD werden

im Folgenden herangezogen, um das Verhaltnis der evangelischen Kirche zur
Zivilgesellschaft exemplarisch zu bebildern.

104

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

e) ,Dasrechte Wort zu rechten Zeit“ — Positionsbestimmung

im Gegeniiber zur Gesellschaft
Die 2008 erschienene Denkschrift ,,Das rechte Wort zur rechten Zeit“ (EKD
2008) reflektiert den Offentlichkeitsauftrag der Kirche angesichts sich wan-
delnder gesellschaftlicher Kontexte, zu denen auch mediale und kommuni-
kative Rahmenbedingungen geho6ren.*

In der Denkschrift ist die Zivilgesellschaft semantisch nur ein Randthema,
der Begriff kommt lediglich an zwei Stellen vor (EKD 2008: 23 und 55). Das
Thema Offentlichkeit ist jedoch ein wichtiger Bestandteil des zivilgesellschaft-
lichen Diskurses, da Zivilgesellschaft und Offentlichkeit eng miteinander ver-
woben sind (Kénemann 2017: 122-126 mit Rekurs auf Jiirgen Habermas und
Volker Gerhards.) Seine im Blick auf die Verhiltnisbestimmung von Kirche
und Zivilgesellschaft besondere Pointe erhalt der Text durch seine Reflexion
auf die Pluralismusfahigkeit der kirchlichen Auferungen.

Theologisch wird der Offentlichkeitsauftrag der Kirche vom Offentlichkeits-
anspruch des Evangeliums abgeleitet.

.Weil der Gott, an den Christenmenschen glauben, sich von der Welt nicht ab-,
sondern thr zuwendet, hat das Evangelium stets politische Bedeutung. Daraus
erklaren sich sowobl der Offentlichkeitsanspruch des Evangeliums als auch der
Offentlichkeitsauflrag der Kirche“ (EKD 2008: 60).

Im Begriindungsmuster mischen sich freiheitstheoretische Motive in lutheri-
scher Tradition (starke Betonung des Dienstes an der Welt sowie die kategorialen
Unterscheidungen der Zwei-Regimenten-Lehre) mit einem Rekurs auf die Bar-
mer Theologische Erklarung. Mit Barmen VI wird die inklusive Weite betont,in
der die Kirche die ihr aufgetragene Botschaft zuginglich zu machen hat. ,Die
Kirche ist daher nicht nur berechtigt, sondern sogar verpflichtet, die ihr auf
getragene Botschaft so umfassend und allgemein zuginglich, also 6ffentlich, zu
Gehor zu bringen, dass deren Bedeutung fiir alle Menschen und Vélker und fiir
alle Bereiche unseres Lebens vernehmbar wird“ (EKD 2008: 60). Aus dem von
Barmen her ibernommenen Motiv der ,weltumspannenden Herrschaft Chris-
ti“wird kein Herrschaftsanspruch abgeleitet, sondern — analog zum Dienst als
Herrschaftsmodus Christi — ein Dienst an der Welt und fiir die Welt, der diese

46 Erhellend ist der Abgleich mit der EKD-Vorgangerdenkschrift ,Aufgaben und Grenzen kirchli-
cher Auferungen zu gesellschaftlichen Fragen“aus dem Jahr 1979 (Merle 2021: 221-224) sowie die
Analyse bei Jihnichen (2018: 60-64) unter der Uberschrift ,,Pluralismusfihigkeit als neues Kenn-
zeichen des 6ffentlichen Redens evangelischer Kirchen:

105

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

»in ihrer Weltlichkeit respektiert und zugleich den Glauben als eine Kraft zur
Bildung und Zivilisierung erweist“ (EKD 2008: 60). Mit dem Hinweis auf Bil-
dung und Zivilisierung klingt der Beitrag der Kirche zur Zivilgesellschaft an.

Zuniachst wird der Offentlichkeitsbeitrag der Kirche im Gegentiber und im
Zusammenwirken mit dem Staat erortert. Der Staat gewahrleistet mit der ver-
fassungsmafSig verankerten Religions- und Meinungsfreiheit die kirchliche Aus-
ibung des Offentlichkeitsauftrags und verstarkt diese ermoglichende Funktion
des ordnungspolitischen Rahmens noch durch den besonderen Rechtsstatus
hinsichtlich des Selbstbestimmungsrechtes der Kirchen und ihrer Stellung als
Korperschaften des offentlichen Rechts. Das exklusiv wirkende Kirche-Staat-
Verhaltnis wird in einem zweiten Schritt im Blick auf eine vielfaltige plura-
le und gegensitzliche Positionen umgreifende pluralistische Gesellschaft nun
inklusiv geweitet und ausdifferenziert (EKD 2008: 43-48). Diese gesellschafts-
theoretische Unterscheidung wird auch - allerdings mit anderen Vorzeichen —
fir die Kirche selbst geltend gemacht. Hier unterscheidet die Denkschrift zwi-
schen einer ,legitime[n],sachgemafle[n] Pluralitat in Kirche und Theologie*, die
in der Vielstimmigkeit des biblischen Zeugnisses und seiner Multiperspektivi-
tat auf das Heilshandeln Gottes griindet und einem weltanschaulichen bzw.
religiosen Pluralismus, durch den die im ,gemeinsamen Glaubensinhalt
gegebene Einheit der evangelischen Kirche und Theologie in Frage gestellt
wirde® (EKD 2008: 45). Die theologisch angemessene Unterscheidung zwi-
schen prinzipieller Pluralitit theologischer wie kirchlicher Positionen und
dem als Glaubensinhalt gegeben Einheit der Kirche verkennt jedoch, dass die
Einheit in Form des Glaubensinhaltes sich nur plural artikulieren bzw. dar-
stellen lasst und nicht zu einer ,,Uberzeugungsgemeinschaﬂ“ (EKD 2008: 45)
stilisiert werden kann, weil damit die Kategorien von entzogenem Glaubens-
gegenstand und ethischer Positionierung unsachgemaf$ verwechselt werden.

Nicht nur die Unterscheidung von Religion und Politik wird bejaht, sondern
auch die von gesellschaftlicher Pluralitit und Pluralismus als Merkmale von
Freiheit und demokratischem Zusammenleben. Damit erweitert sich der Ort
des kirchlichen Offentlichkeitsauftrages tiber das traditionelle Staat-Kirchen-
Verhiltnis hinaus hin zu einer ,gesellschaftlich breit angelegten Kommuni-
kation, in der die jeweiligen Kompetenzen und Erfahrungen aus politischen,
okonomischen, zivilgesellschaftlichen und religios-kulturellen Bereichen
Berticksichtigung finden (EKD 2008: 23).#” Der zivilgesellschaftliche Bereich

47 Diese Erweiterung hebt Jahnichen als wichtige Neuorientierung hervor: ,Somit werden hier von
der evangelischen Kirche erstmals die Bedingungen des gesellschaftlichen Pluralismus als Kon-
text des eigenen Redens reflektiert (Jihnichen 2018: 64).

106

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

kommt hier als ein Bereich neben Politik, Okonomie und Religionskultur
zu stehen. Verbucht man den Letzteren auch bereichslogisch unter die zivil-
gesellschaftliche Sphire, so wird der Offentlichkeitsauftrag der Kirche hier
trisektoral verortet. Damit ist die Kirche zwar nicht exklusiv als Teil der Zivil-
gesellschaft gefasst, aber auf sie als Diskursort bezogen. Mit ihren Auferun-
gen zu den Fragen des offentlichen Lebens erfillt die evangelische Kirche
weinen Teil ihrer Mitverantwortung fir das Gemeinwesen“und ,,nimmt dabei
teil am offentlichen demokratischen Prozess“ (EKD 2008: 23). Hier werden
deutlich zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirche beschrieben. Dezidiert
betont die Denkschrift, dass die Rezeption kirchlicher Auferungen unter
den Bedingungen des gesellschaftlichen Pluralismus erfolgt, sie also nur als
eine, wenngleich gewichtige Stimme in der Offentlichkeit erscheint. Die Kir-
che muss sich daher pluralismusfihig duffern und sich einlassen auf ,einen
Wettbewerb und Streit um die Gestaltung unserer Gesellschaft im Interesse
der Suche nach Losungen, die dem Leben in Gegenwart und Zukunft die-
nen“(EKD 2008: 47). Dies impliziert, sowohl die Ausdifferenzierung im Blick
auf diverse Offentlichkeiten ernst zu nehmen als auch verstarkt nach Fakto-
ren fur gesellschaftliche Integration zu suchen. Ausdriicklich wird jedoch im
bewussten Kontrast zur strukturell pluralistischen Gesellschaft auf der Kir-
che als ,Uberzeugungsgemeinschaftinsistiert, weil nur diese Identititsform
garantiere, ,der pluralistischen Gesellschaft eine klare Orientierung anzu-
bieten“ (EKD 2008: 45).

Bei der Bestimmung der Subjekte des kirchlichen Offentlichkeitsbeitrages
fallt auf, wie stark die Denkschrift sich auf die institutionellen Strukturen
konzentriert. ,Das kirchliche Recht bestimmt, wer fir die Kirche spricht
und sprechen darf. Dadurch wird die Kirche in der Offentlichkeit sichtbar
und klar nach auflen und innen identifizierbar® (EKD 2008: 30). Amtstra-
ger:innen und offizielle Organe sind also das genuin kirchliche Sprachrohr
in der Offentlichkeit. Konkret geschicht dies in einer Vielfalt der Formen
von schriftlichen und miindlichen Auferungen, zu denen neben klassisch
institutionalisierten Formen (Bekenntnisse, Kundgebungen, Denkschriften,
Impulspapiere, Orientierungshilfen, Argumentationshilfen, gemeinsame Oku-
menische Texte) auch Voten auf Akademien und Kirchentagen oder in den
Medien zdhlen. Die Gattung der Denkschriften trage durch ihren argumen-
tativen, unpolemischen Stil ,gerade durch diese Form zum differenzierten
Diskurs in der Zivilgesellschaft bei“ (EKD 2008: 59).

Der durch die Digitalisierung einsetzende Strukturwandel der Offentlichkeit
wird tendenziell eher kritisch beurteilt und affirmativ vor allem im Blick auf

107

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

eine entsprechende mediale Vermarktung der offiziellen kirchlichen Repra-
sentant:innen bezogen. Die Bedeutung der Laien bzw. der Kirchenmitglieder
wird mit diesem Fokus ausgeblendet und der Offentlichkeitsbeitrag der Kir-
chen stark von der theologischen Figur des institutionalisierten Amtes und
nicht des Priestertums aller Glaubigen entworfen. Dieser Akzentsetzung auf
die institutionelle Vertretung korrespondiert ein Offentlichkeitsbegriff, der sich
offensichtlich stark an institutionalisierten Verfahren orientiert, die sich im Rah-
men der digitalen Transformation der Offentlichkeit aktuell stark verfliissigen.

Bei den Anlassen und Themenfeldern, zu denen sich die Kirche auflert, unter-
scheidet die Denkschrift zwischen einer seelsorgerlich-pastoralen und einer
sozialethisch-politischen Dimension. Die seelsorgerlich-pastorale Dimen-
sion bezieht sich auf AuBerungen ,im Kontext individueller und kollektiver
Erschiitterungen® (EKD 2008: 33). Die sozial-ethische Dimension konzent-
riert sich zunachst auf das fundamentale Thema der Menschenwiirde, das
es auch als kritischen Widerspruch gegentiber gesellschaftlichen Trends ein-
zubringen gilt. Dies fihrt zur Bereitschaft einer Parteinahme und Anwalt-
schaft mit einer deutlichen Option fir die Armen und Schwachen, aber auch
fir die kommenden, noch nicht geborenen Generationen und ihre Lebens-
moglichkeiten im Sinne von Teilhabegerechtigkeit. Die Denkschrift bezieht
sich dabei positiv auf den konziliaren Prozess fiir Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schopfung.

Zusammenfassend lésst sich sagen, dass die Denkschrift den 6ffentlichen Bei-
trag der Kirche in zwei unterschiedlichen Konstellationen im Blick auf das
Verhaltnis zur pluralistischen Gesellschaft bestimmt: zum einen exklusiv im
Gegentiber, zum anderen inklusiv als deren Teil. Die theologische Begriindung
operiert stark mit der Gegeniiberstellung der sprachlichen Chiffren von Kir-
che und Welt, was sich auch in der Identitat der Kirche als Uberzeugungs-
gemeinschaft im Gegeniiber zu einer pluralistischen Gesellschaft niederschlagt.
Die Kirche vermag laut Denkschrift nur in offensichtlicher Eindeutigkeit eine
Orientierungsfunktion fir die Gesellschaft zu leisten. Hier scheint sich die
klassische Orientierungsfunktion der Kirche, wie sie traditionell gegentiber
dem Staat reklamiert wurde (Huber 1998: 286), nun auf die Gesellschaft zu
tbertragen. Nicht ausreichend berticksichtigt bleibt die prinzipielle Pluralitat
theologischer Theoriebildung zu sozialethischen Fragen, so dass die Gegen-
tberstellung von Kirche und Gesellschaft normativ iberdeterminiert erscheint.

Als Teil der Gesellschaft positioniert sich die Kirche als eine Akteurin unter
anderen in einer pluralistischen Gesellschaft, deren 6ffentlichen Aushandlungs-

108

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

prozesse sich auch im Rahmen zivilgesellschaftlicher Prozesse kontrovers voll-
ziehen. Hier wirkt die Kirche durch ihre pastoralen wie sozialethischen Bei-
trige an Gemeinwohl und Zivilitit mit und tbernimmt damit eine Rolle als
zivilgesellschaftliche Akteurin. Deutlich wird damit der Shift der kirchlichen
Selbstverortung aus einem exklusiven Gegeniiber zum Staat hin in den Raum
zivilgesellschaftlicher Offentlichkeiten.

Sowohl Kirchenbegriff als auch Offentlichkeitsbegriff sind jedoch stark auf
den Makrobereich bezogen und im Blick auf die Kirche ganz auf ihre insti-
tutionellen Reprisentant:innen konzentriert. Daher ist der Offentlichkeits-
begriff auch auf institutionelle Ebenen im Sinne von Verfahren, Strukturen
und kollektive Akteur:innen fokussiert und nicht auf interaktionale Dyna-
miken in groffer Bandbreite von Ebenen und Orten bzw. Partizipant:innen.
Die Weite des zivilgesellschaftlichen Beitrags der Kirche, die auch Meso- und
Mikroebene umfasst, und der Aspekt der Partizipationsformen geraten so
nicht in den Blick.

f)  ,Vielfalt und Gemeinsinn“ — der Beitrag der Kirchen
zum gesellschaftlichen Gemeinwohl

Das fiir die handlungstheoretische Zuordnung zur Zivilgesellschaft wichti-
ge Kriterium des Gemeinwohls greift ein Grundlagentext der Kammer fir
Offentlichkeit der EKD unter dem Titel ,Vielfalt und Gemeinsinn“ (EKD
2021) auf. Als Vorstufe konnen die im Jahr 2017 veroffentlichten zehn Impulse
der Kammer fir Offentliche Verantwortung der EKD zu aktuellen Heraus-
forderungen der Demokratie in Deutschland unter dem Titel ,,Konsens und
Konflikt: Politik braucht Auseinandersetzung® gelesen werden (EKD 2017).
Die Impulse reagieren auf das damals aktuelle Phainomen eines erstarkenden
Populismus und tragen der zunehmenden Polarisierung innerhalb der Gesell-
schaft Rechnung, die durch eine digitale Kommunikationskultur zusatzlich
verstarkt wird. Sie weisen auf Reprasentationsliicken und Exklusionsmechanis-
men in Politik und Zivilgesellschaft hin und sensibilisieren fiir Responsivi-
tat im Blick auf Horbereitschaft und Stirkung des Erlebens von Beteiligung.
Die Kirchen werden als Orte demokratischer Beteiligungskultur profiliert:

»Die Kirchen mit ihrer tiefen und breiten sozialen Verankerung sollen und wol-
len damit Foren sein, auf denen Konflikte ausgetragen werden, Angste gehort
und bearbeitet, Gesprdche gefiihrt und Menschen einbezogen werden: Sie sind
Orte demokratischer Beteiligung. Als Kirchen sind wir mitverantwortlich fiir

109

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

die politische Kultur unseres Landes und fiir die Gestaltung unseres Gemein-
wesens“ (EKD 2017: 28).

Der Grundlagentext ,Vielfalt und Gemeinsinn® zeigt exemplarisch, wie sich
die Kirche aufgrund interner Begriindungsmuster handlungslogisch zur
Zivilgesellschaft hin offnet. Gemeinsinn bezieht sich referenziell wie kriterio-
logisch auf den Gemeinwohlbegrift.* Gemeinwoh! wird als regulativer Begriff
gefasst, der der individuellen Artikulation von Interessen sowohl vorausliegt
als auch uber sie hinausgeht, weil er einerseits zukinftige Generationen mit-
einschlieft und andererseits immer wieder neu auszuhandeln ist. ,Das not-
wendige Gemeinwohl als Referenz und Korrektiv fiir den Gemeinsinn bleibt
ein Horizontbegriff, zur Orientierung unverzichtbar und zugleich unerreich-
bar, nie feststehend zu bestimmen® (EKD 2021: 29). Dieses Paradox zwischen
horizontaler Vorgabe und inhaltlicher Liquiditat ist nicht aufzulosen, aber
tber diskursive Verfahren innerhalb einer pluralistischen Gesellschaft immer
wieder neu einzuholen. Daher konnen die Momentaufnahmen des jeweils
auszuhandelnden Gemeinwohls nur tiber den 6ffentlichen Diskurs, die demo-
kratischen Verfahren und die Beteiligung der Zivilgesellschaft gewonnen wer-
den. Der Beitrag der evangelischen Kirche an der jeweiligen situativen Fillung
des Gemeinsinnbegriffs hat sich daher primir tiber den 6ffentlichen Diskurs
und eine Beteiligung an der Zivilgesellschaft zu vollziehen.

»Gemeinsinn bildet sich durch Konsensfindung dariiber, welche Koordinaten
fiir eine Gemeinschaft in Vielfalt mafSgeblich bleiben oder neu werden sol-
len. Belebt wird Gemeinsinn durch Durchldssigkeit und Austausch innerhalb
der Vielfalt, die iiber das Partikulare hinaus fiir Gemeinsames wirksam wird“
(EKD 2021: 87).

Der transzendente Grund fir das Ethos des Gemeinsinns, der den Ideen,
Orten und Praktiken der evangelischen Kirche zugrunde liegt, ist selbst kom-
patibel mit der konstitutiven Pluralitit der Zivilgesellschaft. Denn er impli-
ziert ,gerade keine Autorititsverstarkung fiir eine konkrete Position,sondern
umgekehrt deren Relativierung. Religiose Sprache und religiose Praktiken ver-
pflichten Glaubende in besonderer Weise, aber sie bleiben doch stets mehr-
deutig® (EKD 2021: 27), da ihr Grund ,als transzendente Kategorie immer
nur in vielfaltigen Auslegungen zuganglich und dadurch letztlich unverftg-
bar ist“ (EKD 2021: 28).

48 Zwischen ,Gemeinsinn“und der grenziberschreitenden Bildung von Sozialkapital im Sinne des
bridging-Kapitals gibt es inhaltliche Uberschneidungen, weil beide Begriffe auf die Vermittlung
und Verbindung von heterogenen Positionen bzw. sozialen Gruppen abzielen.

110

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

Die konstitutiv plurale Struktur der eigenen Wahrheitsgewissheit, die sowohl
die eigene Selbstrelativierung als auch die prinzipielle Anerkennung anderer
impliziert, erweist sich daher andockfahig fiir einen zivilgesellschaftlichen
Diskurs, der von Diversitit gepragt ist und sich zugleich durch Zivilitit aus-
zeichnet. Mit dieser theoretischen Figur wird der Anspruch eingel6st, ein affir-
matives Verhaltnis zur plural verfassten, freiheitlichen demokratischen Gesell-
schaft aufgrund der eigenen Uberzeugungen und nicht aus blofer Anpassung
zu gewinnen (EKD 2021: 27).

Das theologische Pendant zum paradoxen Charakter des Gemeinwohlbegrifts
ist die Botschaft vom Reich Gottes, das in die Lebenswirklichkeit hineinwirkt,
aber in seiner endgiltigen Gestalt noch aussteht. Die Botschaft vom Reich
Gottes bildet damit den Horizont, vor dem und in dem die Kirchen in der
ihnen eigenen Pluralitit und Vielfalt zum gesellschaftlichen Gemeinsinn bei-
tragen (EKD 2021: 92 u. 28).

Die kirchlichen Beitrage zum Gemeinsinn bzw. Gemeinwohl werden in die
Metapher ,,das Paradies erproben® (EKD 2021: 90) gekleidet. Nicht nur, um
einen eschatologischen Vorbehalt geltend zu machen, sondern um auf die
prinzipielle Mehrdeutigkeit hinzuweisen und die Pluralitat verschiedener
Vorstellungen vom guten Leben und die jeweilige Verwirklichung dieses
Ethos anzuerkennen (EKD 2021: 90-92). Dieser theologische Ansatz lasst sich
unschwer dem Programm des ,Offentlichen Protestantismus®zurechnen, wie
er von Anselm und Albrecht vertreten wird. ,,Der Offentliche Protestantismus
verkorpert nicht, im Sinne einer societas perfecta, den Gemeinsinn, sondern
tragt, gerade in Ricksicht auf die eigene, innere Pluralitit, zu ihm bei“ (Alb-
recht/Anselm 2020: 10).¥

Als exemplarische Praxisfelder fiir die evangelischen Ressourcen des Gemein-
sinns werden das Bildungshandeln, das diakonische Hilfehandeln sowie das
Friedenshandeln benannt (EKD 2021: 61-88). Unter den jeweiligen Orten fir
diese drei Bereiche tauchen neben der gemeindlich verankerten Konfirmand:in-
nenarbeit im Bereich Bildung der 6ffentliche Religionsunterricht sowie im
Bereich des Hilfehandelns neben der Diakonie die Arbeit in Justizvollzugs-
anstalten und im Feld der Friedensarbeit die kirchlichen Friedensdienste auf.
Damit geraten hinsichtlich der die (zivil)gesellschaftlichen Aushandlungs-
prozesse des Gemeinwohls sowie der Generierung von Gemeinsinn unterschied-
liche Orte bzw. Arbeitsfelder von verfasster Kirche und Diakonie in den Blick.

49 Reiner Anselm findet sich unter den Mitgliedern der damaligen Kammer fiir Offentliche Verant-
wortung der EKD, die fiir den Grundlagentext verantwortlich zeichnen, vgl. EKD 2021: 93.

111

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

Im Vergleich zur Denkschrift von 2008 fallt auf, dass die Dualitat von Kirche
gegeniber der Gesellschaft und Kirche in der Gesellschaft zugunsten einer
egalisierenden Tendenz eingezogen wird. Theologische Begrindungsmuster
fihren aus theologisch reklamierten Griinden eher zu Selbstrelativierungen
der eigenen Position und der Beitrag der Kirchen konzentriert sich primar auf
den zivilen Modus der notwendigen vorpolitischen Aushandlungsprozesse
als auf das Einbringen von Positionen in exponierter Anwaltschaft.

Unschwer lassen sich diese Unterschiede den Entwiirfen der Offentlichen
Theologie bzw. der entsprechend konfigurierten Offentlichen Kirche in der
Fassung von Bedford-Strohm und des Offentlichen Protestantismus von Alb-
recht und Anselm zuordnen. Wihrend im erstgenannten Entwurf die Funktion
der Positionierung durch Vertreter:innen der kirchlichen Institution domi-
niert, tritt im zweiten die Konzentration auf die Interaktions- und Kommuni-
kationsmodi und damit auf die Funktion der Beteiligung in den Vordergrund.

Beide Denkschriften tragen damit der Rolle der Kirche als zivilgesellschaft-
licher Akteurin auf unterschiedlichen Ebenen, mit diversen inhaltlichen
Akzenten und tber unterschiedliche Reprasentant:innen Rechnung. Wie
komplementir oder konflikthaft man die jeweiligen Ansitze einstuft, hingt
mit der Einschitzung der jeweiligen theologischen Begriindungsmuster fir
das offentliche Wirken der Kirche zusammen. Lasst sich an die Denkschrift
von 2008 die Kritik einer mangelnden hermeneutischer Wertschatzung fir
die eigene, innerkirchliche Pluralitit adressieren, so kann an den Ansatz ,Viel-
falt und Gemeinsinn®“ der Vorwurf erhoben werden, dass er sich auf modale
Kategorien im vorpolitischen Raum beschrinkt und inhaltlich-positionell
unterbestimmt bleibt. Beide Ansitze erginzen sich jedoch durch wechsel-
seitige Grenzmarkierungen. Eine Kirche, die sich als Akteurin innerhalb der
Zivilgesellschaft versteht, darf eine prinzipielle Anwaltschaft fiir bestimmte
ethische Anliegen wie Verteilungsgerechtigkeit oder der Anwaltschaft fiir
marginalisierte Bevolkerungsgruppen nicht ausschliefen. In bestimmten Situ-
ationen kann parteiliche Advocacy-Arbeit und damit auch die Mitwirkung an
bewussten Gegenoftentlichkeiten geboten sein. Doch die Art und Weise, wie
sie begriindet und vertreten werden, darf sich nicht durch theologische oder
moralische Uberhohung sowohl dem kritischen kircheninternen bzw. theo-
logischem als auch dem (zivil)gesellschaftlichen Diskurs entziehen.

In der Gesamtschau auf beide EKD-Veréffentlichungen ist dem konzilianten
Urteil von Jahnichen zuzustimmen:

112

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

»Die evangelischen Kirchen haben sich lange Zeit schwergetan, thre Herkunft

und Tradition als staatsanaloge Institutionen in Frage zu stellen oder gar zu
tiberwinden. Erst seit dem Ende der 1990er Jabre lassen sich klarere Selbst-
positionierungen im zivilgesellschaftlichen Feld und eine entsprechend pluralis-
musfiabige Grundhaltung erkennen. Dabei steht eine gemeinwohlorientierte
Suche nach konsensfiahigen Losungen nach wie vor im Mittelpunkt des eige-
nen Selbstverstiandnisses. Allerdings wird, anders als in der Vergangenheit, die
hobe Bedeutung produktiver Konflikte explizit benannt und gewiirdigt* (Jah-
nichen 2018: 65).

Jahnichen untersucht in seinem Beitrag die EKD-Denkschriften und Veroffent-
lichungen zum offentlichen Reden der evangelischen Kirche bis einschliefs-
lich 2017 (2018: 55-67). Die von ihm analysierte Tendenz setzt sich mit ,Vielfalt
und Gemeinsinn“von 2021 fort und dricke sich in einer affirmativen Haltung
der evangelischen Theologie bzw. der evangelischen Kirchen zur Pluralitit
als hermeneutische und kulturelle Aufgabe aus (Jahnichen 2023: 270-272).

g) ,Hinausins Weite —Kirche auf gutem Grund“ -
Kirche als zivilgesellschaftliche Organisation?

In ihren auf der EKD-Synode im November 2020 beschlossenen zwolf Leit-
satzen zur Zukunft hat die EKD Vorschlage fiir eine strategische Ausrichtung
der Entwicklungsprozesse innerhalb der evangelischen Kirche vorgelegt (EKD
2021b). An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass die Thesen einen Hori-
zont aufspannen, der viel weiter reicht als die Handlungshoheit der EKD
selbst. Sie gleichen eher einer ausfithrlichen Leitbildformulierung als einer
umsetzungsorientierten gesamtkirchlichen Strategie. Hier prasentiert sich
die EKD als moderne, an die gesellschaftlichen Dynamiken anschlussfahige
Organisation, die mit dem johanneischen Dreiklang von ,,Christusbildung,
Geistverheiffung und Liebesgebot“ (EKD 2021b: 7) die eigenen Zukunftsbilder
mit theologischen Kategorien unterlegt. Daher lassen sich die Thesen der auf
Legitimation ausgerichteten ,Schauseite“von Organisationen zuordnen (Kiihl
2020: 121-140). Als solche dienen sie als Orientierungspunkte innerhalb der
kontroversen Diskussionen, die den notwendigen Entscheidungen in den
jeweils kirchenleitenden Ebenen der Gliedkirchen vorausgehen — und soll-
ten nicht mit ihnen verwechselt werden. Sie tragen im Vorfeld der ,harten’
Entscheidungen zum dafiir notwendigen konziliaren Raum des Diskurses
bei. Das ist ihre Stirke — und zugleich ihre Grenze.

113

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

Die Zukunftsthesen gehen von einem Krisenstatus der bisherigen Kirchen-
gestalt aus. Mitgliederverlust und schwindende finanzielle Ressourcen ver-
weisen auf einen grundsatzlichen Plausibilitits- und Relevanzverlust inner-
halb der Gesellschaft (EKD 2021b: 7). Damit stellen sich drei strategische
Herausforderungen im Blick auf Koordination, Gemeinschaftsbildung und
Ausstrahlung, die mit drei biblischen Metaphern verbunden werden. Mit
dem Bild des Leibes Christi (vgl. 1. Kor 12,12 ff.) wird die Bedeutung des stell-
vertretenden und gemeinschaftlichen Handelns auf allen Ebenen und damit
der Netzwerkcharakter von Kirche unterstrichen. Das Bild vom wandernden
Gottesvolk (vgl. u.a. Lev 19,33f.) betont die Inklusivitit der Gemeinschafts-
formen und rickt Zugehorigkeitsformen jenseits der binaren Mitgliedschaft
in den Fokus. Mit den Bildern von Salz und Licht (vgl. Mt 5,13ff.) wird die
Wirksamkeit der Kirche in der Offentlichkeit und die Bedeutung der 6ffent-
lichen Prasenz hervorgehoben (EKD 2021b: 7£.).

Im Kontext des 6ffentlichen Wirkens wird nun der Zusammenhang von Kir-
che und Zivilgesellschaft thematisiert. Bereits der erste Leitsatz hebt die wach-
sende Bedeutung der o6ffentlichen Sichtbarkeit des kirchlichen Zeugnisses in
Wort und Tat hervor. In der ,,Bindung an Christus, der VerheifSung des Geis-
tes und dem Gebot der Nachstenliebe* (EKD 2021b: 12) soll daher nicht nur
die Kirche selbst, sondern auch ihr Beitrag am zivilgesellschaftlichen Dialog
gestaltet werden. Im dritten Leitsatz unter der Uberschrift ,,Offentliche Ver-
antwortung®ist zwar nicht explizit von der Zivilgesellschaft die Rede, jedoch
von einem konstruktiven Beitrag der Kirche zur 6ffentlichen Diskussion, der
auf einen bevormundenden Habitus verzichtet (EKD 2021b: 17). Diese Hal-
tung stimmt mit der einer zivilgesellschaftlichen Akteurin tiberein. Der Hin-
weis, dass ,die Kirche die Politik verantwortungsbewusst und kritisch“ (EKD
2021b: 17) begleitet, lasst sich ebenfalls im Kontext der Zivilgesellschaft ver-
orten. Der Verweis auf die bleibende Bedeutung von kirchlichen Kammern
und Kommissionen fir das Gesprach mit Politik, Kultur und Wissenschaft
zeigt jedoch, dass man sich im Blick auf das Offentlichkeitsverstandnis noch
stark im institutionellen Rahmen bewegt (EKD 2021b: 17). Expliziter wird
es beim konkreten Engagement fir gesellschaftlich marginalisierte und aus-
gegrenzte Gruppen. Hier soll die Kirche Kooperationen mit geeigneten Part-
ner:innen aus der Zivilgesellschaft eingehen, um mit ihnen Themenallianzen
zu bilden. Als gemeinsames Motiv fur die kooperative Offenheit wird die
Liebe zu den Menschen benannt; als Spezifikum des kirchlichen Beitrags das
Zeugnis fur die Liebe Gottes (EKD 2021b: 19).

114

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

Beim Ausblick auf ihre zukiinftige strukturelle Gestalt betonen die Thesen,
dass ,die evangelische Kirche [...] in Zukunft organisatorisch weniger einer
staatsanalogen Behorde, sondern mehr einem innovationsorientierten Unter-
nehmen oder einer handlungsstarken zivilgesellschaftlichen Organisation
ahneln“wird. (EKD 2021b: 32). Auch wenn sich hinter dem Zukunftsentwurf
als innovationsorientiertem Unternechmen oder einer zivilgesellschaftlichen
Organisation mehr unverbindliche Leitbildkommunikation als operational
umzusetzende Zielvorgabe verbergen diirfte, so wird die Grundausrichtung
deutlich. Die Selbstverortung der Kirche verschiebt sich deutlich von der
Sphire des Staates hin zur Sphire der Wirtschaft bzw. der Zivilgesellschaft.

Auf dem Hintergrund der bereichslogischen Zuordnungen der Kirche in
dieser Arbeit weist die Tendenz eindeutig zur zivilgesellschaftlichen Spha-
re,denn hier ist — zumindest im Blick auf die Konzeptualisierung als NPO —
auch der Aspekt des innovativen Unternehmens im Sinnen von Social Entre-
preneurship inkludiert, ohne dabei zu dominieren. Von einem unmittelbaren
Vergleich mit einem innovationsorientierten Unternehmen ist dagegen abzu-
raten, weil sich die evangelische Kirche im Blick auf ihr theologisches Selbst-
verstandnis nicht bruchlos als zweckrationales Unternehmen verstehen und
entwerfen sollte. Das Primat des Auftrags bzw. des theologischen Selbstvoll-
zugs als Kirche ist im evangelischen Kirchenverstindnis mit einer Selbst-
transzendenz der Organisationsgestalt verbunden. Der Auftrag lasst sich daher
nicht zielfihrend operationalisieren, wohl aber die organisationalen Rahmen-
bedingungen fiir die grundlegenden Vollziige, in denen sich Kirche ereignen
und im theologischen Sinne wirksam werden kann, anpassen, verbessern und
auch innovieren. Dies gilt im Blick auf Organisationsaufbau und Ablaufe,
Ressourcensteuerung und Strategie, Formen und Formate sowie Responsivi-
tat und Partizipation. Dabei konnen Innovationstheorien aus der Wirtschaft
hilfreiche Impulse liefern, miissen aber mit der theologischen Selbststeuerung
vermittelt und daher immer kritisch adaptiert werden.

Als Fazit lasst sich festhalten: Kirchliche Selbstverstindnisse im Kontext offent-
licher Theologie und gesellschaftlicher Offentlichkeit sind heute durch fol-

gende Leitlinien gepragt:

e Offnung zur Gesellschaft: Kirche versteht sich als dialogische, partizipa-
tive und pluralismusfihige Akteurin in der Offentlichkeit.

115

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

e Beitrag zum Gemeinwohl: Sie bringt religiése und ethische Ressour-
cen in gesellschaftliche Debatten ein und engagiert sich fiir Demokratie,
Menschenwiirde und Solidaritat.

e Selbstkritische Reflexion: Die Kirche reflektiert ihre Rolle, ihre Sprache
und ihre Wirkung im o6ffentlichen Raum kontinuierlich und sucht die
Verstindigung mit anderen gesellschaftlichen Akteuren.

Damit entwirft sich Kirche heute weniger als eine staatsanaloge Institution,
sondern vielmehr als eine zivilgesellschaftliche Organisation, die als ,,Lob-
byistin fiir Gottoffenheit; zivilgesellschaftliche ,Teamplayerin“und , Agentin
des Wandels“ innerhalb der gesellschaftlichen Transformationsprozesse* im
offentlichen Diskurs Verantwortung tbernimmt und ihre religiose Identitat
im Dienst des Gemeinwohls zur Geltung bringt. Ihr Beitrag muss sich immer
wieder neu im Spannungsfeld von christlicher Tradition und theologischer
Identitit, gesellschaftlicher Offenheit und demokratischer Teilhabe bewahren.

50 In Aufnahme einer Beschlussvorlage zum 6ffentlichen Auftrag einer Minderheitenkirche aus der
Ev. Kirche im Rheinland aus dem Jahr 2020, https://landessynode.ckir.de/wp-content/uploads/
sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf (10.7.2025).

116

hittps://dol.org/10.5771/9783748967132-87 - am 02.02.2026, 05:39:24.



https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf
https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748967132-87
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf
https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf

	7. Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit – zu theologischen Verortungen und dem kirchlichen Selbstverständnis
	7.1 Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche – theologische Konzepte
	a) Öffentliche Theologie
	b) Öffentliche Kirche
	c) Öffentlicher Protestantismus
	d) Positionen, Horizonte und Reflexionsebenen – ein Vergleich

	7.2 Kirchliche Stellungnahmen und Zukunftsthesen
	e) „Das rechte Wort zu rechten Zeit“ – Positionsbestimmung im Gegenüber zur Gesellschaft
	f) „Vielfalt und Gemeinsinn“ – der Beitrag der Kirchenzum gesellschaftlichen Gemeinwohl
	g) „Hinaus ins Weite – Kirche auf gutem Grund“ – Kirche als zivilgesellschaftliche Organisation?



