DEBATTEN

Frauke Hontzsch

Das Menschsein und der Mensch

Die formale Anthropologie der Kontingenz und die Moglichkeit politischer
Emanzipation

Ein zentraler Einwand gegen radikaldemokratische Ansitze lautet, dass sie
rechtspopulistischen — oder allgemeiner: antiemanzipatorischen — Bewegun-
gen wenig entgegensetzen konnen, wollen sie den Standpunkt radikaler
Kontingenz nicht aufgeben. Dort, wo sie es tun, miissen sie zwangslau-
fig auf normative Ressourcen zuriickgreifen, wie Hubertus Buchstein zu
Recht anmerkt. Er fragt vor diesem Hintergrund zugespitzt: »Wie kann
mit dem Vokabular der radikalen Demokratietheorien sinnvoll zwischen
Demokratien und Nicht-Demokratien unterschieden werden?«! Man kann
darin eine Neuauflage oder Variante des Problems sehen, das Hans Kelsen
1932 wie folgt formuliert hat: »Bleibt sie [die Demokratie]| sich selbst treu,
mufS sie auch eine auf Vernichtung der Demokratie gerichtete Bewegung
dulden, mufs sie ihr wie jeder anderen politischen Ueberzeugung die gleiche
Entwicklungsmoglichkeit gewihren.«? Oliver Fligel-Martinsen kann diesen
Einwand zwar abschwichen, indem er darauf hinweist, dass radikaldemo-
kratische Ansidtze sich unter Verweis auf die Kontingenz von Ordnungen
von substantiellen Konzeptionen des Volkes abgrenzen koénnen.3 Doch die
dahinterstehende Frage nach den normativen Pramissen der Radikaldemo-
kratie, die Frage also, ob »es sich bei der Behauptung von der fehlenden
Essenz des radikaldemokratischen Demokratieverstindnisses um ein Selbst-
missverstandnis handelt«#, ist damit nicht vom Tisch. Dies ist sie umso
weniger, als sich die Radikaldemokratie hier im Vergleich zu Kelsens unbe-
dingtem Bekenntnis zur Demokratie tiberraschend wehrhaft zeigt.

Die Kennzeichnung der radikalen Demokratietheorie als Theorietypus
kritisch befragender Art, »der sich weder auf den Entwurf von Institutio-
nenmodellen noch auf die Begriindung normativer Positionen einlassen
kann, ohne den radikal-kritischen Impetus einzubiiffen, der ihn vor allem

1 Buchstein 2020.

2 Kelsen 2006 [1932], S. 237.

3 Fliigel-Martinsen 2020 b; Fliigel-Martinsen 2020 a, S. 133 f.
4 Buchstein 2020.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025,S. 161 — 183, DOI: 10.5771/0340-0425-2025-2-161

- am 02.02.2028, 22:05:51. @



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 Frauke Hontzsch

auszeichnet«,> scheint mir vor diesem Hintergrund ungeniigend. Sie ist
mit Blick auf das emanzipatorische Potenzial der Radikaldemokratie nicht
nur unnotig defensiv,® sondern auch theoretisch unbefriedigend.” Zwar blei-
ben radikaldemokratische Theorien im Verstindnis von Flugel-Martinsen
normativ nicht sprachlos. Auch wenn sie keine normativen Begriindungen
vornihmen, sei »beispielsweise die durch kritische Infragestellungen erstrit-
tene Transformation einer hegemonialen normativen Ordnung und ihrer
repressiven und exkludierenden Praktiken und Institutionen«® doch norma-
tiv wirksam. Normativ wirksam ist hier aber weniger die Theorie als die
kritische Praxis (auch in Gestalt einer inhaltlich bestimmten Theorie), fiir
deren progressiven Charakter es jedoch ohne Riickkoppelung an Normen
keine Griinde mehr geben kann. Anderenfalls stellt sich erneut die Frage
nach der normativen Begriindung einer solchermafSen bestimmten Transfor-
mation.

Lucas von Ramin hat aus der Engfiihrung der radikalen Demokratietheo-
rie mit der kritischen Theorie geschlossen, »dass das normative Potenzial
[der Radikaldemokratie] in einer Umwertung der Entfremdungserfahrun-
gen als Subjektivierungsstrategien und nicht in deren blofSer Verurteilung«?
liege. Das scheint grundsitzlich richtig, allerdings bleiben mit dem Ergeb-
nis, dass »die Selbstkritikaktivititen als der eigentliche normative Gehalt
radikaldemokratischer Theoriebildung begriffen werden« koénnen,'9 nicht
nur die spezifischen normativen Grundlagen der Subjektivierungsstrategien
unbenannt; auch die Frage nach dem Verhiltnis der normativen Grundla-
gen zur politischen Praxis bleibt offen: »Der normative Wert beruht hier
[unter einer >politischen« Perspektive] allein auf der Position des politischen
Aktivismus.«!1 Auch von Ramin landet so am Ende seiner Uberlegungen

5 Flugel-Martinsen 2022, S. 559.
6 Vgl. auch Gebh 2022, die ebenfalls konstatiert, dass »ein Riickzug auf ein Verstindnis von
Radikaldemokratie als ausschliefSlich kritische Befragung hinter ihrem Potenzial zuriickbleibt«

(ebd., S. 578).

7 Dabei stellt sich die Frage, inwiefern es iiberhaupt sinnvoll ist, von »radikaler Demokratietheo-
rie« beziehungsweise »radikaldemokratischen Theorien« zu sprechen. Meines Erachtens han-
delt es sich bei der Radikaldemokratie um die politische Konsequenz eines Denkens, das auf der
erkenntnistheoretischen Annahme der Kontingenz griindet. Vor diesem Hintergrund lieSen sich
zwei Ebenen der Theorie unterscheiden, nimlich einerseits die Ebene inhaltlich bestimmter und
als solcher kontingenter Theorien als Teil menschlicher Praxis und andererseits einer diesem
Verstindnis zugrunde liegenden, sie formal begriindenden (Meta-)Theorie, deren Pramissen ich
im Folgenden versuche offenzulegen.

8 Flugel-Martinsen 2020 b.

9 von Ramin 2021, S. 360.
10 Ebd., S.355; Hervorhebung im Original.
11 Ebd., S. 356; Hervorhebung im Original.

- am 02.02.2026, 22:05:51.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Menschsein und der Mensch 163

doch wieder bei dem Problem der Abgrenzung von antiemanzipatorischen
Bewegungen.!2

Das liegt auch daran, dass die von ihm formulierte Frage, »wie die Absage
an alle Standards als Standard dienen kann«,!3 missverstandlich gestellt ist.
Die Radikaldemokratie erteilt nicht allen Standards eine Absage, sondern
»nur« ihrem absoluten Status.!* Die Frage lautet vielmehr, welche Griinde
der Kontingenz — als dem Grund fir die Absage an die absolute Geltung
aller Grunde — zugrunde liegen. Oder anders: Mit welchen Griinden lasst
sich Kontingenz angesichts der Kontingenz aller Erkenntnis behaupten?

Die Antwort auf diese Frage findet sich, so meine These, in der der
Radikaldemokratie zugrunde liegenden Subjekttheorie. Der Annahme der
Kontingenz liegt im Rahmen radikaldemokratischer Theorien eine spezifi-
sche, anthropologiekritische Position — genauer: eine anthropologiekritische
Position Foucault’scher Pragung — zugrunde beziehungsweise ist fiir sie
»von groffem Gewicht«: »Fur den Diskurs der radikalen Demokratietheo-
rie ist insbesondere die von Foucault entwickelte Vorstellung von grofSem
Gewicht, dass Subjekte nicht vorsozial oder vorpolitisch als Referenzkatego-
rien analytischer oder normativer Art verstanden werden konnen, sondern
dass vielmehr zu kldren ist, wie sie in historisch spezifischen Machtkonstel-
lationen subjektiviert [...] werden.«!5 Von einer Fixierung des Menschen
abzuriicken bedeutet nun aber keineswegs, dass man auf anthropologische
Annahmen verzichten konnte, sondern »nur«, dass sich ihr Status dndert.16
Das (Selbst-)Missverstindnis radikaldemokratischer Theorien liegt so ver-
standen darin, dass sie zwar in der Tat essentialistische Begriindungen ver-
werfen, die Annahme der Kontingenz aber in einer formalen Anthropologie
griindet, die starke normative Implikationen enthilt, ohne dass diese ausrei-

12 Vgl. ebd., S. 356/357.
13 Ebd., S.338.

14 »Folglich wird nicht die Existenz von Griinden (im Plural) problematisch, sondern deren onto-
logischer Status, nun definiert als kontingent« (Marchart 2016, S. 63; vgl. daran anschlieffend
Fliigel-Martinsen 2020 a, S. 59). Fiir Marchart heiflt das in der Konsequenz, »dass die Unmog-
lichkeit einer letzten Griindung alle Griinde kennzeichnet, womit der ontologische Status dieser
Unmoglichkeit stirker sein muss als der Status jedes einzelnen pluralen Grundes« (Marchart
2016, S. 67; Hervorhebung im Original). Vgl. im Anschluss daran auch Gebh 2023, die den
Vorwurf uneingestandener normativer Hintergrundannahmen ernst nimmt und das Ziel ver-
folgt, den grundlosen Grund der Radikaldemokratie genauer zu bestimmen, und die hierfiir die
»Lizenz«, die »exzessive Freiheit«, vorschlagt.

15 Fliigel-Martinsen 2020 a, S. 131; vgl. auch Vogelmann 2020, S. 162 ff. Hier liegt zugleich der
Grund, warum von Ramins Analyse (2021), die dieser Engfithrung zwangsldufig folgt, zuletzt
wieder bei dem Problem der Abgrenzung von antiemanzipatorischen Bewegungen landet. Fou-
caults Einfluss gilt neben der Konzeption des Subjekts auch fiir die Annahme der Kontingenz
(Fligel-Martinsen 2020 a, S. 67-69; Vogelmann 2020, S. 161).

16 Vgl. fur die Anthropologicekritik als anthropologisches Argument Hontzsch 2023.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

- am 02.02.2026, 22:05:51.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 Frauke Hontzsch

chend expliziert wiirden.!” Radikaldemokratische Theorien haben folglich
kein normatives Problem!8 im Sinne fehlender normativer Grundlagen. Das
Problem liegt vielmehr darin, dass sie ihre normativen Grundlagen — genau
genommen die spezifischen anthropologischen Primissen der erkenntnis-
theoretischen Annahme der Kontingenz — nicht explizieren.!” Die Differenz
zu substantiell begriindeten normativen Theorien liegt folglich nicht in der
feblenden Begrundung, sondern in einer spezifischen — formalen — Begriin-
dung der Grundlosigkeit.20

Die ausbleibende Explikation der spezifischen normativen Pramissen ist
umso problematischer, als, wie zu zeigen sein wird, die Schwierigkeit
der Abgrenzung von antiemanzipatorischen Bewegungen nicht aus der
Annahme der Kontingenz als solcher resultiert. Es ist vielmehr die der Kon-
tingenzannahme im radikaldemokratischen Denken zugrunde liegende Kon-
zeption des Subjekts beziehungsweise der Subjektivierung Foucault’scher
Pragung, die die Abgrenzung erschwert. Anders als eine Gegeniuiberstel-
lung von radikaler Kontingenz und normativen Ressourcen suggeriert,
besteht gerade kein grundsitzlicher Widerspruch normativer Pramissen zur
Annahme radikaler Kontingenz. Es erwichst ein Widerspruch aus bestimm-
ten, der Radikaldemokratie eingeschriebenen normativen Pramissen: Die
Fokussierung auf Foucaults Subjektbegriff, der vor allem fiir die franzosi-
sche Tradition der Radikaldemokratie, aber grundlegend auch firr hegemo-
nietheoretische Ansitze gilt,?! fithrt zu einer Engfiihrung, die das emanzi-

17 Die radikale Demokratietheorie sei hier an Marx erinnert, dessen vielzitiertes: »Radikal sein ist,
die Sache an der Wurzel fassen« einen Nachsatz hat: »Die Wurzel fiir den Menschen ist aber
der Mensch selbst« (Marx 1976 [1844], S. 385).

18 Vgl. hierzu von Ramin 2021; Fliigel-Martinsen 2022; Gebh 2022.

19 Auch die von Paul Sérensen (2020, S.21-22; Hervorhebung im Original) mit Blick auf die
»theoriearchitektonische[.] Zentralstellung einer als absolut postulierten Kontingenzannahme«
konstatierte »pidagogische Leerstelle des radikaldemokratietheoretischen Diskurses« lisst sich
als Hinweis auf das Problem der nicht explizierten anthropologischen Pramissen der Annahme
der Kontingenz verstehen.

20 Meines Erachtens handelt es sich hier entsprechend auch nicht um eine »negative« oder
»schwache« Konzeption von Normativitit im Sinne eines »Begriindens« in Gestalt von Kritik,
wie das Lucas von Ramin (2025) zuletzt vorgeschlagen hat. Zwar stellt auch von Ramin mit
Blick auf die »normativen Prinzipien« der Radikaldemokratie fest: »Es handelt sich dabei
jedoch um eine spezifische Art von Griinden, die nicht als substanzielle Praskriptionen formu-
liert sind«, er verweist dazu aber auf seinen Artikel von 2021, in dem er erliutert habe, »wie
der Aufbau dieser Begriffe formal zu verstehen ist« (von Ramin 20235, S.21; Hervorhebung
EH.). Wie oben bereits ausgefiihrt, gelten ihm hier die Selbstkritikaktivititen »als der eigentli-
che normative Gehalt radikaldemokratischer Theoriebildung« (von Ramin 2021, S. 355, Her-
vorhebung EH.), sprich die Normativitdt liegt in der kritischen Praxis, tiber die normativen
Griinde dieser Praxis und ihre Spezifik ist damit aber nichts ausgesagt.

21 Auch Laclau und Mouffe beziehen sich in ihrer Behandlung der »Kategorie des >Subjektsc«
(2019, S.152-161) grundlegend auf Foucault und konstatieren in diesem Zusammenhang:
»Subjekte konnen demgemifs nicht der Ursprung sozialer Verhiltnisse sein, nicht einmal in
jenem beschrinkten Sinn, dafs sie mit Fahigkeiten ausgestattet sind, die eine Erfahrung ermogli-

- am 02.02.2026, 22:05:51.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Menschsein und der Mensch 165

patorische Potenzial der Kontingenzannahme blockiert. Dies liegt meines
Erachtens daran, dass sich in Foucaults Konzeption des Subjekts bezie-
hungsweise der Subjektivierung »freies« Handeln in Befreiung erschopft,
die notwendig in Unfreiheit umschligt. Jegliche Verrechtlichung gleicher
Freiheit muss daher als unrechtmifSige Verstetigung von Machtverhaltnissen
gelten. Damit wird die Abgrenzung von antiemanzipatorischen Bewegungen
verunmoglicht. Doch die berechtigte Kritik am liberalen Essentialismus, der
Umstand, dass liberale Demokratien daran scheitern, gleiche Freiheit zu
garantieren, wo sie die rechtliche Garantie auf die Garantie gleicher indivi-
dueller Freiheitsrechte beschranken, spricht keineswegs gegen die Notwen-
digkeit der rechtlichen Garantie gleicher Freiheit an sich. Vielmehr bedarf
es der rechtlichen Garantie gleicher Freiheit gerade, um solche ideologischen
SchlieSungen zu verhindern.

Es geht hier also nicht darum, im Sinne eines »Normalisierungsdrucks«
Erwartungen an die radikale Demokratietheorie heranzutragen,?? die in
der Tat an ihrer Spezifik vorbeigehen. Vielmehr zielt der vorliegende Bei-
trag darauf, die der Annahme der Kontingenz eingeschriebenen anthropo-
logischen Primissen und die aus der Ubernahme von Foucaults Subjektver-
stindnis resultierende Blockade ihres emanzipatorischen Potenzials sowie
die daraus folgende verunmoglichte Abgrenzung gegentiber antiemanzipato-
rischen Bewegungen im Rahmen der Radikaldemokratie aufzuzeigen. Dies
soll durch einen Vergleich mit Hannah Arendts Konzept der Person erfol-
gen, das ebenfalls in der Annahme der Kontingenz resultiert,?3 aber anders
als Foucaults Konzept des Subjekts radikale Emanzipation denkbar und
politisch moglich macht. Der Unterschied liegt dabei in der Konzeption
des fiir die formale Anthropologie zentralen Konzepts der Intersubjektivi-
tat. Wahrend das »Inter« in Arendts Konzeption der Intersubjektivitit den
Ort der Freiheit markiert, in dem die Person handelnd und sprechend
erscheint, ist es in Foucaults Konzeption der Intersubjektivitit der Grund
fur die Determination des Subjekts. Eine Garantie gleicher Freiheit, in Form

chen —, weil jegliche >Erfahrung« von prizisen diskursiven Bedingungen ihrer Moglichkeit
abhingt« (ebd., S. 153). Auch wenn es ihnen im Folgenden wesentlich um den Typus der Bezie-
hung, der zwischen den Subjektpositionen existieren konnte, geht, bauen sie folglich grundle-
gend auf der zentralen Annahme des diskursiven Charakters aller Subjektpositionen auf.

22 Fliigel-Martinsen 2022, S. 559.

23 Die Annahme der Kontingenz ist zwar »kein Spezifikum theoretischer Ansitze, die zum Diskurs
radikaler Demokratietheorien im engeren Sinne gehoren« (Fligel-Martinsen 2020 a, S. 49); »als
gemeinsamer Zug« verschiedener radikaldemokratischer Ansitze gilt jedoch, »dass radikale
Demokratietheorien die Kontingenz sozialer und politischer Ordnungen betonen und in diesem
Zusammenhang die Bedeutung von Dissens und Konflikt iiber die Gestaltung dieser Ordnungen
fiir demokratische Politik herausstellen« (Fliigel-Martinsen 2022, S. 557) beziehungsweise dass
sie sich zu ihr in ein »Verhiltnis der Affirmation« (Marchart 2020, S. 575) setzen, sodass die
»Kontingenzaffirmation« als »Mindestkriterium der Radikalitit von Radikaldemokratie«
(Gebh 2022, S. 581) gelten kann.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

- am 02.02.2026, 22:05:51.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 Frauke Hontzsch

einer Verrechtlichung, ist in der Folge nur mit Arendt, nicht aber mit Fou-
cault denkbar, sodass sich das der Annahme der Kontingenz innewohnende
emanzipative Potenzial nur bei Arendt, nicht aber bei Foucault politisch
ubersetzt.

Die Konfrontation von Foucaults Konzept des Subjekts mit Arendts
Konzept der Person ist folglich mit Blick auf die Frage nach den spezifi-
schen normativen Primissen radikaldemokratischer Theorien in zweierlei
Hinsicht aufschlussreich: Zum einen, indem anhand der Gemeinsamkeiten
der Ansitze die spezifische — formale — Anthropologie, die der Annahme
der Kontingenz in verschiedenen Ansitzen gleichermaflen zugrunde liegt,
deutlich wird. Zum anderen, indem Arendts Konzeption der Person eine
Alterative zu dem aus Foucaults Konzeption des Subjekts zwangslaufig fol-
genden »pessimistischen Hyper-Aktivismus«24 aufzeigt, ohne die Annahme
der Kontingenz zu unterlaufen. Die Wahl fallt auf Arendt folglich weniger
als »Vorlauferin« radikaldemokratischer Theorien2> denn als Denkerin radi-
kaler Kontingenz.2¢ Der Vergleich soll zeigen, dass es eine zur radikalde-
mokratischen Konzeption alternative Konzeption formaler Anthropologie
gibt, die mit dem Kontingenzdenken vereinbar ist und auf deren Grundlage
eine Abgrenzung gegeniiber antiemanzipatorischen Bewegungen durch eine
Verrechtlichung gleicher Freiheit moglich ist.

Im Folgenden arbeite ich zunichst die Gemeinsamkeiten zwischen den
beiden Ansidtzen heraus und lege dabei die der Annahme der Kontingenz
zugrunde liegende formale Anthropologie offen (Abschnitt 1). AnschliefSend
zeige ich anhand der Unterschiede der Ansitze hinsichtlich der Konzeption
des intersubjektiven Prozesses der WelterschliefSung (Abschnitt 2) auf, dass
das Problem der Abgrenzung von antiemanzipatorischen Bewegungen der
Radikaldemokratie aus einer bestimmten, an Foucault orientierten Konzep-
tion der formalen Anthropologie erwachst. Mit Arendts Konzeption ist hin-
gegen eine Verteidigung gleicher Freiheit moglich (Abschnitt 3).

1. Die anthropologischen Grundlagen der Kontingenz

Foucault wird in Anschluss an sein berithmtes Schlusswort in Die Ordnung
der Dinge — »Der Mensch ist eine Erfindung, deren junges Datum die

24 Foucault 2005 ¢ [1983], S. 465.

25 Foucault dagegen gilt als »Inspiratiosquelle« fiir verschiedenste radikaldemokratische Ansitze;
vgl. Comtesse et al. 2020, S. 16-17; vgl. auch Marchart 2016, S. 35 ff.

26 Vgl. Meyer 2020, S.99: »Arendt versteht das Politische als Ausdruck einer radikalen histori-
schen Kontingenz, die nicht nur eine normative und ontologische Fundamentlosigkeit, sondern
auch die durchgingige Machtverwobenheit politischer Institutionen, Akteur*innen und Prakti-
ken bedeutet.«

- am 02.02.2028, 22:05:51. @



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Menschsein und der Mensch 167

Archiologie unseres Denkens ganz offen zeigt. Vielleicht auch das baldige
Ende«?7 — allgemein als Anthropologiekritiker verstanden.28 Arendt hinge-
gen wird normalerweise nicht als Anthropologiekritikerin gesehen, wohl
weil sie der Frage nach den anthropologischen Pramissen angesichts der
Annahme der Kontingenz nicht ausweicht.?? Das dndert aber nichts an dem
Umstand, dass auch sie Wesensaussagen iiber den Menschen unmissver-
standlich ablehnt, sodass ihre Position wie diejenige Foucaults als anthro-
pologiekritisch zu verstehen ist. In der Vita activa halt Arendt fest: »Um
Missverstandnisse zu vermeiden: die Rede von der Bedingtheit der Men-
schen und Aussagen tiber die >Natur« des Menschen sind nicht dasselbe.«30
Sie erklirt das Problem, das Wesen des Menschen zu erkennen, fiir »unlos-
bar«, wiirde es doch bedeuten, dass »wir wirklich tiber unseren eigenen
Schatten springen«.3! Essentialistische Anthropologien sind auch in Arendts
Verstandnis unpolitisch und undemokratisch: »]Jede wie auch immer gear-
tete >Idee vom Menschen tberhaupt< begreift die menschliche Pluralitit
als Resultat einer unendlich variierbaren Reproduktion eines Urmodells
und bestreitet damit von vornherein und implicite die Moglichkeit des Han-
delns.«32

Trotz dieser Ablehnung essentialistischer Anthropologie verzichten beide
keineswegs auf Aussagen iiber den Menschen. Nicht nur fur Arendt sind
wir, »was die Menschen immer gewesen sind — denkende Wesen«33, auch
fiir Foucault3# steht aufSer Frage: »Der Mensch ist ein denkendes Wesen. «33
Dabei lassen sich daraus gerade keine substantiellen Aussagen tber den
Menschen ableiten. Vielmehr handelt es sich bei der Konzeption des Den-
kens in beiden Fillen um eine Konzeption des spezifisch menschlichen
Weltbezugs, um eine Bestimmung des Menschseins. Arendt wie Foucault
tiberwinden durch eine Kritik (Foucault) beziehungsweise Neukonzeption
(Arendt) des Denkens gleichermaflen die dem naturalistischen Denken des
Liberalismus eingeschriebene Subjekt-Objekt-Spaltung, die Spaltung zwi-
schen dem Menschen als Subjekt und Objekt der Erkenntnis, die sich fast
zwangsldufig in Herrschaft des Wissenden tber den (noch) Unwissenden
ubersetzt. Beide konzipieren das Denken als intersubjektiven Prozess und

27 Foucault 1974, S. 462.

28 Vgl. etwa Jorke 2005; Gehring 2015.

29 Vgl. hierzu Gerhardt 2007, S. 218; Brunkhorst 20135, S. 30.
30 Arendt 2002, S.19.

31 Ebd.,S.20.

32 Ebd., S.17.

33 Arendt 1998, S.21.

34 Vgl. zu Foucaults »geheimer Anthropologie« Brinkmann 2004; vgl. auch Jorke 2009; Pircher
1995.

35 Foucault 2005 k [1984], S. 960.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

- am 02.02.2028, 22:05:51. @



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 Frauke Hontzsch

verbinden so individuelle Differenz und soziale Verwiesenheit, Erkenntnis-
subjekt und -objekt unaufloslich im Konzept des Subjekts (Foucault) bezie-
hungsweise der Person (Arendt).

Laut Arendt konstituiert sich die Person im Denkprozess als ein Jemand,3¢
enthullt sich aber erst im Handeln und Sprechen:3” »Handeln als Neuan-
fang entspricht der Geburt des Jemand, es realisiert in jedem Einzelnen
die Tatsache des Geborenseins; Sprechen wiederum entspricht der in die-
ser Geburt vorgegebenen absoluten Verschiedenheit«.38 Erst wo man das
Gedachte handelnd und sprechend mitteilt, erscheint man als Person. Denn
laut Arendt sind »Sein und Erscheinung dasselbe«,3® das heifst, wer nicht
vor den anderen erscheint, der ist nicht. Damit ist zugleich die Aufhebung
der Spaltung des Menschen in Erkenntnissubjekt und -objekt angesprochen:
»Die Welthaftigkeit der Lebewesen bedeutet, dafl kein Subjekt nicht auch
Objekt ist und als solches einem anderen erscheint, das seine >objektivec
Wirklichkeit gewihrleistet. «40

Auch in Foucaults kritischer Genealogie ist das Denken nicht von den
gesellschaftlichen Umstinden zu losen, wenn auch auf andere Weise als
bei Arendt: Die Art, wie der Mensch denkt, hingt fiir Foucault »mit der
Gesellschaft, der Politik, der Wirtschaft und der Geschichte zusammen,
aber auch mit allgemeinen, universellen Kategorien und formalen Struktu-
ren«.*1 Wenn Foucault mit Blick auf die formalen Strukturen »unter Den-
ken den Akt versteht, der in ihren diversen moglichen Beziehungen ein
Subjekt und ein Objekt setzt«,*> kommt auch hier die Nicht-Fixierbarkeit
des Menschen zum Ausdruck. Zwar kann der Mensch — und hierin liegt
ein entscheidender Unterschied zu Arendts Konzeption —, indem er denkt,
gar nicht anders, als sich zu objektivieren. Das aber verweist auf die Viel-
falt moglicher Beziehungen, in die sich der Mensch im Prozess der Welter-
schlieffung zu sich selbst setzen kann. Das Subjekt ist »keine Substanz. Es
ist eine Form, und diese Form ist weder vor allem noch durchgingig mit
sich selbst identisch«.*3 Foucaults Rede vom »Tod des Menschen« bedeu-
tet folglich keine Absage an anthropologische Aussagen, Foucault hat das
Subjekt weder »eliminiert«,** noch ist er der radikalen »Ausléschung des

36 Vgl. Arendt 2007, S. 85, S. 92/93.

37 Vgl. Arendt 2002, S. 213.

38 Ebd., S.217.

39 Arendt 1998, S. 29; Hervorhebung im Original.
40 Ebd., S.29/30.

41 Foucault 2005 k [1984], S. 960.

42 Foucault 2005 f [1984], S. 777.

43 Foucault 2005 i [1984], S. 888.

44 Honneth 1985, S. 136.

- am 02.02.2028, 22:05:51. @



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Menschsein und der Mensch 169

Subjekts« gefolgt,*> wie das in der Rezeption der 1980er Jahre konstatiert,
aber spidter revidiert wurde.*¢ In einer Erliuterung der beriihmten Stelle
zum »Tod des Menschen« hat Foucault vielmehr festgehalten, dass die Men-
schen im Laufe ihrer Geschichte »niemals aufgehort haben, sich selbst zu
konstruieren, das heifst ihre Subjektivitat bestindig zu verschieben, sich in
einer unendlichen und vielfiltigen Serie unterschiedlicher Subjektivitiaten zu
konstruieren. Diese Serie von Subjektivititen wird niemals zu einem Ende
kommen und uns niemals vor etwas stellen, das >der Mensch« wire«.47

Arendt wie Foucault vollziehen gleichermafSen eine Wende hin zu einer
Bestimmung des Menschseins anstelle des Menschen iiber den intersub-
jektiven Prozess der Welterschliefung. Parallel zur politischen Differenz*8
konnte man hier von einer anthropologischen Differenz sprechen: das
Menschsein als leere Form, die historisch und kulturell mit je unterschied-
lichem Inhalt, mit je unterschiedlichen Vorstellungen von dem Menschen,
aber nie abschlieffend gefiillt werden kann. An die Stelle des Menschen
treten Menschenbilder, die sich aus dem Menschsein ergeben, aber je immer
nur eine mogliche Vorstellung des Menschen neben anderen darstellen.

Die »nur« formale Bestimmung dessen, wie sich die Menschen zur Welt
in Beziehung setzen, hat gleichwohl starke normative Implikationen. Die
erkenntnistheoretische Annahme der Kontingenz enthilt mit dem in der
Konzeption des Denkens als welterschlieffenden Tatigkeit implizierten Wis-
sen, dass die Umstinde menschengemacht, menschengedacht und also ver-
anderbar sind, ein emanzipatives Potenzial. Dieses Potenzial realisiert sich
jedoch nur im Handeln. Dieses gilt nicht als autonom, weil es einer vernunf-
tigen Einsicht folgt, sondern ganz im Gegenteil, weil es sich von jeglicher
Vorfestlegung durch die Vernunft 16st, die den Anspruch uberzeitlicher, uni-
verseller Normen erhebt. Das hat auch radikale politische Konsequenzen:
Die im Handeln als Selbstermachtigung, das sich von jeglicher Vorfestle-
gung lost, freigesetzte Macht lasst sich nicht, wie im Falle substantieller
Wissensbestiande, uber die die einen verfiigen und die anderen (noch) nicht,
in Herrschaft tibersetzen. Eine vermeintlich ein fiir alle Mal feststehende
Fixierung des Menschen begriindet in dieser Logik einen aufgrund des darin
impliziten Absolutheitsanspruchs ungerechtfertigten Herrschaftsanspruch.
Das heift, die formale Anthropologie des Menschseins begrindet, warum
es im Politischen letzte Grinde nicht geben kann: weil jede Festschreibung
die Subjekte beziehungsweise Personen vom Menschsein entfremdet, sprich
Handeln und damit das Politische verunmoglicht, indem sie das politische,

45 Habermas 1988, S. 324.

46 Vgl. Honneth 2003, S. 23.

47 Foucault 2005 a [1980], . 94.
48 Marchart 2016.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

- am 02.02.2028, 22:05:51. @



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 Frauke Hontzsch

handelnde Subjekt zum Objekt degradiert. Diese formale Begriindung hat
anders als klassische philosophische Vernunftwahrheiten keinen essentialis-
tischen Gehalt, sie fixiert nicht. Gleichwohl handelt es sich um eine anthro-
pologische, um eine (spezifische) normative Position unter anderen, die auf
einer grundlegenden (formal-anthropologischen) Ebene rechtfertigt, dass es
Rechtfertigungen beziechungsweise Griinde absoluter Geltung im Bereich des
Politischen nicht geben kann. Die formale Anthropologie begriindet bei
Foucault und Arendt die Annahme der Kontingenz, ihr emanzipatorisches
Potenzial allerdings bleibt in Foucaults Konzeption des Subjekts beziehungs-
weise der Subjektivierung blockiert und autonomes Handeln, im Sinne radi-
kaler Emanzipation, folglich undenkbar.

2. Zwei Mal Menschsein: Intersubjektivitat vs. Intersubjektivitdt

Arendt und Foucault begriinden die Kontingenz durch eine Konzeption des
Denkens als intersubjektiven Prozess der WelterschliefSung. Darin liegt ein
emanzipatives Potenzial. Aus der jeweiligen Konzeption der Intersubjekti-
vitat ergibt sich allerdings ein fiir die Frage nach der Moglichkeit freien
Handelns entscheidender Unterschied. Die Intersubjektivitit ist in beiden
Ansitzen Grund fiir die Existenz eines Aufleren, das in Interaktion mit
anderen entsteht und damit fir die Einzelnen nie vollig verfugbar ist. Sie
ist zugleich Grund fir die Unfeststellbarkeit des Menschen als moglichem
Ausgangspunkt radikaler Emanzipation. Tatsichlich zum Ausgangspunkt
radikaler Emanzipation wird die Unfeststellbarkeit des Menschen jedoch
nur bei Arendt, weil sie hier in der -subjektivitdt und nicht wie bei Foucault
im Inter- griindet.

Bei Arendt erscheint die Person, deren Konstitution im Denkprozess die-
sem Erscheinen vorgeordnet ist. Die Konstitution der Person ist — wenn
auch kein von dieser Welt losgeloster — zundchst kein inter-, sondern ein
innersubjektiver Prozess: »Was wir ublicherweise Person oder Personlichkeit
— im Unterschied zu einem blof§ menschlichen Wesen oder einem Niemand —
nennen, entsteht gerade aus diesem wurzelschlagenden DenkprozefS.«* Die
Person konstituiert sich nicht in der Interaktion mit den anderen, sondern
im geistigen Zwiegesprach mit sich selbst, auch wenn dieser Prozess immer
schon auf die Pluralitit, also auf die Anderen verweist: »Dafs der Mensch
wesentlich in der Mehrzahl existiert, das zeigt sich vielleicht am allerdeut-
lichsten daran, daf$ sein Alleinsein das blofse BewufStsein von sich selbst, das

49  Arendt 2007, S. 85.

- am 02.02.2028, 22:05:51. @



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Menschsein und der Mensch 171

er wohl mit den hoheren Tieren gemeinsam hat, in eine Dualitit wihrend
des Denkens uberfiihrt. «50

Arendt konzipiert das Denken als tiber das Handeln bestimmte Tatigkeit
der Vernunft in Abgrenzung zum Erkennen als Tatigkeit des Verstands
neu. Denken ist so verstanden nicht linger kontemplative (»untitige«), wel-
tenthobene Schau, sondern aktive, welterschliefSende, selbstkonstituierende
Tatigkeit. Denken als geistiges Handeln hat »weder ein Ziel noch einen
Zweck aufSerhalb seiner selbst«.’1 Das heifSt: Denken als wirkliche Tatigkeit
objektiviert nicht. Die Neukonzeption des Denkens als geistiges Handeln
impliziert ein radikales, das Denken selbst betreffendes Konzept der Eman-
zipation: eine radikale Emanzipation von jeglicher anthropologischen Fest-
legung, wie sie die traditionelle Philosophie vorgenommen hat und die sich
mit Arendt als Entpolitisierung verstehen ldsst. Eine Emanzipation gewisser-
mafSen des Menschseins von dem Menschen. Sie muss gleichwohl — und hier
besteht ein entscheidender Unterschied zu Foucault — vom Einzelnen nicht
bewusst vollzogen werden, weil wirkliches Denken und Handeln immer
schon frei sind: »Solange man handelt, ist man frei, nicht vorher und nicht
nachher, weil Handeln und Freisein ein und dasselbe sind. «52

Die radikale Konzeption der Emanzipation grindet nicht zuletzt in
Arendts Verstindnis sprachlicher WelterschliefSung, die wiederum in der
Betonung der Intersubjektivitit anstelle der Intersubjektivitiat von der post-
strukturalistischen Konzeption Foucaults abweicht, ohne die Annahme der
Kontingenz zu unterlaufen. Zwar verweist die Sprachfihigkeit laut Arendt
darauf, dass die Menschen nur in Mehrzahl existieren — »Menschen sind
nur darum zur Politik begabte Wesen, weil sie mit Sprache begabte Wesen
sind«*3 — und damit auf die Angewiesenheit der Person auf ein Beziehungs-
netz, in dem sie zuallererst erscheint und also nur sein kann. Doch Arendt
versteht Sprache vorrangig als schopferisches (weniger als determinierendes)
Vermogen: »Sprechen [...] entspricht der in dieser Geburt vorgegebenen
absoluten Verschiedenheit«.’* Entsprechend der Vorrangigkeit der Subjekti-
vitdt beziehungsweise der Inner- vor der Interaktion verbiirgt auch die Spra-
che in erster Linie Autonomie, sie determiniert nie absolut: »Keine Sprache
besitzt einen fertigen Wortschatz fiir die Bediirfnisse des Geistes; stets wer-
den Worter geborgt, die urspriinglich entweder eine Sinneserfahrung oder
eine andere Alltagserfahrung bedeuteten. «33

50 Arendt 1998, S. 184; Hervorhebung im Original.
51 Arendt 2002, S. 206.

52 Arendt 2013, S. 206.

53 Arendt 2002, S. 11.

54 Ebd.,S.217.

55 Arendt 1998, S.107.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

- am 02.02.2028, 22:05:51. @



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 Frauke Hontzsch

Anders als bei Arendt steht bei Foucault nicht nur das determinierende
Moment der Sprache,’® sondern auch das determinierende Moment der
Intersubjektivierung im Vordergrund: Subjektivierung ist immer schon
Intersubjektivierung, die immer Machtbeziehung ist. Machtbeziehungen
sind fur das Menschsein konstitutiv. Auch Foucault versteht Denken als
Handeln, er hebt die Hierarchie zwischen Denken und Handeln aber -
anders als Arendt — nicht auf: Denken als »die eigentliche Form des Han-
delns«37 determiniert vielmehr weiterhin das Handeln. Als denkende Wesen
sind wir Objekte unserer selbst, und alles Handeln ist von den je durch
das Denken konstituierten Subjekt-Objekt-Verhiltnissen determiniert bezie-
hungsweise findet vor diesem Hintergrund statt. Anders als bei Arendt
meint Emanzipation bei Foucault immer Befreiung von der so verstandenen
vorgangigen Praxis des Menschseins. Entsprechend kann es mit Foucault
nichts »seinem Wesen und seiner eigentlichen Funktion nach radikal Befrei-
endes«*8 geben. Ziel kann es vor diesem Hintergrund »nur« sein, zu verhin-
dern, dass Machtbeziehungen erstarren: »Die Befreiung eroffnet ein Feld fur
neue Machtbeziehungen, die es durch Praktiken der Freiheit zu kontrollie-
ren gilt.«%?

Zwar ist, obwohl Foucaults Denken zentral um die Frage der unvermeidli-
chen Objektivierung des Menschen und deshalb um Macht kreist, das Ziel
auch hier die Freiheit,?° die bei ihm ebenfalls im Handeln liegt: »Freiheit ist
Praxis.«%! Allerdings nicht wie bei Arendt im Sinne eines Neuanfangs: Frei-
heit als unabgeschlossener Prozess bedeutet, Machtbeziehungen dynamisch
zu halten, nicht aber im eigentlichen Sinne autonomes Handeln. »Freiheit«
bleibt hier auf den Akt der Befreiung beschrankt, der mit Foucault notwen-
dig in Unfreiheit umschligt. Freiheit im Sinne der Losung von jeglicher
Festlegung, die bei Arendt eine Emanzipation des Denkens selbst ist, ist mit
Foucault im wahrsten Sinne des Wortes undenkbar. Wo Arendt Freiheit und

56 Sprache enthilt mit Foucault zwar in sich auch die Voraussetzung fiir Emanzipation, aber das
determinierende Moment tiberwiegt auch hier: Die »gesagten Dinge, eben in ihrer Wirklichkeit
als gesagte Dinge, sind nicht, wie man mitunter allzu sehr anzunehmen geneigt ist, eine Art
Windhauch, der voriibergeht ohne Spuren zu hinterlassen, sondern in Wirklichkeit haben sie, so
winzig diese Spuren auch sein mogen, Bestand, und wir leben in einer Welt, die ganz mit Dis-
kursen, das heifSt mit Aussagen durchzogen und durchwirkt ist [...]. Die bereits gesagte Spra-
che, die Sprache als eine, die bereits da ist, bestimmt auf eine gewisse Weise das, was man
danach sagen kann, unabhingig oder innerhalb des allgemeinen sprachlichen Rahmens« (Fou-
cault 2005 ¢ [1984], S. 738).

57 Foucault 2005 d [1984], S. 710.

58 Foucault 2005 b [1982], S. 330.

59 Foucault 2005 i [1984], S. 878.

60 Vgl. fiir Interpretationen, die die zentrale Rolle der Freiheit betonen, unter anderem Mazumdar
2015; Oksala 2005; Schubert 2018.

61 Foucault 2005 b [1982], S. 330.

- am 02.02.2026, 22:05:51.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Menschsein und der Mensch 173

das Politische zusammendenkt — »Frei sein konnen Menschen nur in Bezug
aufeinander, also nur im Bereich des Politischen und des Handelns«®2 —
konnte das Subjekt bei Foucault radikal frei sein nur — rein hypothetisch —
vor jeder sozialen Beziehung. Wihrend also das »Inter« bei Arendt den Ort
der Freiheit markiert, wo Menschsein im Handeln moglich ist, weil die Per-
son hier handelnd und sprechend erscheint, ist es bei Foucault der Grund
fur die Determination des Subjekts und damit das, von dem es sich, immer
wieder aufs Neue, zu befreien gilt, auf das die Subjektivierung und damit
auch das Subjekt aber immer verwiesen bleibt.

3. Gleiche Freiheit als Ermoglichungsbedingung des Menschseins

Der veranderte Blick auf die Menschen spricht fiir den demokratischen
Prozess, der durch Ergebnisoffenheit und Kontextsensibilitit gekennzeichnet
ist. Demokratie reagiert so verstanden auf die Beschrinkung menschlicher
Erkenntnis, wie schon Hans Kelsen ausfithrte: »Denn was konnte es fur
einen Sinn haben, tber eine MafSnahme, deren Richtigkeit uber allen Zwei-
fel erhaben feststeht, abstimmen und die Mehrheit entscheiden lassen [sic]?
[...] Aber laft sich die Frage nach dem besten Inhalt der gesellschaftlichen
Ordnung in dieser Weise beantworten? Ist menschlicher Erkenntnis tber-
haupt absoluter Wert erreichbar?«®3 Darin kommt zugleich (und entgegen
Kelsens spaterem Verstindnis,®* das noch zu thematisieren sein wird) die
Kritik an einem ideologischen Liberalismus zum Ausdruck, als ein Libera-
lismus, der die rechtliche Rahmung der Demokratie aus der Natur des
Menschen begrindet und damit einen »absoluten Wert« behauptet, der
auch Herrschaft und Zwang rechtfertigt. Das zu kritisieren und damit
den Status politischer Ordnung als vermeintlich der Natur des Menschen
entsprechenden Ordnung zu hinterfragen, der notwendig zu Ausschliissen
fuhrt, ist eine Starke (auch) radikaldemokratischer Ansitze. Es stellt sich
allerdings die Frage, was der Verzicht auf die Begriindung durch eine essen-
tialistische Anthropologie fur die Moglichkeit der rechtlichen Rahmung der
Demokratie bedeutet. Denn eine solche Rahmung ist nicht nur fir das
moderne Verstindnis von Demokratie zentral (insofern es gerade die histo-
rische Leistung des Liberalismus war, die demokratische Gleichheit durch
die Garantie gleicher Rechte auf alle Menschen auszuweiten), sondern auch
fiir das Fortbestehen der Demokratie. Denn die Demokratie birgt die Gefahr
der » Abschaffung der Demokratie mit ihren eigenen Mitteln« in sich, inso-

62 Arendt 2013, S.201; Hervorhebung im Original.
63 Kelsen 2006 [1932], S. 236.
64 Vgl. fiir die Entwicklung von Kelsens Demokratietheorie Dreier 2019.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

- am 02.02.2028, 22:05:51. @



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 Frauke Hontzsch

fern sie »auch ihren drgsten Feind an ihrer eigenen Brust nihern mufs.«®
Es stellt sich also die bereits in der Einleitung aufgeworfene Frage, wie
sich radikale Demokratietheorie von antiemanzipatorischen Bewegungen
abgrenzen und eine rechtliche Garantie gleicher Freiheit begriinden kann,
ohne das Verstindnis politischer Ordnungen als kontingente Ordnungen
aufzugeben.

Die unterschiedliche Konzeption der Intersubjektivitit bei Arendt und
Foucault hat Auswirkungen auch auf die Frage nach der Moglichkeit der
Verrechtlichung gleicher Freiheit und damit auf die Frage nach der Mog-
lichkeit der Abgrenzung von antiemanzipatorischen Bewegungen. Foucault
und Arendt formulieren beide im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit
den Menschenrechten ein fundamentales Recht, das das Menschsein (in
der je unterschiedlichen Ausformulierung) erst ermoglicht, sich aber einer
Einordnung in positives Recht entzieht. Arendt fordert ein »Recht, Rechte
zu haben«,%¢ das sie im Wesentlichen als ein Recht versteht, Teil einer politi-
schen Gemeinschaft zu sein, und damit erst die Moglichkeit zu haben, zu
sprechen und zu handeln, also frei zu sein. Foucault postuliert ein »neue([s]
Recht« als Recht auf Widerstand, »ein absolutes Recht, sich zu erheben
und sich an diejenigen zu wenden, die die Macht innehaben«,%” also als ein
Recht, sich zu befreien. Eine ein fur alle Mal giiltige Rechtsetzung als Schlie-
Bung des Politischen wird dadurch in beiden Fillen undenkbar. Es besteht
aber trotz dieser grundsitzlichen Gemeinsamkeit hinsichtlich des Status ein
entscheidender Unterschied mit Blick auf die politischen Implikationen des
jeweiligen Rechts. Wihrend mit Arendts »Recht, Rechte zu haben« die
Verrechtlichung gleicher Freiheit als eine Verrechtlichung denk- und damit
kritisier- und veranderbar wird, ist sie fur Foucault in jeder ihrer Formen
undenkbar. Bei Foucault lisst sich »freies Handeln«, insofern es sich in der
Befreiung erschopft, nicht, auch nicht nur der Form nach auf Dauer stellen.
Das »Inter« geht als Machtbeziehung der Subjektivierung immer schon vor-
aus, weshalb die Moglichkeit der »Freiheit« auf Widerstand als Befreiung
beschrankt ist. Das autonome Subjekt am Grunde der Kontingenz ist in
Foucaults Konzeption politisch im wahrsten Sinne des Wortes blockiert,
»eingeschlossen« in die Form des Widerstands — unabhingig von den damit
jeweils verfolgten (anti)emanzipatorischen Zielen.

Die formale Festlegung erkldrt sich nicht zuletzt aus Foucaults kritisch-
genealogischem Zugriff auf das Denken. Foucault kann, wie das Habermas
pragnant festgehalten hat, »im Hinblick auf seine eigene genealogische

65 Kelsen 2006 [1932], S. 237.

66 Arendt 2008, S. 614; vgl. auch Arendt 1949; vgl. fiir Arendts Kritik der Menschenrechte auch
Hontzsch 2020.

67 Foucault 2005 h [1984], S. 874.

- am 02.02.2028, 22:05:51. @



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Menschsein und der Mensch 175

Geschichtsschreibung nicht genealogisch«®8 denken. Anders gesagt: Fou-
caults Unternehmen der kritischen Geschichte des Denkens beweist, was
sie voraussetzt, wenn auch nicht hinsichtlich ihrer inhaltlichen Ergebnisse,
wohl aber in der Darstellung der Geschichte als Abfolge kontingenter Sub-
jektivierungsprozesse. Das heifSt, das Konzept des Subjekts beziehungsweise
der Subjektivierung ist fiir Foucault wahr, wenn auch aus einer verdanderten
Wissensformation heraus.®® Damit ist zugleich ein Ziel gelingender mensch-
licher Existenz benannt: die bewusste Subjektivierung, die, um ihre eigene
Kontingenz wissend, immer in Bewegung gehalten wird, als Ubernahme
radikaler Verantwortlichkeit in der Welt. Aus dieser wenn auch nicht inhalt-
lichen, so doch formalen Bestimmung gelingender menschlicher Existenz
rechtfertigt sich Foucaults neues Recht: Wenn Menschsein durch den Akt
der WelterschlieBung als Akt der Konstitution des Verhiltnisses zwischen
Subjekt und Objekt definiert ist, das sich als Machtbeziehung verstehen
lasst, dann muss das Recht auf Widerstand absolut gelten, um Machtbezie-
hungen dynamisch zu halten und Menschsein zu ermoglichen.

Die formale Anthropologie in Foucaults Konzeption, Foucaults Konzep-
tion der Intersubjektivierung, begriindet die prinzipielle Ablehnung jegli-
cher Verstetigung. Fur Foucault ist Herrschaft als eine verstetigte, fixierte
Machtbeziehung und damit als Leugnung beziehungsweise Vernichtung der
Kontingenz als Grundlage von Freiheit in keiner Form zu legitimieren. Thr
muss, insofern sie per definitionem einen Verlust von Freiheit darstellt, in
jeder ihrer Formen widerstanden werden: »Ich gehe also davon aus, dass
der Terminus >Widerstand< das wichtigste Wort, das Schliisselwort dieser
Dynamik ist.«7? Hier trifft so in der Tat zu, dass der »normative Wert [...]
hier [unter einer >politischen< Perspektive| allein auf der Position des politi-
schen Aktivismus«’! beruht oder in Foucaults eigenen Worten auf einem
»pessimistischen Hyper-Aktivismus«.”2

Arendts Blick dagegen richtet sich, ausgehend von der Annahme eines
radikalen realgeschichtlich Bruchs,”? weniger auf die Vergangenheit als auf

68 Habermas 1988, S. 316; Hervorhebung im Original.

69 Foucault selbst hat festgestellt: »Das Problem der Wahrheit dessen, was ich sage, ist fiir mich
ein sehr schwieriges, ja sogar das zentrale Problem« (Foucault 2005 a [1980], S.55). Und an
anderer Stelle: »Was ich zu erstellen versuche, ist die Geschichte der Beziehungen, die das Den-
ken mit der Wahrheit unterhilt; die Geschichte des Denkens, insofern es Denken der Wahrheit
ist. Alle diejenigen, die sagen, dass es fir mich die Wahrheit nicht gibt, sind Geister, die es sich
zu einfach machen« (Foucault 2005 g [1984], S. 825; Hervorhebung im Original).

70 Foucault 2005 j [1984], S. 916 Hervorhebung im Original.

71 von Ramin 2021, S. 356; Hervorhebung im Original.

72 Foucault 2005 ¢ [1983], S. 465.

73 Arendt 2013, S. 35: »Erst die totalitire Herrschaft als ein Ergebnis, das in seiner Beispiellosig-
keit mit den tiberkommenen Kategorien politischen Denkens nicht begriffen, dessen >Verbre-
chen< mit den traditionellen MafSstiben nicht beurteilt und mit Hilfe bestehender Gesetze nicht

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

- am 02.02.2026, 22:05:51.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 Frauke Hontzsch

die Zukunft und entsprechend auf den Neuanfang, sodass der Fokus auf der
durch den Bruch bereits gewonnenen Freiheit und nicht wie bei Foucault
auf der Befreiung liegt. Arendts Denken setzt in Folge des Traditionsbruchs
selbst neu an, es emanzipiert sich radikal von der Tradition. Anders als bei
Foucault geht es nicht darum, vergangenes Denken zu entlarven und damit
die bewusste Subjektivierung als richtig zu beweisen, sondern es als Hinweis
darauf zu verstehen, »was Denken denen bedeutet, die es betreiben«,”# ohne
es zu bewerten; fiir Arendt bleibt nach der Demontage der Metaphysik
nur »eine zerstiickelte Vergangenheit, die ihre BewertungsgewifSheit verloren
hat«.”> Entsprechend geht es laut Arendt mit Blick auf die Gegenstinde
des Denkens prinzipiell nicht um Wahrheit: » Die Vernunft ist nicht auf der
Suche nach der Wabrheit, sondern nach Sinn. Und Wabrheit und Sinn sind
nicht dasselbe. Der Grundirrtum, dem alle speziellen metaphysischen Trug-
schliisse nachgeordnet sind, besteht darin, den Sinn nach der Art der Wahr-
heit aufzufassen.«”¢ Arendt formuliert mit dem »Recht, Rechte zu haben«
eine humanistische Grundvoraussetzung des Menschseins, die nicht darauf
zielt, die Menschenrechte zu begriinden, sondern ihren Sinn offenzulegen.
Das >Recht, Recht zu haben« ist auch bei Arendt — formal — im Menschsein
begriindet, es impliziert aber anders als Foucaults Recht auf Widerstand
keine (auch keine nur formale) Vorstellung gelingender menschlicher Exis-
tenz.

Mit Arendt legt im Bereich des Politischen jeder Anspruch auf absolute
Wahrheit »die Axt an die Wurzeln aller Politik und der Legitimitit aller
Staatsformen«.”” Im Bereich des Politischen werden auch philosophische
Vernunftwahrheiten laut Arendt zur bloffen Meinung.”® Diese »Transfor-
mierung der Vernunftwahrheit in eine Meinung hat zur Folge, dafs wir es
nicht mehr mit dem Menschen tberhaupt zu tun haben, sondern mit den
Menschen in ihrer unendlichen Pluralitiat«.”? Das Spezifische des Mensch-
seins liegt fur Arendt gerade in der Unmoglichkeit, den Menschen auf

adidquat gerichtet und bestraft werden kénnen, hat die in der Uberlieferung so lange gesicherte
Kontinuitit abendlindischer Geschichte wirklich durchbrochen. Dieser Traditionsbruch ist
heute eine vollendete Tatsache; weder ist er das Resultat von Wahl und Vorsatz, noch ist er
abhingig von weiteren Entscheidungen«; vgl. dazu auch Gruneberg 2007, S. 111.

74 Arendt 1998, S.22.

75 Ebd., S.208. Wir konnten laut Arendt nach dem »Abtreten der Metaphysik und Philosophie«,
»unbelastet und ungeleitet von jeder Tradition, die Vergangenheit mit neuen Augen sehen und
damit an einen ungeheuren Schatz unbearbeiteter Erfahrungen herankommen, ohne an irgend-
welche Behandlungsvorschriften gebunden zu sein« (ebd., S. 22).

76 Ebd., S.25; Hervorhebung im Original.

77 Arendt 2015, S. 51.

78 Vgl. ebd., S. 57.

79 Ebd., S. 53; Hervorhebung im Original.

- am 02.02.2026, 22:05:51.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Menschsein und der Mensch 177

den Begriff zu bringen, weshalb man nur von den Menschen im Plural
beziehungsweise der Person sprechen kann. Die formale Bestimmung des
Menschseins macht die inhaltliche Unbestimmbarkeit des Menschen zum
Ausgangspunkt des Politischen, weil »die differentia specifica des Mensch-
seins ja gerade darin liegt, dafl der Mensch ein Jemand ist und daf$ wir dies
Jemand-Sein nicht definieren kénnen, weil wir es mit nichts in Vergleich set-
zen und qua Wer-Sein gegen keine andere Art des Wer-Seins absetzen kon-
nen«.30 Arendt begriindet die Grundlosigkeit des Politischen in der Unbe-
stimmbarkeit des Menschen als Spezifikum des Menschseins. Indem Arendt
das Menschsein durch die Unbestimmbarkeit des Menschen bestimmt und
nicht wie Foucault tiber die unhintergehbaren Machtbeziehungen, bleibt
Arendts Konzeption nicht nur inhaltlich unbestimmt, sondern anders als bei
Foucault auch mit Blick auf die Form freien Handelns, sodass ein Neuan-
fang stets moglich ist.

Arendt halt auf Grundlage ihrer Konzeption der Intersubjektivitdt die
rechtliche Garantie gleicher Freiheit fiir unvermeidbar und auch fir win-
schenswert.8! Das »Inter« ist die unhintergehbare Voraussetzung des
Erscheinens der Person als Sinn des Politischen: »Es ist der tiefe, tiber alles
im gewohnlichen Sinne Politische hinweggreifende Sinn des Offentlichen,
daf [...] dies Personenhafte in einem Menschen [...] nur da erscheinen
kann, wo es einen 6ffentlichen Raum gibt.«32 Dafiir sind die Menschen auf-
einander beziehungsweise auf die wechselseitige Garantie eines »Rechts auf
Rechte« angewiesen. Geht man davon aus, dass die Machtverteilung, die
Herrschaftsverhiltnisse kontingent, menschengemacht sind, dann miissen
wir einander als Gleiche betrachten. Genauer gesagt mussen wir uns, die wir
aufgrund der kontingenten Umstinde faktisch ungleich sind, zu politisch
Gleichen machen, indem wir uns gleiche Freiheitsrechte zugestehen, die
uns den Vollzug von Freiheit, also Freiheit als Praxis ermoglichen. In ihrer
konkreten Materialisierung sind diese Freiheitsrechte allerdings stets nur als
eine (unter anderen moglichen und damit) vortibergehende Stabilisierung
zu verstehen, die Handeln und Veranderung nicht verunmoglicht, sondern
ermoglicht: »Keine Zivilisation [...] wire jemals ohne einen festumrissenen
Rahmen moglich gewesen, innerhalb dessen der Veranderungsprozefs erst
statthaben kann.«33 Mit Arendt kann man gleiche Freiheit — als Vorausset-
zung des Menschseins — begrinden, deren Umsetzung aber — weil es den
Menschen nicht gibt — notwendig umstritten bleiben muss. Zwar »kann

80 Arendt 2002, S.223.

81 Arendt spricht vom »Zaun des Gesetzes, in dessen Umhegung Menschen in Freiheit sich bewe-
gen konnen« (Arendt 2008, S. 955).

82 Arendt 2014, S.92.
83 Arendt 2012, S. 303.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

- am 02.02.2028, 22:05:51. @



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 Frauke Hontzsch

das Recht Verianderungen, wenn sie einmal vollzogen sind, stabilisieren und
legalisieren, doch die Veranderungen an sich sind immer das Ergebnis von
Handlungen auflerrechtlicher Natur«.84

4. Zum Schluss: Verteidigung der Demokratie

Die Vorstellung des Politischen, wie sie auch die Radikaldemokratie vertritt,
grindet in einer formalen Anthropologie des Menschseins. Der Annahme
der Kontingenz und damit auch der radikalen Demokratietheorie liegt theo-
retisch das Konzept eines autonomen Subjekts zugrunde, das sich in die
Lage versetzt sieht, sich von den im WelterschlieSungsprozess selbst geschaf-
fenen Umstinden handelnd zu emanzipieren, wenn auch nie ein fiir alle
Mal. Die aus dem Handeln als Selbstermachtigung erwachsende Macht lasst
sich dabei gerade nicht in Herrschaft tibersetzen. Die Demokratie ist vor
dem Hintergrund dieser Annahmen das politische System der Wahl, insofern
sie auf stets sich wandelnde Umstinde reagieren kann und die wechselseitige
Verpflichtung hier aus dem gemeinsamen Handeln erwiachst.

Die Ergebnisoffenheit und Kontextsensibilitit als Starke der Demokratie
ist aber zugleich ihre Schwiche, die verschiedene Ideologien bestrebt waren,
sich zunutze zu machen, indem sie versucht haben, zu begrenzen und zu
fixieren, wer als gleich und frei zu gelten hat. Hans Kelsen, der die Gefahr,
wie eingangs zitiert, am Vorabend der nationalsozialistischen Machtiiber-
nahme 1932 auf den Punkt gebracht hat, hat spater, 1955, unter dem
im vorliegenden Zusammenhang vielsagenden Titel » Foundations of Demo-
cracy« als Antwort darauf formuliert: »Die moderne Demokratie lasst sich
vom politischen Liberalismus nicht trennen.«8 Seine Einschitzung kann
dabei nicht nur als exemplarische Reaktion auf die Schrecken des National-
sozialismus gelten, sondern als exemplarisch auch hinsichtlich des Verstind-
nisses des politischen Liberalismus als rationaler Hegung (oder: SchliefSung)
der Demokratie: »Der der modernen Demokratie inhdrente Liberalismus
bedeutet nicht nur politische, sondern auch intellektuelle Autonomie des
Individuums, Autonomie der Vernunft, die das eigentliche Wesen des Ratio-
nalismus ist.«%¢ Die Autonomie des Einzelnen ist hier als eine auf Vernunft
gegrundete konzipiert, aus der sich die rationale Ordnung ableiten lasst. Die
Kontingenzannahme hingegen macht eine Emanzipation gerade von solchen
(vermeintlich) universellen und uberzeitlichen Festschreibungen denkbar.
Die Autonomie liegt hier im freien Handeln.

84 Ebd., S.304.
85 Kelsen 2006 [1955], S. 287; eigene Ubersetzung.
86 Ebd., S.288; eigene Ubersetzung.

- am 02.02.2028, 22:05:51. @



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Menschsein und der Mensch 179

Wihrend mit Arendt auch freies Handeln als Neuanfang denkbar und
politisch moglich ist, bleibt es mit Foucault auf die Form des Widerstands
fixiert, erschopft sich in der Befreiung und ermoglicht gerade nicht jene
Offenheit, deretwegen Theoretiker*innen radikaler Demokratietheorie sich
veranlasst sehen, auf Begrindungen zu verzichten.8” Anders gesagt: Der
vermeintlich radikale, auch fur die politische Praxis geltende, Verzicht
auf jegliche inhaltliche Festlegung grundet bei Foucault in einer formalen
Festlegung freien Handelns auf die Form des Widerstands und damit auf
einer Blockade des emanzipativen Potenzials der Kontingenzannahme. Folgt
man der Infragestellung jeglicher Verstetigung als solcher, besteht in der
politischen Praxis die Gefahr, dass genau das ermoglicht wird, was doch
uberwunden werden soll: die Essentialisierung kontingenter Macht- und
Herrschaftsverhaltnisse. Der Riuckzug auf Widerstand, Aktivismus oder
auch kritisches Befragen ist folglich nicht nur theoretisch unbefriedigend, er
bedeutet zugleich politisch, »zu vergessen, dass (kontingente) Fundamente
auch in einer demokratischen Ordnung gelegt und gegebenenfalls verteidigt
werden miuissen«.88

Es ist es ganz im Gegenteil gerade die Festlegung auf eine (mogliche)
Verrechtlichung gleicher Freiheit, die die Offenheit politisch zu garantieren
vermag. Wo rechtliche Materialisierungen gleicher Freiheit nicht linger
naturalistisch begriindet sind, sondern als ein von Menschen gemachter,
gedachter Konsens verstanden werden, andern sie ihren Status. Dann lasst
sich aus der anthropologischen Grundlegung nicht ein fiir alle Mal ableiten,
wie gleiche Freiheit rechtlich konkret ausbuchstabiert werden soll. Vielmehr
kann sich die konkrete rechtliche Umsetzung mit den sich je wandelnden
Umstidnden dndern, ohne dass dadurch die Notwendigkeit der rechtlichen
Garantie gleicher Freiheit an sich infrage gestellt werden konnte.

Die rechtliche Garantie gleicher Freiheit bleibt unverzichtbare Grundlage
auch einer radikalen Demokratie. Man muss die Pramissen eines unde-
mokratischen Liberalismus in Gestalt essentialistischer anthropologischer
Annahmen, die zu einer SchliefSung des Politischen fithren, nicht tiberneh-
men, sondern kann auf Grundlage der Kontingenz den Wert gleicher Frei-
heit verteidigen. Gleiche Freiheit ist in diesem Sinne unverzichtbar gerade
dann, wenn man von der Kontingenz menschlicher Erkenntnis ausgeht,
die es erforderlich macht, dass wir uns — als durch die gesellschaftlichen
Umstiande de facto Ungleiche — gegenseitig als politisch Gleiche und Freie
anerkennen. Denn dies ist die Voraussetzung dafur, dass wir uns von den
jeweiligen Umstinden emanzipieren konnen und damit auch von den kon-

87 Vgl. Fliigel-Martinsen 2022, S. 573.
88 Marchart 2020, 575, Hervorhebung EH..

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

- am 02.02.2028, 22:05:51. @



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 Frauke Hontzsch

kreten rechtlichen Regelungen, sollten sie die gleiche Freiheit als Vorausset-
zung dieses Prozesses nicht langer garantieren.

Literatur

Arendt, Hannah 1949. »Es gibt nur ein einziges Menschenrecht«, in Die Wandlung 4,
S.754-770.

Arendt, Hannah 1998. Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen, hrsg. von Mary
McCarthy. Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2002. Vita activa oder Vom tdtigen Leben. Minchen, Zirich: Piper.

Arendt, Hannah 2007. Uber das Bése. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, aus dem Nach-
laf$ hrsg. v. Jerome Kohn. Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah, 2008. Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Impe-
rialismus, totale Herrschaft. 12. Auflage. Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2012. In der Gegenwart. Ubungen im politischen Denken II, hrsg. v. Ursula
Ludz. Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2013. Zwischen Vergangenbeit und Zukunft. Ubungen im politischen Den-
ken I, hrsg. v. Ursula Ludz. 2. Auflage. Miinchen, Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah 2014. Menschen in finsteren Zeiten, hrsg. v. Ursula Ludz. 3. Auflage.
Minchen, Zirich: Pieper.

Arendt, Hannah 2015. »Wahrheit und Politik«, in Hannah Arendt: Wahrheit und Liige in
der Politik. Zwei Essays. Miinchen, Ziirich: Piper.

Brinkmann, Malte 2004. »Die geheime Anthropologie des Michel Foucault«, in Nach Fou-
cault, hrsg. v. Pongratz, Ludwig A.; Wimmer, Michael; Nieke, Wolfgang; Masschelein,
Jan, S. 70-96. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Brunkhorst, Hauke 2015. Demokratie und Differenz: Vom klassischen zum modernen
Begriff des Politischen. Frankfurt a. M.: Fischer.

Buchstein, Hubertus 2020. »Warum im Bestaunen der Wurzeln unter der Erde bleiben. Eine
freundliche Polemik zu den radikalen Demokratietheorien anlisslich des Einfithrungsbu-
ches von Oliver Fliigel-Martinsen«. www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum
-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung/ (Zugriff vom 11.01.2024).

Comtesse, Dagmar; Fliigel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, Martin 2020.
Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch. Berlin: Suhrkamp.

Dreier, Horst 2019. »Kelsens Demokratietheorie: Grundlegung, Strukturelemente, Pro-
bleme«, in Kelsen im Kontext. Beitrige zum Werk Hans Kelsens und geistesverwandter
Autoren, hrsg. v. Jestaedt, Matthias; Paulson, Stanley L., S. 67-94. Tiibingen: Mohr Sie-
beck.

Fligel-Martinsen, Oliver 2019. »Befragung, negative Kritik, Kontingenz. Konturen einer kri-
tischen Theorie des Politischen«, in Kritische Theorie der Politik, hrsg. v. Bohmann, Ulf;
Sorensen, Paul, S. 450-469. Berlin: Suhrkamp.

Fligel-Martinsen, Oliver 2020 a. Radikale Demokratietheorien zur Einfiihrung. Hamburg:
Junius.

Flugel-Martinsen, Oliver 2020 b. »Wer kann einer so freundlich-polemischen Gesprichsein-
ladung schon widerstehen? Eine Replik auf Hubertus Buchsteins Kritik radikaler Demo-
kratietheorien«. www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokrati
etheorien-zur-einfuehrung-2/ (Zugriff vom 11.01.2024).

Fligel-Martinsen, Oliver 2022. »Radikale Demokratietheorie unter Normalisierungsdruck«,
in Leviathan 50, 4, S.557-576.

Foucault, Michel 1974. Die Ordnung der Dinge. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel 2005 a [1980]. »Gesprach mit Ducio Trombadori«, in Dits et Ecrits.
Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 51-119.

Foucault, Michel 2005 b [1982]. »Raum, Wissen, Macht (Gesprich mit P. Rabinow)«, in
Dits et Ecrits. Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 324-341.

- am 02.02.2026, 22:05:51.



https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung-2
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung-2
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung-2
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung-2

Das Menschsein und der Mensch 181

Foucault, Michel 2005 ¢ [1983]. »Zur Genealogie der Ethik: Ein Uberblick iiber die laufen-
den Arbeiten«, in Dits et Ecrits. Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 461-
498.

Foucault, Michel 2005 d [1984]. »Vorwort zu Sexualitit und Wabrheit«, in Dits et Ecrits.
Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 707-715.

Foucault, Michel 2005 e [1984]. » Archdologie der Leidenschaft«, in Dits et Ecrits. Schriften,
Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 734-746.

Foucault, Michel 2005 f [1984]. »Foucault«, in Dits et Ecrits. Schriften, Band IV, Frankfurt
a. M.: Suhrkamp, S. 776-782.

Foucault, Michel 2005 g [1984]. »Die Sorge um die Wahrheit«, in Dits et Ecrits. Schriften,
Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 823-836.

Foucault, Michel 2005 h [1984]. »Den Regierungen gegeniiber: die Rechte des Menschen
(Wortmeldung)«, in Dits et Ecrits. Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp,
S. 873-875.

Foucault, Michel 2005 i [1984]. »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«, in
Dits et Ecrits. Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 875-902.

Foucault, Michel 2005 j [1984]. »Michel Foucault, ein Interview: Sex, Macht und die Politik
der Identitit«, in Dits et Ecrits. Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 909-
924.

Foucault, Michel 2005 k [1984]. »Wahrheit, Macht, Selbst. Ein Gesprich zwischen Rux
Martin und Michel Foucault (25. Oktober 1982)«, in Dits et Ecrits. Schriften, Band V.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 959-966.

Gebh, Sara 2022. »Denken in Alternativen: Fiir eine offensive Verteidigung der Radikalde-
mokratie«, in Leviathan 50, 4, S. 577-594.

Gebh, Sara 2023. »Exzessive Freiheit: Lizenz als grundloser Grund der Radikaldemokra-
tie?«, in Transformationen des Politischen: Radikaldemokratische Theorien fiir die
2020er Jabre, hrsg. v. von Ramin, Lucas; Schubert, Karsten; Gengnagel, Vincent; Spoo,
Georg, S. 163-182. Bielefeld: transcript.

Gehring, Petra 2015. »Wird er sich auflosen? Foucaults Anthropologiekritik — ein Retraktan-
dumc«, in Finis Hominis? Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik, hrsg.
v. Rolli, Marc, S. 198-211. Bielefeld: transcript.

Gerhardt, Volker 2007. »Mensch und Politik. Anthropologie und Politische Philosophie bei
Hannah Arendt«, in Hannah Arendt: Verborgene Tradition. UnzeitgemdfSe Tradition?,
hrsg. v. Heinrich-Boll-Stiftung (= Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Sonderband 16),
S.215-228. Berlin: Akademie Verlag.

Gruneberg, Antonia 2007. »Hannah Arendt, Martin Heidegger und Karl Jaspers. Denken im
Schatten des Traditionsbruchs«, in Hannah Arendt: Verborgene Tradition. Unzeitge-
mdfSe Tradition? hrsg. v. Heinrich-Boll-Stiftung (= Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie,
Sonderband 16), S. 101-119. Berlin: Akademie Verlag.

Habermas, Jirgen 1988. Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwdlf Vorlesungen.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hontzsch, Frauke 2020. »Der Mensch als Non-Person. Hannah Arendts anthropologische
Kritik der Menschenrechte«, in Non-Persons. Grenzen des Humanen und des Humani-
taren in Literatur, Kultur und Medien, hrsg. v. Catani, Stephani; Waldow, Stephanie,
S. 13-29. Miinchen: Fink.

Hontzsch, Frauke 2023. Der Mensch als politisches Argument. Fiir eine politikwissenschaft-
liche Anthropologie. Bielefeld: transcript.

Honneth, Axel 1985. Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschaftstheo-
rie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Honneth, Axel 2003. »Foucault und die Humanwissenschaften. Zwischenbilanz einer Rezep-
tion«, in Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Foucault-Konfe-
renz 2001, hrsg. v. Honneth, Axel; Martin Saar, S. 15-26. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jorke, Dirk 2005. Politische Anthropologie. Eine Einfiihrung. Wiesbaden: VS Verlag fur
Sozialwissenschaften.

Jorke, Dirk 2009. »Szenen einer heimlichen Liebe: Anthropologiekritik bei Horkheimer,
Habermas und Foucault«, in Politische Anthropologie. Geschichte — Gegenwart — Mog-
lichkeiten, hrsg. v. Jorke, Dirk; Ladwig, Bernd, S. 87-106. Baden-Baden: Nomos.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

- am 02.02.2026, 22:05:51.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 Frauke Hontzsch

Kelsen, Hans 2006 [1932]. »Die Verteidigung der Demokratie«, in Verteidigung der Demo-
kratie, hrsg. v. Jestaedt, Matthias; Lepsius, Oliver, S.229-237. Tiibingen: Mohr Sie-
beck.

Kelsen, Hans 2006 [1955]. »Foundations of Democracy«, in Verteidigung der Demokratie,
hrsg. v. Jestaedt, Matthias; Lepsius, Oliver, S. 248-385. Tubingen: Mohr Siebeck.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal 2006. Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekon-
struktion des Marxismus. Wien: Passagen Verlag.

Marchart, Oliver 2016. Die politische Differenz: Zum Denken des Politischen bei Nancy,
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2020. »Kontingenz/Grundlosigkeit«, in Radikale Demokratietheorie. Ein
Handbuch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Flugel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska;
Nonhoff, Martin, S. 572-574. Berlin: Suhrkamp.

Marx, Karl 1976 [1844]: »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung«, in
Marx-Engels-Werke, Band 1, S. 378-391. Berlin: Dietz.

Mazumdar, Pravu 2015. Foucault und das Problem der Freibeit. Stuttgart: Steiner.

Meyer, Kathrin 2020. »Hannah Arendt«, in Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch,
hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Fliigel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff,
Martin, S. 98-106. Berlin: Suhrkamp.

Oksala, Johanna 2005. Foucault on Freedom. Cambridge: Cambridge University Press.

Pircher, Wolfgang 1995. »Das >Verschwinden des Menschen« Postmoderne Anthropologie«,
in Philosophische Anthropologie der Moderne, hrsg. v. Weiland, René, S.205-216.
Weinheim: Beltz.

Schubert, Karsten 2018. Freibeit als Kritik. Sozialphilosophie nach Foucault. Bielefeld: tran-
script.

Sorensen, Paul 2020. »Das unmogliche Subjekt des Postfundamentalismus. Padagogik als
Herausforderung des radikaldemokratischen politischen Denkens«, in Politische Viertel-
jahresschrift 61, S. 15-38.

Vogelmann, Frieder 2020. »Michel Foucault«, in Radikale Demokratietheorie. Ein Hand-
buch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Fliigel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Non-
hoff, Martin, S. 572-574. Berlin: Suhrkamp.

von Ramin, Lucas 2021. »Die Substanz der Substanzlosigkeit: Das Normativitatsproblem
radikaler Demokratietheorie«, in Leviathan 49, 3, S. 337-360.

von Ramin, Lucas 2025. »Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft. Die
Starke normativer Implikationen«, in Leviathan 53, 1, S. 6-33.

- am 02.02.2026, 22:05:51.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Menschsein und der Mensch 183

Zusammenfassung: Der Annahme der Kontingenz liegt eine formale Anthropologie des
Menschseins zugrunde, die begriindet, warum es im Politischen letzte Griinde nicht
geben kann. Die Schwierigkeit radikaldemokratischer Ansitze, sich von antiemanzipa-
torischen Bewegungen abzugrenzen, erkldrt sich aus einer spezifischen, an Foucault
anschlieffenden Konzeption der formalen Anthropologie. Mit der alternativen Konzep-
tion Hannah Arendts ist hingegen eine Verteidigung gleicher Freiheit moglich.

Stichworte: radikale Demokratie, Normativitit, Kontingenz, formale Anthropologie,
gleiche Freiheit

Being Human and the Human Being. The Formal Anthropology of
Contingency and the Possibility of Political Emancipation

Summary: The assumption of contingency is based on a formal definition of being
human that justifies why there can be no ultimate reasons in the political sphere.
The difficulty of radical democratic approaches in demarcating from anti-emancipatory
movements can be explained by a specific conception of formal anthropology, which is
based on Foucault. In contrast, with Hannah Arendt’s alternative conception a defense
of equal liberty is possible.

Keywords: radical democracy, normativity, contingency, formal anthropology, equal lib-
erty

Autorin

Frauke Hontzsch

Universitit Augsburg

Lehrstuhl fiir Politikwissenschaft/Politische Theorie
Universititsstrafse 10

86159 Augsburg

Deutschland

Frauke.hoentzsch@uni-a.de

© Frauke Hontzsch

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

- am 02.02.2028, 22:05:51. @



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

