
DEBATTEN

Frauke Höntzsch

Das Menschsein und der Mensch

Die formale Anthropologie der Kontingenz und die Möglichkeit politischer 
Emanzipation

Ein zentraler Einwand gegen radikaldemokratische Ansätze lautet, dass sie 
rechtspopulistischen – oder allgemeiner: antiemanzipatorischen – Bewegun­
gen wenig entgegensetzen können, wollen sie den Standpunkt radikaler 
Kontingenz nicht aufgeben. Dort, wo sie es tun, müssen sie zwangsläu­
fig auf normative Ressourcen zurückgreifen, wie Hubertus Buchstein zu 
Recht anmerkt. Er fragt vor diesem Hintergrund zugespitzt: »Wie kann 
mit dem Vokabular der radikalen Demokratietheorien sinnvoll zwischen 
Demokratien und Nicht-Demokratien unterschieden werden?«1 Man kann 
darin eine Neuauflage oder Variante des Problems sehen, das Hans Kelsen 
1932 wie folgt formuliert hat: »Bleibt sie [die Demokratie] sich selbst treu, 
muß sie auch eine auf Vernichtung der Demokratie gerichtete Bewegung 
dulden, muß sie ihr wie jeder anderen politischen Ueberzeugung die gleiche 
Entwicklungsmöglichkeit gewähren.«2 Oliver Flügel-Martinsen kann diesen 
Einwand zwar abschwächen, indem er darauf hinweist, dass radikaldemo­
kratische Ansätze sich unter Verweis auf die Kontingenz von Ordnungen 
von substantiellen Konzeptionen des Volkes abgrenzen können.3 Doch die 
dahinterstehende Frage nach den normativen Prämissen der Radikaldemo­
kratie, die Frage also, ob »es sich bei der Behauptung von der fehlenden 
Essenz des radikaldemokratischen Demokratieverständnisses um ein Selbst­
missverständnis handelt«4, ist damit nicht vom Tisch. Dies ist sie umso 
weniger, als sich die Radikaldemokratie hier im Vergleich zu Kelsens unbe­
dingtem Bekenntnis zur Demokratie überraschend wehrhaft zeigt.

Die Kennzeichnung der radikalen Demokratietheorie als Theorietypus 
kritisch befragender Art, »der sich weder auf den Entwurf von Institutio­
nenmodellen noch auf die Begründung normativer Positionen einlassen 
kann, ohne den radikal-kritischen Impetus einzubüßen, der ihn vor allem 

 
1 Buchstein 2020.
2 Kelsen 2006 [1932], S. 237.
3 Flügel-Martinsen 2020 b; Flügel-Martinsen 2020 a, S. 133 f.
4 Buchstein 2020.

Leviathan, 53. Jg., 2/2025, S. 161 – 183, DOI: 10.5771/0340-0425-2025-2-161

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auszeichnet«,5 scheint mir vor diesem Hintergrund ungenügend. Sie ist 
mit Blick auf das emanzipatorische Potenzial der Radikaldemokratie nicht 
nur unnötig defensiv,6 sondern auch theoretisch unbefriedigend.7 Zwar blei­
ben radikaldemokratische Theorien im Verständnis von Flügel-Martinsen 
normativ nicht sprachlos. Auch wenn sie keine normativen Begründungen 
vornähmen, sei »beispielsweise die durch kritische Infragestellungen erstrit­
tene Transformation einer hegemonialen normativen Ordnung und ihrer 
repressiven und exkludierenden Praktiken und Institutionen«8 doch norma­
tiv wirksam. Normativ wirksam ist hier aber weniger die Theorie als die 
kritische Praxis (auch in Gestalt einer inhaltlich bestimmten Theorie), für 
deren progressiven Charakter es jedoch ohne Rückkoppelung an Normen 
keine Gründe mehr geben kann. Anderenfalls stellt sich erneut die Frage 
nach der normativen Begründung einer solchermaßen bestimmten Transfor­
mation.

Lucas von Ramin hat aus der Engführung der radikalen Demokratietheo­
rie mit der kritischen Theorie geschlossen, »dass das normative Potenzial 
[der Radikaldemokratie] in einer Umwertung der Entfremdungserfahrun­
gen als Subjektivierungsstrategien und nicht in deren bloßer Verurteilung«9 

liege. Das scheint grundsätzlich richtig, allerdings bleiben mit dem Ergeb­
nis, dass »die Selbstkritikaktivitäten als der eigentliche normative Gehalt 
radikaldemokratischer Theoriebildung begriffen werden« können,10 nicht 
nur die spezifischen normativen Grundlagen der Subjektivierungsstrategien 
unbenannt; auch die Frage nach dem Verhältnis der normativen Grundla­
gen zur politischen Praxis bleibt offen: »Der normative Wert beruht hier 
[unter einer ›politischen‹ Perspektive] allein auf der Position des politischen 
Aktivismus.«11 Auch von Ramin landet so am Ende seiner Überlegungen 

 
5 Flügel-Martinsen 2022, S. 559.
6 Vgl. auch Gebh 2022, die ebenfalls konstatiert, dass »ein Rückzug auf ein Verständnis von 

Radikaldemokratie als ausschließlich kritische Befragung hinter ihrem Potenzial zurückbleibt« 
(ebd., S. 578).

7 Dabei stellt sich die Frage, inwiefern es überhaupt sinnvoll ist, von »radikaler Demokratietheo­
rie« beziehungsweise »radikaldemokratischen Theorien« zu sprechen. Meines Erachtens han­
delt es sich bei der Radikaldemokratie um die politische Konsequenz eines Denkens, das auf der 
erkenntnistheoretischen Annahme der Kontingenz gründet. Vor diesem Hintergrund ließen sich 
zwei Ebenen der Theorie unterscheiden, nämlich einerseits die Ebene inhaltlich bestimmter und 
als solcher kontingenter Theorien als Teil menschlicher Praxis und andererseits einer diesem 
Verständnis zugrunde liegenden, sie formal begründenden (Meta-)Theorie, deren Prämissen ich 
im Folgenden versuche offenzulegen.

8 Flügel-Martinsen 2020 b.
9 von Ramin 2021, S. 360.

10 Ebd., S. 355; Hervorhebung im Original.
11 Ebd., S. 356; Hervorhebung im Original.

162 Frauke Höntzsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch wieder bei dem Problem der Abgrenzung von antiemanzipatorischen 
Bewegungen.12

Das liegt auch daran, dass die von ihm formulierte Frage, »wie die Absage 
an alle Standards als Standard dienen kann«,13 missverständlich gestellt ist. 
Die Radikaldemokratie erteilt nicht allen Standards eine Absage, sondern 
»nur« ihrem absoluten Status.14 Die Frage lautet vielmehr, welche Gründe 
der Kontingenz – als dem Grund für die Absage an die absolute Geltung 
aller Gründe – zugrunde liegen. Oder anders: Mit welchen Gründen lässt 
sich Kontingenz angesichts der Kontingenz aller Erkenntnis behaupten?

Die Antwort auf diese Frage findet sich, so meine These, in der der 
Radikaldemokratie zugrunde liegenden Subjekttheorie. Der Annahme der 
Kontingenz liegt im Rahmen radikaldemokratischer Theorien eine spezifi­
sche, anthropologiekritische Position – genauer: eine anthropologiekritische 
Position Foucaultʼscher Prägung – zugrunde beziehungsweise ist für sie 
»von großem Gewicht«: »Für den Diskurs der radikalen Demokratietheo­
rie ist insbesondere die von Foucault entwickelte Vorstellung von großem 
Gewicht, dass Subjekte nicht vorsozial oder vorpolitisch als Referenzkatego­
rien analytischer oder normativer Art verstanden werden können, sondern 
dass vielmehr zu klären ist, wie sie in historisch spezifischen Machtkonstel­
lationen subjektiviert […] werden.«15 Von einer Fixierung des Menschen 
abzurücken bedeutet nun aber keineswegs, dass man auf anthropologische 
Annahmen verzichten könnte, sondern »nur«, dass sich ihr Status ändert.16 

Das (Selbst-)Missverständnis radikaldemokratischer Theorien liegt so ver­
standen darin, dass sie zwar in der Tat essentialistische Begründungen ver­
werfen, die Annahme der Kontingenz aber in einer formalen Anthropologie 
gründet, die starke normative Implikationen enthält, ohne dass diese ausrei­

 
12 Vgl. ebd., S. 356/357.
13 Ebd., S. 338.
14 »Folglich wird nicht die Existenz von Gründen (im Plural) problematisch, sondern deren onto­

logischer Status, nun definiert als kontingent« (Marchart 2016, S. 63; vgl. daran anschließend 
Flügel-Martinsen 2020 a, S. 59). Für Marchart heißt das in der Konsequenz, »dass die Unmög­
lichkeit einer letzten Gründung alle Gründe kennzeichnet, womit der ontologische Status dieser 
Unmöglichkeit stärker sein muss als der Status jedes einzelnen pluralen Grundes« (Marchart 
2016, S. 67; Hervorhebung im Original). Vgl. im Anschluss daran auch Gebh 2023, die den 
Vorwurf uneingestandener normativer Hintergrundannahmen ernst nimmt und das Ziel ver­
folgt, den grundlosen Grund der Radikaldemokratie genauer zu bestimmen, und die hierfür die 
»Lizenz«, die »exzessive Freiheit«, vorschlägt.

15 Flügel-Martinsen 2020 a, S. 131; vgl. auch Vogelmann 2020, S. 162 ff. Hier liegt zugleich der 
Grund, warum von Ramins Analyse (2021), die dieser Engführung zwangsläufig folgt, zuletzt 
wieder bei dem Problem der Abgrenzung von antiemanzipatorischen Bewegungen landet. Fou­
caults Einfluss gilt neben der Konzeption des Subjekts auch für die Annahme der Kontingenz 
(Flügel-Martinsen 2020 a, S. 67–69; Vogelmann 2020, S. 161).

16 Vgl. für die Anthropologiekritik als anthropologisches Argument Höntzsch 2023.

Das Menschsein und der Mensch 163

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chend expliziert würden.17 Radikaldemokratische Theorien haben folglich 
kein normatives Problem18 im Sinne fehlender normativer Grundlagen. Das 
Problem liegt vielmehr darin, dass sie ihre normativen Grundlagen – genau 
genommen die spezifischen anthropologischen Prämissen der erkenntnis­
theoretischen Annahme der Kontingenz – nicht explizieren.19 Die Differenz 
zu substantiell begründeten normativen Theorien liegt folglich nicht in der 
fehlenden Begründung, sondern in einer spezifischen – formalen – Begrün­
dung der Grundlosigkeit.20

Die ausbleibende Explikation der spezifischen normativen Prämissen ist 
umso problematischer, als, wie zu zeigen sein wird, die Schwierigkeit 
der Abgrenzung von antiemanzipatorischen Bewegungen nicht aus der 
Annahme der Kontingenz als solcher resultiert. Es ist vielmehr die der Kon­
tingenzannahme im radikaldemokratischen Denken zugrunde liegende Kon­
zeption des Subjekts beziehungsweise der Subjektivierung Foucaultʼscher 
Prägung, die die Abgrenzung erschwert. Anders als eine Gegenüberstel­
lung von radikaler Kontingenz und normativen Ressourcen suggeriert, 
besteht gerade kein grundsätzlicher Widerspruch normativer Prämissen zur 
Annahme radikaler Kontingenz. Es erwächst ein Widerspruch aus bestimm­
ten, der Radikaldemokratie eingeschriebenen normativen Prämissen: Die 
Fokussierung auf Foucaults Subjektbegriff, der vor allem für die französi­
sche Tradition der Radikaldemokratie, aber grundlegend auch für hegemo­
nietheoretische Ansätze gilt,21 führt zu einer Engführung, die das emanzi­

 
17 Die radikale Demokratietheorie sei hier an Marx erinnert, dessen vielzitiertes: »Radikal sein ist, 

die Sache an der Wurzel fassen« einen Nachsatz hat: »Die Wurzel für den Menschen ist aber 
der Mensch selbst« (Marx 1976 [1844], S. 385).

18 Vgl. hierzu von Ramin 2021; Flügel-Martinsen 2022; Gebh 2022.
19 Auch die von Paul Sörensen (2020, S. 21–22; Hervorhebung im Original) mit Blick auf die 

»theoriearchitektonische[.] Zentralstellung einer als absolut postulierten Kontingenzannahme« 
konstatierte »pädagogische Leerstelle des radikaldemokratietheoretischen Diskurses« lässt sich 
als Hinweis auf das Problem der nicht explizierten anthropologischen Prämissen der Annahme 
der Kontingenz verstehen.

20 Meines Erachtens handelt es sich hier entsprechend auch nicht um eine »negative« oder 
»schwache« Konzeption von Normativität im Sinne eines »Begründens« in Gestalt von Kritik, 
wie das Lucas von Ramin (2025) zuletzt vorgeschlagen hat. Zwar stellt auch von Ramin mit 
Blick auf die »normativen Prinzipien« der Radikaldemokratie fest: »Es handelt sich dabei 
jedoch um eine spezifische Art von Gründen, die nicht als substanzielle Präskriptionen formu­
liert sind«, er verweist dazu aber auf seinen Artikel von 2021, in dem er erläutert habe, »wie 
der Aufbau dieser Begriffe formal zu verstehen ist« (von Ramin 2025, S. 21; Hervorhebung 
F.H.). Wie oben bereits ausgeführt, gelten ihm hier die Selbstkritikaktivitäten »als der eigentli­
che normative Gehalt radikaldemokratischer Theoriebildung« (von Ramin 2021, S. 355, Her­
vorhebung F.H.), sprich die Normativität liegt in der kritischen Praxis, über die normativen 
Gründe dieser Praxis und ihre Spezifik ist damit aber nichts ausgesagt.

21 Auch Laclau und Mouffe beziehen sich in ihrer Behandlung der »Kategorie des ›Subjekts‹« 
(2019, S. 152–161) grundlegend auf Foucault und konstatieren in diesem Zusammenhang: 
»Subjekte können demgemäß nicht der Ursprung sozialer Verhältnisse sein, nicht einmal in 
jenem beschränkten Sinn, daß sie mit Fähigkeiten ausgestattet sind, die eine Erfahrung ermögli­

164 Frauke Höntzsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


patorische Potenzial der Kontingenzannahme blockiert. Dies liegt meines 
Erachtens daran, dass sich in Foucaults Konzeption des Subjekts bezie­
hungsweise der Subjektivierung »freies« Handeln in Befreiung erschöpft, 
die notwendig in Unfreiheit umschlägt. Jegliche Verrechtlichung gleicher 
Freiheit muss daher als unrechtmäßige Verstetigung von Machtverhältnissen 
gelten. Damit wird die Abgrenzung von antiemanzipatorischen Bewegungen 
verunmöglicht. Doch die berechtigte Kritik am liberalen Essentialismus, der 
Umstand, dass liberale Demokratien daran scheitern, gleiche Freiheit zu 
garantieren, wo sie die rechtliche Garantie auf die Garantie gleicher indivi­
dueller Freiheitsrechte beschränken, spricht keineswegs gegen die Notwen­
digkeit der rechtlichen Garantie gleicher Freiheit an sich. Vielmehr bedarf 
es der rechtlichen Garantie gleicher Freiheit gerade, um solche ideologischen 
Schließungen zu verhindern.

Es geht hier also nicht darum, im Sinne eines »Normalisierungsdrucks« 
Erwartungen an die radikale Demokratietheorie heranzutragen,22 die in 
der Tat an ihrer Spezifik vorbeigehen. Vielmehr zielt der vorliegende Bei­
trag darauf, die der Annahme der Kontingenz eingeschriebenen anthropo­
logischen Prämissen und die aus der Übernahme von Foucaults Subjektver­
ständnis resultierende Blockade ihres emanzipatorischen Potenzials sowie 
die daraus folgende verunmöglichte Abgrenzung gegenüber antiemanzipato­
rischen Bewegungen im Rahmen der Radikaldemokratie aufzuzeigen. Dies 
soll durch einen Vergleich mit Hannah Arendts Konzept der Person erfol­
gen, das ebenfalls in der Annahme der Kontingenz resultiert,23 aber anders 
als Foucaults Konzept des Subjekts radikale Emanzipation denkbar und 
politisch möglich macht. Der Unterschied liegt dabei in der Konzeption 
des für die formale Anthropologie zentralen Konzepts der Intersubjektivi­
tät. Während das »Inter« in Arendts Konzeption der Intersubjektivität den 
Ort der Freiheit markiert, in dem die Person handelnd und sprechend 
erscheint, ist es in Foucaults Konzeption der Intersubjektivität der Grund 
für die Determination des Subjekts. Eine Garantie gleicher Freiheit, in Form 
 

chen –, weil jegliche ›Erfahrung‹ von präzisen diskursiven Bedingungen ihrer Möglichkeit 
abhängt« (ebd., S. 153). Auch wenn es ihnen im Folgenden wesentlich um den Typus der Bezie­
hung, der zwischen den Subjektpositionen existieren könnte, geht, bauen sie folglich grundle­
gend auf der zentralen Annahme des diskursiven Charakters aller Subjektpositionen auf.

22 Flügel-Martinsen 2022, S. 559.
23 Die Annahme der Kontingenz ist zwar »kein Spezifikum theoretischer Ansätze, die zum Diskurs 

radikaler Demokratietheorien im engeren Sinne gehören« (Flügel-Martinsen 2020 a, S. 49); »als 
gemeinsamer Zug« verschiedener radikaldemokratischer Ansätze gilt jedoch, »dass radikale 
Demokratietheorien die Kontingenz sozialer und politischer Ordnungen betonen und in diesem 
Zusammenhang die Bedeutung von Dissens und Konflikt über die Gestaltung dieser Ordnungen 
für demokratische Politik herausstellen« (Flügel-Martinsen 2022, S. 557) beziehungsweise dass 
sie sich zu ihr in ein »Verhältnis der Affirmation« (Marchart 2020, S. 575) setzen, sodass die 
»Kontingenzaffirmation« als »Mindestkriterium der Radikalität von Radikaldemokratie« 
(Gebh 2022, S. 581) gelten kann.

Das Menschsein und der Mensch 165

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Verrechtlichung, ist in der Folge nur mit Arendt, nicht aber mit Fou­
cault denkbar, sodass sich das der Annahme der Kontingenz innewohnende 
emanzipative Potenzial nur bei Arendt, nicht aber bei Foucault politisch 
übersetzt.

Die Konfrontation von Foucaults Konzept des Subjekts mit Arendts 
Konzept der Person ist folglich mit Blick auf die Frage nach den spezifi­
schen normativen Prämissen radikaldemokratischer Theorien in zweierlei 
Hinsicht aufschlussreich: Zum einen, indem anhand der Gemeinsamkeiten 
der Ansätze die spezifische – formale – Anthropologie, die der Annahme 
der Kontingenz in verschiedenen Ansätzen gleichermaßen zugrunde liegt, 
deutlich wird. Zum anderen, indem Arendts Konzeption der Person eine 
Alterative zu dem aus Foucaults Konzeption des Subjekts zwangsläufig fol­
genden »pessimistischen Hyper-Aktivismus«24 aufzeigt, ohne die Annahme 
der Kontingenz zu unterlaufen. Die Wahl fällt auf Arendt folglich weniger 
als »Vorläuferin« radikaldemokratischer Theorien25 denn als Denkerin radi­
kaler Kontingenz.26 Der Vergleich soll zeigen, dass es eine zur radikalde­
mokratischen Konzeption alternative Konzeption formaler Anthropologie 
gibt, die mit dem Kontingenzdenken vereinbar ist und auf deren Grundlage 
eine Abgrenzung gegenüber antiemanzipatorischen Bewegungen durch eine 
Verrechtlichung gleicher Freiheit möglich ist.

Im Folgenden arbeite ich zunächst die Gemeinsamkeiten zwischen den 
beiden Ansätzen heraus und lege dabei die der Annahme der Kontingenz 
zugrunde liegende formale Anthropologie offen (Abschnitt 1). Anschließend 
zeige ich anhand der Unterschiede der Ansätze hinsichtlich der Konzeption 
des intersubjektiven Prozesses der Welterschließung (Abschnitt 2) auf, dass 
das Problem der Abgrenzung von antiemanzipatorischen Bewegungen der 
Radikaldemokratie aus einer bestimmten, an Foucault orientierten Konzep­
tion der formalen Anthropologie erwächst. Mit Arendts Konzeption ist hin­
gegen eine Verteidigung gleicher Freiheit möglich (Abschnitt 3).

Die anthropologischen Grundlagen der Kontingenz

Foucault wird in Anschluss an sein berühmtes Schlusswort in Die Ordnung 
der Dinge – »Der Mensch ist eine Erfindung, deren junges Datum die 

1.

 
24 Foucault 2005 c [1983], S. 465.
25 Foucault dagegen gilt als »Inspiratiosquelle« für verschiedenste radikaldemokratische Ansätze; 

vgl. Comtesse et al. 2020, S. 16–17; vgl. auch Marchart 2016, S. 35 ff.
26 Vgl. Meyer 2020, S. 99: »Arendt versteht das Politische als Ausdruck einer radikalen histori­

schen Kontingenz, die nicht nur eine normative und ontologische Fundamentlosigkeit, sondern 
auch die durchgängige Machtverwobenheit politischer Institutionen, Akteur*innen und Prakti­
ken bedeutet.«

166 Frauke Höntzsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Archäologie unseres Denkens ganz offen zeigt. Vielleicht auch das baldige 
Ende«27 – allgemein als Anthropologiekritiker verstanden.28 Arendt hinge­
gen wird normalerweise nicht als Anthropologiekritikerin gesehen, wohl 
weil sie der Frage nach den anthropologischen Prämissen angesichts der 
Annahme der Kontingenz nicht ausweicht.29 Das ändert aber nichts an dem 
Umstand, dass auch sie Wesensaussagen über den Menschen unmissver­
ständlich ablehnt, sodass ihre Position wie diejenige Foucaults als anthro­
pologiekritisch zu verstehen ist. In der Vita activa hält Arendt fest: »Um 
Missverständnisse zu vermeiden: die Rede von der Bedingtheit der Men­
schen und Aussagen über die ›Natur‹ des Menschen sind nicht dasselbe.«30 

Sie erklärt das Problem, das Wesen des Menschen zu erkennen, für »unlös­
bar«, würde es doch bedeuten, dass »wir wirklich über unseren eigenen 
Schatten springen«.31 Essentialistische Anthropologien sind auch in Arendts 
Verständnis unpolitisch und undemokratisch: »Jede wie auch immer gear­
tete ›Idee vom Menschen überhaupt‹ begreift die menschliche Pluralität 
als Resultat einer unendlich variierbaren Reproduktion eines Urmodells 
und bestreitet damit von vornherein und implicite die Möglichkeit des Han­
delns.«32

Trotz dieser Ablehnung essentialistischer Anthropologie verzichten beide 
keineswegs auf Aussagen über den Menschen. Nicht nur für Arendt sind 
wir, »was die Menschen immer gewesen sind – denkende Wesen«33, auch 
für Foucault34 steht außer Frage: »Der Mensch ist ein denkendes Wesen.«35 

Dabei lassen sich daraus gerade keine substantiellen Aussagen über den 
Menschen ableiten. Vielmehr handelt es sich bei der Konzeption des Den­
kens in beiden Fällen um eine Konzeption des spezifisch menschlichen 
Weltbezugs, um eine Bestimmung des Menschseins. Arendt wie Foucault 
überwinden durch eine Kritik (Foucault) beziehungsweise Neukonzeption 
(Arendt) des Denkens gleichermaßen die dem naturalistischen Denken des 
Liberalismus eingeschriebene Subjekt-Objekt-Spaltung, die Spaltung zwi­
schen dem Menschen als Subjekt und Objekt der Erkenntnis, die sich fast 
zwangsläufig in Herrschaft des Wissenden über den (noch) Unwissenden 
übersetzt. Beide konzipieren das Denken als intersubjektiven Prozess und 
 
27 Foucault 1974, S. 462.
28 Vgl. etwa Jörke 2005; Gehring 2015.
29 Vgl. hierzu Gerhardt 2007, S. 218; Brunkhorst 2015, S. 30.
30 Arendt 2002, S. 19.
31 Ebd., S. 20.
32 Ebd., S. 17.
33 Arendt 1998, S. 21.
34 Vgl. zu Foucaults »geheimer Anthropologie« Brinkmann 2004; vgl. auch Jörke 2009; Pircher 

1995.
35 Foucault 2005 k [1984], S. 960.

Das Menschsein und der Mensch 167

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verbinden so individuelle Differenz und soziale Verwiesenheit, Erkenntnis­
subjekt und -objekt unauflöslich im Konzept des Subjekts (Foucault) bezie­
hungsweise der Person (Arendt).

Laut Arendt konstituiert sich die Person im Denkprozess als ein Jemand,36 

enthüllt sich aber erst im Handeln und Sprechen:37 »Handeln als Neuan­
fang entspricht der Geburt des Jemand, es realisiert in jedem Einzelnen 
die Tatsache des Geborenseins; Sprechen wiederum entspricht der in die­
ser Geburt vorgegebenen absoluten Verschiedenheit«.38 Erst wo man das 
Gedachte handelnd und sprechend mitteilt, erscheint man als Person. Denn 
laut Arendt sind »Sein und Erscheinung dasselbe«,39 das heißt, wer nicht 
vor den anderen erscheint, der ist nicht. Damit ist zugleich die Aufhebung 
der Spaltung des Menschen in Erkenntnissubjekt und -objekt angesprochen: 
»Die Welthaftigkeit der Lebewesen bedeutet, daß kein Subjekt nicht auch 
Objekt ist und als solches einem anderen erscheint, das seine ›objektive‹ 
Wirklichkeit gewährleistet.«40

Auch in Foucaults kritischer Genealogie ist das Denken nicht von den 
gesellschaftlichen Umständen zu lösen, wenn auch auf andere Weise als 
bei Arendt: Die Art, wie der Mensch denkt, hängt für Foucault »mit der 
Gesellschaft, der Politik, der Wirtschaft und der Geschichte zusammen, 
aber auch mit allgemeinen, universellen Kategorien und formalen Struktu­
ren«.41 Wenn Foucault mit Blick auf die formalen Strukturen »unter Den­
ken den Akt versteht, der in ihren diversen möglichen Beziehungen ein 
Subjekt und ein Objekt setzt«,42 kommt auch hier die Nicht-Fixierbarkeit 
des Menschen zum Ausdruck. Zwar kann der Mensch – und hierin liegt 
ein entscheidender Unterschied zu Arendts Konzeption –, indem er denkt, 
gar nicht anders, als sich zu objektivieren. Das aber verweist auf die Viel­
falt möglicher Beziehungen, in die sich der Mensch im Prozess der Welter­
schließung zu sich selbst setzen kann. Das Subjekt ist »keine Substanz. Es 
ist eine Form, und diese Form ist weder vor allem noch durchgängig mit 
sich selbst identisch«.43 Foucaults Rede vom »Tod des Menschen« bedeu­
tet folglich keine Absage an anthropologische Aussagen, Foucault hat das 
Subjekt weder »eliminiert«,44 noch ist er der radikalen »Auslöschung des 

 
36 Vgl. Arendt 2007, S. 85, S. 92/93.
37 Vgl. Arendt 2002, S. 213.
38 Ebd., S. 217.
39 Arendt 1998, S. 29; Hervorhebung im Original.
40 Ebd., S. 29/30.
41 Foucault 2005 k [1984], S. 960.
42 Foucault 2005 f [1984], S. 777.
43 Foucault 2005 i [1984], S. 888.
44 Honneth 1985, S. 136.

168 Frauke Höntzsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Subjekts« gefolgt,45 wie das in der Rezeption der 1980er Jahre konstatiert, 
aber später revidiert wurde.46 In einer Erläuterung der berühmten Stelle 
zum »Tod des Menschen« hat Foucault vielmehr festgehalten, dass die Men­
schen im Laufe ihrer Geschichte »niemals aufgehört haben, sich selbst zu 
konstruieren, das heißt ihre Subjektivität beständig zu verschieben, sich in 
einer unendlichen und vielfältigen Serie unterschiedlicher Subjektivitäten zu 
konstruieren. Diese Serie von Subjektivitäten wird niemals zu einem Ende 
kommen und uns niemals vor etwas stellen, das ›der Mensch‹ wäre«.47

Arendt wie Foucault vollziehen gleichermaßen eine Wende hin zu einer 
Bestimmung des Menschseins anstelle des Menschen über den intersub­
jektiven Prozess der Welterschließung. Parallel zur politischen Differenz48 

könnte man hier von einer anthropologischen Differenz sprechen: das 
Menschsein als leere Form, die historisch und kulturell mit je unterschied­
lichem Inhalt, mit je unterschiedlichen Vorstellungen von dem Menschen, 
aber nie abschließend gefüllt werden kann. An die Stelle des Menschen 
treten Menschenbilder, die sich aus dem Menschsein ergeben, aber je immer 
nur eine mögliche Vorstellung des Menschen neben anderen darstellen.

Die »nur« formale Bestimmung dessen, wie sich die Menschen zur Welt 
in Beziehung setzen, hat gleichwohl starke normative Implikationen. Die 
erkenntnistheoretische Annahme der Kontingenz enthält mit dem in der 
Konzeption des Denkens als welterschließenden Tätigkeit implizierten Wis­
sen, dass die Umstände menschengemacht, menschengedacht und also ver­
änderbar sind, ein emanzipatives Potenzial. Dieses Potenzial realisiert sich 
jedoch nur im Handeln. Dieses gilt nicht als autonom, weil es einer vernünf­
tigen Einsicht folgt, sondern ganz im Gegenteil, weil es sich von jeglicher 
Vorfestlegung durch die Vernunft löst, die den Anspruch überzeitlicher, uni­
verseller Normen erhebt. Das hat auch radikale politische Konsequenzen: 
Die im Handeln als Selbstermächtigung, das sich von jeglicher Vorfestle­
gung löst, freigesetzte Macht lässt sich nicht, wie im Falle substantieller 
Wissensbestände, über die die einen verfügen und die anderen (noch) nicht, 
in Herrschaft übersetzen. Eine vermeintlich ein für alle Mal feststehende 
Fixierung des Menschen begründet in dieser Logik einen aufgrund des darin 
impliziten Absolutheitsanspruchs ungerechtfertigten Herrschaftsanspruch. 
Das heißt, die formale Anthropologie des Menschseins begründet, warum 
es im Politischen letzte Gründe nicht geben kann: weil jede Festschreibung 
die Subjekte beziehungsweise Personen vom Menschsein entfremdet, sprich 
Handeln und damit das Politische verunmöglicht, indem sie das politische, 
 
45 Habermas 1988, S. 324.
46 Vgl. Honneth 2003, S. 23.
47 Foucault 2005 a [1980], S. 94.
48 Marchart 2016.

Das Menschsein und der Mensch 169

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handelnde Subjekt zum Objekt degradiert. Diese formale Begründung hat 
anders als klassische philosophische Vernunftwahrheiten keinen essentialis­
tischen Gehalt, sie fixiert nicht. Gleichwohl handelt es sich um eine anthro­
pologische, um eine (spezifische) normative Position unter anderen, die auf 
einer grundlegenden (formal-anthropologischen) Ebene rechtfertigt, dass es 
Rechtfertigungen beziehungsweise Gründe absoluter Geltung im Bereich des 
Politischen nicht geben kann. Die formale Anthropologie begründet bei 
Foucault und Arendt die Annahme der Kontingenz, ihr emanzipatorisches 
Potenzial allerdings bleibt in Foucaults Konzeption des Subjekts beziehungs­
weise der Subjektivierung blockiert und autonomes Handeln, im Sinne radi­
kaler Emanzipation, folglich undenkbar.

Zwei Mal Menschsein: Intersubjektivität vs. Intersubjektivität

Arendt und Foucault begründen die Kontingenz durch eine Konzeption des 
Denkens als intersubjektiven Prozess der Welterschließung. Darin liegt ein 
emanzipatives Potenzial. Aus der jeweiligen Konzeption der Intersubjekti­
vität ergibt sich allerdings ein für die Frage nach der Möglichkeit freien 
Handelns entscheidender Unterschied. Die Intersubjektivität ist in beiden 
Ansätzen Grund für die Existenz eines Äußeren, das in Interaktion mit 
anderen entsteht und damit für die Einzelnen nie völlig verfügbar ist. Sie 
ist zugleich Grund für die Unfeststellbarkeit des Menschen als möglichem 
Ausgangspunkt radikaler Emanzipation. Tatsächlich zum Ausgangspunkt 
radikaler Emanzipation wird die Unfeststellbarkeit des Menschen jedoch 
nur bei Arendt, weil sie hier in der -subjektivität und nicht wie bei Foucault 
im Inter- gründet.

Bei Arendt erscheint die Person, deren Konstitution im Denkprozess die­
sem Erscheinen vorgeordnet ist. Die Konstitution der Person ist – wenn 
auch kein von dieser Welt losgelöster – zunächst kein inter-, sondern ein 
innersubjektiver Prozess: »Was wir üblicherweise Person oder Persönlichkeit 
– im Unterschied zu einem bloß menschlichen Wesen oder einem Niemand – 
nennen, entsteht gerade aus diesem wurzelschlagenden Denkprozeß.«49 Die 
Person konstituiert sich nicht in der Interaktion mit den anderen, sondern 
im geistigen Zwiegespräch mit sich selbst, auch wenn dieser Prozess immer 
schon auf die Pluralität, also auf die Anderen verweist: »Daß der Mensch 
wesentlich in der Mehrzahl existiert, das zeigt sich vielleicht am allerdeut­
lichsten daran, daß sein Alleinsein das bloße Bewußtsein von sich selbst, das 

2.

 
49 Arendt 2007, S. 85.

170 Frauke Höntzsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er wohl mit den höheren Tieren gemeinsam hat, in eine Dualität während 
des Denkens überführt.«50

Arendt konzipiert das Denken als über das Handeln bestimmte Tätigkeit 
der Vernunft in Abgrenzung zum Erkennen als Tätigkeit des Verstands 
neu. Denken ist so verstanden nicht länger kontemplative (»untätige«), wel­
tenthobene Schau, sondern aktive, welterschließende, selbstkonstituierende 
Tätigkeit. Denken als geistiges Handeln hat »weder ein Ziel noch einen 
Zweck außerhalb seiner selbst«.51 Das heißt: Denken als wirkliche Tätigkeit 
objektiviert nicht. Die Neukonzeption des Denkens als geistiges Handeln 
impliziert ein radikales, das Denken selbst betreffendes Konzept der Eman­
zipation: eine radikale Emanzipation von jeglicher anthropologischen Fest­
legung, wie sie die traditionelle Philosophie vorgenommen hat und die sich 
mit Arendt als Entpolitisierung verstehen lässt. Eine Emanzipation gewisser­
maßen des Menschseins von dem Menschen. Sie muss gleichwohl – und hier 
besteht ein entscheidender Unterschied zu Foucault – vom Einzelnen nicht 
bewusst vollzogen werden, weil wirkliches Denken und Handeln immer 
schon frei sind: »Solange man handelt, ist man frei, nicht vorher und nicht 
nachher, weil Handeln und Freisein ein und dasselbe sind.«52

Die radikale Konzeption der Emanzipation gründet nicht zuletzt in 
Arendts Verständnis sprachlicher Welterschließung, die wiederum in der 
Betonung der Intersubjektivität anstelle der Intersubjektivität von der post­
strukturalistischen Konzeption Foucaults abweicht, ohne die Annahme der 
Kontingenz zu unterlaufen. Zwar verweist die Sprachfähigkeit laut Arendt 
darauf, dass die Menschen nur in Mehrzahl existieren – »Menschen sind 
nur darum zur Politik begabte Wesen, weil sie mit Sprache begabte Wesen 
sind«53 – und damit auf die Angewiesenheit der Person auf ein Beziehungs­
netz, in dem sie zuallererst erscheint und also nur sein kann. Doch Arendt 
versteht Sprache vorrangig als schöpferisches (weniger als determinierendes) 
Vermögen: »Sprechen [...] entspricht der in dieser Geburt vorgegebenen 
absoluten Verschiedenheit«.54 Entsprechend der Vorrangigkeit der Subjekti­
vität beziehungsweise der Inner- vor der Interaktion verbürgt auch die Spra­
che in erster Linie Autonomie, sie determiniert nie absolut: »Keine Sprache 
besitzt einen fertigen Wortschatz für die Bedürfnisse des Geistes; stets wer­
den Wörter geborgt, die ursprünglich entweder eine Sinneserfahrung oder 
eine andere Alltagserfahrung bedeuteten.«55

 
50 Arendt 1998, S. 184; Hervorhebung im Original.
51 Arendt 2002, S. 206.
52 Arendt 2013, S. 206.
53 Arendt 2002, S. 11.
54 Ebd., S. 217.
55 Arendt 1998, S. 107.

Das Menschsein und der Mensch 171

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anders als bei Arendt steht bei Foucault nicht nur das determinierende 
Moment der Sprache,56 sondern auch das determinierende Moment der 
Intersubjektivierung im Vordergrund: Subjektivierung ist immer schon 
Intersubjektivierung, die immer Machtbeziehung ist. Machtbeziehungen 
sind für das Menschsein konstitutiv. Auch Foucault versteht Denken als 
Handeln, er hebt die Hierarchie zwischen Denken und Handeln aber – 
anders als Arendt – nicht auf: Denken als »die eigentliche Form des Han­
delns«57 determiniert vielmehr weiterhin das Handeln. Als denkende Wesen 
sind wir Objekte unserer selbst, und alles Handeln ist von den je durch 
das Denken konstituierten Subjekt-Objekt-Verhältnissen determiniert bezie­
hungsweise findet vor diesem Hintergrund statt. Anders als bei Arendt 
meint Emanzipation bei Foucault immer Befreiung von der so verstandenen 
vorgängigen Praxis des Menschseins. Entsprechend kann es mit Foucault 
nichts »seinem Wesen und seiner eigentlichen Funktion nach radikal Befrei­
endes«58 geben. Ziel kann es vor diesem Hintergrund »nur« sein, zu verhin­
dern, dass Machtbeziehungen erstarren: »Die Befreiung eröffnet ein Feld für 
neue Machtbeziehungen, die es durch Praktiken der Freiheit zu kontrollie­
ren gilt.«59

Zwar ist, obwohl Foucaults Denken zentral um die Frage der unvermeidli­
chen Objektivierung des Menschen und deshalb um Macht kreist, das Ziel 
auch hier die Freiheit,60 die bei ihm ebenfalls im Handeln liegt: »Freiheit ist 
Praxis.«61 Allerdings nicht wie bei Arendt im Sinne eines Neuanfangs: Frei­
heit als unabgeschlossener Prozess bedeutet, Machtbeziehungen dynamisch 
zu halten, nicht aber im eigentlichen Sinne autonomes Handeln. »Freiheit« 
bleibt hier auf den Akt der Befreiung beschränkt, der mit Foucault notwen­
dig in Unfreiheit umschlägt. Freiheit im Sinne der Lösung von jeglicher 
Festlegung, die bei Arendt eine Emanzipation des Denkens selbst ist, ist mit 
Foucault im wahrsten Sinne des Wortes undenkbar. Wo Arendt Freiheit und 

 
56 Sprache enthält mit Foucault zwar in sich auch die Voraussetzung für Emanzipation, aber das 

determinierende Moment überwiegt auch hier: Die »gesagten Dinge, eben in ihrer Wirklichkeit 
als gesagte Dinge, sind nicht, wie man mitunter allzu sehr anzunehmen geneigt ist, eine Art 
Windhauch, der vorübergeht ohne Spuren zu hinterlassen, sondern in Wirklichkeit haben sie, so 
winzig diese Spuren auch sein mögen, Bestand, und wir leben in einer Welt, die ganz mit Dis­
kursen, das heißt mit Aussagen durchzogen und durchwirkt ist […]. Die bereits gesagte Spra­
che, die Sprache als eine, die bereits da ist, bestimmt auf eine gewisse Weise das, was man 
danach sagen kann, unabhängig oder innerhalb des allgemeinen sprachlichen Rahmens« (Fou­
cault 2005 e [1984], S. 738).

57 Foucault 2005 d [1984], S. 710.
58 Foucault 2005 b [1982], S. 330.
59 Foucault 2005 i [1984], S. 878.
60 Vgl. für Interpretationen, die die zentrale Rolle der Freiheit betonen, unter anderem Mazumdar 

2015; Oksala 2005; Schubert 2018.
61 Foucault 2005 b [1982], S. 330.

172 Frauke Höntzsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Politische zusammendenkt – »Frei sein können Menschen nur in Bezug 
aufeinander, also nur im Bereich des Politischen und des Handelns«62 –, 
könnte das Subjekt bei Foucault radikal frei sein nur – rein hypothetisch – 
vor jeder sozialen Beziehung. Während also das »Inter« bei Arendt den Ort 
der Freiheit markiert, wo Menschsein im Handeln möglich ist, weil die Per­
son hier handelnd und sprechend erscheint, ist es bei Foucault der Grund 
für die Determination des Subjekts und damit das, von dem es sich, immer 
wieder aufs Neue, zu befreien gilt, auf das die Subjektivierung und damit 
auch das Subjekt aber immer verwiesen bleibt.

Gleiche Freiheit als Ermöglichungsbedingung des Menschseins

Der veränderte Blick auf die Menschen spricht für den demokratischen 
Prozess, der durch Ergebnisoffenheit und Kontextsensibilität gekennzeichnet 
ist. Demokratie reagiert so verstanden auf die Beschränkung menschlicher 
Erkenntnis, wie schon Hans Kelsen ausführte: »Denn was könnte es für 
einen Sinn haben, über eine Maßnahme, deren Richtigkeit über allen Zwei­
fel erhaben feststeht, abstimmen und die Mehrheit entscheiden lassen [sic]? 
[…] Aber läßt sich die Frage nach dem besten Inhalt der gesellschaftlichen 
Ordnung in dieser Weise beantworten? Ist menschlicher Erkenntnis über­
haupt absoluter Wert erreichbar?«63 Darin kommt zugleich (und entgegen 
Kelsens späterem Verständnis,64 das noch zu thematisieren sein wird) die 
Kritik an einem ideologischen Liberalismus zum Ausdruck, als ein Libera­
lismus, der die rechtliche Rahmung der Demokratie aus der Natur des 
Menschen begründet und damit einen »absoluten Wert« behauptet, der 
auch Herrschaft und Zwang rechtfertigt. Das zu kritisieren und damit 
den Status politischer Ordnung als vermeintlich der Natur des Menschen 
entsprechenden Ordnung zu hinterfragen, der notwendig zu Ausschlüssen 
führt, ist eine Stärke (auch) radikaldemokratischer Ansätze. Es stellt sich 
allerdings die Frage, was der Verzicht auf die Begründung durch eine essen­
tialistische Anthropologie für die Möglichkeit der rechtlichen Rahmung der 
Demokratie bedeutet. Denn eine solche Rahmung ist nicht nur für das 
moderne Verständnis von Demokratie zentral (insofern es gerade die histo­
rische Leistung des Liberalismus war, die demokratische Gleichheit durch 
die Garantie gleicher Rechte auf alle Menschen auszuweiten), sondern auch 
für das Fortbestehen der Demokratie. Denn die Demokratie birgt die Gefahr 
der »Abschaffung der Demokratie mit ihren eigenen Mitteln« in sich, inso­

3.

 
62 Arendt 2013, S. 201; Hervorhebung im Original.
63 Kelsen 2006 [1932], S. 236.
64 Vgl. für die Entwicklung von Kelsens Demokratietheorie Dreier 2019.

Das Menschsein und der Mensch 173

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fern sie »auch ihren ärgsten Feind an ihrer eigenen Brust nähern muß.«65 

Es stellt sich also die bereits in der Einleitung aufgeworfene Frage, wie 
sich radikale Demokratietheorie von antiemanzipatorischen Bewegungen 
abgrenzen und eine rechtliche Garantie gleicher Freiheit begründen kann, 
ohne das Verständnis politischer Ordnungen als kontingente Ordnungen 
aufzugeben.

Die unterschiedliche Konzeption der Intersubjektivität bei Arendt und 
Foucault hat Auswirkungen auch auf die Frage nach der Möglichkeit der 
Verrechtlichung gleicher Freiheit und damit auf die Frage nach der Mög­
lichkeit der Abgrenzung von antiemanzipatorischen Bewegungen. Foucault 
und Arendt formulieren beide im Rahmen ihrer Auseinandersetzung mit 
den Menschenrechten ein fundamentales Recht, das das Menschsein (in 
der je unterschiedlichen Ausformulierung) erst ermöglicht, sich aber einer 
Einordnung in positives Recht entzieht. Arendt fordert ein »Recht, Rechte 
zu haben«,66 das sie im Wesentlichen als ein Recht versteht, Teil einer politi­
schen Gemeinschaft zu sein, und damit erst die Möglichkeit zu haben, zu 
sprechen und zu handeln, also frei zu sein. Foucault postuliert ein »neue[s] 
Recht« als Recht auf Widerstand, »ein absolutes Recht, sich zu erheben 
und sich an diejenigen zu wenden, die die Macht innehaben«,67 also als ein 
Recht, sich zu befreien. Eine ein für alle Mal gültige Rechtsetzung als Schlie­
ßung des Politischen wird dadurch in beiden Fällen undenkbar. Es besteht 
aber trotz dieser grundsätzlichen Gemeinsamkeit hinsichtlich des Status ein 
entscheidender Unterschied mit Blick auf die politischen Implikationen des 
jeweiligen Rechts. Während mit Arendts »Recht, Rechte zu haben« die 
Verrechtlichung gleicher Freiheit als eine Verrechtlichung denk- und damit 
kritisier- und veränderbar wird, ist sie für Foucault in jeder ihrer Formen 
undenkbar. Bei Foucault lässt sich »freies Handeln«, insofern es sich in der 
Befreiung erschöpft, nicht, auch nicht nur der Form nach auf Dauer stellen. 
Das »Inter« geht als Machtbeziehung der Subjektivierung immer schon vor­
aus, weshalb die Möglichkeit der »Freiheit« auf Widerstand als Befreiung 
beschränkt ist. Das autonome Subjekt am Grunde der Kontingenz ist in 
Foucaults Konzeption politisch im wahrsten Sinne des Wortes blockiert, 
»eingeschlossen« in die Form des Widerstands – unabhängig von den damit 
jeweils verfolgten (anti)emanzipatorischen Zielen.

Die formale Festlegung erklärt sich nicht zuletzt aus Foucaults kritisch-
genealogischem Zugriff auf das Denken. Foucault kann, wie das Habermas 
prägnant festgehalten hat, »im Hinblick auf seine eigene genealogische 
 
65 Kelsen 2006 [1932], S. 237.
66 Arendt 2008, S. 614; vgl. auch Arendt 1949; vgl. für Arendts Kritik der Menschenrechte auch 

Höntzsch 2020.
67 Foucault 2005 h [1984], S. 874.

174 Frauke Höntzsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschichtsschreibung nicht genealogisch«68 denken. Anders gesagt: Fou­
caults Unternehmen der kritischen Geschichte des Denkens beweist, was 
sie voraussetzt, wenn auch nicht hinsichtlich ihrer inhaltlichen Ergebnisse, 
wohl aber in der Darstellung der Geschichte als Abfolge kontingenter Sub­
jektivierungsprozesse. Das heißt, das Konzept des Subjekts beziehungsweise 
der Subjektivierung ist für Foucault wahr, wenn auch aus einer veränderten 
Wissensformation heraus.69 Damit ist zugleich ein Ziel gelingender mensch­
licher Existenz benannt: die bewusste Subjektivierung, die, um ihre eigene 
Kontingenz wissend, immer in Bewegung gehalten wird, als Übernahme 
radikaler Verantwortlichkeit in der Welt. Aus dieser wenn auch nicht inhalt­
lichen, so doch formalen Bestimmung gelingender menschlicher Existenz 
rechtfertigt sich Foucaults neues Recht: Wenn Menschsein durch den Akt 
der Welterschließung als Akt der Konstitution des Verhältnisses zwischen 
Subjekt und Objekt definiert ist, das sich als Machtbeziehung verstehen 
lässt, dann muss das Recht auf Widerstand absolut gelten, um Machtbezie­
hungen dynamisch zu halten und Menschsein zu ermöglichen.

Die formale Anthropologie in Foucaults Konzeption, Foucaults Konzep­
tion der Intersubjektivierung, begründet die prinzipielle Ablehnung jegli­
cher Verstetigung. Für Foucault ist Herrschaft als eine verstetigte, fixierte 
Machtbeziehung und damit als Leugnung beziehungsweise Vernichtung der 
Kontingenz als Grundlage von Freiheit in keiner Form zu legitimieren. Ihr 
muss, insofern sie per definitionem einen Verlust von Freiheit darstellt, in 
jeder ihrer Formen widerstanden werden: »Ich gehe also davon aus, dass 
der Terminus ›Widerstand‹ das wichtigste Wort, das Schlüsselwort dieser 
Dynamik ist.«70 Hier trifft so in der Tat zu, dass der »normative Wert […] 
hier [unter einer ›politischen‹ Perspektive] allein auf der Position des politi­
schen Aktivismus«71 beruht oder in Foucaults eigenen Worten auf einem 
»pessimistischen Hyper-Aktivismus«.72

Arendts Blick dagegen richtet sich, ausgehend von der Annahme eines 
radikalen realgeschichtlich Bruchs,73 weniger auf die Vergangenheit als auf 

 
68 Habermas 1988, S. 316; Hervorhebung im Original.
69 Foucault selbst hat festgestellt: »Das Problem der Wahrheit dessen, was ich sage, ist für mich 

ein sehr schwieriges, ja sogar das zentrale Problem« (Foucault 2005 a [1980], S. 55). Und an 
anderer Stelle: »Was ich zu erstellen versuche, ist die Geschichte der Beziehungen, die das Den­
ken mit der Wahrheit unterhält; die Geschichte des Denkens, insofern es Denken der Wahrheit 
ist. Alle diejenigen, die sagen, dass es für mich die Wahrheit nicht gibt, sind Geister, die es sich 
zu einfach machen« (Foucault 2005 g [1984], S. 825; Hervorhebung im Original).

70 Foucault 2005 j [1984], S. 916 Hervorhebung im Original.
71 von Ramin 2021, S. 356; Hervorhebung im Original.
72 Foucault 2005 c [1983], S. 465.
73 Arendt 2013, S. 35: »Erst die totalitäre Herrschaft als ein Ergebnis, das in seiner Beispiellosig­

keit mit den überkommenen Kategorien politischen Denkens nicht begriffen, dessen ›Verbre­
chen‹ mit den traditionellen Maßstäben nicht beurteilt und mit Hilfe bestehender Gesetze nicht 

Das Menschsein und der Mensch 175

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Zukunft und entsprechend auf den Neuanfang, sodass der Fokus auf der 
durch den Bruch bereits gewonnenen Freiheit und nicht wie bei Foucault 
auf der Befreiung liegt. Arendts Denken setzt in Folge des Traditionsbruchs 
selbst neu an, es emanzipiert sich radikal von der Tradition. Anders als bei 
Foucault geht es nicht darum, vergangenes Denken zu entlarven und damit 
die bewusste Subjektivierung als richtig zu beweisen, sondern es als Hinweis 
darauf zu verstehen, »was Denken denen bedeutet, die es betreiben«,74 ohne 
es zu bewerten; für Arendt bleibt nach der Demontage der Metaphysik 
nur »eine zerstückelte Vergangenheit, die ihre Bewertungsgewißheit verloren 
hat«.75 Entsprechend geht es laut Arendt mit Blick auf die Gegenstände 
des Denkens prinzipiell nicht um Wahrheit: »Die Vernunft ist nicht auf der 
Suche nach der Wahrheit, sondern nach Sinn. Und Wahrheit und Sinn sind 
nicht dasselbe. Der Grundirrtum, dem alle speziellen metaphysischen Trug­
schlüsse nachgeordnet sind, besteht darin, den Sinn nach der Art der Wahr­
heit aufzufassen.«76 Arendt formuliert mit dem »Recht, Rechte zu haben« 
eine humanistische Grundvoraussetzung des Menschseins, die nicht darauf 
zielt, die Menschenrechte zu begründen, sondern ihren Sinn offenzulegen. 
Das ›Recht, Recht zu haben‹ ist auch bei Arendt – formal – im Menschsein 
begründet, es impliziert aber anders als Foucaults Recht auf Widerstand 
keine (auch keine nur formale) Vorstellung gelingender menschlicher Exis­
tenz.

Mit Arendt legt im Bereich des Politischen jeder Anspruch auf absolute 
Wahrheit »die Axt an die Wurzeln aller Politik und der Legitimität aller 
Staatsformen«.77 Im Bereich des Politischen werden auch philosophische 
Vernunftwahrheiten laut Arendt zur bloßen Meinung.78 Diese »Transfor­
mierung der Vernunftwahrheit in eine Meinung hat zur Folge, daß wir es 
nicht mehr mit dem Menschen überhaupt zu tun haben, sondern mit den 
Menschen in ihrer unendlichen Pluralität«.79 Das Spezifische des Mensch­
seins liegt für Arendt gerade in der Unmöglichkeit, den Menschen auf 

 
adäquat gerichtet und bestraft werden können, hat die in der Überlieferung so lange gesicherte 
Kontinuität abendländischer Geschichte wirklich durchbrochen. Dieser Traditionsbruch ist 
heute eine vollendete Tatsache; weder ist er das Resultat von Wahl und Vorsatz, noch ist er 
abhängig von weiteren Entscheidungen«; vgl. dazu auch Gruneberg 2007, S. 111.

74 Arendt 1998, S. 22.
75 Ebd., S. 208. Wir könnten laut Arendt nach dem »Abtreten der Metaphysik und Philosophie«, 

»unbelastet und ungeleitet von jeder Tradition, die Vergangenheit mit neuen Augen sehen und 
damit an einen ungeheuren Schatz unbearbeiteter Erfahrungen herankommen, ohne an irgend­
welche Behandlungsvorschriften gebunden zu sein« (ebd., S. 22).

76 Ebd., S. 25; Hervorhebung im Original.
77 Arendt 2015, S. 51.
78 Vgl. ebd., S. 57.
79 Ebd., S. 53; Hervorhebung im Original.

176 Frauke Höntzsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Begriff zu bringen, weshalb man nur von den Menschen im Plural 
beziehungsweise der Person sprechen kann. Die formale Bestimmung des 
Menschseins macht die inhaltliche Unbestimmbarkeit des Menschen zum 
Ausgangspunkt des Politischen, weil »die differentia specifica des Mensch­
seins ja gerade darin liegt, daß der Mensch ein Jemand ist und daß wir dies 
Jemand-Sein nicht definieren können, weil wir es mit nichts in Vergleich set­
zen und qua Wer-Sein gegen keine andere Art des Wer-Seins absetzen kön­
nen«.80 Arendt begründet die Grundlosigkeit des Politischen in der Unbe­
stimmbarkeit des Menschen als Spezifikum des Menschseins. Indem Arendt 
das Menschsein durch die Unbestimmbarkeit des Menschen bestimmt und 
nicht wie Foucault über die unhintergehbaren Machtbeziehungen, bleibt 
Arendts Konzeption nicht nur inhaltlich unbestimmt, sondern anders als bei 
Foucault auch mit Blick auf die Form freien Handelns, sodass ein Neuan­
fang stets möglich ist.

Arendt hält auf Grundlage ihrer Konzeption der Intersubjektivität die 
rechtliche Garantie gleicher Freiheit für unvermeidbar und auch für wün­
schenswert.81 Das »Inter« ist die unhintergehbare Voraussetzung des 
Erscheinens der Person als Sinn des Politischen: »Es ist der tiefe, über alles 
im gewöhnlichen Sinne Politische hinweggreifende Sinn des Öffentlichen, 
daß […] dies Personenhafte in einem Menschen […] nur da erscheinen 
kann, wo es einen öffentlichen Raum gibt.«82 Dafür sind die Menschen auf­
einander beziehungsweise auf die wechselseitige Garantie eines »Rechts auf 
Rechte« angewiesen. Geht man davon aus, dass die Machtverteilung, die 
Herrschaftsverhältnisse kontingent, menschengemacht sind, dann müssen 
wir einander als Gleiche betrachten. Genauer gesagt müssen wir uns, die wir 
aufgrund der kontingenten Umstände faktisch ungleich sind, zu politisch 
Gleichen machen, indem wir uns gleiche Freiheitsrechte zugestehen, die 
uns den Vollzug von Freiheit, also Freiheit als Praxis ermöglichen. In ihrer 
konkreten Materialisierung sind diese Freiheitsrechte allerdings stets nur als 
eine (unter anderen möglichen und damit) vorübergehende Stabilisierung 
zu verstehen, die Handeln und Veränderung nicht verunmöglicht, sondern 
ermöglicht: »Keine Zivilisation […] wäre jemals ohne einen festumrissenen 
Rahmen möglich gewesen, innerhalb dessen der Veränderungsprozeß erst 
statthaben kann.«83 Mit Arendt kann man gleiche Freiheit – als Vorausset­
zung des Menschseins – begründen, deren Umsetzung aber – weil es den 
Menschen nicht gibt – notwendig umstritten bleiben muss. Zwar »kann 

 
80 Arendt 2002, S. 223.
81 Arendt spricht vom »Zaun des Gesetzes, in dessen Umhegung Menschen in Freiheit sich bewe­

gen können« (Arendt 2008, S. 955).
82 Arendt 2014, S. 92.
83 Arendt 2012, S. 303.

Das Menschsein und der Mensch 177

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Recht Veränderungen, wenn sie einmal vollzogen sind, stabilisieren und 
legalisieren, doch die Veränderungen an sich sind immer das Ergebnis von 
Handlungen außerrechtlicher Natur«.84

Zum Schluss: Verteidigung der Demokratie

Die Vorstellung des Politischen, wie sie auch die Radikaldemokratie vertritt, 
gründet in einer formalen Anthropologie des Menschseins. Der Annahme 
der Kontingenz und damit auch der radikalen Demokratietheorie liegt theo­
retisch das Konzept eines autonomen Subjekts zugrunde, das sich in die 
Lage versetzt sieht, sich von den im Welterschließungsprozess selbst geschaf­
fenen Umständen handelnd zu emanzipieren, wenn auch nie ein für alle 
Mal. Die aus dem Handeln als Selbstermächtigung erwachsende Macht lässt 
sich dabei gerade nicht in Herrschaft übersetzen. Die Demokratie ist vor 
dem Hintergrund dieser Annahmen das politische System der Wahl, insofern 
sie auf stets sich wandelnde Umstände reagieren kann und die wechselseitige 
Verpflichtung hier aus dem gemeinsamen Handeln erwächst.

Die Ergebnisoffenheit und Kontextsensibilität als Stärke der Demokratie 
ist aber zugleich ihre Schwäche, die verschiedene Ideologien bestrebt waren, 
sich zunutze zu machen, indem sie versucht haben, zu begrenzen und zu 
fixieren, wer als gleich und frei zu gelten hat. Hans Kelsen, der die Gefahr, 
wie eingangs zitiert, am Vorabend der nationalsozialistischen Machtüber­
nahme 1932 auf den Punkt gebracht hat, hat später, 1955, unter dem 
im vorliegenden Zusammenhang vielsagenden Titel »Foundations of Demo­
cracy« als Antwort darauf formuliert: »Die moderne Demokratie lässt sich 
vom politischen Liberalismus nicht trennen.«85 Seine Einschätzung kann 
dabei nicht nur als exemplarische Reaktion auf die Schrecken des National­
sozialismus gelten, sondern als exemplarisch auch hinsichtlich des Verständ­
nisses des politischen Liberalismus als rationaler Hegung (oder: Schließung) 
der Demokratie: »Der der modernen Demokratie inhärente Liberalismus 
bedeutet nicht nur politische, sondern auch intellektuelle Autonomie des 
Individuums, Autonomie der Vernunft, die das eigentliche Wesen des Ratio­
nalismus ist.«86 Die Autonomie des Einzelnen ist hier als eine auf Vernunft 
gegründete konzipiert, aus der sich die rationale Ordnung ableiten lässt. Die 
Kontingenzannahme hingegen macht eine Emanzipation gerade von solchen 
(vermeintlich) universellen und überzeitlichen Festschreibungen denkbar. 
Die Autonomie liegt hier im freien Handeln.

4.

 
84 Ebd., S. 304.
85 Kelsen 2006 [1955], S. 287; eigene Übersetzung.
86 Ebd., S. 288; eigene Übersetzung.

178 Frauke Höntzsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Während mit Arendt auch freies Handeln als Neuanfang denkbar und 
politisch möglich ist, bleibt es mit Foucault auf die Form des Widerstands 
fixiert, erschöpft sich in der Befreiung und ermöglicht gerade nicht jene 
Offenheit, deretwegen Theoretiker*innen radikaler Demokratietheorie sich 
veranlasst sehen, auf Begründungen zu verzichten.87 Anders gesagt: Der 
vermeintlich radikale, auch für die politische Praxis geltende, Verzicht 
auf jegliche inhaltliche Festlegung gründet bei Foucault in einer formalen 
Festlegung freien Handelns auf die Form des Widerstands und damit auf 
einer Blockade des emanzipativen Potenzials der Kontingenzannahme. Folgt 
man der Infragestellung jeglicher Verstetigung als solcher, besteht in der 
politischen Praxis die Gefahr, dass genau das ermöglicht wird, was doch 
überwunden werden soll: die Essentialisierung kontingenter Macht- und 
Herrschaftsverhältnisse. Der Rückzug auf Widerstand, Aktivismus oder 
auch kritisches Befragen ist folglich nicht nur theoretisch unbefriedigend, er 
bedeutet zugleich politisch, »zu vergessen, dass (kontingente) Fundamente 
auch in einer demokratischen Ordnung gelegt und gegebenenfalls verteidigt 
werden müssen«.88

Es ist es ganz im Gegenteil gerade die Festlegung auf eine (mögliche) 
Verrechtlichung gleicher Freiheit, die die Offenheit politisch zu garantieren 
vermag. Wo rechtliche Materialisierungen gleicher Freiheit nicht länger 
naturalistisch begründet sind, sondern als ein von Menschen gemachter, 
gedachter Konsens verstanden werden, ändern sie ihren Status. Dann lässt 
sich aus der anthropologischen Grundlegung nicht ein für alle Mal ableiten, 
wie gleiche Freiheit rechtlich konkret ausbuchstabiert werden soll. Vielmehr 
kann sich die konkrete rechtliche Umsetzung mit den sich je wandelnden 
Umständen ändern, ohne dass dadurch die Notwendigkeit der rechtlichen 
Garantie gleicher Freiheit an sich infrage gestellt werden könnte.

Die rechtliche Garantie gleicher Freiheit bleibt unverzichtbare Grundlage 
auch einer radikalen Demokratie. Man muss die Prämissen eines unde­
mokratischen Liberalismus in Gestalt essentialistischer anthropologischer 
Annahmen, die zu einer Schließung des Politischen führen, nicht überneh­
men, sondern kann auf Grundlage der Kontingenz den Wert gleicher Frei­
heit verteidigen. Gleiche Freiheit ist in diesem Sinne unverzichtbar gerade 
dann, wenn man von der Kontingenz menschlicher Erkenntnis ausgeht, 
die es erforderlich macht, dass wir uns – als durch die gesellschaftlichen 
Umstände de facto Ungleiche – gegenseitig als politisch Gleiche und Freie 
anerkennen. Denn dies ist die Voraussetzung dafür, dass wir uns von den 
jeweiligen Umständen emanzipieren können und damit auch von den kon­

 
87 Vgl. Flügel-Martinsen 2022, S. 573.
88 Marchart 2020, 575, Hervorhebung F.H..

Das Menschsein und der Mensch 179

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kreten rechtlichen Regelungen, sollten sie die gleiche Freiheit als Vorausset­
zung dieses Prozesses nicht länger garantieren.

Literatur

Arendt, Hannah 1949. »Es gibt nur ein einziges Menschenrecht«, in Die Wandlung 4, 
S. 754–770.

Arendt, Hannah 1998. Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen, hrsg. von Mary 
McCarthy. München, Zürich: Piper.

Arendt, Hannah 2002. Vita activa oder Vom tätigen Leben. München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2007. Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, aus dem Nach­

laß hrsg. v. Jerome Kohn. München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah, 2008. Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Impe­

rialismus, totale Herrschaft. 12. Auflage. München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2012. In der Gegenwart. Übungen im politischen Denken II, hrsg. v. Ursula 

Ludz. München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2013. Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im politischen Den­

ken I, hrsg. v. Ursula Ludz. 2. Auflage. München, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2014. Menschen in finsteren Zeiten, hrsg. v. Ursula Ludz. 3. Auflage. 

München, Zürich: Pieper.
Arendt, Hannah 2015. »Wahrheit und Politik«, in Hannah Arendt: Wahrheit und Lüge in 

der Politik. Zwei Essays. München, Zürich: Piper.
Brinkmann, Malte 2004. »Die geheime Anthropologie des Michel Foucault«, in Nach Fou­

cault, hrsg. v. Pongratz, Ludwig A.; Wimmer, Michael; Nieke, Wolfgang; Masschelein, 
Jan, S. 70–96. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Brunkhorst, Hauke 2015. Demokratie und Differenz: Vom klassischen zum modernen 
Begriff des Politischen. Frankfurt a. M.: Fischer.

Buchstein, Hubertus 2020. »Warum im Bestaunen der Wurzeln unter der Erde bleiben. Eine 
freundliche Polemik zu den radikalen Demokratietheorien anlässlich des Einführungsbu­
ches von Oliver Flügel-Martinsen«. www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum
-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung/ (Zugriff vom 11.01.2024).

Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, Martin 2020. 
Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch. Berlin: Suhrkamp.

Dreier, Horst 2019. »Kelsens Demokratietheorie: Grundlegung, Strukturelemente, Pro­
bleme«, in Kelsen im Kontext. Beiträge zum Werk Hans Kelsens und geistesverwandter 
Autoren, hrsg. v. Jestaedt, Matthias; Paulson, Stanley L., S. 67–94. Tübingen: Mohr Sie­
beck.

Flügel-Martinsen, Oliver 2019. »Befragung, negative Kritik, Kontingenz. Konturen einer kri­
tischen Theorie des Politischen«, in Kritische Theorie der Politik, hrsg. v. Bohmann, Ulf; 
Sörensen, Paul, S. 450–469. Berlin: Suhrkamp.

Flügel-Martinsen, Oliver 2020 a. Radikale Demokratietheorien zur Einführung. Hamburg: 
Junius.

Flügel-Martinsen, Oliver 2020 b. »Wer kann einer so freundlich-polemischen Gesprächsein­
ladung schon widerstehen? Eine Replik auf Hubertus Buchsteins Kritik radikaler Demo­
kratietheorien«. www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokrati
etheorien-zur-einfuehrung-2/ (Zugriff vom 11.01.2024).

Flügel-Martinsen, Oliver 2022. »Radikale Demokratietheorie unter Normalisierungsdruck«, 
in Leviathan 50, 4, S. 557–576.

Foucault, Michel 1974. Die Ordnung der Dinge. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Foucault, Michel 2005 a [1980]. »Gespräch mit Ducio Trombadori«, in Dits et Ecrits. 

Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 51–119.
Foucault, Michel 2005 b [1982]. »Raum, Wissen, Macht (Gespräch mit P. Rabinow)«, in 

Dits et Ecrits. Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 324–341.

180 Frauke Höntzsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung-2
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung-2
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung-2
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung-2


Foucault, Michel 2005 c [1983]. »Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick über die laufen­
den Arbeiten«, in Dits et Ecrits. Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 461–
498.

Foucault, Michel 2005 d [1984]. »Vorwort zu Sexualität und Wahrheit«, in Dits et Ecrits. 
Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 707–715.

Foucault, Michel 2005 e [1984]. »Archäologie der Leidenschaft«, in Dits et Ecrits. Schriften, 
Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 734–746.

Foucault, Michel 2005 f [1984]. »Foucault«, in Dits et Ecrits. Schriften, Band IV, Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp, S. 776–782.

Foucault, Michel 2005 g [1984]. »Die Sorge um die Wahrheit«, in Dits et Ecrits. Schriften, 
Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 823–836.

Foucault, Michel 2005 h [1984]. »Den Regierungen gegenüber: die Rechte des Menschen 
(Wortmeldung)«, in Dits et Ecrits. Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 
S. 873–875.

Foucault, Michel 2005 i [1984]. »Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit«, in 
Dits et Ecrits. Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 875–902.

Foucault, Michel 2005 j [1984]. »Michel Foucault, ein Interview: Sex, Macht und die Politik 
der Identität«, in Dits et Ecrits. Schriften, Band IV. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 909–
924.

Foucault, Michel 2005 k [1984]. »Wahrheit, Macht, Selbst. Ein Gespräch zwischen Rux 
Martin und Michel Foucault (25. Oktober 1982)«, in Dits et Ecrits. Schriften, Band IV. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 959–966.

Gebh, Sara 2022. »Denken in Alternativen: Für eine offensive Verteidigung der Radikalde­
mokratie«, in Leviathan 50, 4, S. 577–594.

Gebh, Sara 2023. »Exzessive Freiheit: Lizenz als grundloser Grund der Radikaldemokra­
tie?«, in Transformationen des Politischen: Radikaldemokratische Theorien für die 
2020er Jahre, hrsg. v. von Ramin, Lucas; Schubert, Karsten; Gengnagel, Vincent; Spoo, 
Georg, S. 163–182. Bielefeld: transcript.

Gehring, Petra 2015. »Wird er sich auflösen? Foucaults Anthropologiekritik – ein Retraktan­
dum«, in Finis Hominis? Zur Geschichte der philosophischen Anthropologiekritik, hrsg. 
v. Rölli, Marc, S. 198–211. Bielefeld: transcript.

Gerhardt, Volker 2007. »Mensch und Politik. Anthropologie und Politische Philosophie bei 
Hannah Arendt«, in Hannah Arendt: Verborgene Tradition. Unzeitgemäße Tradition?, 
hrsg. v. Heinrich-Böll-Stiftung (= Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Sonderband 16), 
S. 215–228. Berlin: Akademie Verlag.

Gruneberg, Antonia 2007. »Hannah Arendt, Martin Heidegger und Karl Jaspers. Denken im 
Schatten des Traditionsbruchs«, in Hannah Arendt: Verborgene Tradition. Unzeitge­
mäße Tradition? hrsg. v. Heinrich-Böll-Stiftung (= Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 
Sonderband 16), S. 101–119. Berlin: Akademie Verlag.

Habermas, Jürgen 1988. Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Höntzsch, Frauke 2020. »Der Mensch als Non-Person. Hannah Arendts anthropologische 
Kritik der Menschenrechte«, in Non-Persons. Grenzen des Humanen und des Humani­
tären in Literatur, Kultur und Medien, hrsg. v. Catani, Stephani; Waldow, Stephanie, 
S. 13–29. München: Fink.

Höntzsch, Frauke 2023. Der Mensch als politisches Argument. Für eine politikwissenschaft­
liche Anthropologie. Bielefeld: transcript.

Honneth, Axel 1985. Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschaftstheo­
rie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Honneth, Axel 2003. »Foucault und die Humanwissenschaften. Zwischenbilanz einer Rezep­
tion«, in Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter Foucault-Konfe­
renz 2001, hrsg. v. Honneth, Axel; Martin Saar, S. 15–26. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jörke, Dirk 2005. Politische Anthropologie. Eine Einführung. Wiesbaden: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften.

Jörke, Dirk 2009. »Szenen einer heimlichen Liebe: Anthropologiekritik bei Horkheimer, 
Habermas und Foucault«, in Politische Anthropologie. Geschichte – Gegenwart – Mög­
lichkeiten, hrsg. v. Jörke, Dirk; Ladwig, Bernd, S. 87–106. Baden-Baden: Nomos.

Das Menschsein und der Mensch 181

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kelsen, Hans 2006 [1932]. »Die Verteidigung der Demokratie«, in Verteidigung der Demo­
kratie, hrsg. v. Jestaedt, Matthias; Lepsius, Oliver, S. 229–237. Tübingen: Mohr Sie­
beck.

Kelsen, Hans 2006 [1955]. »Foundations of Democracy«, in Verteidigung der Demokratie, 
hrsg. v. Jestaedt, Matthias; Lepsius, Oliver, S. 248–385. Tübingen: Mohr Siebeck.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal 2006. Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekon­
struktion des Marxismus. Wien: Passagen Verlag.

Marchart, Oliver 2016. Die politische Differenz: Zum Denken des Politischen bei Nancy, 
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2020. »Kontingenz/Grundlosigkeit«, in Radikale Demokratietheorie. Ein 
Handbuch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; 
Nonhoff, Martin, S. 572–574. Berlin: Suhrkamp.

Marx, Karl 1976 [1844]: »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung«, in 
Marx-Engels-Werke, Band 1, S. 378–391. Berlin: Dietz.

Mazumdar, Pravu 2015. Foucault und das Problem der Freiheit. Stuttgart: Steiner.
Meyer, Kathrin 2020. »Hannah Arendt«, in Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch, 

hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, 
Martin, S. 98–106. Berlin: Suhrkamp.

Oksala, Johanna 2005. Foucault on Freedom. Cambridge: Cambridge University Press.
Pircher, Wolfgang 1995. »Das ›Verschwinden des Menschen‹: Postmoderne Anthropologie«, 

in Philosophische Anthropologie der Moderne, hrsg. v. Weiland, René, S. 205–216. 
Weinheim: Beltz.

Schubert, Karsten 2018. Freiheit als Kritik. Sozialphilosophie nach Foucault. Bielefeld: tran­
script.

Sörensen, Paul 2020. »Das unmögliche Subjekt des Postfundamentalismus. Pädagogik als 
Herausforderung des radikaldemokratischen politischen Denkens«, in Politische Viertel­
jahresschrift 61, S. 15–38.

Vogelmann, Frieder 2020. »Michel Foucault«, in Radikale Demokratietheorie. Ein Hand­
buch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Non­
hoff, Martin, S. 572–574. Berlin: Suhrkamp.

von Ramin, Lucas 2021. »Die Substanz der Substanzlosigkeit: Das Normativitätsproblem 
radikaler Demokratietheorie«, in Leviathan 49, 3, S. 337–360.

von Ramin, Lucas 2025. »Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft. Die 
Stärke normativer Implikationen«, in Leviathan 53, 1, S. 6–33.

182 Frauke Höntzsch

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassung: Der Annahme der Kontingenz liegt eine formale Anthropologie des 
Menschseins zugrunde, die begründet, warum es im Politischen letzte Gründe nicht 
geben kann. Die Schwierigkeit radikaldemokratischer Ansätze, sich von antiemanzipa­
torischen Bewegungen abzugrenzen, erklärt sich aus einer spezifischen, an Foucault 
anschließenden Konzeption der formalen Anthropologie. Mit der alternativen Konzep­
tion Hannah Arendts ist hingegen eine Verteidigung gleicher Freiheit möglich.

Stichworte: radikale Demokratie, Normativität, Kontingenz, formale Anthropologie, 
gleiche Freiheit

Being Human and the Human Being. The Formal Anthropology of 
Contingency and the Possibility of Political Emancipation

Summary: The assumption of contingency is based on a formal definition of being 
human that justifies why there can be no ultimate reasons in the political sphere. 
The difficulty of radical democratic approaches in demarcating from anti-emancipatory 
movements can be explained by a specific conception of formal anthropology, which is 
based on Foucault. In contrast, with Hannah Arendt’s alternative conception a defense 
of equal liberty is possible.

Keywords: radical democracy, normativity, contingency, formal anthropology, equal lib­
erty

Autorin

Frauke Höntzsch
Universität Augsburg
Lehrstuhl für Politikwissenschaft/Politische Theorie
Universitätsstraße 10
86159 Augsburg
Deutschland
Frauke.hoentzsch@uni-a.de

© Frauke Höntzsch

Das Menschsein und der Mensch 183

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161 - am 02.02.2026, 22:05:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

