
Kommentare

Matthias Peitsch

Weitere Elemente der Marx’schen Rechtskritik

Eine Replik auf Imke Rickert*

In ihrem sehr lesenswerten Aufsatz Zur Dialektik des Rechts in der bürgerlichen Gesell-
schaft1 rekonstruiert Imke Rickert zentrale Thesen aus Karl Marx’ Rezension Zur Juden-
frage.2 Ihr Ziel ist es, Unzulänglichkeiten der gegenwärtigen materialistischen Rechtskri-
tik herauszuarbeiten. Ihre Rekonstruktion der Marx’schen Prämissen droht jedoch über
die für die Rechtstheorie wichtigen Unterschiede zwischen dessen Früh- und Spätwerk
hinwegzugehen (hierzu I.). Diese Differenz ernst zu nehmen, eröffnet den Blick auf die
in Eugen Paschukanis’ Allgemeine Rechtslehre und Marxismus3 enthaltenen Potentiale
einer Rechtstheorie auf der Höhe der Zeit. Eine solche Rechtstheorie setzt wiederum
einen komplexen Totalitätsbegriff voraus, der in Zur Judenfrage noch nicht entwickelt ist
(hierzu II.).

1. Rickert entnimmt Zur Judenfrage einen Dualismus des bürgerlichen Rechts. Analog
zu der von Georg Wilhelm Friedrich Hegel entlehnten Unterscheidung von bürgerlicher
Gesellschaft und Staat4 sei das Recht der Menschenrechte in der bürgerlichen Gesell-
schaft (Freiheit, Eigentum, Gleichheit, Sicherheit) ein Recht der Absonderung, der „Be-
ziehung ohne Bezugnahme“ (8). Das menschenrechtliche Element des bürgerlichen
Rechts regele in Gestalt des subjektiven Wollens lediglich die Privatinteressen und sei ih-
nen daher logisch nachrangig (8). So werde die „Naturhaftigkeit als Wahrheit des Egois-
mus“ reproduziert (9).5 Indem nun das politische Gemeinwesen (das Recht der Staats-
bürgerrechte) als Ort der Sozialität just diese Menschenrechte schütze und verallgemei-
nere, degradiere es sich zum Mittel eines „anti-sozialen“ Zwecks (10 f.).

I.

* Ich danke der Redaktion der Kritischen Justiz für wertvolle Hinweise.
1 Imke Rickert, Zur Dialektik des Rechts in der bürgerlichen Gesellschaft. Elemente der Marxschen

Rechtskritik, KJ 2021, 3-16.
2 Karl Marx, Zur Judenfrage [1843] in: ders./Friedrich Engels, Werke, Band 1, Berlin 1976, 347-377.
3 Eugen Paschukanis, Allgemeine Rechtslehre und Marxismus. Versuch einer Kritik der juristischen

Grundbegriffe, Freiburg 2003.
4 Georg Friedrich Wilhelm Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und

Staatswissenschaft im Grundrisse, Frankfurt/Main 1986, §§ 182-329.
5 Alle im Text enthaltenen Hervorhebungen ergeben sich aus den zitierten Originalen.

DOI: 10.5771/0023-4834-2021-3-361

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-3-361 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 19:26:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-3-361


Die dualistische Verfasstheit des bürgerlichen Rechts basiere auf einer „Anthropologie
des egoistischen Menschen“, wohingegen nach Marx der Mensch erst „in Gesellschaft“
zum Gattungswesen werde (11). Das Gattungswesen verweise dabei nicht auf eine „ab-
strakte Eigentlichkeit des Menschen“, sondern stehe „in Abhängigkeit zu den gesell-
schaftlichen Verhältnissen“ (ebd., Fn. 38). Aufgrund seiner Verfasstheit verdecke und ver-
hindere das bürgerliche Recht als Recht der Absonderung die eigentliche „menschliche
Subjektivität“ und sei in diesem Sinne ideologisch (12 und 13). Rickert bezeichnet diesen
Befund als Ergebnis einer immanenten Kritik, wonach das Versprechen bürgerlich-recht-
licher Freiheit und Gleichheit die Freiheit und Gleichheit des Gattungswesens nicht ein-
zulösen vermöge. Von dieser Herangehensweise in Zur Judenfrage sei die Analyse im
Kapital6 zu unterscheiden, in der Marx zeige, „wie die Freiheit des Menschen durch die
Unterdrückung der Arbeiterklasse unter der Herrschaft des Kapitals durch die ungleiche
Verteilung des Eigentums an den Produktionsmitteln verhindert“ werde (12 f.).

2. Rickert weist zutreffend darauf hin, dass eine Klärung der Prämissen der
Marx’schen Rechtstheorie(n) für das Projekt einer marxistischen Rechtskritik von ent-
scheidender Bedeutung ist. Schließlich ist die Behauptung einer grundlegenden Gemein-
samkeit verschiedener (nichtmarxistischer) Stränge des Rechtsdenkens bei gleichzeitiger
Betonung der fundamentalen Differenz des Marx’schen Ansatzes erklärter Anspruch der
verschiedenen sich auf Marx beziehenden Theorien.7 Was als Marx’ theoretischer Aus-
gangspunkt erachtet wird, ist also immer auch eine Antwort darauf, ob die marxistische
Rechtskritik ihren eigenen radikalen Anspruch einlösen kann. Anders als Rickert nahe-
legt, ist dies jedoch in Zur Judenfrage noch nicht der Fall, wohingegen das ökonomiekri-
tische Spätwerk – insbesondere das Kapital – dem durchaus nahekommt.

In dem in Zur Judenfrage zum Ideal erhobenen ‚Gattungswesen‘ sieht Rickert – da es
nach Marx die Falschheit des Rechts im epistemologischen Sinne belege – das Symptom
einer „mit einem normativen Begriffsverständnis von der Sozialität des Menschen“ ver-
schränkten Erkenntniskritik; hierin liege die „Besonderheit der Marxschen Philosophie“
(12). Marx gehe es hiernach nicht lediglich um eine Erkenntnis eines bestimmten Objekts
(Recht, Staat, Politik etc.), sondern immer auch um dessen normative Beurteilung, die
wiederum die spezifisch Marx’sche Erkenntnis erst hervorbringe.

Rickert ist zuzustimmen, dass das Ideal des Gattungswesens Zur Judenfrage struktu-
riert und dem Text einige seiner schillernden Formulierungen verschafft. Allerdings geht
Marx dabei mitnichten über das von Ludwig Feuerbach entwickelte Verständnis des Gat-
tungswesens hinaus. Während Feuerbach sich an der Religion abarbeitet, nutzt der junge
Marx den dabei entwickelten Maßstab, um die Ökonomie und das Recht zu kritisieren.
Dies ändert jedoch nichts daran, dass der Modus der Kritik derselbe ist.8 Insofern ist zu
fragen, ob Zur Judenfrage in dieser Hinsicht überhaupt eine Marx’sche Neuerung ent-
hält. Rickert ist sich dieses Problems auch bewusst, wenn sie in der bereits zitierten Fuß-
note 38 darauf hinweist, dass der Begriff des Gattungswesens bei Marx – anders als bei
Feuerbach – „in Abhängigkeit zu den gesellschaftlichen Verhältnissen“ stehe. Damit ver-

6 Karl Marx, Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band. Buch I: Der Produktions-
prozeß des Kapitals, in: ders./Friedrich Engels, Werke, Band 23, Berlin 2007.

7 Matthias Peitsch, Prämissen der Rechtstheorie. Der Homo Juridicus und seine Kritik im histori-
schen Materialismus, Wien 2020, passim.

8 Vgl. zur Beziehung von Marx’ Frühschriften zur Problematik Feuerbachs: Louis Althusser, Marxis-
mus und Humanismus, in: ders., Für Marx, Frankfurt/Main 1968, 168-194 (173 f.).

362 KJ 54 (2021) Heft 3 362

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-3-361 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 19:26:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-3-361


weist sie auf die zwei Jahre später entstandene sechste Feuerbach-These, wonach das
menschliche Wesen in „seiner Wirklichkeit […] das ensemble der gesellschaftlichen Ver-
hältnisse“ sein soll.9 Der Begriff der gesellschaftlichen Verhältnisse ist bei Marx jedoch
bereits Symptom und Mittel des theoretischen Bruchs mit Feuerbach. Er taucht in Zur
Judenfrage nicht auf, da Marx hier noch innerhalb der Feuerbach’schen Problematik ar-
gumentiert.

Selbst wenn man annimmt, dass der erst zwei Jahre später entwickelte Begriff des ge-
sellschaftlichen Verhältnisses schon in Zur Judenfrage mitschwingt, ist die so erweiterte
Definition des Gattungswesens als normativer Anker der Erkenntniskritik ungeeignet.
Denn schließlich soll die Betonung der Abhängigkeit des ‚Gattungswesens‘ von den ge-
sellschaftlichen Verhältnissen gerade der „Verewigung eines einzigen ideellen Wesens“
eine Absage erteilen.10 Ein solches ‚ideelles Wesen‘ dürfte aber der „aufeinander Bezug“
nehmende Mensch (11) darstellen, mit dem Rickert das Gattungswesen normativ unter-
legt.

Gegen die Annahme eines Bruchs mit Feuerbach bereits in Zur Judenfrage spricht
auch, dass Marx’ Plädoyer für eine „Sozialität […], in der Menschen zusammen agieren,
überhaupt aufeinander Bezug nehmen“ (11), gänzlich innerhalb der klassischen Dichoto-
mie von Individuum und Gesellschaft verbleibt. Die Kritik des egoistischen Individualis-
mus aus der Perspektive der „gegenseitigen, intersubjektiven Anerkennung“ (11) über-
schreitet in Zur Judenfrage (noch) nicht die binäre Struktur des üblichen rechtstheoreti-
schen Diskurses11, sondern radikalisiert allein den Blickwinkel des Pols der Gesellschaft
gegenüber dem des Individuums.

Die Genialität und der Grund für die ungebrochene Faszinationskraft des Textes Zur
Judenfrage scheinen mir deshalb weniger in seiner normativ-erkenntniskritischen Fun-
dierung zu liegen, die ungebrochen an Feuerbach anknüpft. Es ist vielmehr die scharf-
züngige Formulierung des Zusammenhangs von Menschen- und Bürgerrechten sowie
einer hier noch stark moralisierend betrachteten Ökonomie, die Lesende auch heute in
ihren Bann schlägt, aber zum Teil auch ratlos zurücklässt. Sobald Marx jedoch in seinem
Spätwerk das normative Ideal des Gattungswesens hinter sich lässt, wird aus seiner Kritik
der Rechte eine Kritik der Rechtssubjektivität. Um diese Bewegung nachzuvollziehen,
sollte Paschukanis nicht vorschnell ad acta gelegt werden.

1. Gegen Ende ihres Aufsatzes kritisiert Rickert unter Rekurs auf Sonja Buckel einen un-
terkomplexen Totalitätsbegriff in sich auf Marx beziehenden Rechtstheorien (genannt
werden Andreas Fisahn und Paschukanis). Deren Deduktion „jeder Rechtsfigur“ aus
dem „Basis-Überbau-Schema“ bzw. die „Ableitung des Rechts aus dem Warentauschver-
hältnis“ trügen der dem Recht „eigenen“ ideologischen Formierung und Materialität
bzw. seiner Verschränkung mit anderen Herrschaftsverhältnissen nicht hinreichend
Rechnung (14). Paschukanis zeiht sie der „rechtstheoretischen Umsetzung materialisti-
scher Vulgata“ (14).

II.

9 Karl Marx, Thesen über Feuerbach [1845] in: ders./Friedrich Engels, Werke, Band 3, Berlin 1969,
5-7 (6).

10 Michel Vadée, Ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse in: Historisch-Kritisches Wörterbuch
des Marxismus, Band 3, Hamburg 1997, Spalten 408-431 (411).

11 Peitsch (Fn. 7), Kapitel 1.

363 Matthias Peitsch · Weitere Elemente der Marx’schen Rechtskritik 363

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-3-361 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 19:26:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-3-361


2. In dem Vorwurf, der sich primär auf das Marx’sche Spätwerk beziehende Paschuka-
nis verwende einen unterkomplexen (ökonomistischen) Totalitätsbegriff, wird die unter
I. beschriebene Unklarheit über die Spezifika der Marx’schen Prämissen manifest. Zu-
nächst thematisiert Rickert das der Schrift Zur Judenfrage zugrundeliegende Totalitäts-
verständnis nicht gesondert. Dass sie die Hegel’sche Unterscheidung von Staat und bür-
gerlicher Gesellschaft der Textrekonstruktion voranstellt (3), deutet darauf hin, dass sie
(wohl zu Recht) annimmt, dass Marx in Zur Judenfrage Hegels Verständnis folgt. Da sie
darlegt, dass sich Zur Judenfrage und das Kapital lediglich hinsichtlich ihres Betrach-
tungsgegenstandes unterscheiden (13 unten), scheint Rickert anzunehmen, dass Marx in
beiden Schaffensperioden der Hegel’schen Unterscheidung von Staat und bürgerlicher
Gesellschaft folgt. Paschukanis begeht dann ihrer Ansicht nach den Fehler, innerhalb die-
ser Totalität die Bedeutung der Ökonomie zu überhöhen.

Der zwischen Früh- und Spätwerk zu beobachtende Wandel der Marx’schen Prämis-
sen,12 der sich auch mit der Kritik an Feuerbach vollzieht, geht jedoch u.a. mit einer Ver-
änderung der Totalitätskonzeption einher. Der im Kapital angelegte Begriff einer kom-
plexen Struktur13 stellt die Frage nach dem Recht in einer anderen Art und Weise, als sie
noch in Zur Judenfrage formuliert werden kann. Paschukanis hat diese Frage der Rechts-
theorie des historischen Materialismus als erster formuliert. Und anders als Rickert dar-
stellt, erweist sie sich für die von Buckel eingeforderte14 und vorgelegte Analyse komple-
xer Herrschaftsverhältnisse als durchaus anschlussfähig.

Die geläufige Kritik an der bei Paschukanis in Allgemeine Rechtslehre und Marxismus
angelegten Dominanz der ökonomischen Ebene des Kapitalismus ist sicherlich in man-
cherlei Hinsicht zutreffend.15 Das darf jedoch nicht den Blick darauf verstellen, dass ins-
besondere das Kapitel über Recht und Sittlichkeit erstaunlich moderne Perspektiven zu
eröffnen vermag. Denn im Anschluss an die vielzitierten Textstellen zum Tauschvorgang
im Kapital belässt es der sowjetische Rechtstheoretiker nicht dabei, die gegenseitige Ver-
wiesenheit von Rechts- und ökonomischem Subjekt zu konstatieren. Mit seiner Feststel-
lung, dass sich im Tausch dreierlei Subjektivierungsformen überschneiden (ökonomi-
sches, juristisches und moralisches Subjekt), geht er über die schlichte Parallelisierung
oder Unterordnung von Ökonomie und Recht hinaus. So hält Paschukanis fest, dass sich
die verschiedenen Subjektformen auch widersprechen und gerade nicht einfach ineinan-
der aufgehen:

„Tatsächlich ist der Mensch als moralisches Subjekt, das heißt als gleichwertige Persön-
lichkeit nichts weiter als die Vorbedingung für den Tausch nach dem Wertgesetz. Eine
solche Bedingung ist auch der Mensch als Rechtssubjekt, das heißt als Eigentümer. End-
lich sind diese beiden Bestimmungen aufs engste mit einer dritten verbunden, in der
der Mensch als egoistisches wirtschaftendes Subjekt figuriert.
Alle drei nicht aufeinander reduzierbaren und scheinbar widersprechenden Bestim-
mungen drücken die Gesamtheit der zur Realisierung des Wertverhältnisses notwendi-

12 Vgl. auch insoweit der Befund eines „wissenschaftstheoretischen Einschnitts“ im Marx’schen
Werk in Louis Althusser, Vorwort: Heute in: ders., Für Marx, Frankfurt/Main 1968, 17-42 (31 ff.).

13 Vgl. Louis Althusser, Über die materialistische Dialektik in: ders., Für Marx, Frankfurt/Main 1968,
100-167 (140).

14 Vgl. Sonja Buckel, Neo-materialistische Rechtstheorie in: dies./Ralph Christensen/Andreas
Fischer-Lescano (Hrsg.), Neue Theorien des Rechts, 3. Auflage, Tübingen 2020, 189-206 (195 f.).

15 Peitsch (Fn. 7), 43 f.

364 KJ 54 (2021) Heft 3 364

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-3-361 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 19:26:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-3-361


gen Bedingungen aus […]. […] Das egoistische Subjekt, das Rechtssubjekt und die mo-
ralische Persönlichkeit sind die drei wichtigsten Charaktermasken, unter denen der
Mensch in der warenproduzierenden Gesellschaft auftritt.“16

Paschukanis formuliert hier bestimmte Subjektformen als Bedingungen des Tausches
nach dem Wertgesetz. Sie folgen also gerade nicht aus dem Warentausch, sondern sind in
ihm „zu einer Totalität“ vereint.17 Damit verschiebt er im Anschluss an Marx die Diskus-
sion in einer für Gegenstand und Totalitätsbegriff entscheidenden Art und Weise. Vielfalt
sowie Modi der Entstehung verschiedener Subjektformen können und müssen hiernach
in den Blick des historischen Materialismus genommen werden. Das Rechtssubjekt ist in
seiner widerspruchsvollen Koexistenz mit anderen Subjektformen als Teil eines komplex
strukturierten Ganzen zu rekonstruieren. Das Rechtssubjekt kann auch und gerade mit
Paschukanis in seiner Verschränkung mit anderen Herrschaftsverhältnissen als Subjekti-
vierungspraxen (Geschlecht, Rassismus, Antisemitismus) gedacht werden. Paschukanis
vermag zwar die von ihm aufgeworfene Frage nach den Existenzbedingungen der
Rechtssubjektivität nicht erschöpfend zu beantworten. Das ändert jedoch nichts daran,
dass er durch ihre Formulierung Ansätze vorwegnimmt, die die Dichotomien von Indivi-
duum und Gesellschaft sowie Staat und bürgerlicher Gesellschaft hinter sich lassen, ohne
die Marx’sche Kritik der politischen Ökonomie aus dem Blick zu verlieren. Die Materia-
lität der Voraussetzungen, unter denen sich der Mensch als (Rechts)Subjekt (wieder)er-
kennt, diskutieren etwa Althusser und Michel Foucault.18 Aber auch die anspruchsvolle
Totalitätskonzeption der (kritischen) Systemtheorie, die ebenfalls ein Nebeneinander un-
terschiedlicher Subjektformen problematisiert,19 vermag mit einer so verstandenen
Marx’schen Rechtstheorie in den Dialog zu treten. Wenn Marx in Zur Judenfrage die
Frage nach dem Zusammenhang von Recht, Politik und Ökonomie aufwirft, ist es Pa-
schukanis, der sie in die Problematik des Kapitals überführt, indem er nach den Bedin-
gungen der Existenz des Rechtssubjekts fragt und es in seinem Zusammenspiel mit ande-
ren Subjektformen untersucht. Rickerts begrüßenswerter Anstoß für eine Rekonstrukti-
on der Dialektik des Rechts in der bürgerlichen Gesellschaft nach Marx sollte daher nicht
bei dessen Jugendschriften stehen bleiben, sondern das ökonomiekritische Spätwerk in
seiner Eigenständigkeit ernst nehmen.

16 Paschukanis (Fn. 3), 151 f.
17 Paschukanis (Fn. 3), 152.
18 Vgl. für eine an sie und Jean-Joseph Goux anknüpfende Rekonstruktion: Peitsch (Fn. 7), Kapitel 2.
19 Vgl. etwa Andreas Fischer-Lescano, Natur als Rechtsperson. Konstellationen der Stellvertretung

im Recht, ZUR 2018, 205-216 (208).

365 Matthias Peitsch · Weitere Elemente der Marx’schen Rechtskritik 365

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-3-361 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 19:26:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2021-3-361

