
I. Glocalizing Christianities – geschichtlich-kontextuelle
Annäherungen

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Von der europäischen Christenheit zur Weltkirche. Die
katholische Kirche auf dem Weg zur Globalität und zur eigenen
Form der Polyzentrik

Mariano Delgado

Abstract
The article first points to the original character of Christianity (the new
concept of the people of God, the ability to translate and inculturate, the
culture of mercy) and then explores the question of how the path to global‐
ity, which was laid in the cradle of Christianity with the missionary way of
thinking, has progressed, particularly in the Catholic Church. Christianity
has undergone more transformations and changes than almost any other
religion. In a third step, the article looks at the current situation and the
question of “salutary decentralisation” raised by Pope Francis in Evangelii
gaudium (2013). In conclusion, the text emphasises that the evangelisation
of action is the key to a form of church that corresponds to the situation of
the church in a global, radically changing world. Today we are dealing with
upheavals that are similar in their epochal significance to the transition
from Jewish-Christianity to the ancient Hellenistic-Roman world. In order
to shape this new “globality”, Christianity should return to its original
character.1

Key-Words
Global Christianity, Concept of the People of God, Translational and in‐
culturative Capacity, Culture of Mercy, Original Imprint, Pope Francis,
Evangelii Gaudium, Evangelisation, Decentralisation

 
Im Zusammenhang mit seiner Interpretation des Zweiten Vatikanischen
Konzils als epochale kirchengeschichtliche Zäsur hat Karl Rahner eine
dreifache „theologische“ Periodisierung der Kirchengeschichte vorgeschla‐

1 Der dem Beitrag zugrundeliegende Vortrag eröffnete zusammen mit dem Beitrag von
Klaus Koschorke als Keynote die 2. ZRKG-Tagung; er wurde für die schriftliche Fas‐
sung leicht überarbeitet.

75

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gen, die in ihrer scheinbaren Simplizität auf das tiefgründige Problem der
Inkulturation aufmerksam macht: „1. die kurze Periode des Juden-Christen‐
tums, 2. die Periode der Kirche in einem bestimmten Kulturkreis, nämlich
des Hellenismus und der europäischen Kultur und Zivilisation, 3. die Peri‐
ode, in der der Lebensraum der Kirche von vornherein die ganze Welt
ist“ (Rahner 2013: 975). Denn die Kirche habe beim Konzil „mindestens
anfanghaft […] lehrmäßig als Weltkirche zu handeln begonnen“ (Rahner
2013: 974). Eine Unterteilung dieser Perioden durch verschiedene Zäsuren
wäre natürlich möglich, aber für Rahner ist „diese Dreiteilung der Kirchen‐
geschichte als solche theologisch richtig“ (Rahner 2013: 975), ja, sie scheint
ihm „die einzig richtige zu sein“ (Rahner 2013: 976). Was heute anstünde,
wäre dann die Frage, ob in der globalen Christenheit ein afrikanischer
oder asiatischer Weg zum Christentum möglich wäre, der die antike dog‐
matische Matrix als Referenz nimmt, ohne diese in „Lehre, Leben und
Kult“ so gut wie 100 Prozent mit nur leichten kulturellen Adaptationen
reproduzieren zu müssen, wie dies bisher der Fall war. Es ginge also um
ein Christentum, das aus dem „Ritenstreit“ die Lehren gezogen hat und
heute weitgehende Inkulturationen erlaubt. Ähnlich dachte Gottlieb Söhn‐
gen (1959: 23), als er etwa nach einem eigenen chinesischen Weg zum
Christentum fragte.

Ich werde nun zunächst auf die Ursprungsprägung des Christentums
hinweisen und dann der Frage nachgehen, wie der Weg zur Globalität
des Christentums besonders in der katholischen Kirche verlaufen ist. Das
Christentum hat dabei so viele Wandlungen durchgemacht, dass ein Religi‐
onshistoriker schreiben konnte: „Kaum eine andere Religion zeigt derartige
Wandlungen und Veränderungen“ (Stolz 1985: 7). In einem dritten Schritt
werde ich mich mit der heutigen Situation befassen und die von Papst
Franziskus in Evangelii gaudium (2013) aufgeworfene Frage einer „heilsa‐
men Dezentralisierung“ erörtern. Einige zusammenfassende Überlegungen
werden meinen Beitrag abschließen.

1. Die Ursprungsprägung des Christentums als Matrix seiner globalen
Berufung

Durch seine missionarische „Geht-hin-Denkform“ (vgl. etwa Mt 28,19, Mk
16,15) ist dem Christentum das Überschreiten von Grenzen in die Wiege ge‐
legt worden. Dies zeigt sich vor allem in seinem neuen Volk-Gottes-Begriff
sowie in seiner Translations- und Inkulturationsfähigkeit.

Mariano Delgado

76

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1.1. Der neue Volk-Gottes-Begriff

Selbst die engsten Jünger und Jüngerinnen Jesu scheinen Zeit gebraucht
zu haben, um die logischen Konsequenzen aus der von ihm verkündeten
Reich-Gottes-Botschaft der universalen Gotteskindschaft zu ziehen. Simon
Petrus versteht erst mit Hilfe eines Traumes im Vorfeld des Besuchs beim
römischen Hauptmann Kornelius, dass der Gott Jesu Christi sich eine
universale Gemeinschaft ohne Ansehen der Person wünscht. Bei Kornelius
angekommen, kann er dann nicht umhin, sich sein neues Bewusstsein von
der Seele zu schreien: „Wahrhaftig, jetzt begreife ich, dass Gott nicht auf
die Person sieht, sondern dass ihm in jedem Volk willkommen ist, wer ihn
fürchtet und tut, was recht ist“ (Apg 10,34-35) (vgl. Dassmann 1989).

Bei Paulus, dem jüdischen Schriftgelehrten, römischen Staatsbürger mit
hellenistischer Bildung und ersten christlichen „Theologen“ stellt sich der
Gesinnungswandel viel stärker ein. Er ist dann die treibende Kraft, die
Botschaft von der universalen Gotteskindschaft der Heidenwelt zu verkün‐
den und das noch verbliebene rituelle Symbol religiös-nationaler Identität
beim Jerusalemer „Konzil“ (Apg 15,1-35) aus dem Weg zu räumen. Es gibt
keinen Satz in der paulinischen Theologie, der die durch die christliche
Botschaft neu eingetretene Lage in der multikulturellen hellenistischen
Umwelt besser ausdrücken würde als Gal 3,28: „Es gibt nicht mehr Juden
und Griechen, nicht Sklaven und Freie, nicht Mann und Frau; denn ihr alle
seid einer in Christus Jesus.“ Und Paulus schließt folgerichtig daraus: „Wenn
ihr aber zu Christus gehört, dann seid ihr Abrahams Nachkommen, Erben
kraft der Verheißung“ (Gal 3,29).2

Mit der Übertragung des Volkwerdungsprozesses des Alten Exodus auf
die Christengemeinde aus der Heidenwelt wird der neutestamentliche Kon‐
sens bezüglich des Volk-Gottes-Begriffs im ersten Petrusbrief betont: „Ihr
aber seid ein auserwähltes Geschlecht, eine königliche Priesterschaft, ein
heiliger Stamm, ein Volk, das sein besonderes Eigentum wurde […]. Einst
wart ihr nicht sein Volk, jetzt aber seid ihr Gottes Volk“ (1 Petr 2,9f ).
Aufgrund dieses Volk-Gottes-Begriffs, der den jüdischen Partikularismus
überwindet und mit dem römischen Universalismus konvergiert, war das
Christentum imstande, Menschen aus verschiedenen Völkern und Kulturen
anzusprechen und für eine neue Religion universaler Geschwisterlichkeit
zu gewinnen.

2 Dies ist ein Leitmotiv in der paulinischen Missionstheologie, vgl. Röm 10,12; 1 Kor
12,13; Kol 3,11; Eph 2,11-22.

Von der europäischen Christenheit zur Weltkirche

77

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1.2. Translations- und Inkulturationsfähigkeit

Weil das Christentum nicht einfach eine „Schriftreligion“ ist, sondern Jesus,
den Christus, für das lebendige Wort Gottes hält, sakralisiert/tabuisiert es
nicht eine Sprache als Offenbarungsvehikel. Daher nimmt es mit der Wahl
des Griechischen für die Schriften des Neuen Testamentes das Gespräch
mit der hellenistischen Welt dezidiert auf. Denn es geht darum, die Bot‐
schaft vom Heil in Jesus Christus in der Sprache der Adressaten zu verkün‐
den. Nach der Bekehrung hellenistischer Philosophen (wie u. a. Clemens
von Alexandrien oder Origenes) war es klar, dass der Theologisierungspro‐
zess auf dem Boden hellenistischer Philosophie stattfinden musste. Alois
Grillmeier (1975: 589f.) hat diesen Prozess treffend beschrieben:

Das Christuskerygma und die ganze christliche Glaubensgestaltung be‐
gegneten […] einer fragenden Welt mit großer geistiger Vergangenheit,
die von ihren teils ablehnenden, teils erwartenden Haltungen her die
Boten des Christentums bedrängte und zu immer neuen Anstrengungen
der Glaubensvorlage aufrief. Je mehr derlei fragende Menschen auch in
die Kirche selber eintraten, umso schneller vollzog sich der Prozess der
‚Theologisierung’ des Kerygmas mit allen seinen Vor- und Nachteilen.

Dieser Prozess lässt sich als eine zweigleisige Inkulturation beschreiben:
Er hat nicht nur zu einer „Verchristlichung der griechischen Metaphysik“
geführt, sondern auch zu einer – legitimen – „Hellenisierung des Christen‐
tums“.3 Dies ist heute Konsens in der Forschung, die Abstand von der alten
These Adolf Harnacks genommen hat. So kann der katholische Theologe
Peter Neuner (1995: 371) schreiben:

Im Gegensatz zur These von der Hellenisierung des Christentums als
Abfall vom Ursprung ist dieser Prozess als eine der großen Leistungen
der Christenheit zu würdigen, nämlich als die Inkulturation der bibli‐
schen Botschaft in eine veränderte Welt. Hätte die Kirche diese Antwort
verweigert, wäre der Ursprung nicht unverfälscht gerettet worden, son‐
dern ihre Verkündigung wäre ungehört und unverstanden verhallt. Man
hätte Antworten gegeben auf Fragen, die niemand gestellt hatte, die
niemanden interessierten.

3 Selbst Jürgen Habermas (1991: 135) hält diese Synthese für das Ergebnis der Begegnung
zwischen dem Glauben Israels und dem griechischen Geist, wenngleich er die „Zwei‐
deutigkeit“ der missionarischen Verchristlichung griechischer Metaphysik betont.

Mariano Delgado

78

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Und der evangelische Theologe Wolfhart Pannenberg (1992: 148) bemerkt
dazu: „Ohne die so genannte Hellenisierung des Evangeliums kein Heiden‐
christentum und wohl auch kein missionarisches Eindringen in andere und
immer neue Kulturen.“

1.3. Pflege einer Kultur der Barmherzigkeit

Wir dürfen ein drittes Merkmal der Ursprungsprägung des Christentums
nicht vergessen, nämlich die Pflege einer Kultur der Barmherzigkeit. Am
meisten dürfte die antike Welt die neue Moral beeindruckt haben, die von
der Würde eines jeden Menschen als Abbild Gottes geprägt war und von
Nietzsche daher als „Sklavenmoral“ apostrophiert wurde. Diese neue Moral
wird von einem altkirchlichen Apologeten eindrucksvoll dokumentiert,
wenn er von den Christen u. a. sagt: „Sie heiraten wie alle, zeugen Kinder
wie alle, aber sie setzen sie nicht nach der Geburt aus“ (Marrou 1965:
63-65). Selbst Kaiser Julian (360-363), der nach der „Konstantinischen
Wende“ das Rad der Geschichte zurückdrehen wollte, bestätigt die morali‐
sche Anziehungskraft der Christen, wenn er von ihnen schreibt, dass es
deren Menschenfreundlichkeit gegen die Fremden, die Vorsorge für die Be‐
stattung der Toten und die vorgebliche Reinheit des Lebenswandels seien,
die ihre „Sekte“ am meisten gefördert haben (Koch 1992: 202).

Die Gründe für den Erfolg des Christentums im Römischen Reich lie‐
gen in seiner „Konvergenz und Divergenz“ mit der antiken Kultur: In
einem bemerkenswerten Inkulturationsprozess fügte es sich gut zu weite‐
ren Entwicklungen der antiken Religions- und Kulturgeschichte (Bilder‐
kult, Mysterien- und Erlösungsreligionen, Jenseitsglaube) und entsprach
in vielerlei Hinsicht sozusagen „dem Geist der Zeit“ (Merkt 2002: 431).
Dazu kam, dass seine von der antiken Praxis divergierende neue Moral
glaubwürdig wirkte: „Die christlichen Gemeinden kümmerten sich umfas‐
send um Kranke, Arme, Alte, Witwen, Waisen und Hungernde, also um
jene marginalisierten Gestalten, die das Heidentum, wie es ein moderner
Historiker formuliert, ‚ohne große Gewissensbisse […] ihrem Schicksal
überlassen’ hatte“ (Merkt 2002: 432). Im Widerspruch zur Grausamkeit
mancher heidnischen Bräuche gab das Christentum seinen Anhängern ihre
„Humanität“ (Stark 1997: 250).

Das Christentum hatte sich auf die antike Kultur eingelassen und diese
umgeformt zu einem „christlichen Projekt“. Diese Epoche der Kirchenge‐
schichte, in der die „professionellen“ Missionare weitgehend fehlen und die

Von der europäischen Christenheit zur Weltkirche

79

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


kapilare Mission vorherrschend ist, erreicht ihren Höhepunkt zur Zeit des
Augustinus. Daher konnte der Bischof von Hippo angesichts der verbliebe‐
nen Heiden, die nach Wunder oder Zeichen für die Überlegenheit des
christlichen Gottes verlangten, mit Verwunderung schreiben: „Magnum
est ipse prodigium, qui mundo credente non credit“ – Wer immer noch
Wunder braucht, um sich zum Glauben zu entschließen, „ist selber eine
gar wunderliche Erscheinung, da er nicht glaubt, wo alle Welt glaubt“
(Augustinus 1979: XXII,8 / CCL 48/815). Seiner globalen Berufung gemäß
hatte das antike Christentum auch Äthiopien und Indien erreicht, aber das
Römische Reich galt als der Inbegriff der damaligen Welt. Paulus Orosius,
ein Schüler Augustins, beschreibt um 420 die Situation dann so: wo man
als Römer und Christ auch hinkomme, finde man „Zuflucht“, denn überall
sei „ein Vaterland, ein Gesetz und eine Religion“: „Die Breite des Ostens,
die Ausdehnung des Nordens, die südliche Weite, die sehr ausgedehnten
und sehr sicheren Wohnsitze der großen Inseln sind meines Rechtes und
meines Standes, weil ich zu Christen und zu Römern als Römer und als
Christ komme“ (Orosius 1986: Bd. II,9: V,2,1). Sein Glück war aber nicht
von Dauer, denn die jungen Völker standen ante portas und wenig später
auch der Islam.

2. Die Denkform der mittelalterlichen Gestalt des Christentums

Bei der Völkerwanderung handelt es sich um Völker, die den römisch-
christlichen „mundus“ bewunderten und religionsgeschichtlich gesehen
von „außerchristlichen“ Religionen geprägt waren, d. h. von Religionen, die
bei der Ursprungsprägung des Christentums und der antiken Inkulturation
keine Rolle spielten und die von ihrem polytheistischen Selbstverständnis
her auch nicht resistent oder autoimmunisiert gegen christliche Mission
waren. Die Kirche des Westens und die Kirche des Ostens versuchen
im Mittelalter, die Germanen und Slawen kulturell und religiös in das
christliche Globalprojekt zu integrieren – mit den dazu nötigen „kleinen“
Anpassungen an ihre Sprache und Mentalität, wie es in der weiteren Kir‐
chengeschichte die Norm sein wird (vgl. Angenendt 2009). Dies tut die
Kirche mit verschiedenen Missionsmethoden u. a. mit Wandermönchen
als professionellen Missionaren, aber auch nach dem germanischen Gefolg‐
schaftsprinzip des „cuius regio eius et religio“ avant la lettre. Viele Kirchen‐
historiker würden das Urteil Joseph Lortz’ sicherlich unterschreiben: „In

Mariano Delgado

80

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


dieser religiösen und geistigen Erziehung der neuen Völker durch die Kir‐
che ist das ganze Mittelalter grundgelegt“ (1948: 97).

Gravierender war für die Kirche der Einbruch des Islams ab dem 7.
Jahrhundert in die Ursprungsgebiete des Christentums Palästina und Nord‐
afrika. Denn als „nachchristliche“ Religion im chronologischen und theolo‐
gischen Sinne des Wortes, d. h. als Religion, die nach dem Christentum
kommt und dazu noch dieses als „wahre Religion“ oder „letztgültige Offen‐
barung“ des einen Gottes beerben möchte, war der Islam religionstheolo‐
gisch gesehen „immunisiert“ gegen Missionsversuche aus der „falschen“
christlichen Religion oder einer früheren Offenbarungsstufe, ja, der Islam
stellte eine attraktive Alternative zum Religionswechsel dar und dies wurde
auch mit der „strukturellen Gewalt“ der hohen Kopfsteuer bei Nicht-Kon‐
version indirekt gefördert.

Das Ergebnis dieses doppelten Einbruchs in den römisch-christlichen
„mundus“ war, dass im 15. Jahrhundert, zu Beginn der Entdeckungsfahrten,
die Grenzen der Christenheit sich zwar verschoben hatten (von Nordafrika
und dem Nahen Osten nach Mittel-, Ost- und Nordeuropa), aber die Zahl
der Christen und Christinnen de facto um 1500 nicht höher als um 500
war. Geändert hatte sich allerdings im Mittelalter einiges, was den weiteren
globalen Weg der katholischen Kirche nachhaltig prägen wird.

Das Christentum des ersten Jahrtausends hatte kein richtiges Machtzen‐
trum, sondern bestand aus der Pentarchie oder den fünf Patriarchaten. Und
darunter war eine Vielfalt in „Lehre, Leben und Kult“ möglich: verschiede‐
ne Theologien, verschiedene Liturgien, verschiedene Kirchenordnungen,
aber unter Anerkennung des Dogmatisierungsprozesses der Antike, die
nur durch die Einführung des filioque im Westen und die Spaltung der
vorchalkedonischen Kirchen gestört wurde. Das Papsttum ließ hier und da
einen gewissen Primatsanspruch erkennen, aber mehr als ein primus inter
pares und ein Primat als Dienst der Liebe waren im ersten Jahrtausend
nicht möglich. Nach den Ereignissen des 11. Jahrhunderts (Morgenländi‐
sches Schisma, Gregorianische Reform, Dictatus papae) beginnt die Kirche
des Westens eine neue Gestalt anzunehmen, die ihre globale Tätigkeit
im zweiten Jahrtausend prägen wird. Nun entsteht in Rom ein richtiges
Machtzentrum, das in den Papstdogmen des Ersten Vatikanischen Konzils
gipfeln wird. Im Machtbereich Roms wird die Vielfalt in „Lehre, Leben
und Kult“ immer mehr zugunsten der Romanisierung eingeschränkt. Im
Mittelalter und in der Frühen Neuzeit ist dies noch nicht ganz möglich, weil
christliche Herrscher mit ihrem quasi katholischen Staatskirchentum ein
Gegengewicht gegen den kurialen Zentralismus darstellen (etwa Gallika‐

Von der europäischen Christenheit zur Weltkirche

81

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nismus, Regalismus, Josephinismus). Aber nach dem Zusammenbruch des
Ancien régimes mit der Französischen Revolution und nach dem restaurati‐
ven Schwanengesang der Heiligen Allianz konnte das Papsttum in Zeiten
des Ultramontanismus die Romanisierung immer mehr durchsetzen und
seine zentrale Macht ausbauen. Das kann sehr anschaulich an der Kirchen‐
geschichte Lateinamerikas gezeigt werden: gab es dort nach dem Konzil
von Trient Provinzialkonzilien zur lokalen Anpassung der Kirchenreform,
bei denen dank der Patronatsstruktur die Tages- und Geschäftsordnung
praktisch nur mit der spanischen Krone abgesprochen werden musste, so
wird das Papsttum nach dem Ersten Vatikanischen Konzil 1899 zu einem
panlateinamerikanischen Konzil nach Rom einladen, dort auch ein Semi‐
nar für die Ausbildung der Kleruselite gründen und von da an immer
mehr Entscheidungsprozesse an sich ziehen. Außer dieser Tendenz zur
Romanisierung, die sich erst nach dem Vaticanum I voll entfalten kann,
gibt es andere Aspekte in der zweiten Epoche der Kirchengeschichte, die
zum Teil bedenklicher sind.

Zum einen betrifft dies das so genannte Missionsrecht, das die globale
Ausbreitung des Christentums begleitete. Im 13. Jahrhundert, als die pro‐
fessionellen Missionare mit der Gründung der Bettelorden einen großen
Schub bekamen und einige davon jenseits der Grenzen des christlichen
„mundus“ auch bei den Moslems, den Mongolen, Indern, Singhalesen und
Chinesen in Afrika und Asien den christlichen Glauben als einzigen Weg
zum Heil nach Mk 16,16 predigen wollten, formulierte Papst Innozenz IV.
1243 in einem Dekretale-Kommentar das dazu passende „Missionsrecht“.
Er bekräftigte darin das Recht der Christen auf Verkündigung des Evange‐
liums auf der ganzen Welt, ein Recht, das die Fürsten der Heiden nicht
behindern dürfen, ohne von den christlichen Herrschern dafür bestraft
zu werden. Auf die rhetorische Frage, die er sich selbst stellte, ob dies
im Umkehrschluss auch bedeutete, dass christliche Herrscher ihrerseits ver‐
pflichtet wären, etwa Verkünder des „betrügerischen“ Islams zu dulden, ant‐
wortete er: „Man darf über jene nicht in gleicher Weise urteilen wie über
uns, da sie im Irrtum befangen sind, wir aber auf dem Weg der Wahrheit
gehen, was uns als Glaubensgewissheit verbürgt ist“ (Grewe 1988: 350). Ein
solches Missionsrecht hat die Globalisierung des Christentums im Schatten
des frühneuzeitlichen Kolonialismus und des modernen Imperialismus bis
zum Zweiten Vatikanischen Konzil begleitet.

Dieser erste außereuropäische Missionsaufbruch der lateinischen Kirche
durch die Mendikanten führte zu einigen Konflikten mit den nicht-römi‐
schen Kirchen, die teilweise auch in Asien oder Afrika wirkten. Diese

Mariano Delgado

82

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konflikte nahmen im Entdeckungszeitalter nach der Gründung der römi‐
schen Congregatio de Propaganda Fide 1622 zur Lenkung der Weltmission
außerhalb der Patronatsgebiete Spaniens und Portugals zu. Denn die Pro‐
paganda-Missionare kamen mit einem deutlichen päpstlichen Anspruch.
Das Ergebnis ist die Spaltung dieser Kirchen in eine traditionelle und eine
mit Rom verbundene Seite. Eine nicht-intendierte Folge der Globalisierung
der katholischen Kirche ist also die Vermehrung der Kirchenvielfalt durch
Kirchenspaltungen.

Dem war vorausgegangen die zweite bedenkliche Entwicklung der mit‐
telalterlichen Kirche, nämlich ein ‘Fundamentalisierungsprozess’ in der
Lehre, der „zur Intoleranz, zur Aufrichtung einer heillosen innerweltlichen
Absolutheit, die den anderen für Zeit und Ewigkeit in Frage stellt“ (Ratz‐
inger 1969: 372), führte, wie wir es am Umgang mit den Häretikern und
anderen religiösen Minderheiten im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit
sehen. Dazu gehört auch die Proklamation der Heilsausschließlichkeit der
Papstkirche mit der Dogmatisierung des „extra ecclesiam nulla salus“ beim
Konzil von Florenz (1442) nicht nur gegenüber Juden und Heiden, sondern
auch im Verhältnis zu den „schismatischen“ Kirchen ohne Kommunion mit
Rom (Denzinger 2010: Nr. 1351).

Das sind – grosso modo gesagt – die theologischen Rahmenbedingungen
für die globale Ausbreitung der katholischen Kirche im zweiten Jahrtau‐
send. Zwischen dem 5. Jahrhundert und dem Zweiten Vatikanischen Konzil
haben sich zwar die Grenzen des christlichen „mundus“ verschoben bis hin
zur Entstehung einer Weltkirche oder einer wahrhaft globalen Christenheit
in allen Kontinenten dank der Dynamik der Missionsgeschichte seit der
Entdeckung der Neuen Welt; demographisch ist das Christentum dabei zur
größten Weltreligion geworden. Aber die Denkform hat sich bis zum letzten
Konzil kaum geändert – und das ist die Tragik der katholischen Mission
im Entdeckungszeitalter: dass sie auf den historischen „Kairos“ der Entde‐
ckung der Neuen Welt mit der niemals zuvor einer anderen Religion gege‐
benen Möglichkeit, „auf einen so großen Teil der Menschheit Einfluss zu
gewinnen“ (Latourette 1956: 47), theologisch nicht vorbereitet war; dass sie
die mittelalterliche bzw. tridentinische Denkform mit kleinen Anpassungen
nach Übersee unter dem Schutz christlich-europäischer Kolonialmächte
transportierte und das Missionsrecht wie im 13. Jahrhundert verstand; dass
sie dabei zwar die „Kultur der Barmherzigkeit“ pflegte, zugleich aber den
Volk-Gottes-Begriff durch einen europäischen Ethnozentrismus gegenüber
anderen Völkern einschließlich des einheimischen Klerus sowie durch die
Hinnahme der Sklaverei der Schwarzen verdunkelte; und schließlich, dass

Von der europäischen Christenheit zur Weltkirche

83

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sie ihre Translations- und Inkulturationsfähigkeit ängstlich bremste, wenn
es zu einem „Ritenstreit“ gekommen ist.

3. Der Wandel mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil: Auf dem Weg zur
Gestaltung katholischer Globalität

Das Konzil steht als Fanal für eine neue Epoche der Kirchengeschichte,
in der wir von allgemeiner Religionsfreiheit statt vom einseitigen Missions‐
recht sprechen (Dignitatis humanae), von der Anerkennung des Wahren
und Heiligen in anderen Religionen (Nostra aetate 2), vom Heilsinklusivis‐
mus durch die Mittlerschaft Christi in einer nur Gott bekannten Weise (vgl.
Gaudium et spes 22 und Ad gentes 7, aber auch Lumen gentium 16) und
vom ökumenischen und interreligiösen Dialog statt von der Verketzung
anderer Konfessionen oder der Betrachtung anderer Religionen als falsche
oder defizitäre Heilswege im Schatten eines Heilsexklusivismus der Papst‐
kirche.

Nach dem Konzil, mit dem die Kirche, wie Karl Rahner sagte, „mindes‐
tens anfanghaft“ begonnen habe, „lehrmäßig als Weltkirche zu handeln“
(Rahner 2013: 974), geht es nun um die Gestaltung der katholischen
Form von Globalität und Polyzentrik unter neuen religionsrechtlichen und
theologischen Voraussetzungen. Beklagte Joseph Ratzinger 1960, dass das
Christentum auch bei uns nicht in unserer eigenen, „sondern in einer uns
weitgehend fremden Gestalt, der Gestalt des Mittelalters“ lebe und dass die
primäre Aufgabe, die sich Theologie im Hinblick auf die Mission stelle,
nicht die „Akkommodation“ an östliche oder afrikanische Kulturen sei,
„sondern die ‘Akkommodation’ an unseren eigenen, gegenwärtigen Geist“
sei (Ratzinger 1960: 187f.), so ist seit dem Konzil zwar vieles im Fluss, aber
man hat den Eindruck, dass wir es mit lauter Baustellen zu tun haben,
die als Geburtswehen einer neuen Kirchengestalt zu betrachten sind: der
Gestalt einer Weltkirche in einer globalen Welt. Drei dieser Baustellen
möchte ich nun kurz skizzieren.

3.1. Heilsame Dezentralisierung

Mit seinem Aufsatz „Zu Theologie und Praxis des bischöflichen Amtes“,
1999 in einer Festschrift erschienen, löste Walter Kasper eine Kontroverse
über das Verhältnis von Universalkirche und Ortskirche aus. Diese wurde

Mariano Delgado

84

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zwischen ihm und Kardinal Ratzinger freundschaftlich ausgetragen (vgl.
Kasper 1999; Kasper 2000; Kasper 2014; Ratzinger 2010; Kehl 2003), aber
sie ist in die jüngste Kirchengeschichte als „Streit der Kardinäle“ eingegan‐
gen. Ich kann hier auf die tiefsinnigen Fragen (Vorrang der Universalkir‐
che, Kollegialität, Synodalität und Primat), die sich im Zusammenhang
mit der ontologischen Ekklesiologie von Lumen gentium 23 stellen, nicht
eingehen, wohl aber mit Kardinal Kasper (2014: 120) folgendes festhalten:
Es handelt sich um einen

Schulstreit …, wie er in der katholischen Kirche nicht nur sein darf,
sondern, eben weil sie katholisch ist, auch immer wieder sein muss. In
der Sache ist freilich das noch immer nicht hinreichend gelöste Problem
des Verhältnisses von Universal- und Ortskirche, Primat und Episkopat
und synodalen Strukturen stehen geblieben.

Dieses Problem ist „nach wie vor grundlegend für die Zukunft der Kirche“.
Kardinal Kasper (2014:119) hatte den Eindruck, „dass sich die Balance
zwischen Universalkirche und Ortskirche allzu sehr verschoben hat“. Und
er fühlt sich bestätigt durch das Apostolische Schreiben Evangelii gaudium
von Papst Franziskus, der damit „das Problem nun offiziell auf die welt‐
kirchliche Agenda“ gesetzt habe. Stimmt es oder ist dies eher ein Wunsch‐
denken? Gewiss, in Evangelii gaudium 16 heißt es:

Ich glaube auch nicht, dass man vom päpstlichen Lehramt eine endgülti‐
ge oder vollständige Aussage zu allen Fragen erwarten muss, welche die
Kirche und die Welt betreffen. Es ist nicht angebracht, dass der Papst die
örtlichen Bischöfe in der Bewertung aller Problemkreise ersetzt, die in
ihren Gebieten auftauchen. In diesem Sinn spüre ich die Notwendigkeit,
in einer heilsamen ‘Dezentralisierung’ voranzuschreiten.

Was ist aber nach zehn Jahren Pontifikat aus diesem Gespür geworden?
Sind wir in der „heilsamen ‘Dezentralisierung’“ oder im Aufbau von syn‐
odalen Strukturen wirklich weitergekommen? Wir haben nach dem Konzil
überall nationale Bischofskonferenzen und auch kontinentale bischöfliche
Räte, aber keine angemessene theologische oder kirchenrechtliche Reflexi‐
on über die Folgen dieser faktischen katholischen „Polyzentrik“ für die
Weltkirche. Der Papst zitiert in seinen lehramtlichen Texten nicht nur
seine Vorgänger, um die Lehrkontinuität zu zeigen, sondern sehr oft auch
Texte von diesen bischöflichen Räten und Konferenzen. Damit ensteht
der Eindruck von einer global agierenden Kirche unter einer zentralen
Leitung, die sich zum Echo der Probleme an der Peripherie macht – wie

Von der europäischen Christenheit zur Weltkirche

85

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


einst die Jesuitengeneräle in ihren Rundbriefen aus den Berichten aus allen
Kontinenten zitierten. Aber kommen wir damit bei der Gestaltung einer
Weltkirche, in der die Teilkirchen zum Wohle der Evangelisierung in ihrem
Bereich das Recht auf Sonderwege in „Lehre, Leben und Kult“ haben soll‐
ten, wirklich einen Schritt weiter? Haben die kontinentalen bischöflichen
Räte oder die nationalen Bischofskonferenzen in Kommunion mit Petrus
wie einst Paulus beim Jerusalemer „Konzil“ den Mut, nach Rom zu gehen
und dort für die Maßnahmen einzutreten, die zum Wohle der Evangelisie‐
rung in ihrem Wirkungsbereich nötig und unumgänglich sind? Oder ist es
vielmehr so, dass die Bischöfe, unter dem Ultramontanismus praktisch als
„Befehlsempfänger“ der Zentrale betrachtet, nicht wissen, was sie aus der
Einladung von Papst Franziskus zu mehr Verantwortung machen sollen?

3.2. Jurisdiktionsprimat

Am Ende des Jahrtausends des Aufstiegs des Papsttums vom Dictatus papae
(1075) bis zum Dogma des Jurisdiktionsprimats (1870) bittet Johannes Paul
II. mit der Enzyklika Ut unum sint4 (1995) alle Christen, „eine Form der
Primatsausübung zu finden, die zwar keineswegs auf das Wesentliche ihrer
Sendung verzichtet, sich aber einer neuen Situation öffnet“ (UUS 95). Wie
diese Primatsausübung „in Wahrheit und in der Liebe“ aussehen soll, sagt
uns die Enzyklika jedoch nicht. Zwar wird am Ende das erste christliche
Jahrtausend beschworen, in dem die Christen miteinander verbunden wa‐
ren „in brüderlicher Gemeinschaft des Glaubens und des sakramentalen
Lebens, wobei dem Römischen Stuhl mit allgemeiner Zustimmung eine
Führungsrolle zukam, wenn Streitigkeiten über Glauben und Disziplin un‐
ter ihnen entstanden“. Doch es wäre sicherlich falsch, daraus zu entnehmen,
dass Johannes Paul II. an eine Primatsausübung mit den beschränkten,
nicht dogmatisch festgelegten Kompetenzen des ersten Jahrtausends dach‐
te. Tatsache ist, dass der Papst die kirchlichen Verantwortlichen und die
Theologen der getrennten Kirchen dazu einlädt, mit ihm

einen brüderlichen, geduldigen Dialog aufzunehmen, bei dem wir jen‐
seits fruchtloser Polemiken einander anhören können, wobei wir einzig
und allein den Willen Christi im Sinne haben und uns von seinem

4 Hier zitiert mit laufenden Nr. im Text nach: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls
121. Bonn 1995.

Mariano Delgado

86

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gebetsruf durchdringen lassen: ‚sollen auch sie eins sein, damit die Welt
glaubt, dass du mich gesandt hast‘ (Joh 17,21) (UUS 96).

Zusammenfassend lässt sich sagen: Die Papstbefugnisse nach dem Ersten
und dem Zweiten Vatikanischen Konzil stehen nicht zur Disposition, aber
über die Form der Primatsausübung kann man miteinander reden.

Die Reaktionen auf die Enzyklika fielen unterschiedlich aus. Sehr kri‐
tisch reagierte der renommierte evangelische Theologe Jürgen Moltmann,
der die historische Praxis des römischen Papsttums als das wesentliche
Hindernis auf dem Weg zu einer glaubwürdigen Bezeugung der Einheit
der Christenheit bezeichnete. Die großen nichtrömischen Kirchen seien zu
einer „Communio cum Petro“, dem Bischof von Rom bereit, nicht aber zu
einer „Communio sub Petro“. Eine Rückkehrökumene zur Unterwerfung
unter den Universalepiskopat des Papstes und seine Autorität in Glaubens-
und Sittenfragen werde es nicht geben. Die Päpste hätten sich in der zwei‐
tausendjährigen Geschichte der Kirche keine nennenswerten Verdienste
um die ökumenische Einheit der Christenheit erworben (Moltmann 1995:
472f.).

Etwa 20 Jahre nach Ut unum sint musste Papst Franziskus in Evangelii
gaudium feststellen, dass wir seit der Einladung von Johannes Paul II. zur
Findung einer neuen Form der Primatsausübung „wenig“ vorangekommen
sind. Und Franziskus fügt, Lumen gentium 23 zitierend, hinzu:

Auch das Papsttum und die zentralen Strukturen der Universalkirche ha‐
ben es nötig, dem Aufruf zu einer pastoralen Neuausrichtung zu folgen.
Das Zweite Vatikanische Konzil sagte, dass in ähnlicher Weise wie die
alten Patriarchatskirchen ‘die Bischofskonferenzen vielfältige und frucht‐
bare Hilfe leisten [können], um die kollegiale Gesinnung zu konkreter
Verwirklichung zu führen’ (LG 23). Aber dieser Wunsch hat sich nicht
völlig erfüllt, denn es ist noch nicht deutlich genug eine Satzung der
Bischofskonferenzen formuliert worden, die sie als Subjekte mit konkre‐
ten Kompetenzbereichen versteht, auch einschließlich einer gewissen au‐
thentischen Lehrautorität. Eine übertriebene Zentralisierung kompliziert
das Leben der Kirche und ihre missionarische Dynamik, anstatt ihr zu
helfen (EG 32).

In seinem Traum von der Kirche für unsere Zeit (vgl. Delgado 2013) denkt
Franziskus also auch an eine „Neuausrichtung des Papsttums“ im Sinne
von mehr Kollegialität und mit einer Form der Primatsausübung, die der
Ökumene dienlich ist:

Von der europäischen Christenheit zur Weltkirche

87

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Meine Aufgabe als Bischof von Rom ist es, offen zu bleiben für die Vor‐
schläge, die darauf ausgerichtet sind, dass eine Ausübung meines Amtes
der Bedeutung, die Jesus Christus ihm geben wollte, treuer ist und mehr
den gegenwärtigen Notwendigkeiten der Evangelisierung entspricht (EG
32).

Zehn Jahre sind vergangen, und wir sind in der Sache „wenig“ vorange‐
kommen, wenn man von den ökumenischen Gesten bei verschiedenen
Anlässen absieht.

3.3. Der Menschheitsfamilie eingefügt

Wir könnten weitere Baustellen der Kirchenreform ad intra erwähnen, wie
etwa die Überwindung des Klerikalismus, die Papst Franziskus immer an‐
mahnt und die, wenn sie ernstgenommen wird, in der Weltkirche zu einer
offenen Debatte über die Ämterfrage sowie über das Verhältnis von Klerus
und Laien und das allgemeine Priestertum der Letzteren führen sollte. Aber
zur katholischen Globalität gehört nicht nur die Kirchenreform, sondern
auch das Ernstnehmen von „Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der
Menschen von heute, besonders der Armen und Bedrängten aller Art“ (GS
1). Denn die Kirche ist der Menschheitsfamilie eingefügt (GS 3) und soll
„also die Welt der Menschen, das heißt die ganze Menschheitsfamilie mit
der Gesamtheit der Wirklichkeiten, in denen sie lebt“ (GS 2), im Blick
haben. In diesem Bereich haben wir seit der Enzyklika Pacem in terris
(1963) von Johannes XXIII. gute Beispiele für Globalität in der katholischen
Kirche. Es genüge an Populorum progressio (1967) Pauls VI. zu erinnern
oder auch an die Enzykliken Laudato si‘ (2015) und Fratelli tutti (2020)
von Franziskus. Aber auch hier sind wir, denke ich, auf halbem Weg stehen
geblieben. Ich meine damit im Verhältnis Kirche-Welt den Wandel von der
ecclesia docens, die in der Antrittsenzyklika Pauls VI. Ecclesiam suam (1964)
noch den Ton angibt, zu der hörenden oder von der Welt lernenden Kirche,
die in Gaudium et spes 44 durchschimmert:

Wie es aber im Interesse der Welt liegt, die Kirche als gesellschaftliche
Wirklichkeit der Geschichte und als deren Ferment anzuerkennen, so ist
sich die Kirche auch darüber im Klaren, wieviel sie selbst der Geschichte
und Entwicklung der Menschheit verdankt […]. Ja selbst die Feindschaft
ihrer Gegner und Verfolger, so gesteht die Kirche, war für sie sehr nütz‐
lich und wird es bleiben.

Mariano Delgado

88

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das ist ein neuer Ton in der katholischen Kirche. Daher kommentiert
es Yves Congar mit diesen Worten: „Wohl noch nie hat sie [die Kirche]
formell so anerkannt, dass sie gegenüber der Welt auch die Empfangende
ist […]. Die Kirche bekennt sogar, dass sie dem Widerspruch ihrer Gegner
und Verfolger etwas zu verdanken hat“. Die Möglichkeit von der Welt zu
empfangen, bedeutet für die Kirche, so Congar,

zunächst, dass ihr Dialog mit der Welt nicht nur in dem Dialog des Arz‐
tes mit seinem Kranken bestehen darf, von dem die Enzyklika Ecclesiam
suam spricht (AAS 56 [1964] 638f ). Es handelt sich um einen Dialog,
der Gegenseitigkeit mit sich bringt; die Welt hat etwas beizutragen (1968:
416, 418, 419).

Ja, die Welt und die Geschichte der Menschheit sind auch ein „Lernort“ für
Kirche und Theologie (vgl. Delgado 2023).

Aber auch hier haben wir es mit einer Diastase zu tun zwischen den ho‐
miletischen Ermahnungen des Papstes und den sehr zaghaften Schritten zu
einer Kirchengestalt, die in ihren Strukturen von der modernen Welt lernt.
In seiner Ansprache an die Kurie vom 21.12.2019 zitierte Papst Franziskus
die Worte des Mailänder Kardinals Carlo Maria Martini in seinem letzten
Interview im August 2012, wenige Tage vor seinem Tod: „Die Kirche ist
zweihundert Jahre lang stehen geblieben. Warum bewegt sie sich nicht? Ha‐
ben wir Angst? Angst statt Mut? Wo doch der Glaube das Fundament der
Kirche ist. Der Glaube, das Vertrauen, der Mut.“5 Das Lernen von der Welt
in Sachen „Religionsfreiheit“ setzte sich beim Konzil durch, aber in anderen
Bereichen gibt es noch Nachholbedarf. Ich denke etwa an die Umwandlung
der Kurie nach den Prinzipien einer modernen Regierungskultur: Kollegia‐
lität, Effizienz, Transparenz, Meritokratie und Kontrollmechanismen.

4. Ausblick: die Evangelisierung als Schlüssel zur Kirchenreform und
katholischen Globalität

Seit Evangelii gaudium spricht Papst Franziskus immer wieder von der
Evangelisierung als Schlüssel zur Neuausrichtung der Kirche, die ihm vor‐
schwebt und die bisher nur in vagen Konturen erkennbar ist. Die Evangeli‐

5 [https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/december/docume
nts/papa-francesco_20191221_curia-romana.html] (Letzter Zugriff: 30.11.2023), vgl.
auch Interview mit Georg Sporschill SJ und Federica Radice Fossati Confalonieri
in: Corriere della Sera, 1. September 2012.

Von der europäischen Christenheit zur Weltkirche

89

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html


sierung ist in der Tat der Schlüssel zu einer Kirchengestalt, die der Situation
der Kirche in einer globalen, sich radikal wandelnden Welt entspricht. Wir
haben es mit Umbrüchen zu tun, die in ihrer epochalen Bedeutung dem
Übergang vom Judenchristentum in die antike hellenistische-römische Welt
ähnlich sind.

Dies betrifft z. B. die Form der Ausbreitung des Christentums, wie die
deutschen Bischöfe in ihrem Text Zeit zur Aussaat klarsichtig sahen:

Wir treten jetzt in eine Zeit ein, in der christlicher Glaube missionarisch-
evangelisierend in der Generationenabfolge weitergegeben werden muss.
Damit nähern wir uns – freilich in einem völlig anderen gesellschaft‐
lichen Umfeld – in bemerkenswerter Weise wieder der Situation des
Christentums in den ersten drei Jahrhunderten seines Bestehens an. Dort
trafen die Menschen, die sich einer christlichen Gemeinde anschlossen,
in der Regel die Entscheidung für Taufe und Nachfolge Christi eigen‐
ständig. Selbst wenn schon sehr früh auch Kleinstkinder (im Rahmen
der antiken Großfamilie) getauft wurden, so war der Anschluss an die
christliche Kirche für den Einzelnen eben doch nicht selbstverständlich.
Angesichts der ‚Fremdheit’ des Christlichen in einer religionsgesättigten
Welt der Spätantike – übrigens eine interessante Parallele zum heutigen
‚Religionsboom’ in einer nachchristlichen Gesellschaft – waren die In‐
teressierten immer wieder neu herausgefordert, sich bewusst für den
‚Mehrwert’ des Christlichen zu entscheiden („Zeit zur Aussaat“ 2000:
34).

Dazu könnte eine Rückbesinnung auf die drei eingangs erwähnten Ur‐
sprungsmerkmale des Christentums nützlich sein: auf den neuen Volk-
Gottes-Begriff, auf die Translations- und Inkulturationsfähigkeit, weil das
Christentum keine „Schriftreligion“ ist, sondern eine der Nachfolge Jesu,
und schließlich auf die Kultur der Barmherzigkeit.

Gefragt ist auch der Mut zum Wandel angesichts dieser Situation, näm‐
lich der Mut zu größeren Diskontinuitäten zum Wohle der Evangelisierung.
Um das hier Gemeinte zu verdeutlichen, genügt ein Blick auf das Jerusale‐
mer „Konzil“, von dem die Apostelgeschichte berichtet (Apg 15,1-35). Die
darin getroffenen Entscheidungen der Öffnung der Kirche für die Nicht-Ju‐
den unter Verzicht auf „wichtige“ Teile des jüdischen Gesetzes wie die Be‐
schneidung und mit der konsequenten Entwicklung eines neuen Volk-Got‐
tes-Begriffs, das ethnoreligiöse Schranken überwindet und aus den Heiden
„Abrahams Nachkommen, Erben kraft der Verheißung“ (Gal 3,29) macht:
ist dies nicht Ausdruck einer „Kirchenreform“, die sich angesichts der Zei‐

Mariano Delgado

90

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


chen der Zeit auch in sehr wichtigen Dingen die Freiheit nimmt, jene
Entscheidungen zu treffen, die der Dynamik der Evangelisierung förderlich
sind, ja als unumgänglich erscheinen, auch wenn dies „Abschaffungen und
Unterbrechungen der heilsgeschichtlichen Kontinuität“ (Rahner 2013: 977)
zugunsten der nötigen Innovationen bedeuten sollte? Bemerkenswert beim
Jerusalemer Konzil ist nicht nur die paulinische Kühnheit auf einschnei‐
dende Veränderungen zugunsten der Evangelisierungsdynamik zu pochen,
sondern auch, dass Petrus neben Einheitsverantwortung auch die Fähigkeit
erkennen lässt, Mentor oder Tutor des Wandels zu sein. Das bräuchten
wir auch heute: viele Paulus aus den Teilkirchen, die in Rom die nötigen
Reformen einklagen, und einen Petrus, der bereit ist, den Tutiorismus des
Wandels zu übernehmen. Aber Franziskus hat in seinen homiletischen Re‐
den vielfach Hoffnungen geweckt, die er in seinem Handeln als Bischof von
Rom, nach katholischem Verständnis mit Jurisdiktionsprimat ausgestattet,
nicht einlöst.

In der Predigt während der hl. Messe in Santa Marta vom 6. Juli 2013
ließ er erkennen, dass er seinen Dienst „petrinisch und paulinisch“ versteht,
dass er also petrinische Einheitsverantwortung mit paulinischer Kühnheit
verbinden möchte. Beides ist für eine Kirchenreform zum Wohle der Evan‐
gelisierung nötig. Während das Papsttum der letzten Jahrzehnte eher von
der petrinischen Einheitsverantwortung und der Sorge um die Wahrung
der Kontinuität in den Grundsätzen geprägt war, wäre es an der Zeit, mehr
paulinischer Kühnheit angesichts der Zeichen der Zeit walten zu lassen,
bevor es zu spät ist.

Franziskus erinnerte an Jesu Wort von den neuen Schläuchen, die man
für den neuen Wein benötige (Mt 9,17), bevor er auf das Jerusalemer Konzil
anspielt: „Im christlichen Leben, wie auch im Leben der Kirche, gibt es
einfallende Strukturen. Es ist erforderlich, dass sie erneuert werden. Die
Kirche hat stets auf den Dialog mit den Kulturen Rücksicht genommen“.
Sie habe immer versucht, den unterschiedlichen Anforderungen des Ortes,
der Zeit und der Menschen zu genügen. Das habe die Kirche „vom ersten
Augenblick an“ getan: „Erinnern wir uns an die erste theologische Ausein‐
andersetzung: muss man, um Christ zu werden, alle religiösen jüdischen
Gebote befolgen, oder nicht? Nein, sie haben nein gesagt“. Bereits in den
Anfängen habe die Kirche gelehrt, „keine Angst vor der Neuheit des Evan‐
geliums zu haben, keine Angst vor der Erneuerung zu haben, die der Heili‐

Von der europäischen Christenheit zur Weltkirche

91

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ge Geist in uns bewirkt, keine Angst vor der Erneuerung der Strukturen zu
haben. Die Kirche ist frei. Der Heilige Geist treibt sie an“.6

In Gaudium et spes 4, wo das Konzil von den „Zeichen der Zeit“ spricht,
ist auch davon die Rede, dass die Menschheit heute „in einer neuen Epoche
ihrer Geschichte“ steht, „in der tiefgehende und rasche Veränderungen
Schritt um Schritt auf die ganze Welt übergreifen“. Eine Kirche, die in
der Evangelisierung den Schlüssel zur Kirchenreform sieht, wird sich frei
fühlen, auf diesen epochalen Wandel nicht nur mit petrinischer Einheits‐
verantwortung, sondern auch mit paulinischer Kühnheit zu reagieren, um
die nötigen neuen Entwicklungen in der Kirchengeschichte zu inaugurie‐
ren, die zur Gestaltung katholischer Globalität und Polyzentrik nötig, ja
unumgänglich sind.

Quellenverzeichnis

Die deutschen Bischöfe, Zeit zur Aussaat. Missionarisch Kirche sein. (= Die deutschen
Bischöfe 68), hgg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 2000 (als
pdf-Dokument abrufbar: [https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/die-deutsche
n-bischoefe/hirtenschreiben-erklaerungen/zeit-aussaat-missionarisch-kirche.html#fi
les], letzter Zugriff: 03.04.2024).

Papst Franziskus, Ansprache während der Frühmesse im Vatikanischen Gästehaus
"domus sanctae martae" am 6. Juli 2013, abrufbar unter [https://www.vatican.va/c
ontent/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130706_medit
azioni-42.html], (Letzter Zugriff: 30.11.2023), vgl. auch in: L'Osservatore Romano,
Wochenausgabe in deutscher Sprache, Nr. 29, 19. Juli 2013.

Papst Franziskus, Apostolisches Schreiben „Evangelii Gaudium“ vom 24.11.2013 (= Ver‐
lautbarungen des Apostolischen Stuhls 194), hgg. vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, 2. Aufl., Bonn 2013 (als pdf-Dokument abrufbar: [https://www.d
bk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/apostolisches-s
chreiben-evangelii-gaudium-papst-franziskus.html?dl_media=19148], letzter Zugriff:
26.03.2024).

Papst Franziskus, Enzyklika „Laudato Si‘“ vom 24.05.2015 (= Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls 202), hgg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz,
5. Aufl., Bonn 2022 (als pdf-Dokument abrufbar: [https://www.dbk-shop.de/de/publ
ikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-laudato-si-papst-franzisk
us-sorge-gemeinsame-haus.html?dl_media=34572], letzter Zugriff: 26.03.2024).

6 [https://www.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-fra
ncesco_20130706_meditazioni-42.html] (Letzter Zugriff: 30.11.2023), vgl. auch in:
L'Osservatore Romano, Wochenausgabe in deutscher Sprache, Nr. 29, 19. Juli 2013.

Mariano Delgado

92

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/die-deutschen-bischoefe/hirtenschreiben-erklaerungen/zeit-aussaat-missionarisch-kirche.html#files
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/die-deutschen-bischoefe/hirtenschreiben-erklaerungen/zeit-aussaat-missionarisch-kirche.html#files
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/die-deutschen-bischoefe/hirtenschreiben-erklaerungen/zeit-aussaat-missionarisch-kirche.html#files
https://www.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130706_meditazioni-42.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130706_meditazioni-42.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130706_meditazioni-42.html
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/apostolisches-schreiben-evangelii-gaudium-papst-franziskus.html?dl_media=19148
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/apostolisches-schreiben-evangelii-gaudium-papst-franziskus.html?dl_media=19148
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/apostolisches-schreiben-evangelii-gaudium-papst-franziskus.html?dl_media=19148
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-laudato-si-papst-franziskus-sorge-gemeinsame-haus.html?dl_media=34572
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-laudato-si-papst-franziskus-sorge-gemeinsame-haus.html?dl_media=34572
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-laudato-si-papst-franziskus-sorge-gemeinsame-haus.html?dl_media=34572
https://www.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130706_meditazioni-42.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130706_meditazioni-42.html
https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/die-deutschen-bischoefe/hirtenschreiben-erklaerungen/zeit-aussaat-missionarisch-kirche.html#files
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/die-deutschen-bischoefe/hirtenschreiben-erklaerungen/zeit-aussaat-missionarisch-kirche.html#files
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/die-deutschen-bischoefe/hirtenschreiben-erklaerungen/zeit-aussaat-missionarisch-kirche.html#files
https://www.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130706_meditazioni-42.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130706_meditazioni-42.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130706_meditazioni-42.html
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/apostolisches-schreiben-evangelii-gaudium-papst-franziskus.html?dl_media=19148
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/apostolisches-schreiben-evangelii-gaudium-papst-franziskus.html?dl_media=19148
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/apostolisches-schreiben-evangelii-gaudium-papst-franziskus.html?dl_media=19148
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-laudato-si-papst-franziskus-sorge-gemeinsame-haus.html?dl_media=34572
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-laudato-si-papst-franziskus-sorge-gemeinsame-haus.html?dl_media=34572
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-laudato-si-papst-franziskus-sorge-gemeinsame-haus.html?dl_media=34572
https://www.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130706_meditazioni-42.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20130706_meditazioni-42.html


Papst Franziskus, Ansprache beim traditionellen Weihnachtsempfang für die Römische
Kurie vom 21.12.2019, abrufbar unter [https://www.vatican.va/content/francesco/de/
speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html]
(Letzter Zugriff: 03.04.2024).

Papst Franziskus, Enzyklika „Fratelli tutti‘“ vom 03.10.2020 (= Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls 227), hgg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz,
Bonn 2020 (als pdf-Dokument abrufbar: [https://www.dbk-shop.de/de/publikatione
n/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-fratelli-tutti-papst-franziskus-ges
chwisterlichkeit-soziale-freundschaft.html#files], letzter Zugriff: 26.03.2024).

Papst Johannes Paul II., Enzyklika „Ut unum sint“ vom 25.05.1995 (= Verlautbarungen
des Apostolischen Stuhls 121), hgg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonfe‐
renz, Bonn 1995 (als pdf-Dokument abrufbar: [https://www.dbk-shop.de/de/publika
tionen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/papst-johannes-paul-ii-enzyklika-ut-u
num-sint.html?dl_media=12351], letzter Zugriff: 26.03.2024).

Papst Paul VI., Enzyklika „Populorum Progressio“ vom 26.03.1967, deutsche gedruckte
Fassung: Über den Fortschritt der Völker. Die Entwicklungsenzyklika Papst Pauls
VI. Populorum Progressio. Mit einem Kommentar sowie einer Einführung von
Heinrich Krauss SJ (= Herder-Bücherei Bd. 286), Verlag Herder, Freiburg im Breis‐
gau 1967 (weitere Textversion online abrufbar: [https://www.vatican.va/content/pa
ul-vi/de/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html], letzter
Zugriff: 26.03.2024).

Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution über die Kirche „Lumen Gen‐
tium“ vom 21.11.1964, in: Hünermann, Peter: Die Dokumente des Zweiten Vatikani‐
schen Konzils. Konstitutionen, Dekrete, Erklärungen. Lateinisch-deutsche Studien‐
ausgabe. Freiburg im Breisgau usw. (Herders Theologischer Kommentar zum Zwei‐
ten Vatikanischen Konzil, 1), 73-185 (weitere Textversion online abrufbar: [https://w
ww.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19
641121_lumen-gentium_ge.html], letzter Zugriff: 26.03.2024).

Zweites Vatikanisches Konzil, Erklärung über die Haltung der Kirche zu den nicht‐
christlichen Religionen „Nostra aetate“ vom 28.10.1965, in: Hünermann, Peter: Die
Dokumente des Zweiten Vatikanischen Konzils. Konstitutionen, Dekrete, Erklärun‐
gen. Lateinisch-deutsche Studienausgabe. Freiburg im Breisgau usw. 2004 (Herders
Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, 1), 355-362 (weitere
Textversion online abrufbar: [https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatic
an_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html], letzter Zugriff:
26.03.2024).

Zweites Vatikanisches Konzil, Dekret über die Missionstätigkeit der Kirche „Ad Gen‐
tes“ vom 07.12.1965, in: Hünermann, Peter: Die Dokumente des Zweiten Vatikani‐
schen Konzils. Konstitutionen, Dekrete, Erklärungen. Lateinisch-deutsche Studien‐
ausgabe. Freiburg im Breisgau usw. 2004 (Herders Theologischer Kommentar zum
Zweiten Vatikanischen Konzil, 1), 459-531 (weitere Textversion online abrufbar:
[https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii
_decree_19651207_ad-gentes_ge.html], letzter Zugriff: 26.03.2024).

Von der europäischen Christenheit zur Weltkirche

93

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-fratelli-tutti-papst-franziskus-geschwisterlichkeit-soziale-freundschaft.html#files
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-fratelli-tutti-papst-franziskus-geschwisterlichkeit-soziale-freundschaft.html#files
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-fratelli-tutti-papst-franziskus-geschwisterlichkeit-soziale-freundschaft.html#files
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/papst-johannes-paul-ii-enzyklika-ut-unum-sint.html?dl_media=12351
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/papst-johannes-paul-ii-enzyklika-ut-unum-sint.html?dl_media=12351
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/papst-johannes-paul-ii-enzyklika-ut-unum-sint.html?dl_media=12351
https://www.vatican.va/content/paul-vi/de/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/de/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_ge.html
https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2019/december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.html
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-fratelli-tutti-papst-franziskus-geschwisterlichkeit-soziale-freundschaft.html#files
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-fratelli-tutti-papst-franziskus-geschwisterlichkeit-soziale-freundschaft.html#files
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/enzyklika-fratelli-tutti-papst-franziskus-geschwisterlichkeit-soziale-freundschaft.html#files
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/papst-johannes-paul-ii-enzyklika-ut-unum-sint.html?dl_media=12351
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/papst-johannes-paul-ii-enzyklika-ut-unum-sint.html?dl_media=12351
https://www.dbk-shop.de/de/publikationen/verlautbarungen-apostolischen-stuhls/papst-johannes-paul-ii-enzyklika-ut-unum-sint.html?dl_media=12351
https://www.vatican.va/content/paul-vi/de/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/de/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_ad-gentes_ge.html


Zweites Vatikanisches Konzil, Erklärung über die religiöse Freiheit „Dignitatis huma‐
nae“ vom 07.12.1965, in: Hünermann, Peter: Die Dokumente des Zweiten Vatikani‐
schen Konzils. Konstitutionen, Dekrete, Erklärungen. Lateinisch-deutsche Studien‐
ausgabe. Freiburg im Breisgau usw. 2004 (Herders Theologischer Kommentar zum
Zweiten Vatikanischen Konzil, 1), 436-458 (weitere Textversion online abrufbar:
[https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii
_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html], letzter Zugriff: 26.03.2024).

Zweites Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt die‐
ser Zeit „Gaudium Et Spes“ vom 07.12.1965, in: Hünermann, Peter: Die Doku‐
mente des Zweiten Vatikanischen Konzils. Konstitutionen, Dekrete, Erklärungen.
Lateinisch-deutsche Studienausgabe. Freiburg im Breisgau usw. 2004 (Herders
Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil, 1), 592-749 (weite‐
re Textversion online abrufbar: [https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_va‐
tican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html], letzter
Zugriff: 26.03.2024).

Literaturverzeichnis

Angenendt, Arnold: Geschichte der Religiosität im Mittelalter. 4. Auflage. Darmstadt
2009.

Augustinus, Aurelius: Der Gottesstaat – De civitate Dei. 2. Bd., Buch XV–XXII. In
deutscher Sprache von Carl Johann Perl. Paderborn 1979.

Congar, Yves: [Kommentar zur Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt
von heute] LThK, Das Zweite Vatikanische Konzil: Konstitutionen, Dekrete und
Erklärungen. Lateinisch-Deutsch. Kommentare, Teil III. Freiburg im Breisgau 1968,
397-422.

Dassmann, Ernst: Ohne Ansehen der Person: Zur Frage nach der Gleichheit aller Men‐
schen in frühchristlicher Theologie und Praxis, in: Dieter Schwab et al. (Hg.): Staat,
Kirche, Wissenschaft in einer pluralistischen Gesellschaft (FS zum 65. Geburtstag
von Paul Mikat). Berlin 1989, 475-492.

Delgado, Mariano: Papst Franziskus hat einen Traum: Die Revolution der zärtlichen
Liebe. Ein Kommentar zum Apostolischen Schreiben „Evangelii gaudium“, in:
Schweizerische Kirchenzeitung 181/51-51 (2013), 786-789.

Delgado, Mariano: Zur Bedeutung der Geschichte als „locus theologicus“, in: George
Augustin et al. (Hg.), Sehnsucht: Gott: Für Walter Kardinal Kasper. Freiburg im
Breisgau 2023, 114-125.

Denzinger, Heinrich: Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de
rebus fidei et morum / Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen
Lehrentscheidungen. Lateinisch-Deutsch. Hg. von Peter Hünermann, 43. Auflage,
Freiburg im Breisgau 2010.

Grewe, Wilhelm G.: Fontes Historiae Iuris Gentium / Quellen zur Geschichte des
Völkerrechts. Bd. 1. Berlin, New York 1988.

Grillmeier, Alois: Mit ihm und in ihm: Christologische Forschungen und Perspektiven.
Freiburg im Breisgau 1975.

Habermas, Jürgen: Texte und Kontexte. Frankfurt am Main 1991.

Mariano Delgado

94

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_ge.html


Kasper, Walter: Das Verhältnis von Universalkirche und Ortskirche: Freundschaftliche
Auseinandersetzung mit der Kritik von Joseph Kardinal Ratzinger, in: Stimmen der
Zeit 218 (2000), 795-804 (auch in: Walter Kasper: Die Kirche Jesu Christi [WKGS
11], Freiburg im Breisgau 2008, 509-522).

Kasper, Walter: Zu Theologie und Praxis des bischöflichen Amtes, in: W. Schreer,
G. Steins (Hg.): Auf eine neue Art Kirche sein. München 1999, 32-48 (auch in:
Walter Kasper: Die Kirche und ihre Ämter [WKGS 12], Freiburg im Breisgau 2009,
482-496).

Kasper, Walter: Der „Streit der Kardinäle“ – neu aufgelegt. Eine Zumutung, die man
sich nicht bieten lassen kann, in: Stimmen der Zeit 232 (2014), 119-123.

Kehl, Medard: Zum jüngsten Disput um das Verhältnis von Universalkirche und Orts‐
kirchen, in: Kirche in ökumenischer Perspektive (FS für Walter Kasper). Freiburg im
Breisgau 2003, 81-101.

Koch, Kurt: Christsein im neuen Europa: Provokationen und Perspektiven. Freiburg/
Schweiz 1992.

Latourette, Kenneth Scott: Geschichte der Ausbreitung des Christentums. Göttingen
1956.

Lortz, Joseph: Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung. 14. Auflage,
Münster 1948.

Marrou, Irénée (Hg.): A Diogenète. Paris 1965.
Merkt, Andreas: Die Profilierung des antiken Christentums angesichts von Polemik

und Verfolgung, in: Dieter Zeller (Hg.): Christentum I: Von den Anfängen bis zur
Konstantinischen Wende. Stuttgart 2002 (= Die Religionen der Menschheit 28),
409-433.

Moltmann, Jürgen: Hat das Papsttum eine ökumenische Zukunft?, in: Concilium (D)
31 (1995), 472-473.

Neuner, Peter: Die Hellenisierung des Christentums als Modell von Inkulturation, in:
Stimmen der Zeit 213 (1995), 363-376.

Orosius, Paulus: Die antike Weltgeschichte in christlicher Sicht. 2 Bde. Übersetzt von
Adolf Lippold. Eingeleitet von Carl Andersen. Zürich, München 1985-1986.

Pannenberg, Wolfhart: Notwendigkeit und Grenzen der Inkulturation des Evangeli‐
ums, in: Geiko Müller-Fahrenholz (Hg.): Christentum in Lateinamerika. Regens‐
burg 1992, 140-154.

Ratzinger, Joseph: Theologia perennis? Über Zeitgemäßheit und Zeitlosigkeit in der
Theologie, in: Wort und Weisheit 15 (1960), 179-188.

Ratzinger, Joseph: Das Problem der Absolutheit des christlichen Heilsweges, in: ders.:
Das neue Volk Gottes: Entwürfe zur Ekklesiologie. Düsseldorf 1969, 362-375.

Ratzinger, Joseph: Die Ekklesiologie der Konstitution Lumen gentium, in: JRGS Bd.
8/1, 2010, 573-596.

Rahner, Karl: Theologische Grundinterpretation des II. Vatikanischen Konzils, in:
KRSW Bd. 21/2 (2013) 970-981.

Stark, Rodney: Der Aufstieg des Christentums: Neue Erkenntnisse aus soziologischer
Sicht. Weinheim 1997.

Von der europäischen Christenheit zur Weltkirche

95

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Söhngen, Gottlieb: Der Weg der abendländischen Theologie: Grundgedanken zu einer
Theologie des „Weges“. München 1959.

Stolz, Fritz: Christentum. Göttingen 1985 (= Religionen Bd. 3).

Mariano Delgado

96

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75 - am 03.02.2026, 10:03:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. Die Ursprungsprägung des Christentums als Matrix seiner globalen Berufung
	1.1. Der neue Volk-Gottes-Begriff
	1.2. Translations- und Inkulturationsfähigkeit
	1.3. Pflege einer Kultur der Barmherzigkeit

	2. Die Denkform der mittelalterlichen Gestalt des Christentums
	3. Der Wandel mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil: Auf dem Weg zur Gestaltung katholischer Globalität
	3.1. Heilsame Dezentralisierung
	3.2. Jurisdiktionsprimat
	3.3. Der Menschheitsfamilie eingefügt

	4. Ausblick: die Evangelisierung als Schlüssel zur Kirchenreform und katholischen Globalität

