SI-Studien aktuell | 6

Philipp Elhaus

Kirche und Zivilgesellschaft
im Wandel

Zwischen Staat, Markt und offentlicher Verantwortung

' EVANGELISCHE VERLAG
Leipzig

Sozialwissenschaftliches
Institut der Evangelisc

com/de/agh - Open Access - [ Exzzm


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

In der Reihe SI-Studien aktuell werden empirische Studien aus dem Sozialwissenschaftlichen
Institut der EKD sowohl als gedrucktes Buch als auch iber Open Access zur Verfligung gestellt.
Die Studien bewegen sich an der Schnittstelle von Theologie, Sozialwissenschaften und Sozial-
ethik beziehungsweise Kirche, Gesellschaftspolitik und Offentlichkeit.

Das Sozialwissenschaftliche Institut der EKD (SI) bearbeitet empirisch in interdisziplinarer Ver-
bindung von Theologie und Sozialwissenschaften kirchen- und religionssoziologische, gesell-
schaftspolitische und soziale Fragen. Die Forschungsergebnisse der Projekte werden als Bro-
schiiren, in Buchreihen und auf der Institutswebseite (www.siekd.de) veroffentlicht. Trager des
Slist die EKD in Kooperation mit der Evangelisch-lutherischen Landeskirche Hannovers.

SI-Studien aktuell

herausgegeben vom
Sozialwissenschaftlichen Institut
der Evangelischen Kirche in Deutschland (SI)

Band 6

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philipp Elhaus

Kirche und Zivilgesellschaft
im Wandel

Zwischen Staat, Markt und offentlicher Verantwortung

@ EVANGELISCHE VERLAGSANSTALT
Leipzig

Sozialwissenschaftliches
" Institut der Evangelischen
k‘ Nomos Kirche in Deutschland



https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

© Titelbild: Foto von Claudio Schwarz auf Unsplash

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2025
© Philipp Elhaus

Publiziert von

Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBBe 3—5 | 76530 Baden-Baden
www.nomos.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraRe 3—5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-7560-3652-3
(Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG, Baden-Baden)

ISBN (ePDF): 978-3-7489-6713-2
(Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG, Baden-Baden)

ISBN (Print): 978-3-374-08084-7
(Evangelische Verlagsanstalt)

Onlineversion
DOI: https://doi.org/'l0.5771/9783748967132 Nomos eLibrary

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung —
Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International Lizenz.

Gedruckt auf Papier aus verantwortungsvoller und nachhaltiger Forstwirtschaft.

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Geleitwort | Georg Limmlin

41
4.2
4.3

4.4

51
5.2

Zivilgesellschaft — Annaherungen
an einen facettenreichen Begriff

Kirche und Zivilgesellschaft — Anmerkungen
zu einer interdisziplinaren Debatte

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische
Beobachtungen zu Interdependenzen zwischen
Kirche und Zivilgesellschaft

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und
Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

Kreative Spannungen —die Kirchen und die wirtschaftliche Sphare
Der lange Schatten der Geschichte — die Kirchen und der Staat

Zwischen Privatsphdre und 6ffentlichen Raumen —
Kirchen als intermediare Organisationen

Fazit

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen —
handlungstheoretische Zuordnungsversuche
Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen

Kirchen und Sozialkapital — zwischen Sozialkitt
und Segmentierung

- am 02.02.2026, 13:08:11.

13

19

23

33

33
42

52
59

63
63

68


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhaltsverzeichnis

6. DieKirchen als Teil der Zivilgesellschaft? —

Ein Zwischenfazit 77
6.1 Kirchen und Zivilgesellschaft in historischer Perspektive 78
6.2 Kirchen und Zivilgesellschaft in bereichslogischer Perspektive 79

6.3 Kirchen und Zivilgesellschaft in handlungstheoretischer Perspektive 82

6.4 Organisationsaufbau der Kirchen und zivilgesellschaftliche
Potenziale 84

7. Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit —
zu theologischen Verortungen und dem kirchlichen

Selbstverstandnis 87
7.1 Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus,
Offentliche Kirche — theologische Konzepte 88
a)  Offentliche Theologie 89
b)  Offentliche Kirche 92
) Offentlicher Protestantismus 96
d)  Positionen, Horizonte und Reflexionsebenen — ein Vergleich 101
7.2 Kirchliche Stellungnahmen und Zukunftsthesen 104
e) »Das rechte Wort zu rechten Zeit" — Positionsbestimmung
im Gegeniiber zur Gesellschaft 105
f) WVielfalt und Gemeinsinn“ — der Beitrag der Kirchen
zum gesellschaftlichen Gemeinwohl 109

g) ,Hinaus ins Weite — Kirche auf gutem Grund“ -
Kirche als zivilgesellschaftliche Organisation? 113

8. ,Ungetrennt und unvermischt“—ein Fazit

zur Verhaltnisbestimmung von Kirche und
Zivilgesellschaft 117

Literaturverzeichnis 123

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geleitwort

Die hier abgehandelte Thematik hat im April 2025 eine ungeahnte politische
Brisanz gewonnen. In einem Interview mit der CDU-Bundestagsabgeordneten
Julia Klockner zu ihrer Aufgabe als neugewahlte Bundestagsprasidentin kam
das Interview auch auf Klockners Sicht der Rolle der Kirchen zu sprechen.
Nach einem Hinweis auf ihre Verbundenheit mit der Katholischen Kirche
formulierte sie ihre grundsatzliche Sicht so: ,, Ich halte es zum einen fir nicht
immer sinnvoll, wenn Kirchen glauben, eine weitere NGO zu sein und sich
zur Tagespolitik auflern. Man kann fir Tempo 130 sein, aber ich weif nicht, ob
die Kirchen dazu etwas schreiben miissen® (Klockner 2025). Wahrend Auf3e-
rungen zu klimapolitischen Fragen kritisch bewertet werden (obwohl Klock-
ner im Fortgang von den Kirchen erwartet ,mit Blick auf die Bewahrung der
Schopfung® die Stimme zu erheben), sieht sie die Kirchen bei bioethischen
Fragen zu offentlicher Stellungnahme gefordert.

Im Nachgang wurde Klockner fir diese Interviewpassage vielseitig kritisiert.
Grundsatzlich wurde von ihr in der Rolle der Bundestagsprasidentin eine
grofere Zurickhaltung bei politischen Fragen mit parteipolitischer Farbung
gefordert. Ihre Unterscheidung bei der Bewertung kirchlicher Auferungen
nach Themen wurde kritisiert, etwa auch dahin gehend, dass sie zwar Fra-
gen des Umgangs mit Anfang und Ende des menschlichen Lebens unter der
Perspektive der Menschwiirde genannt hatte, aber nicht den Umgang mit
geflichteten Menschen. Und die Zuschreibung ,eine weitere NGO wurde
als eine Beschreibung der Rolle der Kirchen zuriickgewiesen, etwa weil darin
eine Abwertung der Rolle von NGOs zum Ausdruck komme, die wiederum
der Bundestagsprasidentin nicht zustehe und die im Zusammenhang mit
der Groflen Anfrage der CDU-Fraktion zur Finanzierung von NGOs gesehen
wurde. Diskursanalytisch lasst sich dieser Vorgang in vielfiltiger Weise inter-
pretieren: Die InterviewdufSerung kann als Teil einer Kampagne gegen die

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geleitwort

Zivilgesellschaft gesehen werden, sie kann als verspatete Reaktion auf die
kritische Intervention bei der umstrittenen gemeinsamen Abstimmung von
CDU und AfD zur Migrationspolitik gedeutet werden. Sie kann aber ebenso
als iberempfindliche Reaktion auf eine unterkomplexe, wenn nicht unglick-
liche Formulierung gesehen werden, die weder den sachlichen Kern trifft, wel-
che Rolle Kirchen in der Zivilgesellschaft und mit politischen AufSerungen
haben, noch zur Klarung dieser Frage beitragt, in welcher Weise Kirche in der
Zivilgesellschaft zu verorten oder als ihr Teil zu verstehen sind.

Genau dazu aber trigt die hier vorgelegte Meta-Studie von Philipp Elhaus
bei. Sie tberblickt die Literatur und Studien zu diesem Themenfeld, um das
Verhiltnis von Kirche und Zivilgesellschaft oder anders: Kirche in der Zivil-
gesellschaft, zu beschrieben. Die Reihe SI-Studien | aktuell wird damit um
eine Variante erweitert, weil sich die Studie nicht unmittelbar auf empirische
Daten bezieht. Sie untersucht unterschiedliche Konzepte der Zivilgesellschaft,
fragt historisch und handlungstheoretisch nach zivilgesellschaftlichen Funk-
tionen der Kirche und nach theologischen Konzeptionierungen Offentlicher
Theologie, Offentlicher Kirche und eines Offentlichen Protestantismus, um
zu einer Positionsbestimmung des Verhaltnisses zu gelangen. Und sie kann
dabei ganz unbefangen zeigen, dass sich die Kirche auf dem Weg von einer
obrigkeitsstaatlich eingebundenen, staatsanalogen Organisation zu einer
zivilgesellschaftlichen Organisation, eben einer NGO oder NPO, befindet.
Als NGO, Non-Governmental-Organisation, ist sie stiarker auf eine offentli-
che, zivilgesellschaftliche Rolle bezogen, als NPO, Non-Profit-Organisation,
wird dabei ihre Dimension wirtschaftlichen Handelns betont, auf die sie
angewiesen ist.

Ausgehend von einer historischen Betrachtung werden Kirchen als inter-
mediire Institutionen bestimmt, die zwischen der Privatsphéare und der
Offentlichkeit vermitteln, wobei Offentlichkeit sowohl fiir die staatliche Spha-
re wie fur die (zivil)gesellschaftliche Sphire stehen kann. Je nachdem, welche
Form diese Vermittlungsfunktion und -rolle annimmt, bewegt sich die kirch-
liche Institution dann eher auf der Seite des Staates (und damit der Ebene des
Allgemeinen) oder auf der Seite der Zivilgesellschaft (und damit der Ebene
von Pluralitit und Individualitat). Fir die gegenwirtige Situation kann Phil-
ipp Elhaus mit den Leitsatzen der EKD von 2021 diese Position eindeutig auf
der Seite der Zivilgesellschaft verorten, indem die evangelische Kirche aktu-
ell und zukinftig in ihrer organisatorischen Form ,weniger einer staatsana-
logen Behorde, sondern mehr ... einer handlungsstarken zivilgesellschaft-
lichen Organisation dhneln wird (EKD 2021b: 32).

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geleitwort

Wahrend die Auferung von Bundestagsprasidentin Klockner den Vergleich
von Kirche und NGO problematisiert, ist fiir kirchliche Reformperspektiven
die Analogie zu einer NGO unproblematisch oder sogar wiinschenswert. Darin
kommen die vielfaltigen Spannungen zum Tragen, die mit den Erwartungen
an die Kirchen einerseits, mit den Vorstellungen von der Zivilgesellschaft
andererseits verbunden sind. Da kann auf der Seite der Kirche die Spannung
zwischen der Erwartung einer heiligen Institution von transzendentaler Sinn-
stiftung und dem Anspruch eines ethischen und sozialen gesellschaftlichen
Akteurs stehen. Und auf der Seite der Zivilgesellschaft die zwischen dem
normativen Verstindnis einer auf das Gemeinwohl gerichteten Handlungs-
logik und dem deskriptiven Konzept einer zwischen Staat, Markt und Fami-
lie angesiedelten Bereichslogik, deren normative Implikationen je erst zu kla-
ren und zu bestimmen sind.

Weiterfiihrend ist die hier vorgelegte Studien insofern, als sie diese Spannungs-
dimensionen ausfiihrlich aufnimmt und behandelt. Sie geht nicht von einem

normativ aufgeladenen Begrift und Konzept der Zivilgesellschaft aus, der

je schon ein unhinterfragter Beitrag zum Gemeinwohl unterstellt und

zugeschrieben wird. Sie konstatiert, dass es sich nicht nur beim Gemeinwohl

um ein erst aus politischer Deliberation hervorgehendes Ergebnis handelt,
sondern auch eine ,,dunkle Seite“ der Zivilgesellschaft in Rechnung gestellt

werden muss. Als zivilgesellschaftliche Organisation ist die Kirche auch von

dieser Ambivalenz betroffen, die durch die ,,dunkle Seite der Zivilgesellschaft*
begriindet ist: ,Zivilgesellschaftliche Offentlichkeiten sind nicht unbedingt

progressiv, demokratisch oder kosmopolitisch, sie konnen auch reaktionir,
antidemokratisch, intolerant und aggressiv eigenwohlorientiert sein® (Quent

2021: 99). Auch wenn diese Gegentiberstellung eine klare Bezugnahme auf
ein progressiv, demokratisch und kosmopolitisch verstandenes Gemeinwohl

anzunehmen scheint, muss einkalkuliert werden, dass sich das Verstindnis

des Gemeinwohls aus einer anders Sicht anders darstellt, die hier als auch

reaktionir, antidemokratisch, intolerant und aggressiv eigenwohlorientiert

charakterisiert wird.

Daher ist es begriffenswert, dass die Studie an den EKD-Text ,Vielfalt und
Gemeinsinn“von 2021 anschliet, der den ,Beitrag der evangelischen Kirche zu
Freiheit und gesellschaftlichem Zusammenhalt“expliziert. Darin wird die zen-
trale Herausforderung darin gesehen, das titelgebende Verhaltnis von Vielfalt,
namlich der Interessen von Einzelnen, und Gemeinsinn in den gesellschaft-
lichen Prozessen in eine Balance zu bringen. Die eigene Rolle der Kirche sieht
sich darin begriindet, ,dass eine freiheitliche Demokratie mit einer zugrunde-

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geleitwort

liegenden demokratischen Haltung, einem Ethos und eben einem Sinn fir

das Gemeinsame unterlegt sein muss® (EKD 2021a, 24f.). Hier kommt der

Begriftf Gemeinsinn ins Spiel, der im Gegensatz zu einem missverstandenen

Gemeinwohlbegrift den deliberativen und dynamischen Charakter betont:

»Gemeinsinn‘ bezeichnet genau diesen dynamischen und unabschlieba-
ren Prozess, eine Einstellung, die auf das Gemeinsame und den Zusammen-
halt ausgerichtet ist, ohne doch diesen Zusammenhalt dauerhaft fixieren zu

konnen (EKD 2021a, 18). Die Bezugnahme auf eine Einstellung, die fir die

Ausrichtung auf einen Gemeinsinn-orientierten Prozess grundlegend ist,
erinnert an die Annahme von Voraussetzungen, von denen der demokratische

Staat lebt, wie sie Wolfgang Bockenforde in einer bekannten Formulierung

gepragt hat: ,Der freiheitliche, sikularisierte Statt lebt von Voraussetzungen,
die er selbst nicht garantieren kann. Das ist das grofSe Wagnis, das er um der

Freiheit willen eingegangen ist“ (Bockenforde 1967: 112). Die Formulierung

begriindet den Begriff eines gesellschaftlichen Demokratieverstindnisses, das

Demokratie nicht allein als Form des politischen Systems versteht, sondern

als Praxisform gesellschaftlicher Institutionen und des offentlichen Lebens.
Im Zitat spiegelt sich das Verstandnis einer demokratischen Zivilgesellschaft

als Voraussetzung und Grundlage der Demokratie als freiheitliche, sakulari-
sierte Staatsform. In dieses Verstandnis ist die von ,Vielfalt und Gemeinsinn®
intendierte und explizierte Rolle der Kirche in der Zivilgesellschaft hinein

entworfen. Das entspricht auch der Intention, mit der Bockenforde die Rolle

der Christen in seinem Schlusssatz in der Weise charakterisiert hat, ,daf§ die

Christen diesen Staat in seiner Weltlichkeit nicht linger als etwas Fremdes,
dem Glauben Feindliches Erkennen, sondern als die Chance der Freiheit, die

zu erhalten und zu realisieren auch ihre Aufgabe ist“ (Bockenforde 1967: 114).
Bockenfordes Konzept der demokratischen Gesellschaft impliziert insofern

eine Rolle und Aufgabe der Kirchen in diesem Zusammenhang. Gleichwohl

durfen die Voraussetzungen, von denen der freiheitliche, sikulare Staat lebt

und die er nicht selbst garantieren kann, gerade nicht auf diese Rolle und

Aufgabe hin enggefithrt werden, als sei sie die einzige Institution, die zu zivil-
gesellschaftlichen Ressourcen beitragen wiirde und hitte dariiber hinaus auch

keine andere Funktion. Vielmehr betrifft sie die Mitwirkung der Kirche in

einer pluralistischen, freiheitlich verfassten und sikular grundierten demo-
kratischen Zivilgesellschaft. Wichtig ist allerdings auch, dass Bockenforde

diese Mitwirkung den Kirchen tatsichlich als Aufgabe zuschreibt.

Unter dieser Voraussetzung ergibt sich eine doppelte Perspektive auf die
Rolle der Kirchen im freiheitlichen, sikularen Staat und der demokratischen

Zivilgesellschaft. Aus der Perspektive der Kirche sieht sie sich, jedenfalls in

10

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Geleitwort

der Sicht, die wir im Sozialwissenschaftlichen Institut der EKD vertreten, in
ihrem Auftrag in einer 6ffentlichen Rolle der Mitgestaltung. Die Freiheit eines
Christenmenschen, die christliche Praxis von Glaube, Liebe, Hoffnung hat
ihren Raum nicht abseits von sondern inmitten der Gesellschaft, im Raum
der demokratischen Zivilgesellschaft. Dieser Raum ist, so sehr er auch von der
Vorgeschichte einer Transformation des christlichen Staates in den modernen,
demokratischen Staat herkommt, doch freiheitlich und sikular grundiert. Die
Perspektive der offentlichen Kirche kann diesen Raum daher nicht mehr hege-
monial fir sich beanspruchen und beispielsweise Deutungshoheit tber poli-
tische Verfahren oder Verfassungsbestimmungen ausiiben wollen. Sie wird
mit ihrer Perspektive gleichwohl auch der zweiten, demokratie- und staats-
theoretischen Perspektive, die diese Rolle der Mitgestaltung der Demokratie
einfordert,dann gerecht, wenn sie sich mit ihrer Deutung in den pluralistisch
verfassten, sikular grundierten Diskurs pluralititsaffin einbringt. Diese dop-
pelte Perspektive in ihren vielfaltigen Aspekten und der komplexen Struk-
tur zu klaren, ist Absicht und Verdienst der hier vorgelegten Studie. Sie bildet
gleichsam die Hintergrundfolie fiir die Perspektive einer zukinftigen Kirche,
die sich zwischen ,,Adaption und Innovation“ in den gesellschaftlichen Ver-
anderungsprozessen (neu) verorten muss (Lammlin et al. 2026).

Literatur

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (1967): Die Entstehung des Staates als Vorgang
der Sakularisation (uspr. in: Siakularisation und Utopie, Stuttgart 1067,
75-94), in: Bockenforde, Ernst-Wolfgang (1991): Recht, Staat, Freiheit. Stu-
dien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte,
Frankfurt, 92-114.

Klockner, Julia (2025): ,,Nicht immer sinnvoll, eine weitere NGO zu sein® Inter-
view, Domradio 08.04.2025, https://www.domradio.de/artikel/bundestags-
praesidentin-kloeckner-wuenscht-sich-starke-kirchliche-stimme (23.07.2025).

Lammlin, Georg; Schendel, Gunther & Elhaus, Philipp (2026): Adaption und
Innovation. Evangelische Kirchen in gesellschaftlichen Veranderungs-
prozessen, Baden-Baden (im Erscheinen).

Quent, Matthias (2021): Keynote: Die dunklen Seiten des Engagements und
das Ende der Kontroverse (?), in: Ahrens, Petra-Angela et al. Hrsg. (2021):
Geflichtete willkommen? Einstellungen und Engagement in der Zivil-
gesellschaft (SI-Studien Band 2), Baden-Baden, 93-110.

11

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://www.domradio.de/artikel/bundestagspraesidentin-kloeckner-wuenscht-sich-starke-kirchliche-stimme
https://www.domradio.de/artikel/bundestagspraesidentin-kloeckner-wuenscht-sich-starke-kirchliche-stimme
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.domradio.de/artikel/bundestagspraesidentin-kloeckner-wuenscht-sich-starke-kirchliche-stimme
https://www.domradio.de/artikel/bundestagspraesidentin-kloeckner-wuenscht-sich-starke-kirchliche-stimme

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zivilgesellschaft — Annaherungen
an einen facettenreichen Begriff

Mit dem Begrift der Zivilgesellschaft wird ein ebenso traditions- wie facetten-
reiches Konzept bezeichnet. Die Theorieentwicklung reicht von den histo-
rischen Urspriingen der Zivilgesellschaftsforschung in der Antike tiber das
Burgertum des 19. Jh. und die angloamerikanische Civil-Society-Discussion des
20.Jh. bis hin zu den europiischen Zivilgesellschaftsdiskursen mit ihren demo-
kratietheoretischen Ansatzen und den Forschungen zu den Neuen Sozialen
Bewegungen und den Burgerbewegungen in Mittel- und Osteuropa (Strach-
witz / Priller / Triebe 2020a: 9-101).! Eine einheitliche Definition des Kon-
zeptes existiert nicht, die inhaltliche Ausgestaltung fallt je nach Forschungs-
disziplin sehr unterschiedlich aus (Priemer et al. 2019: 8).

Trotz der langjahrigen Tradition wurde der Begrift der Zivilgesellschaft lange
Zeit primir im akademischen Kontext und hier besonders innerhalb der poli-
tischen Philosophie und der Ideengeschichte diskutiert. Seinen begrifflichen
Hohenflug verdankt der Begriff zwei unterschiedlichen Dynamiken. Ab Mitte
der 1970er Jahre griffen die osteuropaischen Dissidentenbewegungen sowie
die oppositionellen Krafte gegen die Militardiktaturen in Lateinamerika den
Begriff auf und fassten ihn als Gegenentwurf zum autoritiren Staat. In diesem
Verstindnis von Zivilgesellschaft dominierte ein emanzipatorischer Impe-
tus, der sich gegen einen ungerechten und antidemokratischen Staat rich-
tet. Wenn in den Medien von Zivilgesellschaft als Alternative zu autoritiren
und antidemokratischen Regimen im globalen Stden oder in Nachfolge-

1 Eine historische Rekonstruktion anhand von Quellentexten bietet Schmidt 2007 allerdings kon-
zentriert auf das burgerschaftliche Engagement. Vgl. die Fallstudien zum 19. und 20. Jh. in Jessen /
Reichardt / Klein 2004 und die historischen Beitrige in Bauerkdmper / Borutta / Kocka 2003. Zu
einzelnen Stationen und den Diskurslinien vgl. die grundlegenden Arbeiten von Klein 2001 und
Adloft 2005, sowie die pragnanten Zusammenfassungen von Klein 2019, Evers 2020 und Zimmer
2021: 1053-1059.

13

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zivilgesellschaft — Anndherungen an einen facettenreichen Begriff

republiken der ehemaligen Sowjetunion die Rede ist, wird auf dieses Ver-
standnis Bezug genommen.

Die zweite Dynamik verdankt sich den Sozialbewegungen und Reform-
projekten mit direkter politischer Beteiligung in etablierten Demokratien.
Insbesondere die Neuen Sozialen Bewegungen wie die Umwelt-, die Frie-
dens-, die damals sogenannte Dritte-Welt-Bewegung und die neuen Frauen-
bewegungen galten ,als Ausdruck einer Zivilgesellschaft, die Reformen ein-
forderte, sich dabei aber durch Gewaltfreiheit und Toleranz auszeichnete*
(Zimmer 2021: 1055). Hier wurde Zivilgesellschaft nicht als Alternative zu
staatlicher Repression gesehen, sondern als Raum gesellschaftlicher Initiativen,

<

die mehr Partizipation in der Politikgestaltung einforderten und fir eine
offene, von Respekt und Toleranz getragene Gesellschaft eintraten. Konstitu-
tiv fur dieses zivilgesellschaftliche Konzept ist die Teilhabe am 6ffentlichen
Raum. Wie sich die moderne Gesellschaft iiber eine Arbeits- und Wirtschafts-
gesellschaft hinaus als Bildungsgesellschaft mit einer Sphare des 6ffentlichen
Risonnements und der 6ffentlichen Meinung als Medium der Selbstver-
gewisserung und Sozialintegration herausgebildet hat, hat Jirgen Habermas
mit seiner deliberativen Demokratietheorie entfaltet. Fiir ihn setzt sich die
Zivilgesellschaft aus jenen ,Vereinigungen, Organisationen und Bewegungen
zusammen, welche die Resonanz, die die gesellschaftlichen Problemlagen in
den privaten Lebensbereichen finden, aufnehmen, kondensieren und laut-
verstirkend an die politische Offentlichkeit weiterleiten. Den Kern der Zivil-
gesellschaft bildet ein Assoziationswesen, das problemlosende Diskurse zu
Fragen allgemeinen Interesses im Rahmen veranstalteter Offentlichkeiten
institutionalisiert” (Habermas 1998: 443).

Der Offentlichkeitsbezug reicht von lokalen Versammlungsoffentlichkeiten,
tber die klassischen Medien und dem digitalen Raum (Seeliger / Sevigna-
ni 2021 und Habermas 2022) bis hin zu Offentlichkeiten auf nationaler und
transnationaler Ebene (Herkenrath 2011). Im Rahmen der politischen Philo-
sophie und Theorie wird Zivilgesellschaft dariiber hinaus als politische Uto-
pre thematisiert. Der Begriff dient als normative Leitlinie fiir ein gewaltfreies
und tolerantes Zusammenleben. Die Handlungsfelder der Zivilgesellschatft,
die politischen Foren und Initiativen, Netzwerke sowie soziale Selbsthilfe-
gruppen umfassen, ,bilden die zentrale soziale Gelegenheitsstruktur fir die
stete Erneuerung der ethischen Grundwerte, fiir die Bildung von Sozialkapital
und Vertrauen“ (Meyer 2017: 117). Zusammenfassend gesagt:

14

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zivilgesellschaft — Annaherungen an einen facettenreichen Begriff

»Die Vorstellung von , Zivilgesellschaft* ist in den Sozialwissenschaften ein auf
die empirische Erforschung ausgerichtetes Theoriekonzept zur Verfassung der
Struktur und Kultur des Raums zwischen Staat, Markt und Privatheit mit mebr
oder wenziger starken normativen Implikationen* (Liedhegener 2016: 100).

Quantitativ kann Zivilgesellschaft in ihrer akteur:innenzentrierten Dimension
erfasst werden. Hierbei gerdt das Engagement von Personen sowie das Spek-
trum von Leistungen in den Blick, erstellt durch freiwillige Vereinigungen
bzw. Organisationen. Doch konnen aus der quantitativen Deskription der Ver-
einigungen weder normative Ruckschlisse auf die zivile Qualitat der Organi-
sation noch auf die Gesellschaft, der sie angehoren, gezogen werden. Auch die
Auspragung und die Stabilitit des Demokratiecharakters des staatlichen und
gesellschaftlichen Bezugsrahmens liegt jenseits der formalen Beschreibung
einer akteur:innenzentrierten Zivilgesellschaft. Zivilgesellschaften sind plu-
ral strukturiert. Sie umfassen zahlreiche Organisationen, Bewegungen, Netz-
werke und Projekte sowie spontane Aktivititen und Interaktionen. Sie unter-
liegen keiner zentralen Steuerung. Sie konnen daher sowohl von innen heraus
durch einzelne zivilgesellschaftliche Akteur:innen zersetzt als auch von auflen
durch autokratische Staatssysteme instrumentalisiert werden.

Die Rede von den ,dunklen Seiten® der Zivilgesellschaft weist auf die normative
Leerstelle der bereichslogischen Definitionsdimension hin (Roth 2003 und
Walter / Geiges / Marg 2015).2 Mit der ,dunklen Seite’ wird auf national-iden-
titire Gruppen und rechtspopulistische Bewegungen Bezug genommen, die
sich durch antidemokratische Werte sowie Intoleranz und Fremdenfeindlich-
keit bis hin zum militanten Rassismus auszeichnen. Ob dieses Spektrum tber-
haupt der Zivilgesellschaft zugerechnet werden kann, ist je nach Definitions-
ansatz jedoch umstritten. Die Rede von der ,dunklen Seite® zeigt daher die
prinzipielle Gefahrdung an, die mit der Pluralitit und Offenheit der Zivil-
gesellschaft gegeben ist. In dem Maf, in dem die soziale Integrationskraft
der grof8en zivilgesellschaftlichen Akteure wie Gewerkschaften und Kirchen,
Wohlfahrts- und Naturschutzverbande, Fuflball- oder Schiitzenvereine, die frei-
willige Feuerwehr oder kulturelle Institutionen nachlassen, wichst die Gefahr
einer verstarkten rechtspopulistischen Einflussnahme. Unter dem Deckmantel
von Freiheit und Pluralitit oder als vermeintlich demokratisch Teilhabende
versuchen rechtspopulistische Krifte ihre politischen Ziele entweder inner-
halb bestehender Organisationen zu verfolgen, oder sie entwickeln mit eige-

2 Der Begriff der ,,dunklen Seite“wurde auch in der Dritte-Sektor-Forschung angewendet, vgl. Ste-
cker / Nahrlich 2005.

15

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zivilgesellschaft — Anndherungen an einen facettenreichen Begriff

nen, exkludierend und antidemokratisch konzipierten Initiativen eine ent-
sprechende Konkurrenz (Schroeder et al. 2022).

Hilfreich fir die konzeptionelle Klarung des Begriffs der Zivilgesellschaft ist
ein dreidimensionales Konzept, das der Historiker Jirgen Kocka entwickelt
hat (Kocka 2003). Er unterscheidet zwischen einer normativen, einer habitu-
ellen sowie einer deskriptiv-analytischen Komponente von Zivilgesellschaft.

Die normative Komponente ist Thema der politischen Theorie und Philosophie.
Ihr zentrales Anliegen stellt eine theoriegeleitete Basierung von politischer
und gesellschaftlicher Teilhabe und Gerechtigkeit dar.

Mit der habituellen Komponente gerat ein bestimmter Typus sozialen Handelns
in den Blick. Er zeichnet sich durch einen zivilen Umgang miteinander aus,
der von Gewaltfreiheit und Kompromissbereitschaft gepragt ist und sich an
den burgerlichen Freiheitsrechten orientiert. Unterstiitzt und gewahrleistet
wird der zivile Umgang durch politische Rahmenbedingungen, die ebenfalls
durch ,Zivilitat* gepragt sind. Hierzu zahlen die verfassungsrechtlich garantier-
ten Menschen- und Grundrechte ebenso wie die Gleichheit vor dem Gesetz
sowie die Ermoglichung menschenwiirdiger Lebensumstiande.

Die dritte, deskriptiv-analytische Dimension von Zivilgesellschaft ist akteur:in-
nenzentriert. Hier geht es um konkret handelnde Personen, die jenseits der
traditionellen Familienstrukturen, privatwirtschaftlichen Unternehmen oder
staatlichen Behorden selbstorganisiert titig werden. Die Engagementformen
finden einerseits spontan, andererseits im Kontext von Vereinen, Netzwerken,
informellen Zirkel, sozialen Beziehungen und Nicht-Regierungs-Organisa-
tionen und damit primar in einem gesellschaftlichen Bereich jenseits von
Markt, Staat und Privatsphére ihren Ort. Hierzu ist dann auch der Dritte bzw.
NPO-Sektor zu rechnen.

Die Zivilitait sowohl im Blick auf Zielsetzungen als auch im Blick auf die
Aktionsformen ist fir Kocka jedoch das Kriterium, ob die entsprechenden
Organisationen zur Zivilgesellschaft gerechnet werden konnen. Damit fallen
z.B.Pegida als antiliberale Bewegung ebenso wie die Mafia als selbstorganisierte
Vereinigung aus dem zivilgesellschaftlichen Definitionsrahmen heraus.

Die Trias von normativen, habituellen und deskriptiv-analytischen Komponen-
ten fuhrt tber die klassische Zweiteilung in raumtheoretische bzw. bereichs-

logische und handlungstheoretische Dimension der Zivilgesellschaft hinaus

16

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zivilgesellschaft — Annaherungen an einen facettenreichen Begriff

(Birkholzer 2005: 12).2 Sie weist auf die Responsivitat und dialektische Bezogen-
heit von politischer Kultur und staatlichen Rahmenbedingungen hin und
bildet eine wichtige Briicke zwischen reiner Normativitit und Deskription.
Zugleich sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, dass die deskriptiv-analytische
Beschreibungsebene, die die Zivilgesellschaft vor allem raumtheoretisch bzw.
sektoral analog zum Dritten Sektor zwischen Staat, Wirtschaft und Privat
sphire platziert, auch normative Zuordnungskategorien beinhaltet. Raum-
logische Definitionen bauen ihrerseits auf impliziten Axiomen auf (Ohlendorf/
Rebenstorf 2019: 34-36). So werden die Grenzen zwischen Zivilgesellschaft
und Okonomie von wirtschaftsliberalen und konservativen Theoretiker:in-
nen wesentlich durchlassiger gefasst als von linksliberalen Vertreter:innen,
die die Trennung der beiden Sphiren betonen. Wahrend liberale Positionen
die Zivilgesellschaft starker als unpolitischen Schutzraum gegeniiber einem
tendenziell ibergriffigen staatlichen Handeln akzentuieren, wird im Zuge
republikanischer und postmarxistischer Ansitze der politische Charakter der
Zivilgesellschaft unterstrichen. Auch die inhaltliche Bestimmung des Werte-
kanons der handlungslogischen Definitionen ist zeitlich und raumlich vola-
til und daher prinzipiell kontrovers (Ohlendorf / Rebenstorf 2019: 35). Thr
normativer Gehalt muss erkannt und expliziert werden. Zudem ist sowohl
bei raum- wie handlungslogischen Definitionen nicht ausreichend beriick-
sichtigt, dass zivilgesellschaftlichen Partizipationsmoglichkeiten faktisch in
hohem Mafle vom sozialen Status abhingig sind (Schleifenbaum 2021: 117~
154).* Soziale Ungleichheit ist mit Exklusionsmechanismen verbunden und
konterkariert damit grundlegende Werte der handlungslogischen Definition
der Zivilgesellschaft wie Teilhabe und Mitbestimmung,.

Bezogen auf das Verhaltnis von Zivilgesellschaft und Drittem bzw. Nonprofit-
Sektor ist dieser der akteur:innenzentrierten Komponente der Zivilgesellschaft
zuzuordnen. Jedoch mit der Einschrinkung, dass die Zivilgesellschaft nicht
nur formale Organisationen, sondern auch spontane und informelle soziale

3 Die Trias wurde von Degens / Lapschief§ 2021: 20-33 aufgenommen und leicht variiert als drei
Dimensionen des zivilgesellschaftlichen Diskurses dargestellt: im Blick auf einen zivilgesellschaft-
lichen Sektor, eine entsprechende Handlungsweise (hier ist die Zivilitit im Sinne Kockas ge-
meint) sowie ein utopisches Moment. Evers 2020: 19 . fithrt unterschiedliche Definitionsansitze
ebenfalls auf drei Typen zurtick, deren Starken und Schwichen er diskutiert: ein sektorales Ver-
stindnis, ein kommunikationstheoretisches bzw. interaktionales Verstindnis (,Offentlichkeit als
Medium®) im Anschluss an Habermas, das mit dem utopischen Moment bei Kocka zusammen-
fallt,und das Verstindnis, das nach den Bedeutungsgehalten von Zivilitat fragt. Dem ,engen® Ver-
standnis im Sinne der raumlogischen bzw. bereichslogischen Definition als Dritter Sektor stellt
er ein ,weites“ Verstindnis gegenuber, das sich auf Zivilitat konzentriert.

4 Schleifenbaum erweitert den zivilgesellschaftlichen Diskurs um die Liquiditits-Ansitze von
Ulrich Beck und Zygmunt Baumann.

17

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zivilgesellschaft — Anndherungen an einen facettenreichen Begriff

Formen und Transaktionsformen im analogen wie digitalen Raum umfasst,
wie z.B. Demonstrationen oder Petitionen. Im Rahmen eines deskriptiv-ana-
lytischen Verstindnisses bilden die Organisationen des Dritten Sektors den
organisatorischen Kern und die infrastrukturelle Basis der Zivilgesellschaft
(Birkholzer 2005: 12 sowie Rentzsch 2018: 22). NPOs stellen daher das infra-
strukturelle Gerust der Zivilgesellschaft dar. Ob und inwieweit Dritte-Sektor-
Organisationen bzw. NPOs auch unter dem normativen und habituellen
Konzept der Zivilgesellschaft zu fassen sind, bedarf der konkreten Gegenstand-
untersuchung und kann nicht iber eine rein raumtheoretische Zuordnung
beantwortet werden. Wo sie sich in ihren Zielen und ihren Aktionsformen am
Allgemeinwohl ausrichten und zugleich Partizipationsformen 6ffnen, diirf-
ten sie der Zivilgesellschaft in allen Dimensionen zuzurechnen sein. Wenn
sie sich allein auf die Dienstleistungserbringung konzentrieren oder jenseits
der normativen Grenzen der Zivilitit liegen, bleibt ihre Zuordnung zur Zivil-
gesellschaft umstritten (Simsa 2022: 131f.). Der NPO-Bereich ist daher ein Teil-
bereich der umfassenden Zivilgesellschaft. Dartiber hinaus bilden die meisten
mitgliedschaftlichen Organisationen des Dritten Sektors bzw. des NPO-
Bereichs die Meso-Ebene ab, wihrend die Zivilgesellschaft die gesellschaft-
liche Dimension und damit die Makro-Ebene reprasentiert. Auf die Mikro-
ebene konzentriert sich die Engagementforschung (Klie / Klie 2017), wie z.B.
der Freiwilligensurvey, der alle finf Jahre das Feld des freiwilligen Engage-
ments vermisst (Simonson et al. 2022).

18

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kirche und Zivilgesellschaft — Anmerkungen
zu einer interdisziplinaren Debatte

Der Diskurs zum Verhiltnis von Kirchen und Zivilgesellschaft ist in den letz-
ten Jahren sehr angewachsen (Ohlendorf/ Rebenstorf2019: 36-45).° Die unter-
schiedlichen Beitrige reflektieren sowohl retrospektiv historische Phinomene
und analysieren in religions- und organisationssoziologischer Perspektivie-
rung anhand von empirischem Material die Relation von Zivilgesellschaft und
Religionsgemeinschaften. In anderen Beitragen steht die reflexive Selbstver-
ortung der Kirchen in einem sich wandelnden religionskulturellem Feld im
Mittelpunkt. Dieses Feld ist von zunehmender Heterogenitit gepragt ist und
bewegt sich zwischen multiplen Sakularititen und Privatisierung der Religion
einerseits und interreligioser Pluralitit und neuem Interesse an Religion im
offentlichen Raum andererseits (Gabriel 2022: 20-66 u. 154-196). Die Debat-
ten konnen hier nicht in ihren unterschiedlichen Linien und Facetten nach-
gezeichnet werden.® Es werden lediglich Positionslichter vorgestellt, die wichtige
Markierungen bilden. Dabei werden die unterschiedlichen Ebenen von Mikro-,

5 Dasich die Untersuchung auf die evangelische Kirche in Deutschland konzentriert, soll an die-
ser Stelle zumindest darauf hingewiesen werden, dass sich international die Kirchen — auch auf-
grund ihres NGO-Status in vielen Landern — sehr klar als zivilgesellschaftliche Akteurinnen in
gesellschaftlichen Transformationsprozessen positionieren lassen. Vgl. die Beitrige in Lienemann /
Lienemann-Perrin 2006 mit Landerstudien aus Stidafrika, Mosambik, Brasilien, Korea, Philippi-
nen und Indonesien.

6  Vgl.exemplarisch die auch historische Beitrage umfassenden Sammelbande von Bauernkdmper /
Nautz 2009 und Damberg / Jahnichen 2015 sowie die interdisziplindren Beitrige in Liedhege-
ner / Werkner 2011 und Klein / Zimmermann 2017, bes. 107-196, die sich auf beide Grofkirchen
beziehen und auch auf die entsprechenden Differenzen eingehen. Aus genuin theologischer Per-
spektive im Blick auf evangelische Kirchen vgl. u.a. die Beitrage von Fischer 2004 und 2008, die
explorativen Fallstudien zu Kirchengemeinden von Ohlendorf/ Rebenstorf 2019, bes. 3049, die
Beitrige von Wegner 2010: 46-80, 2017 und 2020 sowie Jihnichen 2012 und 2018, der sowohl sys-
tematisch-theologisch argumentiert (2012) als auch das 6ffentliche Reden der evangelischen Kir-
che untersucht (EKD-Denkschriften, 2018) und die Beitrige von Rebenstorf et al. 2021 und Re-
benstorf 2023 sowie Limmlin 2022: 70-76. Die letztgenannten Beitrige bringen die
zivilgesellschaftliche Ausrichtung mit der Sozialraumorientierung in Verbindung. Die Zivilge-
sellschaft ist der Referenzrahmen des kirchentheoretischen Entwurfs von Schleifenbaum 2021:
bes. 117-206.

19

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und Zivilgesellschaft — Anmerkungen zu einer interdisziplinaren Debatte

Meso- und Makroperspektiven verschriankt, die sich im zivilgesellschaftlichen
Diskurs dem Fokus auf freiwilliges Engagement, Organisationsformen (NPOs)
und gesamtgesellschaftliche Bedeutung im Sinne des sozialen Zusammen-
halts (soziale und moralische Ressourcen, Sozialkapital) zuordnen lassen. Im
Abgleich mit dem kirchlichen Feld steht daher die Bedeutung von Engage-
ment, die unterschiedlichen kirchlichen Organisationsformen und die Rolle
der Kirchen als religiése Organisationen fiir die Bildung von Sozialkapital auf
der Basis ihrer religionsverfassungsrechtlich verburgten strukturellen Hand-
lungsmoglichkeiten im Vordergrund. Soziologische, politologische und histo-
rische Auenperspektiven und theologische Innensichten werden miteinander
gespiegelt, um einerseits Interdependenzen zwischen dem kirchlichen System
und seinen Umwelten deutlich zu machen und andererseits zu skizzieren, wie
sich die Kirchen theologisch-reflexiv und handlungspraktisch im Zusammen-
hang mit der Zivilgesellschaft verorten lassen.

Das Thema Kirche und Zivilgesellschaft betrifft die grundlegende Beziehung
von organisierter Religion im Gegentber und innerhalb der Gesellschaft
(Rebenstorf2020: 107). Zur Debatte steht zum einen die religionssoziologische
Frage nach dem Ort der Religion in der Moderne. Liegt dieser Ort primar
im Privatbereich, der Offentlichkeit, bei der Generierung von Sozialkapital
oder ist er primar mit dem kirchlichen System selbst verbunden?” Ist Reli-
gion eher explizit oder implizit prasent? Ein religionspolitischer Fokus sucht
das Verhaltnis im Rahmen des politischen Ordnungsgefiiges zu bestimmen.
Wie stellt sich das Verhaltnis von Staat und Religionsgemeinschaften dar?
Auf welcher staatsrechtlichen Basis und in welchem Rahmen konnen Kir-
chen als organisierte und rechtlich verfasste Religionsgemeinschaften in pri-
vaten und offentlichen Feldern agieren? Historische Analysen bringen eine
geschichtliche Tiefendimension in die Verhiltnisbestimmung ein, die gegen-
wartige Konstellationen erhellt. Welche Dynamiken der Entwicklung zwi-
schen den Kirchen und der sich aus der burgerlichen Gesellschaft des 19. Jh.
entwickelnden Zivilgesellschaft lassen sich historisch rekonstruieren? Binnen-
kirchlich verbindet sich die Frage der reflexiven Selbstverortung innerhalb
und im Gegeniiber zur Gesellschaft mit einer pragmatischen Ausrichtung.
Wie kann dem sichtbaren Relevanzverlust der Kirchen entgegengewirkt wer-

7 Den jeweiligen Orten lassen sich religionssoziologische Theorieansitze zuordnen, die das religi-
6se Feld aus unterschiedlichen Perspektiven wahrnehmen. Je nach Theorierahmen ergeben sich
daher unterschiedliche Bildausschnitte im Blick auf das soziokulturelle Phinomen der Religion.
Insofern sind sie nicht prinzipiell als Gegensitze aufzufassen, sondern konnen sich tberlappen,
verschranken und erganzen. Vgl. den Uberblick anhand unterschiedlicher Fassungen des Religi-
onsbegriffs bei Pollack 2018 und die Darstellung finf unterschiedlicher Theorietypen der Reli-
gionstheorie in Pollack et al 2018: 97-222.

20

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und Zivilgesellschaft — Anmerkungen zu einer interdisziplinaren Debatte

den? Welchem strategischen Horizont sollen der organisatorische Umbau, die
Forderung von neuen Formen kirchlichen Lebens, die Ausrichtung auf den
Sozialraum und die Stirkung der Gemeinwesendiakonie sowie der Ausbau
der digitalen Kommunikation folgen — um nur vier aktuelle Tendenzen kirch-
licher Organisationsentwicklung zu benennen (Lammlin 2022).

Die vier unterschiedlichen Perspektiven — eine religionssoziologische, eine
religionspolitische und eine historische sowie eine theologische, bei der sich
kirchentheoretisch Auflen- und Innenperspektiven mischen — werden in
Gestalt von sehr verdichteten Skizzen durchgespielt, um bestimmte Facetten
der Verhiltnisbestimmung von Kirche und Zivilgesellschaft zu beleuchten.

Zunachst macht ein historischer Einblick in das Verhiltnis von Kirchen und
Zivilgesellschaft bzw. ihrer Vorstufen auf Interdependenzen in den jewei-
ligen Entwicklungen aufmerksam. Kirchliche Entwicklungen werden von
zivilgesellschaftlichen Dynamiken beeinflusst und diese wirken wiederum
auf zivilgesellschaftliche Prozesse ein.

Anschlieend sucht eine primar raumtheoretisch orientierte Erorterung die
Kirchen dem triadisch strukturierten Feld von Staat, Wirtschaft und Zivil-
gesellschaft zuzuordnen. Dabei spielt das staatskirchliche Erbe der Kirchen,
das sich im verfassungsrechtlichen Status manifestiert, eine besondere Rolle.
Ein Blick auf die Kirchen als intermediare Institutionen bzw. Organisatio-
nen weist auf Vermittlungsfunktionen zwischen Privatsphire und (zivil)
gesellschaftlicher Offentlichkeit hin.

In einem dritten Schritt werden handlungstheoretische Beziige zwischen den
Kirchen und der Zivilgesellschaft untersucht und am Beispiel der Ortskirchen-
gemeinde als der dominanten kirchlichen Organisationsform exemplarisch
vertieft. Im nachsten Abschnitt steht unter dem Leitbegriff des Sozialkapitals
die Bedeutung des freiwilligen Engagements und die sozialen Wirkungen im
Mittelpunkt, die sich auf den unterschiedlichen kirchlichen Organisations-
ebenen abbilden lassen bzw. tber sie generiert werden.

Diese primir religions- und kirchensoziologische Auflenperspektive wech-
selt nach einem summierenden Zwischenfazit zu einer Innenperspektive, die
theologische Konzepte und strategische Entwicklungshorizonte mit Bezug
auf den Offentlichkeitsbegriff bzw. der zivilgesellschaftlichen Offentlichkeit
aus Theologie und Kirche aufnimmt und analysiert.

21

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vielschichtige Wechselbeziehung — historische
Beobachtungen zu Interdependenzen zwischen
Kirche und Zivilgesellschaft

Die Entwicklung von modernen Zivilgesellschaften in demokratischen Kon-
texten und die Entwicklung der Kirchen als Akteurinnen im 6ffentlichen
Raum, die damit aktiv zur Ausbildung der Zivilgesellschaft beitragen, vollzog
sich historisch in einem konfliktreichen Wechselverhaltnis (Meyer 2015). Das
Bild in der Forschungslandschaft hat sich innerhalb der vergangenen 20 Jahre
deutlich gewandelt. Dominierten um die Jahrtausendwende noch antagonisti-
sche Gegenuberstellungen von Kirche und Zivilgesellschaft (Borutta 2005: 11f.
und 38),* so hebt man mittlerweile vielschichtige Wechselbeziehungen her-
vor, die in unterschiedlichen Detailstudien herausgearbeitet wurden (Borutta
2005, Bauernkamper / Nautz 2009, Hermle / Lepp / Oelke 2012 und Dam-
berg / Jahnichen 2015).

Ambivalenzen und Widerspriiche kennzeichneten das Verhaltnis seit dem
spaten 18. Jahrhundert (Bauernkdmper / Nautz 2009: 14f.). Die Grenzen zwi-
schen beiden GrofSen waren variabel und offen und wurden evangelischerseits
durch die Struktur des landesherrlichen Kirchenregimentes gepragt, das einen
langen, wirkungsgeschichtlichen Schatten warf (Wendebourg 2003). Einer-
seits wurden durch kirchliche Akteur:innen im Rahmen des konfessionellen
Vereinswesens die Ausbreitung von zivilgesellschaftlichen Werten und Struk-
turen gefordert. Andererseits wiesen die Kirchen durch ihr staatskirchliches
Erbe staatsanaloge Ziige und korporatistische Tendenzen auf und haben vor
allem in Gestalt ihrer Amtstrager:innen ein Deutungsmonopol und einen
Machtanspruch auf ihre Mitglieder artikuliert, der mit dem Pluralismus von
Zivilgesellschaften in Widerspruch geriet. Markante Einschnitte fir das Ver-

8  Dies fiihrt Borutta primar auf den dominanten Einfluss der Sakularisierungstheorie bei der his-
torischen Rekonstruktion des Verhiltnisses von Religion bzw. Kirchen und Zivilgesellschaft zu-
riick, die den Einfluss der Kirchen auf zivilgesellschaftliche Prozesse nicht angemessen wahrneh-
men und wiirdigen koénne.

23

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

haltnis von Zivilgesellschaft und Kirchen stellten die Weimarer Republik mit
der ,hinkenden® Trennung von Kirche und Staat dar, die sich in der Bundes-
republik fortsetzte (Germann 2019, Grofbolting 2023), sowie die kulturellen
Umbrtiche in den spiten 1960er Jahren. Der Schwerpunkt der ausgewahlten
Beobachtungen bezieht sich dabei auf den Zeitraum, der fiir diese Arbeit von
besonderer Relevanz ist: die Entwicklung ab den 1960er Jahren, in denen der
Zusammenhang von zivilgesellschaftlichen Dynamiken und kirchlichen Ent-
wicklungen besonders greifbar wird (Hermle / Lepp / Oelke 2012 und Dam-
berg / Jahnichen 2015).

Historisch ist die Entstehung der diakonischen, missionarisch und kultu-
rell orientierten konfessionellen Organisationen im 19. Jahrhundert eng mit
burgerlichem Engagement verkniipft. Im 19. Jh. waren es Biirger:innen, die
die Freiriume zur assoziativen Vergemeinschaftung, die das neue Vereinsrecht
bot, fiir sozialkaritative, missionarische und konfessionelle Anliegen nutz-
ten. Dabei ging es darum, Menschen in Not zu helfen und dem christlichen
Glauben tatkraftig Ausdruck zu verleihen (Hofmann 2016, 221f. ). Auf diese
Weise fillten die protestantischen Vereine die Liicken, die sowohl staatliche
wie amtskirchliche Strukturen bei der Armenfiirsorge angesichts der sozio-
strukturellen Umbriiche der industriellen Revolution und die Amtskirche im
Blick auf die kirchliche Entfremdung des neu entstehenden Proletariats und
Teilen des liberalen Burgertums liefen. Das Verhaltnis zwischen protestanti-
schem Vereinswesen und Amtskirche gestaltete sich tendenziell kritisch, da
Organisationsstrukturen jenseits landeskirchlich-territorialer Grenzen, eine
innerevangelische Okumene und das Zuriickdringen des kirchliche Amtes
und der entsprechenden Hierachie zugunsten des freiwilligen Engagements
sowie Vereinsstrukturen generell von der Amtskirche beargwéhnt wurden.

Durch den Kompensationseffekt der vereinsmifiig getragenen sozial-
diakonischen und religiosen Initiativen wurden die Weichen fiir unterschied-
liche Varianten der Verhaltnisbestimmung zwischen verfassten Kirchen und
Vereins- bzw. Verbandsprotestantismus gelegt, die von verschérfter Konkur-
renz Uber synergetische Kooperation bis hin zur Integration reichten (Jah-
nichen 2020). Historisch ist fiir diese Phase neben der langen Tradition des
sozialen und karitativen Engagements die Rolle der protestantischen Bildungs-
organisationen fiir die Entwicklung der birgerlichen, gebildeten Mittelschicht
sowie die Verbreitung der Zivilitit hervorzuheben. Zugleich wird Religion
als Motiv fiir zivilgesellschaftliche Selbstorganisation jenseits der klassisch-
sakularen Burgergesellschaft manifest; hierbei sind besonders die Rolle der
Frau, des Judentums und des Katholizismus betroffen (Borutta 2005, 22-34).

24

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Insofern hat das evangelische Vereinswesen und hier insbesondere die Inne-
re Mission Impulse zur Entstehung der modernen Zivilgesellschaft im Blick
auf erweiterte Partizipationsmoglichkeiten geliefert. Denn sie zahlt zu den
Institutionen, die Bevolkerungsgruppen bzw.-schichten in die karitative und
religios-missionarische Arbeit einbezogen, die zuvor weitgehend davon aus-
geschlossen waren. Dazu gehorte die Beteiligung von Frauen, zunichst aus
dem Biirgertum, spater auch aus klein- und unterbiirgerlichen Schichten
sowie junge Menschen und Handwerker sowie Arbeiter (Hitzer 2009).

»Mit ihrem Eintreten fiir das Gemeinwobl, ihrem weitgespannten, oft ehrenamt-
lichen Engagement, der Vermittlung von Werten wie Ndichstenliebe und Solidar:-
tat, der Einiibung demokratischer Vereinsformen ebenso wie der schrittweisen
Inklusion immer grofSerer Kreise in die Wobltitigkeitsarbeit gehort die Arbeit der
Inneren Mission mithin zweifellos zu den historischen Wurzeln dessen, was man
gemeinhin mit dem Begriff der Zivilgesellschaft umschreibt” (Hitzer 2009: 126).

Drei Entwicklungspfade differenzierten sich im Protestantismus in unterschied-
lichen historischen Prozessen aus diesem gemeinsamen Ursprung heraus, der
sich historisch der Birgergesellschaft zuordnen lasst. Die organisierte Diako-
nie ist aus dem burgerschaftlichen Engagement neben der verfassten evange-
lischen Kirche entstanden, die damals noch Staatskirche war. Sie entwickelte
sich in der Weimarer Republik und im bundesrepublikanischen Sozialstaat
nach der repressiven Phase im Nationalsozialismus zunehmend in Richtung
unternehmerisch tatiger Einzelorganisationen mit Verbandsstrukturen wei-
ter. Nach der Ablosung vom klassisch korporatistischen Modell der Sub-
sidiaritat mit dem Staat und der zunehmenden Okonomisierung des Wohl-
fahrtsbereichs agiert die Diakonie zugleich als gemeinwohlorientierte NPO
im Rahmen der Sozialwirtschaft und bringt tiber den Dienstleistungssektor
religiose Grundwerte und karitative sowie anwaltschaftliche Funktionen in
die Zivilgesellschaft ein (mit unterschiedlichen Akzenten Bedford-Strohm
2016 und Albrecht 2018 sowie 2020).

Parallel entwickelten sich Vereine, die starker standisch orientiert waren (Frau-
en-, Manner-, Kinder- und Jugendarbeit) sowie welt- und volksmissionarische
Anliegen vertraten und sich unter dem Dach der Inneren Mission in Vereins-
und Verbandsstrukturen organisierten. In unterschiedlichen und wechsel-
haften historischen Phasen wurden diese urspriinglich freien Organisations-
formen weitgehend in die verfassten Kirchen integriert. Sie bildeten die Basis
der rechtlich verfassten landeskirchlichen Dienste und Werke (Elhaus 2024:
24-34 und Borck 2016: 15-68).

25

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Der dritte Entwicklungstyp neben Diakonie und landeskirchlichen Dienste,
Werke und Einrichtungen sind die sogenannten freien Werke, die in Kontinuitat
zu ihrer organisationalen Selbststindigkeit und ihres oftmals pietistischen Ent-
stehungsprofils sowohl diakonisch, kulturell als auch missionarisch titig sind
und Giber unterschiedliche Netzwerke und ein loses Dachwerknetz, dem Gna-
dauer Verband, verbunden sind (Hempelmann 1997). Alle drei Entwicklungs-
typen weisen auf die Burgergesellschaft und die dominante zivilgesellschaft-
liche Organisationsform des Vereins als ihren historischen Ursprung zuriick.
Insofern lassen sich sowohl Diakonie, die landeskirchlichen Dienste, Werke
und Einrichtungen und die freien Werke als Folge zivilgesellschaftlicher Pro-
zesse verstehen, die als gemeinsames historisches Strukturmerkmal die freie
Assoziation von Burger:innen aufweisen.

Auch wenn sich im Katholizismus deutliche Unterschiede zum Protestantis-
mus zeigen (Schneider 2009, Damberg 2014 und Damberg/Jihnichen 2015:
23-27) hat die katholische Selbstorganisation tiber Vereine und Verbande
im 19. Jahrhundert mit ihren antimodernistischen Ziigen nicht intendier-
te Demokratisierungseffekte bewirkt und kontrafaktisch zur Herausbildung
einer zivilgesellschaftlich konturierten Offentlichkeit im Sinne von pluralen
Aushandlungsprozessen beigetragen (Grofle Kracht 1997 und 2009).

Mit dem Eintritt in die Arena der Oﬂentlz'chkeit hat der Katholizismus zwar
nicht theoretisch, aber praktisch und performativ auf seinen Anspruch auf
Reprisentation der einzig wabren Weltanschauung verzichtet” (Bauernkam-
per / Nautz 2009: 15).°

Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil wandelte sich das Verhaltnis von Kir-
che zum Staat (Jager 2019,134). Der Staat wird nun als 6ffentliche Gewalt in der
Gesellschaft verstanden. Auch Katholik:innen werden dazu aufgefordert,am
zivilgesellschaftlichen Meinungs- und Weiterbildungsprozess teilzunehmen,
in dem das Gemeinwohl nicht normativ abgeleitet, sondern diskursiv gene-
riert wird (Gabriel 2023,91-93 u.146-15). Damit sind auch Herausforderungen
fur die kirchliche Organisationsgestalt verbunden: ,,Zur Krise der katholi-
schen Kirche gehort, dass sie heute vor der Entscheidung steht, entweder am
Modell sakralisierter, monokratischhierarchische Burokratie festzuhalten oder
den Durchbruch zur Intermediaritit einer entsakralisierten Sozialgestalt zu
schaffen® (Gabriel 2023: 156).

9 Vgl. zum Verhiltnis von katholischer Kirche und Zivilgesellschaft in historischer Sicht Weich-
lein 2009 sowie zu aktuellen Herausforderungen Gabriel 2023: 139-156.

26

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Zeitgleich zu den weltkirchlichen Dynamiken im katholischen Raum erlebten
die Kirchen in der Bundesrepublik im Kontext der politischen Umwilzungen
und der Neuen Sozialen Bewegungen einen Transformationsschub, der in
unmittelbarem Zusammenhang mit zivilgesellschaftlichen Entwicklungen
stand (Nolte 2015, Damberg / Bosch 2011 und Damberg / Jahnichen 2015).°

,Soziodkonomischer und soziokultureller Wandel, und nicht zuletzt der Wan-
del politischer Organisation und Artikulation in der ,Zivilgesellschaftlieffen
die kirchliche Sphire nicht unbertithrt® (Nolte 2015: 55).

Die unterschiedlichen Faktoren der wechselseitigen Beeinflussung von zivil-
gesellschaftlicher Offentlichkeit und den Kirchen in der Bundesrepublik
strukturiert der Historiker Paul Nolte in drei Phasen (Nolte 2014: 138148
und Nolte 2015: 62-69). Der traditionellen Phase ordnet er den volkskirch-
lichen Charakter der beiden grofSen Konfessionen in der Nachkriegszeit
zu, in der sich die Kirchen angesichts einer Kirchenmitgliedschaft von tber
90%, die wie selbstverstandlich generational weitergegeben wurde, als Kir-
chen der Gesellschaft verstanden." Diese christliche Homogenitit der west-
deutschen Nachkriegsgesellschaft basierte noch auf den langsam brockelnden
drei Milieusdulen aus dem spaten 19. Jahrhundert, in denen sich Konfession,
politische Orientierung und soziales Engagement weitgehend tberlappten.
Nolte meint damit fir den katholischen Raum die Zentrumspartei, fiir die
evangelischen Milieus die konservative Partei und versteht auch das Milieu
der sozialdemokratischen Arbeiterbewegung quasi-religios — allerdings eher
kirchenkritisch (Nolte 2015: 63). Durch die geografische Zersplitterung der
homogenen konfessionellen Milieus aufgrund der Geflichteten im und nach
dem 2. Weltkrieg sowie staatskritischen Tendenzen im Protestantismus in der
Debatte um die Westorientierung und die Wiederbewaffnung wandelte sich
mit dem Kontext auch die Rolle der evangelischen Kirche zumindest partiell
wom Bestatiger von Konsens und Integration hin zum Produzenten von Dis-
sens“(Nolte 2015: 64). Dabei hatten die Evangelischen Akademien als Ort und
Verstarker von pluralen, kritischen Aushandlungsprozessen eine besondere
Bedeutung (Mittmann 2011: 68-147).

10 Aus der zeitgeschichtlichen Forschungsliteratur zur Entwicklung der Kirchen im Zusammen-
hang mit Politik und Gesellschaft in diesem Zeitraum sind besonders Grofbolting 2013: 95-180
sowie Brechenmacher 2021 hervorzuheben. Aus religionsgeschichtlicher Perspektive zu den Ent-
wicklungen vgl. Braunlein 2015. Summarisch bieten aus interdisziplinirer Sicht die Beitrage in
Hermle / Oelke 2023 einen guten Uberblick iiber den Zeitraum.

11 Vgl.zu dieser Phase Hermle / Oelke 2021: bes. 34-77.

27

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Mit der Bewegungsphase wird die Transformation des zivilgesellschaftlichen

Modells ab Ende der 1960er Jahre bezeichnet, bei der die Neuen Sozialen

Bewegungen zum Seismografen und Antreiber der gesellschaftlichen Ent-
wicklung wurden. Es wuchs innerhalb spezifischer Bevolkerungsgruppen

die Bereitschaft, fir die Mitgestaltung der gesellschaftlichen Ordnung Ver-
antwortung zu tbernehmen. Universalistische oder kollektive Werte wie

Solidaritat, Frieden und Gerechtigkeit gewannen an Relevanz. Parallel dazu

nahm die Kritik an den institutionellen und sozialen Ordnungen der Bundes-
republik und der westlichen Gesellschaft zu. Intensiv wurde tiber die ,Demo-
kratisierung‘ der Gesellschaft debattiert. Ein breites Geflecht von politischen

Reformbewegungen rief entsprechende konservative Gegenreaktionen her-
vor. ,Ein Kampf um die Hegemonie politischer Deutungsmuster,um Lebens-
stile und Wertesysteme entbrannte® (Lepp 2014: 18). Auf der Verlustseite fiir
die Kirchen ist die zunehmende und bis in die Gegenwart anhaltende Ero-
sion der konfessionellen Verankerung und der generational tradierten kirch-
lichen Zugehorigkeit zu verbuchen (Pollack 2016). Auf der anderen Seite

standen die Neuen Sozialen Bewegungen fiir ein dezidiertes Gemeinschafts-
gefithl, das eine hohe Affinitat zu kirchlich-religiosen Gemeinschaftsmustern

und -codes aufwies. Der kulturelle Umbruch mit seinen neuen Handlungs-
und Organisationsformen eroffnete unterschiedliche religiose wie kirch-
liche Anschlussmoglichkeiten, fiir die die Kirchentage ein exponiertes Bei-
spiel darstellen. Sie erscheinen aus heutiger Perspektive als ,paradigmatische

Marktplitze der neuen Zivilgesellschaft mit Raum fiir religiose (oder para-
religiose) Vergewisserung der ,commmunio® ebenso wie fiir die politische

Grofkundgebung und fiir den Austausch vielfaltigster Initiativen und Issues®
(Nolte 2015, 66).

Zugleich veranderten sich die Muster der privaten Lebensfihrung (Lepp
2016). Christsein gerat in unterschiedlichen Ebenen und Artikulationsformen
in einen Verinderungsmodus (Schmidtmann 2021). Insgesamt ist eine Inter-
nationalisierung des Protestantismus feststellbar, die wesentlich durch die
okumenische Bewegung vermittelt war und zu einer Ausdifferenzierung im
politischen Bereich fiihrte (Damberg/Jahnichen 2015: 19f.). Der Einsatz fiir
weltweite Gerechtigkeit, das Anti-Apartheid-Engagement, die Uberwindung
der Blockkonfrontation zwischen Ost und West und die damit verbunden
Schritte zu einer neuen Friedenspolitik sowie das 6kologische Anliegen wur-
den vor allem in der 6kumenischen Bewegung profiliert, die 1983 im auf der
Vollversammlung in Vancouver ins Leben gerufenen ,,Konziliaren Prozess fir
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung® gipfelte (Schmitthen-
ner 1998). Generell lasst sich von einer Politisierung der Kirche ,von unten’

28

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

sprechen, die in unmittelbarer Wechselbeziehung zur Politisierung der Gesell-
schaft stand (Lepp 2014: 18-20). Uber die neuen Konflikt- und Dissensmuster
im Verhiltnis von Kirche zur Gesamtgesellschaft und insbesondere zum
Staat entstanden neue Formen der zivilgesellschaftlichen Binnenintegration.

»Religiose Motivlagen und Handlungsmuster diffundierten in den neuen sozia-
len Bewegungen, ja trieben diese zum Teil mafSgeblich voran; und das wirkte
wiederum auf den Binnenraum der Kirchen zuriick und verdnderte ihr Selbst-
verstandnis, auch das Bild von ihrer eigenen Rolle in Staat und Gesellschafl. So
begann zugleich ein Wandel der Kirchen auf dem Weg von anstaltlichen, para-
staatlichen Verbinden zu zivilgesellschaftlichen Akteuren einer pluralistischen
Gesellschaft“ (Nolte 2015: 67).

Der damit deutliche Mentalitatswechsel bei Hauptamtlichen z.B. beim Thema
Geschlechterrollen in evangelischer Kirche und Diakonie ist ein Indikator fir
die Prigung durch Werte und Leitbilder der Neuen Sozialen Bewegungen
(Damberg / Jahnichen 2015: 21f.). Das sozialkritische Verhalten vollzog sich
auf unterschiedlichen Ebenen. Ausgehend von engagierten Individuen setz-
te es sich uber lokale Gruppen fort — hier sind vor allem die sogenannten
3. Welt- und Anti-Apartheid-Gruppen zu nennen (Tripp 2011 und 2015a) — und
diffundierte zuletzt in die Groflorganisation, die die grofiten konservativen
Beharrungskrafte aufwiesen. In diesem Zusammenhang fungierten Individu-
en und Kleingruppen als ,Agents of Change®

wInnovative kirchliche Gruppen haben — sebr hiufig im Kontakt mit Neuen
Sozialen Bewegungen — insbesondere innerkirchlich, z. T. auch gesamigesellschaft-
lich erbeblich zur Akzeptanz von neuen Werthaltungen und vor allem neuen
Handlungsmustern beigetragen. Dabei haben sie in einer lingerfristigen Pers-
pektive auch die Ebene der GrofSorganisation verdindert (Damberg / Jahni-
chen 2015: 19).

Ein Beispiel fiir die Affizierung der Grofforganisation war der Ausbau der funk-
tionalen Dienste, der zeitlich in die Bewegungsphase fiel und sich in ihrem
Kontext als organisationaler Reflex auf die Neuen Sozialen Bewegungen ver-
stehen lasst. Zum einen entstanden neue Arbeitsfelder und Dienststellen. So
wurden z.B. die zivilgesellschaftlich relevanten Themen Umwelt (Schramm
2017 und Hoffmann 2019) und Frieden tber eigene Beauftragte in die kirch-
liche Organisation strukturell verankert. Zum anderen wirkten sich die Impulse
auf das Themenportfolio und Handlungsformen bereits existierender Diens-
te, Werke und Einrichtungen aus. Die traditionellen Frauenwerke rezipier-

29

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

ten z.B. Anst6fSe aus der Frauenbewegung in Form von feministischer Theo-
logie und zivilgesellschaftlichem Engagement (Paulus 2015 und Tripp 2015a).

Die Politisierung der kirchlichen Handlungsfelder spiegelte sich auch in
einer veranderten Semantik wider, die unter dem Begriff der Sikularisierung
deskriptiv beschrieben (Hoscher 2011) und mit der Bezeichnung der ,,Selbst-
sakularisierung“kritisch beleuchtet wurde (Huber 1998: 10). Huber konstatiert,
dass die evangelische Kirche auf den Prozess der gesellschaftlichen Differen-
zierung mit einer entsprechenden Differenzierung der eigenen Tatigkeiten
geantwortet und auf diese Weise die gesellschaftliche Sikularisierung ,in
gewissem Umfang als Selbstsakularisierung in sich aufgenommen® (Huber
1998: 10) habe. Diese Einschatzung tbersieht jedoch, dass die Ethisierung
auch zu einer Veranderung von klassischen sozialen Praktiken im Bereich von
Liturgie und Frommigkeit fithrte und mit Innovationen im Blick auf neue
liturgische Formen und Formate verbunden war. So lasst sich eine interes-
sante Verschiebung bei der Semantik im Blick auf eine ,,Sakularisierung der
Kirchensprache® (Hoscher 2011: 112) feststellen. Dabei ging es darum, traditio-
nell kirchliche Begriffe in gesellschaftlich giangige Begriffe und Sprechweisen
(und umgekehrt) zu tbersetzen. Die Sprache der Bibel und der Theologie
wurde dabei einerseits oft als traditioneller Ballast empfunden, andererseits
tiber Verfremdungseffekte und Konfrontationen fiir neue hermeneutische
Zuginge und Lesarten erschlossen. Dieser gesellschaftliche Offnungsprozess
tber neue sprachliche Codierungen richtete sich aber primar weniger nach
auflen, sondern nach innen, und spielte sich vor allem auf das Feld der Litur-
gie ab. So verband das ,Politische Nachtgebet® Information und Aktion in
einem besonderen liturgischen Format (Cornehl 2012) und wurde spater in
Gestalt der Liturgischen Nacht und des Feierabendmahl auf den Evangelischen
Kirchentagen transformiert und popularisiert (Schroeter-Wittke 2020: 120f.).

Die Bewegungsphase wurde laut Nolte seit den 1990er Jahren von der post-
sakularen oder multireligiosen Phase abgelost (Nolte 2015: 53-59).” Das neue
Modell der Zivilgesellschaft als einer vorpolitischen Sphare mit birgerlich
artikulierten Interessen etablierte, institutionalisierte und regulierte sich.
Damit geriet ,,der Protest vom Storfall der Demokratie zu ihrem Normalfall®
(Nolte 2015: 67). Die wachsende Bedeutung von Religion in Offentlichkeit
und Zivilgesellschaft resultierte nicht nur aus der paradox wirkenden Auf
losung der Selbstverstandlichkeit des Konnexes von (Staats)Birger:in und

12 Die Einteilung dieser dritten Phase korrespondiert mit der religionsgeschichtlichen Rekonstruk-
tion von Schlamelcher 2015.

30

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Kirchenmitglied — christliche und religiose Identitit wird dadurch profilier-
ter eingebracht und wahrnehmbarer — sondern auch aus einer zunehmend
religiosen Pluralisierung aufgrund der Migrationsbewegungen. Damit wan-
delte sich nicht nur der Ort von Religion in der Zivilgesellschaft, sondern
auch die Wahrnehmung der Zivilgesellschaft selbst. Sie erschien nun nicht
mehr primir als Protestraum und Ort des Konfliktes zwischen Biirger und
Staat wie in der Bewegungsphase,sondern als ,,Aushandlungsraum kultureller
Identititen verschiedener Gruppen® (Nolte 2015: 6). Gegeniiber den Konflikt-
mustern traten wieder die der Integration und die Betonung des Gemeinwohls
in den Vordergrund, wobei sich die Konfliktlinien nun eher in Abgrenzung
gegenuber der dunklen Seite der Zivilgesellschaft bewegten. Kirchlicher-
seits ist dies mit entsprechendem Engagement gegen Rechtspopulismus ver-
bunden und schlug sich im Rahmen der Organisation u.a. in einem Ausbau
bzw. einer Verinderung der klassisch dialogischen Arbeitsfelder der Diens-
te, Werke und Einrichtungen im Kontext von Interkulturalitat, Interreligiosi-
tat und Friedensarbeit oder den diversitaitsbewussten Arbeitsbereichen in
der Frauen- und Miannerarbeit sowie aktuell in der queeren Seelsorge nieder.

In der Retrospektive auf die verschiedenen Phasen lassen sich férdernde und
hemmende Faktoren fiir die Uberlappungen zwischen Zivilgesellschaft und
dem religi6s-kirchlichen Feld benennen (vgl. Nolte 2015: 53-59). So fiithrte
die zunehmend postmaterielle Lebensorientierung zu einer neuen Offen-
heit fir Transzendenz und Spiritualitit, von der auch das religiose Feld und
die Kirchen profitierten. Paradigmatisch ist hier das Pilgern als mittlerweile
etablierte soziale Praxis zu nennen (Kunz 2020). An die verstarkt ausgepragte
ethische Orientierung an der Stelle von 6konomischer Rationalitat im Sinne
einer ,Moralpolitik“ konnten die Kirchen mit ihren religios fundierten Werten
andocken. Die gesellschaftliche Umorientierung des politischen Engagements
von der Verfolgung eigener Interessen zum anwaltschaftlichen Engagement
fir Andere im Sinne von Advocacy wirkte sich positiv auf das gemeinwohl-
orientierte kirchliche Engagement aus. Das mit den Grenzen des Wachstums
in den gesellschaftlichen Diskurs wandernde Thema der Umwelt bzw. des
Umweltschutzes und der Umweltbewegung wurde vom innerkirchlichen
konziliaren Prozess , Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der Schopfung®
aufgegriffen und verstarkt. Organisational greifbar wurden diese Effekte in
der Einrichtung von entsprechenden Beauftragungen und Arbeitsstellen im
Rahmen der funktionalen Dienste. Diese stellten daher die Organisations-
einheiten dar, in denen sich die positiven Wechselbeziehungen von sich aus-
bildender Zivilgesellschaft und Kirchen unmittelbar strukturell manifestier-
ten. Mittelbar sind Demokratisierungstendenzen in Gestalt der ausgebauten

31

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

synodalen Strukturen auf den klassischen Organisationsebenen Landeskirche,
mittlere Ebene und Kirchenkreis greifbar (Hermelink 2012: 296f.). Schliefs-
lich ist als weiterer férdernder Faktor ein Sprach- und Kommunikationsstil zu
nennen, der auf religiose Elemente rekurrierte und diese aktualisierte (Dam-
berg 2011 und Holscher 2011).

Hemmend fiir das Verhaltnis von religios-kirchlichem Feld und Zivilgesellschaft
wirkten sich folgende Entwicklungen aus: Mit der Wohlstandsgesellschaft
schwand der ,Religionsbedarf‘ und die Kirchenbindung. Die Erosion sozia-
ler Milieus und ihrer Organisationsformen fiihrte zu einem gesellschaftlichen
Relevanzverlust der Kirchen. Das wachsende urbane Lebensgeftihl mit ten-
denziell sakularen Tendenzen wurde auch in lindlichen Regionen greif
bar. Zugleich lasst sich an diesem Beispiel die Ambivalenz der Entwicklung
veranschaulichen. Denn es kam auch zu wachsenden Schnittmengen und
positiver Affizierung von Grofstadt und zivilgesellschaftlicher Religions-
kultur, z.B. in Gestalt der Kirchentage oder der sich herausbildenden, funk-
tional ausgerichteten City-Kirchenarbeit (Lowe 1999 und riickblickend Sig-
rist 2022: 91-150).

Als Ergebnis der historischen Rekonstruktionsversuche des Verhaltnisses von
Zivilgesellschaft und den Kirchen kann festgehalten werden, dass sich das viel-
schichtige und ambivalente Verhiltnis seit den 1960er Jahren zunehmend in
Richtung von breiteren Uberlappungen und wechselseitigen Interdependenzen
entwickelt hat. Dies gilt insbesondere fiir Transformationsprozesse innerhalb
der Kirchen.

»Zugespitzt konnte man sogar sagen, dass sich die Kirchen — die evangelische
wohl mebr als die romisch-katholische — in den letzten drei bis vier Jahrzehnten
tiberhaupt in die Zivilgesellschaft hinein transformiert haben: Sie sind von quasi-
korporativen, hierokratischen Anstaltsverbinden (im Sinne Max Webers) zu
zivilgesellschaftlichen Akteuren im bunten Flickenteppich eines neuen demo-
kratischen Pluralismus geworden® (Nolte 2015: 52).

Dabei lasst sich feststellen, dass die Kirchen nicht nur an der Zivilgesellschaft
partizipierten. Sie bildeten auch intern zivilgesellschaftliche Strukturen und
Handlungsfelder heraus. Dazu gehorten Engagementkulturen, Handlungs-
formen und Symboliken, neue, in Diensten und Werken organisierte Arbeits-
felder, sowie Formen von Diskurs und Dissens zu kirchlichen Autoritaten und
Lehrmeinungen sowie entsprechende Einstellungsmuster bei den hauptame-
lichen Mitarbeitenden (Mulia 2018 und Braune-Krickau 2018).

32

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und
Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

4.1 Kreative Spannungen —die Kirchen und die wirtschaftliche
Sphare

In der internationalen sozialwissenschaftlichen Literatur werden die Kir-
chen weitgehend der Zivilgesellschaft zugeordnet, wenn dem Begriff eine
raumtheoretische Definitionsvariante zugrunde gelegt ist (Liedhegener 2011:
133 und 2016: 101 sowie Strachwitz 2014: 150 f.). Diese Einschitzung bestatigt
sich auch im Blick auf européischen Beispiele, die sich jedoch nicht nur auf
den Raum der Kirchen beschrinken, sondern auch andere Religionsgemein-
schaften umfassen (Strachwitz 2019 und 2020b sowie 2025).

Die Grenzlinien zwischen den Kirchen und der wirtschaftlichen Sphire schei-
nen allgemein evident zu sein (Schleifenbaum 2021: 162 £.).” Natirlich missen
Kirchen auch wirtschaftliche Logiken berticksichtigen, um ihren Organisations-

13 Grundlegend reflektiert Meyns 2013 das Verhaltnis von Wirtschaftsbereich und Kirche im Zu-
sammenhang von Kirchenreform und betriebswirtschaftlichem Denken, bes. 92-188 und 233-241.
Er distanziert sich entschieden von der einseitigen Ubernahme wirtschaftswissenschaftlicher
Zweckrationalitit fir die kirchliche Strategieentwicklung bei den aktuellen Rickbauprozessen
und zieht bei den von ihm favorisierten, systemtheoretisch orientierten Managementansatzen
vor allem das Management von NPOs heran, a.a.0. 222-227, vgl. Meyns 2009: 169-173 und 2014:
145-152. Thm folgt Karle 2015: 321-323 und 2021: 114-117. Allerdings bleibt auch fiir Meyns ,,das be-
triebswirtschaftliche Denken zur Ausleuchtung blinder Flecke und produktiver Irritationen zu
Entwicklung eigener Losungen® (2013: 238) relevant, die er u.a. fiir die sparsame Bewirtschaftung
angesichts sinkender Ressourcen und ihres sinnvollen Einsatzes reklamiert. Okonomische Logi-
ken sensibilisieren dartber hinaus fiir das traditionelle Defizit der Reflexion von organisatori-
schen Rahmenbedingungen des kirchlichen Handelns, vgl. Meyns 2014: 148f. und 2016: 38f. In
dieser Liicke setzt die umfangreiche Studie von Schramm 2015 an. Schramm versteht kirchliche
Leitung als theologisches Management und entwickelt Grundziige eines theologischen Manage-
ments in Anlehnung an das St. Gallener Managementmodell, 2015: 95-107 u. 597-692. Vgl. als
komprimierte Fassung seines Ansatzes, den er in einen dreigliedrigen Kirchenbegriff einbettet
und der ethischen Dimension von Kirche als Rechtsgemeinschaft/ Organisation zuordnet,
Schramm/Hoffmann 2017: 17-72.

33

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

zweck erfiillen zu kénnen (vgl. Bassler 2006). Der besteht aber nicht primér
in der Erstellung von Produkten, deren Angebot und Nachfrage tiber Markt-
mechanismen geregelt werden sowie entsprechenden Geschaftsmodellen, son-
dern in der Gewihrleistung von Gelegenheitsstrukturen und Vollziigen der
religiosen Kommunikation, die sich den Entscheidungsprozessen der kirch-
lichen Organisation entziehen und ihr daher — nach eigenem Selbstverstand-
nis — institutionell vorgegeben sind. ,Das, was Kirche konstituiert, [kann]
nicht selbst als Gegenstand kirchlicher Entscheidungsprozesse verstanden
werden’ (Laube 2011: 166)

Zudem liegen den Kategorien der Wirtschaftlichkeit fir kirchliche Organi-
sationen nicht die Maxime der Gewinnmaximierung zugrunde, sondern der
Refinanzierung bzw. dem verantwortlichen Ressourceneinsatz zur Erfillung
der zentralen inhaltlichen Funktionen der kirchlichen Organisation: ,,Geld ist
Mittel zum Zweck® (Schnell 2017: 80), es bildet Rahmen, Ressource und Risi-
ko fiir kirchliches Handeln und dient als ,,Transmissionsriemen® (ebd). einer
von Menschen verantworteten kirchlichen Selbststeuerung. Bei den Kirchen
dominieren, wenn man die Rede von Zielen zur Beschreibung der kirch-
lichen Handlungsintentionen heranziehen will, analog zu NPOs die Sach-
ziele gegentiber den Formalzielen der Gewinnmaximierung bzw. dem Erhalt
der Organisation (Meyns 2009: 171 und Hauschildt / Pohl-Patalong 2013: 186).

Aufgrund des Kirchensteuersystems ist keine unmittelbare monetire
Steuerungsfunktion zwischen Angebot und Nachfrage bzw. Produzent:in /
Dienstleister:in und Konsument:in / Dienstleistungsempfanger:in gegeben. Der
Zusammenhang wird nur mittelbar tiber Teilnahmeverhalten und Kirchen-
austritte manifest, wenn er nicht — wie in den Jahrzehnten zwischen 2000
und 2020 - von konjunkturellen Entwicklungen abgepuffert wird, was zum
paradox anmutenden Konnex von sinkender Mitgliederzahl und steigenden
Kirchensteuereinnahmen fithrte (Gutmann / Peters 2021: 40-42)."

Die bruchlose Anwendung von 6konomischen Logiken auf Prozesse kirch-
licher Organisationsentwicklung kann sogar mit kontraproduktiven Wirkun-
gen verbunden sein, weil die einseitige Orientierung an Effektivitat und Effi-
zienz nach marktformigen Gesichtspunkten dem komplexen Verhiltnis von
formalen und informellen Organisationsstrukturen in den Kirchen und dem

14 Angesichts von sinkenden Mitgliederzahlen der Kirchen im Zeitraum von 2000 bis 2019 in Hohe
von 19% stiegen die Kirchensteuereinnahmen kaufkraftbereinigt um 29% leicht an, was mit den
gesamtwirtschaftlichen Entwicklungen in Deutschland zu erklaren ist.

34

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kreative Spannungen — die Kirchen und die wirtschaftliche Sphare

Zusammenspiel von Religion, Organisation und Gemeinschaft (Interaktion)
nicht gerecht wird (vgl. Henkel 2009 und Meyns 2013: 119-140).

»Die unreflektierte Ubertragung betriebswirtschaftlicher Instrumente auf die
evangelische Kirche iibersieht mit ihrer einseitigen Konzentration auf die Profes-
stonalisierung organisationsformiger Kommunikationsprozesse die Zusammen-
hidnge der organisatorischen mit der religiosen und der interaktionalen Dimen-
ston des kirchlichen Lebens® (Meyns 2013: 231).

Auch wenn okonomische Logiken ,produktive Irritation” (Meyns 2016: 28)
auslosen konnen und angesichts des zu erwartenden Riickgangs von Mit-
gliederzahlen und Finanzvolumen und des zu erwartenden Ausbaus von Fund-
raisingstrukturen an Bedeutung in der Kirche gewinnen werden, bleibt die
okonomische Rationalitit der religiésen funktional zugeordnet (Dietz 2018a
und Dietz 2018 b). Es sei an dieser Stelle ausdriicklich darauf hingewiesen, dass
auch bei der Rede von ,Kirche als Unternehmen‘bzw. vom ,Kirchenmarketing’
in der Regel das Verhiltnis von Theologie und Okonomie kritisch reflektiert
und das theologische Verstindnis von Kirche als diakritischem Prinzip fiir
die Rezeption betriebswirtschaftlicher Kategorien angewendet wurde. Beim
Begriff einer ,auftragsbestimmten Bediirfnisorientierung® wird z.B. der Pri-
mat des Auftrags deutlich unterstrichen bzw. herausstellt (Famos 2005: 277 ff.
und Famos / Kunz 2006: 12).5

Der Diskurs um die Rezeption wirtschaftlicher Kategorien innerhalb der Kir-
che vollzog sich in zwei Phasen ab Mitte der 90er Jahre, die jeweils auf Krisen-
phanomene der Evangelischen Kirche im Blick auf Mitgliedschaft, Finanzen
und Relevanz reagierten (Huber 1998: 223-234 und Hauschildt/Pohl-Patalong
2013: 108-110). Stand in der ersten Phase in den 1990er Jahren begrifflich die
,Kirche als Unternehmen‘ (Brummer / Nethofel 1997, Fetzer / Grabenstein /
Miiller 1999) im Vordergrund und verband sich mit dem Begriff des Kirchen-
marketings (Hillebrecht 1997), so bewegte sich die zweite Phase ab Anfang
der Jahrtausendwende im Kontext der Reformprogramme der Landeskirchen
(Karle 2009). Beide Diskurse trafen sich in der Debatte um das EKD-Impuls-
papier ,,Kirche der Freiheit* 2006 (Kirchenamt 2006), das dezidiert betriebs-
wirtschaftliches Vokabular verwendete, ohne diese allerdings stringent in
okonomische Logiken einzubetten. Im aktuellen kirchentheoretischen Dis-
kurs wird auf die Rede von der ,Kirche als Unternehmen‘ fast nicht mehr

15 Einen umfangreichen Forschungsiiberblick mit dem Fokus auf dem Dienstleistungsbegriff fiir
den evangelischen wie katholischen Diskurs bietet Szymanowski 2023: 111-216.

35

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

rekurriert.” Der Begriff erlebt aber in der sprachlichen Variante einer ,unter-
nehmerischen Kirche“ (affirmativ Fresh X-Netzwerk 2022, kritisch Bottcher
2022) eine interessante Renaissance mit deutlicher Verschiebung in Richtung
Kirche als einer Akteurin, die mit entsprechenden ,unternehmerischen® Hal-
tungen in einer Marktsituation Risiken eingeht oder als ,,Sozialunternehmen
fur eine lebenswerte Gesellschaft“ (Hoyer 2020: 132) gemeinwohlorientiert im
Kontext der Zivilgesellschaft agiert

Rickblickend lasst sich festhalten:

»»Unternebmen Kirche* ist ein pointierter Begriff fiir die Wabrnehmung, dass die
grofSen Kirchen nicht nur intensiv in Wirtschaflskreislaufe eingebunden sind,
sondern sich in manchen Hinsichten dhnlich wie Wirtschaftsunternebmen orga-
nisteren — bzw. das tun oder nicht tun sollten“ (Moos 2020: 202).

Die Formulierung weist darauf hin, dass weder eine antagonistische Gegentiber-
stellung noch eine Identifikation dem Verhaltnis von religiosen und wirtschaft-
lichen Logiken im Blick auf die Kirchen als Organisationen gerecht werden.

LSinnvoller als die Frage, ob die Kirche ein Unternehmen ist oder nicht, ist die
Frage, in welcher Hinsicht sie mit welchem Unternehmen verglichen werden
kann und in welcher Hinsicht sie sich von den anderen Unternehmen unter-
scheidet” (Hauschildt/Pohl Patalong 2013: 186 £.).

Hauschildt und Pohl-Patalong ziehen als Vergleichsfolie NPOs heran und stel-
len zahlreiche Analogien heraus, die sie im Blick auf die betriebswirtschaft-
lichen Kategorien wie Ziele, Leitbilder, Strategie, Management, Marketing,
Portfolio-Analyse, Qualitit, Personalmanagement, Controlling, Finanz-
management und Projektmanagement durchdeklinieren (2013: 194-211). Thr
Fazit formulieren sie in Anlehnung an Gerhard Wegners Definition von Kirche

16 Ausnahmen stellen die Ausfiihrungen von Hauschildt und Pohl-Patalong dar, die den Begriff
,Unternehmen Kirche“ jedoch bewusst in Anfithrungsstriche setzen und die Rolle der Betriebs-
wirtschaft einer kritischen Relecture auf dem Hintergrund theologischer Kriterien und im Ab-
gleich zu NPOs unterzichen, vgl. Hauschildt / Pohl-Patalong 2013, 181-215, bes. 194-213. Einen kir-
chentheoretischen Entwurf, der in seinem organisations- und leitungstheoretischen Teil
ausdriicklich 6konomische Logiken integriert, hat Steffen Schramm vorgelegt. Er rekurriert auf
das St. Gallener Managementmodell fiir NPOs, das aufgrund seiner normativen Dimension eine
grofSere Adaptionsfahigkeit fir kirchliche Kontexte aufweist, Schramm 2015: 95-107 u. 597-692.
Auf die erste Fassung dieses Modells hatte sich schon Alfred Jager bezogen, der Mitte der 1980er
im Zuge der einsetzenden Transformation des Wohlfahrtsbereiches die Rede von der ,,Diakonie
als 6konomisches Unternehmen® prigte, dabei aber an der Theologie als normative ,,innere Ach-
se“ einer unternehmerischen Diakonie festhielt, vgl. Jager 1984 sowie 1993: 163.

36

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kreative Spannungen — die Kirchen und die wirtschaftliche Sphare

als ,passiver Organisation® (Wegner 2008: 293-305), die tiber die Ausrichtung
ihrer religiosen Ziele nicht verfigen kann, weil sie — im Rahmen des theo-
logischen Selbstverstindnisses gesprochen — der unverfiigbaren Wirksamkeit
Gottes und damit, anthropologisch gewendet, der Freiheit des aneignenden
Subjektes unterliegen. Diesem theologisch konturierten Verstandnis der eige-
nen Organisationsgestalt entspricht eine realistische Selbstrelativierung hin-
sichtlich einer zweckrationalen Optimierung nach betriebswirtschaftlichen
Kategorien, denn die Kirche ist ,eine Organisation so, dass sie zugleich den
Abstand zur Betriebswirtschaft organisatorisch anzeigen will“ (Hauschildt/
Pohl-Patalong 2013: 213).

Die Selbsttranszendierung der kirchlichen Organisation erfolgt daher in dop-
pelter Weise: Zum einen nach innen in Richtung auf den Glauben als indi-
viduelle Selbstdeutung im religiésen Sprachzusammenhang, zum anderen
nach auflen im Blick auf eine spezifische Lebensform, deren Wirksamkeit
sich nicht auf einen binnenkirchlichen Bereich beschrankt. Diese hier star-
ker auf das religiése Subjekt fokussierte Zusammenhang lasst sich auch klas-
sisch dogmatisch fassen. Kirche transzendiert sich dann nach innen auf den
ihr entzogenen Grund, den sich im Geist vergegenwartigenden Christus und
zugleich nach auffen auf das die jeweilige Kirchengestalt transzendierende,
anbrechende Reich Gottes hin. Die Selbstorganisationsfahigkeit der Protes-
tanten beruht daher ,vor allem auf der Unterscheidung zwischen dem, was
im kirchlichen Leben organisierbar ist - und dem, was sich dem Medium der
Organisation prinzipiell entzieht und ihnen voraus liegt: dem Eigensinn der
christlich-religiosen Kommunikation® (Wegner 2008: 282).”

Die Rezeption betriebswirtschaftlicher Logiken, die auf zweckrationale Opti-
mierung der Organisation zielen, verlangt reflexive Vermittlungsleistungen
mit der theologischen Identitat und der auf religiose Kommunikation aus-
gerichteten Handlungspragmatik der Kirche. Betriebswirtschaftliche Theorien
und theologische Selbststeuerung der Kirchen mussen kritisch aufeinander
bezogen werden. So konnte ein interdisziplinirer Mehrwert generiert wer-
den, der (nicht nur) fir Kirchentheorie und kirchliche Kybernetik produktive

17 Ahnlich argumentiert Hermelink, wenn er von einer indirekten Selbststeuerung der evangeli-
schen Kirche spricht, die ,ihre Dynamik durch den bestandigen Bezug auf informelle Vorausset-
zungen [gewinnt]: auf eine Praxis des Glaubens, die gerade nicht entscheidbar oder steuerbar er-
scheint, die aber zu einer realistischen Beschreibung der Kirche unbedingt dazugehdrt®
Hermelink 2011: 103. Er versteht Organisation aber nicht primar zweckrational im Sinne eines
Unternehmens, sondern in Anlehnung an Luhmann und vor allem Nassehi systemtheoretisch
und arbeitet die spezifische Dialektik zwischen Organisationsgestalt der Kirche, der ihr vorgege-
benen Institutionalitit und den ihr entzogenen Interaktionen heraus, vgl. 2011: 89-103.

37

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

Perspektiven offnet (vgl. Famos / Kunz 2006, Fendler 2019: 32-45 und Szyma-
nowski 2023: 466-714). Das setzt fachkundige Expertise im Blick auf betriebs-
wissenschaftliche Diskurse voraus.

In der aktuellen Debatte um Innovation in der Kirche zeigt sich, wie im
Zusammenhang eines kritischen Rezeptionsprozesses wirtschaftswissenschaft-
liche und organisationstheoretische Konzepte weiterfithrende Impulse liefern
konnen. So lassen sich der Entrepreurshipbegriff (Sobetzko 2021), die Debat-
te um Open Innovation (Theiss 2022), das organisationstheoretische Kon-
zept der Ambidextrie (Elhaus / Schendel 2021) oder agile Methoden wie das
Design-Thinking (Barth et al. 2022 und Graef et al. 2022) fir den kirchlichen
Kontext fruchtbar machen.

Vor diesem Hintergrund lasst sich die Debatte um den Begriff der ,,Kirche als
Unternehmen“ nicht nur als Okonomisierung der Kirchen unter neoliberalem
Vorzeichen verstehen (Schlamelcher 2013) oder im Sinne eines Entwurfs als
unternehmerisches Selbst (Klostermeier 2011) deuten. Im Diskurs zeigt sich
dartiber hinaus ein reflexiver Niederschlag der Dynamik, dass Kirchen auf
grund religionskultureller Entwicklungen ihren institutionellen Charak-
ter zunehmend verlieren und als Reaktion starker organisationsformigere
Strukturen herausbilden und sich (auch) als zweckrationale Organisation
verstehen (Hauschildt/Pohl-Patalong 2013, 181-185 und Ludwig 2010: 176—
272). So erhielten die Methoden von Leitbildentwicklung und die Arbeit
mit strategischen Zielen seit Mitte der 1990er Jahre vermehrt Einzug in die
kirchliche Organisationsentwicklung, um die kirchlichen Handlungsvoll-
ziige zweckrationaler nach Zielen auszurichten (Breitenbach 1994 und Lind-
ner 2000: 49-58 sowie Scherle 2007: 100-114). Die nachlassende Binde- und
Integrationskraft der Kirche als Institution (greifbar z.B. im Riickgang von
Gottesdienstbesuch und der Inanspruchnahme von Kasualien von Kirchen-
mitgliedern, Mitgliederverlust) verlangte nach verstirkter organisationaler
Anstrengung, um Kontaktflichen zur Kirche zu schaffen und zu vertiefen
(Mitgliederorientierung und -bindung (Auksutat 2010) sowie die Qualitat
der Angebote zu verbessern (Qualitatsentwicklung, Binder / Fendler 2012).
Die Konkurrenzsituation mit anderen Anbietern auf dem Freizeitmarkt bzw.
dem religiésen Markt fiithrte zu vermehrten Anstrengungen, die Attraktivi-
tat der eigenen Angebote herauszustellen.

Der durch demografischen Wandel und die Austritte bedingte Mitglieder-
schwund fiihrte zu geringer werdenden finanziellen Ressourcen, die wiederum

Strukturanpassungsprozesse auf organisationaler Ebene nach sich zogen. Diese

38

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kreative Spannungen — die Kirchen und die wirtschaftliche Sphare

stehen oft vor der paradoxen Herausforderung, mit weniger Ressourcen eine
qualitativ bessere Arbeit sichern zu wollen. Dem zunehmenden gesellschaft-
lichen Reputations- und Relevanzverlust versuchen die Kirchen durch eine
profiliertere Form der Offentlichkeitsarbeit im Sinne von strategischer Kom-
munikation (Public Relation) zu begegnen (Wiesenberg 2019: 231-292). Dieser
Wandel lasst sich organisationssoziologisch als Vorgang einer ,externen Vermark-
lichung verstehen, ,,bei der ausgepragt der finanzielle Selbsterhalt bewusst als
Ziel erkannt wird und die Aktivititen als Dienstleistungsangebote und Mit-
glieder als Dienstleistungsabnehmer erscheinen” (Hauschild/Pohl-Patalong 2013:
184 im Anschluss an Schlamelcher 2008: 149-152). Der externen korrespondiert
eine ,interne Vermarktlichung’, bei der mittels Zielvereinbarungsgesprachen
und Qualitatsentwicklungsprozessen Leistungen erfasst und optimiert wer-
den sollen. Die intensive Adaption betriebswirtschaftlicher Logiken seit Mitte
der 1990er weist daher auf die forcierte Organisationswerdung der Kirche im
Sinne eines zweiten Modernisierungsschubs hin, einer ,von der Grofkirche
nachgeholten Modernisierung®(Hauschildt/Pohl-Patalong 2013: 184), und ver-
schiebt diese stiarker in die Nahe der wirtschaftlichen Arena. Kirche auch unter
zweckrationalen Gesichtspunkten zu betrachten und zu gestalten, riickt diese
jedoch nicht zwangslaufig in den Bereich von gewinnorientierten Organisa-
tionen und kommerziellen Unternehmen.

,Vielmehr ist es common sense unter den meisten Beitrdgen zu Themen des
Kirchenmarketing, Kirche in Analogie zu Nonprofit-Organisation zu sehen
und damit die Anwendung betriebswirtschaftlicher Modelle und Methoden
unter der Pramisse eines nicht verbandelbaren Auflrags und komplexer Struk-
turen zwischenmenschlicher Kommunikation und Interaktion zu betrachten®
(Fendler 2019: 48).

Die Adaption von wirtschaftlichen Logiken lasst sich daher als eine Art
Inkulturation von zweckrationalen Organisationselementen in die institu-
tionalisierte Kirche begreifen, die auch kritische, kontrakulturelle Aspekte
umfasst (vgl. Grethlein 2018: 42£.).

In einer qualitativ angelegten Studie hat Stefanie Brauer-Noss herausgearbeitet,
dass der finanzielle Druck der Anlass fiir eine verstarkte Rezeption wirtschafts-
wissenschaftlicher Theorien in den Kirchenleitungen bzw. landeskirchlichen
Reformprogrammen innerhalb der von ihr untersuchten Landeskirchen dar-
stellte (Brauer-Noss 2016). Die Zielperspektive wechselte jedoch von einem
Formalziel im Sinne der effektiven und effizienten Verwendung der Ressour-
cen hin zu einem inhaltlichen Ziel. Im Vordergrund stand die Hoffnung, einen

39

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

Relevanzgewinn im Sinne einer Offnung der Kirche zur Gesellschaft hin zu
erzielen (Brauer-Noss 2016: 20). Aus neoinstitutioneller Perspektive lasst sich
die verstarkte Rezeption betriebswirtschaftlicher Logiken in Kombination
mit diesem Zielhorizont als Isomorphie verstehen: aus Legitimationsgriinden
tibernehmen die kirchlichen Organisationen Logiken aus ihrer Umwelt (Wal-
genbach / Meyer 2008: 35f.). In dem Maf, in dem spezifisch wirtschaftliche
Logiken den offentlichen Diskurs dominieren, bilden sie sich auch inner-
halb der Kirchen ab. Dieser Theorieansatz riickt die Kirchen damit erneut
in Nahe der NPOs, bei denen sich die zunehmende Okonomisierung (Zim-
mer 2014) nicht nur aus wirtschaftlichen Notwendigkeiten, sondern auch aus
gesellschaftlichen Legitimationsinteressen verstehen lasst.

Die verstirkte Adaption von wirtschaftswissenschaftlichen Logiken im Rah-
men einer forcierten Organisationswerdung lasst sich auch als Absatzbewegung
der evangelischen Kirche von ihrem staatskirchlichen Erbe deuten, da diese
far die klassische Institutionalitat von Kirche steht. Im Rahmen der Debat-
ten Gber eine verstarkte Organisationswerdung der Kirchen tauchen auch
vermehrt NPOs als Referenzgrofe fir die Rolle von wirtschaftlichen Logi-
ken innerhalb der Kirche auf (Hauschildt 2006 und Beckmann 2007: 199—
209). Damit verschiebt sich die Verortung bereits starker in Richtung Zivil-
gesellschaft, allerdings mit der dezidierten Wahrnehmungsbrille von Kirche
als einer Organisation, in der auch zweckrationale Logiken wirken, wenn-
gleich nicht dominieren.

Am Ende des Disputes um die Okonomisierung der Kirche im Kontext der
Reformprozesse erlahmte die Orientierung der Diskussion zum Organisations-
charakter der Kirche. Als Alternative dazu ist eine Bewegung in Richtung
Zivilgesellschatft festzustellen, die sich in den aktuellen Debatten zur seit 2015
zunehmend dominanter werdenden Sozialraumorientierung niederschlagt
(Hubner 2023). Diese Debatte orientiert sich starker an der intentionalen Aus-
richtung kirchlichen Handelns als zivilgesellschaftliche Akteurin, nicht am
Organisationscharakter der Kirchen selbst. Doch auch mit der Verortung als
Akteurin innerhalb der Zivilgesellschaft lassen sich die Kirchen ebenfalls als
hybride NPOs konzeptualisieren, die auch wirtschaftlichen Logiken unter-
liegen und diese permanent mit ihrer theologischen Steuerungslogik und den
auf Kommunikation ausgerichteten Sachzielen auszutarieren haben.

Die finanziellen Probleme der Kirchen und damit die Fragen nach Effektivitit
und Effizienz des Einsatzes der geringer werdenden finanziellen Ressourcen

aufgrund von demographischen Entwicklungen und Austrittsbewegungen

40

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kreative Spannungen — die Kirchen und die wirtschaftliche Sphare

bleiben jedoch virulent (Gutmann/Peters 2021: 17-44 u. 93-120). Dies wird in
den letzten Jahren vor allem in der wachsenden Bedeutung des Fundraisings
innerhalb der Kirchen als Erginzung zur Kirchensteuer deutlich (Weyen
2012).® Es ist also damit zu rechnen, dass die kontroversen Debatten um die
Rolle betriebswirtschaftlicher Theorien und Konzepte wieder in dem Maf3e
auflammen, wie sich die Finanzierungskrise und damit der Einsatz der gerin-
ger werdenden Ressourcen in den Vordergrund der kircheninternen Agenda
spielt. In den aktuellen Finanzdebatten in den landeskirchlichen Synoden
wird diese Entwicklung bereits sichtbar (Hermelink 2025).

Aufschlussreich ist, dass sich im Gegensatz zur verfassten Kirche im Kontext
der diakonischen Einrichtungen die Rede von einer ,unternehmerischen
Diakonie“fest etabliert hat (Eurich 2016 und 2022). Das weist darauf hin, dass
die Diakonie im Kontext der raumtheoretischen Zuordnung von Staat, Wirt-
schaft und Zivilgesellschaft aktuell starke Uberlappungen mit der wirtschaft-
lichen Sphire aufweist, da sich die Steuerungsfunktion des Staates fiir den
Wohlfahrtsbereich vom klassischen Subsidiaritatsprinzip zu marktformigen
Logiken verschoben hat. Die aktuelle Rede von einer ,,unternehmerischen
Kirche“ (Fresh X-Netzwerk 2022, Bottcher 2022) deutet eine Tendenz an, wie
sich die Kirchen selber im Sinne eines sozialen Entrepreneurship in Rich-
tung Nutzer:innenorientierung und Gemeinwohlorientierung neu aufstellen
(Hoyer 2020). Die hybriden Zonen der verfassten Kirchen liegen jedoch, wie
die folgenden Ausfithrungen zeigen, traditionell starker in Richtung der
staatlichen Sphire.

Festzuhalten bleibt, dass sich im Rahmen der Bereichslogik die Kirchen von
der wirtschaftlichen Sphire unterscheiden lassen, weil in beiden gesellschaft-
lichen Subsystemen unterschiedliche Codes bzw. Rationalitaiten dominieren.
Die Kirchen weisen jedoch organisationstheoretisch Schnittmengen mit 6ko-
nomischen Logiken auf, die sie sowohl kirchentheoretisch zu begreifen als
auch kybernetisch zu adaptieren haben.

Damit finden sich die Kirchen als Organisationen in einem Spannungs-
feld wieder, in dem sich auch NPOs bewegen und sich steuern mussen: zwi-
schen Ursprungsidentitit, wertebasierter Mission, zivilgesellschaftlicher Aus-
richtung, wirtschaftlichen Notwendigkeiten und staatlicher Zusammenarbeit
bzw. Refinanzierung. Kirchentheoretisch spiegelt sich dies z.B. in der Hybrid-

18 Eine digitale Netzwerkplattform bietet einen guten Einblick in aktuelle Themen und Tenden-
zen: www.fundraising-evangelisch.de (10.7.2025).

41

- am 02.02.2026, 13:08:11.


http://www.fundraising-evangelisch.de
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.fundraising-evangelisch.de

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

theorie im Blick auf das Verhaltnis von kontrastreichen Kirchenbildern wider,
deren Widerspriiche prinzipiell nicht aufzuheben sind. Hierbei missen die
unterschiedlichen Dynamiken und Wechselwirkungen der drei Logiken von
Institution, (zweckrationaler) Organisation und Bewegung (Gruppe) perma-
nent miteinander austariert werden (Hauschildt Pohl-Patalong 2013: 117-219).
Fir das Hybridmodell als Theoriefigur stand wiederum der NPO-Diskurs
Pate (Hauschildt 2006 und 2022: 99-104).

Auch die spannungsvolle Vermittlung der drei systemtheoretisch inspirierten
Theorieebenen von Interaktion, Organisation und Religion fiihrt zu einer
Konzeptualisierung der evangelischen Kirchen als NPO, weil NPOs tber
ein pluralismussensibles Management verftigen, das in der Lage ist, multiple
Erwartungen auszuhalten und konstruktiv aufeinander zu beziehen (Meyns
2013: 222227 und Karle 2015: 321-324 und 2021: 111-117). ,Versteht sich die Kir-
che als Non-Profit-Organisation, entwickelt sie ein konstruktives Verhalt-
nis zur Komplexitat ihrer Binnenstruktur® (Karle 2021: 116). So bringen die
Uberlappungen der Kirchen als Organisation mit der wirtschaftlichen Sphi-
re diese in die Nahe des NPO-Sektors und damit auch zur organisationalen
Infrastruktur der Zivilgesellschaft.

4.2 Der lange Schatten der Geschichte — die Kirchen
und der Staat

Die Trennung von Religionsgemeinschaften und Staat sind in der inter-
nationalen Zivilgesellschaftsforschung deutlich konturiert, auch wenn dafiir
nicht immer laizistische Zuordnungsmodelle verantwortlich gemacht wer-
den (Strachwitz 2014 sowie, im europaischen Vergleich, Traunmiller 2011
und Nox 2020). Religionsgemeinschaften werden fast durchgingig der zivil-
gesellschaftlichen Sphare zugeordnet. Simtliche Religionsgemeinschaften
in den USA sind z.B. privatrechtlich konstituiert. Umstritten ist diese ein-
deutige Zuordnung jedoch in Deutschland. Verantwortlich hierftr wird
die Tatsache gemacht, dass die Kirchen in der Bundesrepublik tiber einen
verfassungsrechtlich besonders geschiitzten und privilegierten Status ver-
fugen (Strachwitz 2009), der im Bereich der evangelischen Kirche durch das
landesherrliche Kirchenregiment und das spezifische Verhiltnis von Thron
und Altar historisch gewachsen ist (Link 2007 und 2017: 107-114 und 159-172)
und sich in der Bundesrepublik durch ein korporatives Verstaindnis von Kir-
che und Staat als ,,asymmetrischen religionspolitischen Ordnung“ (Wimmer
2011: 423) ausgeformt hat (Beymer 2015: 99-132). Die Besonderheit dieser ver-

42

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der Geschichte — die Kirchen und der Staat

fassungsrechtlichen Rahmenbedingungen des Grundgesetztes werden im
gesamteuropdischen Vergleich besonders deutlich (Robbers 2019: 109-124)
und mit der Rede von der ,hinkenden Trennung‘von Kirche und Staat illus-
triert (Groffbolting 2023).

Charakteristisch fur die Bundesrepublik Deutschland ist eine ,,partnerschaft-
liche Kooperation, die das Grundgesetz auf Basis von Religionsfreiheit und
Neutralitatsgebot als massgeblich fir die vielschichtigen Interaktionen zwi-
schen Staat und Religionsgemeinschaften bestimmt® (Hidalgo 2023: 143f.)
Die religionspolitische Logik des Grundgesetzes kann ,darin gesehen wer-
den, ,dass zwischen religioser und politischer Sphare Trennungen und Ver-
bindungen koexistieren® (Hidalgo 2023: 145, vgl. 146 f.).

Als trennende Regelungen sind generell der Ausschluss einer Legitimation poli-
tischer Macht und Verfigungsgewalt durch religiose Wahrheitsanspriche zu
nennen (vgl. Art 20 Abs.1GG),dem die Sicherung des bekenntnisunabhangigen
Zugangs zu offentlichen Amtern entspricht (Art 33. Abs. 3 GG). Das Prinzip
der Religionsfreiheit (Art. 4 Abs.1und 22 GG) und die freie Selbstentfaltung
der Individuen (Art 2 Abs. 1 GG) sowie das Diskriminierungsverbot wegen
religioser Anschauungen (Art 3 Abs. 3 GG) markieren die Grenze von Ein-
griffen des Staates gegeniiber Religionsgemeinschaften. Konversionen werden
nicht staatlich sanktioniert. Es existiert keine Staatsreligion oder eine Staats-
kirche (Art 140 GG und Art 137 Abs,1 WRV). Formal gesehen sind daher alle
Religionsgemeinschaften gleichberechtigt. Dies unterstreicht der vom Bundes-
verfassungsgericht ,in stindiger Rechtsprechung entwickelte Grundansatz der
weltanschaulichen Neutralitit des Staates“ (Hidalgo 2023: 146). Uber das Selbst-
bestimmungsrecht wird die Selbstorganisation der Religionsgemeinschaften
prinzipiell respektiert (Art. 140 GG und Art. 137 Abs. 3 WRV). Im Gegensatz
zu politischen Parteien (Art 21 Abs. 1 S. 3 GG) muss jedoch die innere Ord-
nung von Kirchen nicht demokratischen Grundsitzen entsprechen. Dabei ist
vorausgesetzt, dass die Religionsgemeinschaften das staatliche Gewaltmonopol
anerkennen und tiber keine Mittel verfigen, um Zwangsgewalt auszuiiben.

Ein verbindendes Element zwischen Staat und Kirche ist zunichst die
Gewihrung der positiven Religionsfreiheit und damit die staatlich geschiitzte
Ausiibung der eigenen Religiositat (Art.4 und 140 GG). Dies wird unterstrichen
durch den gesetzlichen Schutz des Sonntags und der staatlich anerkannten
(religiosen) Feiertage (Art. 140 GG und Art. 139 WRV). Zudem wird in Art.7
der Religionsunterricht als ordentliches Lehrfach an 6ffentlichen Schulen ver-
birgt. Der Staat erkennt damit die Relevanz der Religion im Rahmen seines

43

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

offentlichen Erziehungsauftrages an (Art.7 Abs 3 5.1 GG). Aufferdem konnen
Religionsgemeinschaften gemafl dem in Art. 140 eingefiigten Art. 137 Abs §

der Reichsverfassung von 1919 (Weimarer Reichsverfassung) den Status einer

Korperschaft des offentlichen Rechtes verliehen bekommen, sofern sie durch
ihre Verfassung und die Anzahl ihrer Mitglieder die Gewahr der Dauer bie-
ten konnen, was bei den beiden groflen Kirchen der Fall ist.

Mit dem Status der Korperschaft des 6ffentlichen Rechtes verbindet sich wie-
derum die Dienstherreneigenschaft, d.h. das Recht, Beamte zu beschiftigen.

Weitere ausdriickliche Rechtsfolgen sind die Berechtigung, Steuern zu erheben

(Art. 140 GG), die in der Regel vom Staat eingezogen werden, sowie die

Organisationsgewalt, d.h. die Berechtigung, Untergliederungen oder Ein-

richtungen mit ebenfalls 6ffentlich-rechtlichem Charakter zu begrinden.

Besonders die Kirchensteuer wird als deutliches Indiz far die Staatsnahe

der Kirchen wahrgenommen, weil hier laut Kritiker:innen eine Ungleichbe-
handlung religioser und zivilgesellschaftlicher Assoziationen vorliegt (Klein
2017: 186 f.). Der Rahmen des so genannten Selbstbestimmungsrechtes impli-

ziert das Recht auf eigene Rechtssetzung, z.B. beim Arbeits- oder Stiftungs-

recht. Kirchen weisen als Korperschaften des 6ffentlichen Rechtes, die sich

tber das Parochieprinzip gleichsam gebietskorperschaftlich tiber die ganze

Bundesrepublik erstrecken, daher durchaus staatsanaloge Ziige auf, die sich

auch in ihrem birokratischen Organisationsaufbau widerspiegeln. Sie han-
deln in zahlreicher Hinsicht wie 6ffentlich-rechtliche Gebietskorperschaften,
»ohne solche zu sein und schon gar, ohne tber eine vergleichbare demo-
kratische Legitimation zu verfiigen® (Strachwitz 2014: 145).

Dartiber hinaus hat der Gesetzgeber den Kirchen weitere Aktionsmoglich-

keiten eingerdumt, die nicht aus dem spezifischen Korperschaftsstatus abzu-

leiten sind. Dazu gehort die Moglichkeit der Seelsorge in offentlichen Ein-

richtungen (z.B. Krankenhéusern, Justizvollzugsanstalten, der Bundeswehr,
der Polizei und Krankenhéusern, vgl. Art 140 GG und Art 141 WRV) sowie des
konfessionellen Religionsunterrichtes an 6ffentlichen Schulen.” Kirchlichen

Amtstrager:innen wird ein Zeugnisverweigerungsrecht eingeraiumt und sie

19

44

Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen wird im Zuge der Religionspluralisierung seit ers-
ten Pilotprojekten Anfang der 2000er Jahre auch islamischen Religionsgemeinschaften einge-
riumt, mittlerweile als bekenntnisorientierter Religionsunterricht in sieben Bundeslindern, vgl.
dazu die Beitrage in Kubik et al. 2022: bes. 273-290. Die religionsverfassungsrechtlichen Fragen,
die damit verbunden sind, analysieren und diskutieren die Beitrige in Bock 2007. Zum Hambur-
ger Modell des ,Religionsunterrichtes fiir alle mit religionspluraler Tragerschaft vgl. aus religi-
onsverfassungsrechtlicher Perspektive Wifmann 2019: 68-84. Zukiinftige Modelle eines religi-
onspluralen Religionsunterrichtes erortern von Scheliha / Wifmann 2024.

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der Geschichte — die Kirchen und der Staat

waren im Wesentlichen von der Wehrpflicht bis zu deren Abschaffung frei-
gestellt. Ein weiteres Element der religionspolitischen Ordnung stellen die
Konkordate und Kirchenvertrage dar, die die westlichen Bundeslander in
den 1950er und 1960er Jahren und die finf neuen Bundeslander Anfang der
1990er Jahre mit den beiden grofen christlichen Kirchen geschlossen haben.
In diesen Vertragen werden u.a. die theologischen Fakultiten an staatlichen
Universitaten garantiert und die Staatsleistungen an die Kirchen, der Kirchen-
steuereinzug, die Einrichtungsseelsorge sowie die Ausgestaltung des Religions-
unterrichtes an o6ffentlichen Schulen geregelt (Anke 2016). Daneben werden
durch weitere Gesetze und die politische Praxis die Beteiligung der Kirchen
an Rundfunkriten, Ethikkommissionen und anderen gesellschaftspolitisch
bedeutsamen Gremien gewahrleistet.

Lassen sich die Kirchen in Deutschland raumlogisch klar von der wirtschaft-
lichen Sphare abgrenzen und sich aufgrund ihres formalen Organisations-
grades eher mit NPOs vergleichen und dem Dritten Sektor zuordnen, so
weisen sie in ihrem Status sowie ihren Strukturen traditionell deutliche Par-
allelen zum Staat auf, auch wenn sie natirlich nicht unmittelbar an staatlicher
Gewalt partizipieren. Die Kirchen sind religionsverfassungsrechtlich nicht als

wdem Staat gleichgeordnete souverine GrofSe, sondern als freiheitsberechtigter
Akteur innerhalb der staatlichen Ordnung zu begreifen. Die fiir den Staat ent-
schetdenden Momente von Souverdnitat und Gewaltmonopol sind bei der Kir-
che explizit nicht gegeben* (Munsonius 2023: 66).

Aufgrund der Verschiebungen im religionskulturellen Feld ist jedoch damit
zu rechnen, dass auch religionspolitisch die Distanz zwischen Staat und Kir-
chen bzw. Religionsgemeinschaften zunehmen wird. ,,Die kirchliche Reli-
gion hat ihren Charakter als ,zwingende* Primarinstitution verloren und ist
zu einer (ab)wéhlbaren Sekundarinstitution geworden® (Gabriel 2014a: 14.).
Christliche Religion wird zur Option (Joas 2013), wandelt sich vom domi-
nanten kulturellen Erbe zur Moglichkeit unter anderen. Mit dem Verlust
des religiosen Monopols biiffen die Kirchen gegentiber den dominierenden
Sphiren von Politik und Wirtschaft an Einfluss ein. ,,Die Selbstverstandlich-
keit, mit der bis dahin die kirchlich institutionalisierte Religion in der sym-
bolisch verfassten Integration der Gesellschaft eine zentrale Rolle gespielt hat,
lost sich auf“ (Gabriel 2014a: 14.). Auf der Rickseite dieses Prozesses haben
sich neue, individualisierte Sozialformen der christlichen Religion heraus-
gebildet. Trotz der Tatsache, dass die Kirchen nach wie vor die mitglieder-
starksten Organisationen in Deutschland darstellen, verlieren sie aufgrund

45

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

der durch Globalisierungs- und Migrationseffekte gewachsenen Religions-
pluralitit und der zunehmenden Deinstitutionalisierung und dem damit kor-
respondierenden Mitgliederverlust zunehmend ihre exklusive Stellung in der
staatlichen Ordnungspolitik (von Beyme 2015: 33-61). ,,Der kulturelle Wandel
verandert die Wahrnehmung des Rechtsgestalt der Kirchen (Tanner 2011: 520).
Indiz dafiir ist die semantische Verschiebung vom Staatskirchenrecht hin zu
einem Religionsverfassungsrecht, in dem sich die religionsplurale Situation
der bundesrepublikanischen Gesellschaft widerspiegelt (Heinig / Walter 2007
und Heinig 2018 sowie Heinig 2023: 22).

In Einzelfallentscheidungen wird deutlich, dass die Kirchen vom Gesetz-
geber und den Gerichten zunehmend nicht mehr primar in ihrer Sonderrolle,
sondern als egalitarer, wenngleich explizit religioser Teil des Gemeinwesens
betrachtet werden. Dies gilt vor allem fiir die Bereiche, in denen kirchliches
Handeln in gewerblichen und wohlfahrts-6konomisierten Zonen stattfindet.
So scheint sich die aus kirchentheoretischer Perspektive attestierte plakative
Rollenverschiebung der Kirchen von der staatsanalogen Institution hin zur
zivilgesellschaftlichen Organisation (Grethlein 2013: 23, 38 ff. und 2015: 211 f.)
auch auf rechtlichem Feld nieder zu schlagen. Fir die zukinftige Entwicklung
des Religionsverfassungsrechtes und damit des institutionell gesicherten Sta-
tus der Kirchen und ihrer Handlungsspielriume stellt sich die offene Frage,
ob die Rolle von Minderheitenkirchen als herausgehobene Akteure in der
Offentlichkeit weiterhin vom gesellschaftlichen Konsens getragen werden
(Schonberger 2017: 346). Damit steht zur Debatte, ob die Religionspolitik in
ihrer pluralen Diktion langfristig dem Pfad der positiven Religionsfreiheit mit
privilegierter rechtlicher Stellung der Religionsgemeinschaften folgt oder — wie
die EU - die Religionsgemeinschaften konsequent in den Bereich der Zivil-
gesellschaft einordnet (Schreiber 2012: 65-102 und Liedhegener / Pickel 2016).

Jenseits dieser Alternative zeichnet sich jetzt bereits ab, dass die Akzeptanz
einer exklusiven, staatlich garantierten Stellung der Kirchen in dem Maf
erodiert, in dem die beiden grofen Kirchen an gesellschaftlicher Reputation
bzw. Relevanz verlieren. So scheint angesichts einer bipolaren Alternative von
staatlicher oder gesellschaftlicher Nahe nur der Weg in Richtung einer Ver-
gesellschaftung’ offen, in der die Kirchen sich als gesellschaftliche Akteurin-
nen unter anderen in einer zunehmend pluralen und heterogenen gesellschaft-
lichen Offentlichkeit verstehen und positionieren.

»Mait der Sphdre bzw. dem sozialen Raum jenseits der biirgerlich-liberalen Privat-
heit einerseits, aber auch der staatlichen wie parteipolitischen Offentlichkert

46

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der Geschichte — die Kirchen und der Staat

anderersetts ldsst sich ein Ort ausmachen, der den Kirchen im Kontext des reli-
grosen Pluralismus entspricht” (Gabriel 2014a, 25).%

Mit der zivilgesellschaftlichen Offentlichkeit 6ffnet sich daher ein Raum, in
dem sich die Kirchen als organisierte Religionsgemeinschaften jenseits von
religioser Privatsphire und erodierendem staatskirchlichem Erbe einbringen
konnen (Gabriel 2011). Gabriel sicht den Weg in den 6ffentlichen Raum als eine
wichtige Zukunftsoption fiir Religion angesichts der Sakularisierungseftekte:

»Wo die moderne Ausdifferenzierung von Religion und Politik nicht gleichzeitig

zur Privatisierung der Religion fiihrt, sondern die Religion den Status eines
lebendigen Faktors im dffentlichen Raum erringt, hat sie offenbar die besten
Entwicklungschancen® (2006: 95).

Dieser Tendenz schliefen sich im Blick auf die beiden Groffkirchen — mit
jeweils unterschiedlichen Argumentationsketten — zahlreiche Autor:innen
an (Fischer 2004 und 2008, Anhelm 2009, Strachwitz 2014, Kreutzer 2017, Jager
2019, Hoyer 2020 und Schleifenbaum 2021). Der Verlust des staatskirchlichen
Erbes und die zunehmende Dysfunktionalitit einer hierarchischen Birokratie
konnten sich angesichts dieser Verortung als Gewinn erweisen.

»In dem Verlust der Monopolstellung bietet sich fiir die Kirchen die Chance, thre
Beitrige fiir die Zivilgesellschaft profilierter darstellen zu miissen und iiber die
verlorenen Sicherbeiten Verbhaltensweisen, die als distinktiv und exkludierend
bewertet werden konnen, endlich abzulegen. Kirche und Zivilgesellschaft kon-
nen so berde hinzugewinnen, Kirche an gesellschaftlicher Relevanz und die Zivil-
gesellschaft einen qualitativen starken Partner, der in der Lage ist, unterschied-
lichste Milieus mit ihren jeweiligen Lebenswirklichkeiten, -fragen und religiosen
Bedlirfnissen institutionell einzubinden und sie an Fragen individueller wie auch
kollektiver Sinnstiftung und Wertebildung zu beteiligen* (Fischer 2008: 118).

Schon bei Tocqueville, einem frihen Theoretiker der Zivilgesellschaft aus
dem 19. Jahrhundert, klingt diese Perspektive an:

20 Religionssoziologisch betrachtet stellt die Verortung von Religion im 6ffentlichen Raum der Zi-
vilgesellschaft einen Mittelweg zwischen Sakularisierungs- und Individualisierungstheorie dar.
Die massiven Sakularisierungseffekte werden nicht geleugnet, ohne die Sphire des Religiosen
auf den Privatbereich einzugrenzen. Die Rede von der Relevanz von Religion im 6ffentlichen
Raum bezieht sich oft auf die religionssoziologischen Entwiirfe von José Casanova, vgl. exemp-
larisch Gabriel 2006: 89 ff. und Ebertz 2019: 149-154.

47

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

»In Europa hat es das Christentum zugelassen, eng mit den weltlichen Mdch-
ten verkniipft zu werden. Heute stiirzen diese Mdchte, und es liegt unter thren
Triimmern begraben. Man zerreifSe die Bande, die ihn halten, und er richtet
sich wieder auf* (Tocqueville 1984: 344).

Fir Tocqueville ist Religion das Fundament vorpolitischer Ordnung (Kiippers
2017). Er rechnet sie der Sphire der freien Assoziationen mit intermedidren
Funktionen in der Vermittlung von Individuum und Gesellschaft zu und
wird damit zu einem prototypischen Vertreter der Zuordnung der Kirchen
zur Zivilgesellschaft (Hidalgo 2020: 135 u. 155).

Toqueville macht genuin politische Griinde der Staatsferne fiir die Attraktivi-
tat der christlichen Religion geltend. Anstatt durch Anbiederung an den Staat
Uberzeugungskraft und Legitimitat zu verlieren, konne sich christliche Reli-
gion in der Moderne ganz auf religiose Kommunikation und die moralisch-
ethische Orientierung im vorpolitischen, 6ffentlichen Raum konzentrieren.
Empirische Untersuchungen im europaischen Kontext haben gezeigt, dass
die traditionelle Staatsnahe von Kirchen mit einem geringerem Engagement-
grad ihrer Mitglieder verbunden ist. ,Staatlich finanzierte religiose Organisa-
tionen scheinen ihren potentiellen Mitgliedern gegentiber weniger respon-
siv und dadurch weniger attraktiv zu sein® (Traunmdller 2011: 156). Die Nihe
von Staat und Kirche generiere strukturelle und kulturelle Bedingungen, die
zivilgesellschaftliche Wirkungen verhindere. Eine andere empirische Stu-
die unterstreicht jedoch die positive Bedeutung von staatlicher Privilegie-
rung und korporatistischen Strukturen der Kirchen fir die Zivilgesellschaft
im europdischen Raum (Rofteutscher 2009).?' Im Blick auf die deutsche
Situation ist der vermittelnden Position Detlef Pollacks zuzustimmen, der
bemerkt, dass eine rechtliche und finanzielle Deprivilegierung den Kirchen
ihrem Charakter als zivilgesellschaftliche Akteurinnen wenig nutzen drfte,
ihre Privilegierung ihr aber schaden konnte (Pollack 2002: 38£.). Wo die Kir-
chen als Teil der zivilen Gesellschaft und nicht als unmittelbares Gegentiber
zum Staat verstanden werden, steigt der Akzeptanzgrad in der Gesellschaft.
»Zugleich spricht aber nichts dagegen, dass sie aus staatlicher Unterstiitzung
Vorteil zieht, die ihre organisatorische Wirksamkeit und Gestaltungsfahigkeit
zu erhoren vermogen:* (Pollack 2002,39) Wird diese Unterstitzung allerdings
als eine staatliche Privilegierung wahrgenommen, dirfte die gesellschaftliche
Akzeptanz der Kirchen schwinden. Deshalb liegt es nahe, gerade angesichts
21 Diese Differenz mag auch am Untersuchungsdesign gelegen haben, da RofSteutscher im Gegen-

satz zu Traunmiiller auch die Rolle staatlicher Subventionen bzw. Refinanzierungen im Wohl-
fahrtsbereich untersuchte.

48

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der Geschichte — die Kirchen und der Staat

des staatskirchlichen Erbes neben Analogien auch auf die Differenzen zwi-
schen Staat und Kirchen hinzuweisen und von der Kategorie der Staatsana-
logie abzusehen (Munsonius 2023).

LAl offentlich-rechtlich verfasste Organisation ist die Kirche dem Staat, aber auch
vielen anderen Organisationen in manchen Handlungs- und Organisations-
formen vergleichbar. Doch verfolgt sie dabei eine eigene inhaltliche Ausrichtung
und hat eigene Griinde fiir die Wahl dieser Formen* (Munsonius 2023: 66).

Die kirchenrechtliche Bezeichnung der res mixta weist begrifflich auf die Uber-
lappung von staatlichen und kirchlichen Angelegenheiten hin (Mager 2020).
Sie umfassen tiber die Seelsorge in 6ffentlichen Einrichtungen wie Militar,
Polizei, Bundespolizei und Gefingnis und den konfessionellen Religions-
unterricht an 6ffentlichen Schulen hinaus auch Schulpfarraimter bzw. Schul-
seelsorge und im Bereich von Krankenhiusern und Betreuungseinrichtungen
in offentlicher Hand sowie die Theologischen Fakultiten. Im grofSen Bereich
der Einrichtungsseelsorge haben die Kirchen daher auch Anteil an den Ver-
schiebungen im religionskulturellen Feld. Wird die Prasenz der Kirche tiber
die jeweilige kirchlich verantwortete Tatigkeit als Ausdruck des staatskirch-
lichen Erbes und damit im Rahmen eines korporativen Verhaltnisses von
Staat und Kirche verstanden, so wird dies mit Kritik am religiosen Monopol-
anspruch der Kirchen verbunden. Dies zeigen unterschiedliche Momentauf-
nahmen in der langen Diskussion um die Militarseelsorge, insbesondere die
Diskussion um die Einfithrung der Militirseelsorge in den ostlichen Bundes-
lindern auf dem Hintergrund der Erfahrung der Kirchen in der DDR (Werk-
ner 2001) sowie die Debatten um den konfessionellen Religionsunterricht an
offentlichen Schulen. Er befindet sich im permanenten ,Plausibilisierungs-
stress“ (Domsgen / Witten 2022). Entsprechend wachst die gesellschaftliche
Akzeptanz fir eine kirchliche Prasenz in 6ffentlichen Einrichtungen da, wo
sich diese nicht mehr exklusiv sondern inklusiv unter Vorzeichen genereller
religioser Pluralitat prasentiert. Dies gilt insbesondere fiir den konfessionell
getragenen Religionsunterricht an offentlichen Schulen (EKD 2023: 55-57).
Auf diesem Hintergrund lasst sich die Einfiihrung des sogenannten Hambur-
ger Modells (,,Religionsunterricht fiir alle’, Bauer 2019: 85-145 und Bauer 2022:
34-36) sowie die Uberlegungen zu einem christlichen Religionsunterricht
in Niedersachsen (Heinig et al. 2024) als affirmative Bejahung der religions-
pluralen Situation seitens der Kirchen verstehen, wobei sich der Hamburger
Ansatz interreligios, das niedersachsische Modell 6kumenisch weitet.

49

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

Festzuhalten bleibt, dass die Kirchen die Moglichkeit nutzen sollten, die
die staatlich legitimierte und garantierte positive Religionsfreiheit und die
ordnungspolitischen Rahmenbedingungen des Verfassungsrechtes fiir sie bie-
tet. Dies jedoch unter der Voraussetzung, dabei den religionspluralen Kontext
der Gesellschaft zu berticksichtigen und auf religioser Monopolanspriiche zu
verzichten (Witschen 2017: 27). Mit dieser Haltung und Strategie lasst sich das
historische Erbe als zivilgesellschaftlicher Mehrwert einbringen. ,Gerade die
historisch gewachsene Nahe zum Staat ermoglicht der Kirche dabei Zugang
zu zivilgesellschaftlicher Auseinandersetzung, die anderen Akteurinnen ver-
wehrt bleiben (Schleifenbaum 2021: 198). Die Kirchen verfigen wie kaum
ein anderer zivilgesellschaftlicher Akteur tiber eine Fiille von materiellen und
immateriellen Ressourcen wie Raume, Mitarbeitende und Finanzen (Jager
2019: 139 und Fischer 2008: 95 ff.). Mit ihren Organisationsstrukturen reichen
sie iber die landeskirchliche, die mittlere Ebene und die Ortsgemeinden bis
in die nachbarschaftlichen Lebensraume, in denen die Generierung von zivil-
gesellschaftlichen Haltungen besonders wichtig sind (Meyer 2017) und gestalten
mit ihren Diensten und Werken zugleich intersektionale Dialog- und Hand-
lungsfelder mit staatlichen, wirtschaftlichen und zivilgesellschaftlichen Ein-
richtungen, Organisationen und Akteur:innen. Gemeinsame Voraussetzung
fur die zivilgesellschaftliche Wirkung auf der Grundlage des staatskirchlichen
Erbes ist, dass die Kirchen jeweils gemeinwesenorientiert agieren und als sol-
che wahrgenommen werden und nicht in Anwaltschaft organisationaler Eigen-
interessen noch mit der Reklamierung von Deutungshoheit fir die Gesamt-
gesellschaft. Dies zeigt sich in dem MafSe, ob und wie die Kirchen an ihrem
spezifischen Rechtsstatus im Verteidigungsmodus festhalten oder selbst Losun-
gen suchen, mit denen sie sich affirmativ in einer religionspluralen Situation
jenseits staatlicher Privilegierung einfinden. Die offen signalisierte Bereitschaft
der Kirchen, auf die Staatsleistungen zu verzichten, deren Ablosung schon
in der Weimarer Reichsverfassung angezeigt worden war, weist in die zweite
Richtung (Gienke / Landwehrs 2024).

Auch von politologischer Seite gibt es die Tendenz, die Kirchen starker dem
Raum der zivilgesellschaftlichen Offentlichkeit zuzuweisen. Religiose Wahr-
heiten konnen keine unmittelbare politische Autoritat beanspruchen. Nur
die Grundrechte und Institutionen der liberalen Demokratie sind in der Lage,
die institutionellen Bedingungen der Moglichkeit fir die Selbstbehauptung
unterschiedlicher weltanschauliche Wahrheitsanspriiche und ihren gewalt-
freien Aushandlungsprozess zu schaffen.

50

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der Geschichte — die Kirchen und der Staat

»Darum miissen die Grenzen zwischen Religion und Politik klar gezogen bleiben,
auch wenn die Politisierung der Religion als Stimme der Zivilgesellschaft im
demokratischen Rechtsstaat notwendig, unvermeidlich und willkommen ist, aber
eben nicht als Zivilreligion und schon gar nicht im Gewand des Fundamentalis-
mus, sondern als die eines Akteurs unter anderen (Meyer 2015, 14).

Das bedeutet nicht, dass die Kirchen sich jeglicher Positionierung in relevan-
ten politischen Fragen enthalten missen. Aber sie konnen diese weder mit
dem Anspruch verbinden, sich qua religioser Autoritat den konflikthaften
Meinungsbildungsprozessen der offentlichen Diskurse zu entziehen noch
die Stimme des Ganzen zu reprasentieren. Der Einfluss der Kirchen auf die
Offentlichkeit muss daher im kritischen Dialog und in Partnerschaft mit ande-
ren ausgetibt werden. Damit konnen auch positive Riickwirkungen und kons-
truktiv kritische Lernerfahrungen fiir die Kirchen selbst verbunden sein, die
erhellend fir das christliche Selbstverstaindnis und die Wahrnehmung des
christlichen Auftrages wirken (Fergusson 2009: 61).

LAnstatt sich direkten oder indirekten Zugang zu politischer Macht zu ver-
schaffen, vermagen religiose Gruppierungen auf diese Weise politische Kritik,
Sozialprogramme und Bildung in offentlich wirksamer Weise zu unterstiitzen
(Fergusson 2009: 48).

Das bedeutet eine Selbstrelativierung bei gleichzeitiger Selbstwertschatzung der
eigenen Position. Mit dieser Haltung tragen die Kirchen aktiv zur Gestaltung
eines Offentlichen Raumes bei, in dem partikulare Interessen sich auf all-
gemeine Aushandlungsprozesse hin 6ffnen. Wechselseitige Anerkennung
und Bildungsimpulse fiir eine reflexive Individualitat, die den konstruktiven
Umgang mit Unterschieden fordert, sind der genuine Beitrag der Kirchen zur
modernen Zivilgesellschaft (Danz 2018: 14), gerade angesichts der Tatsache,
dass sich in ethischen Positionen eine innerkirchliche Pluralitat abbildet, die
oftmals gesellschaftliche Debattenlagen widerspiegelt.

Mit ihrem Beitrag zur wertebasierten Kultur gesellschaftlicher Aushandlungs-
prozesse leisten die Kirchen als starke Kraft in der Zivilgesellschaft einen
wichtigen Beitrag zur Generierung der sozialmoralischen Ressourcen fiir das
Gemeinwesen, auf die sowohl Demokratie wie Rechtsstaat angewiesen sind
(Meyer 2017). Fiir die institutionelle Organisationsstruktur der Zivilgesellschaft
bilden die assoziativ angelegten Religionsgemeinschaften —analog zu NPOs —
daher eine wichtige infrastrukturelle Basis. Denn die Zivilgesellschaft ist auf
die ,,Bildung von institutionell und organisatorisch relativ dauerhaften, frei-

51

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

willigen Zusammenschlissen, wie sie Religionsgemeinschaften und Kirchen
darstellen, angewiesen (Kreutzer 2017: 340f.). Diese Funktion kommt den
Kirchen auch angesichts ihrer schwindenden Mitgliedszahl und des gesamt-
gesellschaftlichen Reputations- und Relevanzverlustes zu. Je mehr die Kir-
chen ihrer alten Hegemonialanspriiche als institutionelle Vertreterinnen von
Religion der Gesellschaft entkleidet werden, desto intensiver konnen sie als
eine wichtige Reprasentantin von Religion neben anderen innerhalb einer
zunehmend heterogener werdenden Gesellschaft zum Vorschein kommen.
Dies kann mit innerkirchlichen, ,kenotischen Lernprozessen® (Spath 2025: 217-
376) verbunden sein, wenn die Kirchen ihre Situation jenseits alter Monopol-
stellungen und -anspriche im Blick auf das Ganze der Gesellschaft annehmen.

Daher ist zu erwarten, dass die Deinstitutionalisierung der Kirchen bzw. die
Entkirchlichung der Gesellschaft den zivilgesellschaftlichen Status der Kirchen
cher forciert, als mindert. Allerdings unter dem Vorzeichen von kontrover-
sen und kritischen Aushandlungsprozessen mit entsprechendem Gegenwind,
bei dem sich die Kirchen nicht mehr auf ihr religionsverfassungsrechtlich
garantiertes, staatskirchlich konturiertes Erbe zurtickziehen oder mit reli-
gios begriindeten Exklusiv- sowie Deutungsanspriichen fiir die Gesamtgesell-
schaft auftreten konnen.

4.3 Zwischen Privatsphare und o6ffentlichen Raumen -
Kirchen als intermediare Organisationen

Wird die Raumlogik auf die Kirchen als Organisationen angewandt, so besteht
ein besonderes Charakteristikum in ihren Uberlappungen zur Privatsphare
(Schleifenbaum 2021: 17 u.1981.). Christliche Religion wird sowohl privat wie
auch offentlich gelebt. Die Kirchen sind einerseits der Ort,an dem die religio-
sen Erfahrungen der Einzelnen aus der Welt des Privaten in den Raum einer
Kommunikationsgemeinschaft treten konnen. Zugleich konturieren die Kir-
chen als Tradierungs-, Interpretations- und Kommunikationsgemeinschaften
die religiosen Erfahrungswelten der Individuen, indem sie sprachliche und
andere kulturelle Deutungsmuster sowie soziale Praktiken zur Verfiigung
stellen. Auf der anderen Seite bringen sie Inhalte, Werte und Praxisformen
des christlichen Glaubens in die Sphare zivilgesellschaftlicher Offentlich-
keit als dem Raum offentlicher Auseinandersetzung sowohl auf lokaler als
auch tberregionaler Ebene ein und nehmen so aktiv an den Aushandlungs-
prozessen um die Identitit und die Zukunft der Gesellschaft teil. Sie wir-
ken in wissensoziologischer Perspektive als ,intermediare Institution® (Ber-

52

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zwischen Privatsphare und o6ffentlichen Raumen

ger/Luckmann 2021: 59). Die Kirchen sind in der Lage, Themen, die ihnen
im privaten Raum begegnen, wie z.B. Einsamkeit (Giebel 2022) oder Kinder-
armut in 6ffentlichen Diskursen platzieren. Dabei konnen sie auf ihre Prasenz
in fast allen Stadten und Dorfern, ihre funktionalen Organisationseinheiten
(Dienste und Werke) und ihre Netzwerkverbindungen mit anderen zivil-
gesellschaftlichen Akteur:innen z.B. bei gemeinsamen Kampagnen zurick-
greifen. Damit reichen sie bis in die kleinraumige Lebenswelten, die fir die
Pflege von Zivilitit als Ressource fiir den herausfordernden Umgangs mit
Diversitat besonders wichtig sind (Meyer 2017: 118). Ein aktuelles Beispiel fiir
das Zusammenwirken von bundesweiter Kampagne und lokal verankerter
Veranstaltung ist die von evangelischer Kirche und Diakonie getragene Ini-
tiative der ,#VerstaindigungsOrte“? als Plattform fir Begegnung und Dialog
auf der Basis der Anerkennung von Differenzen.

Im evangelischen Raum hat Wolfgang Huber bereits 1998 die Kirche als ,,inter-
mediire Institution® beschrieben, deren Aufgabe darin besteht ,auf Grund
der ihr eigenen Botschaft und unter Inanspruchnahme ihrer spezifischen
Kompetenz eine Vermittlungsaufgabe wahrzunehmen® (Huber 1998: 269).%
Huber erweitert die Funktion der Kirchen tber die Vermittlung zwischen
den Einzelnen und den gesamtgesellschaftlichen Zusammenhangen hinaus
auf das Verhiltnis zwischen den Einzelnen und der geglaubten Wirklich-
keit Gottes, um das Spezifikum der Kirche als intermediérer Institution zu
benennen. Damit wechselt er jedoch bruchlos aus einer sozialwissenschaft-
lichen in eine theologische Perspektive, die zudem dem evangelischen Prop-
rium der Gottesunmittelbarkeit der Glaubenden nicht gerecht wird und in

22 Nach Berger und Luckmann haben sie in wissenssoziologischer Perspektive Anteil an der dia-
lektisch vermittelten Sinnkonstruktion zwischen Individuen und gesellschaftlichen Institutio-
nen. Die Funktion der Intermediaritat hatte bereits Tocqueville dem freien Assoziationswesen
zugeordnete, das er in der amerikanischen Gesellschaft gegen Mitte des 19. Jh. vorfand, dazu rech-
nete er auch die christlichen Religionsgemeinschaften, vgl. Kiippers 2017.

23 https://www.mi-di.de/verstaendigungsorte (10.7.2025); vgl. Horsch 2025.

24 Huber selbst hat den Begriff der intermediaren Institution von Berger und Luckmann iibernom-
men und in sein Konzept von 6ffentlicher Kirche eingezeichnet, vgl. ders. 2000, 2001 u. 2016: 1152.
Der Ansatz Hubers wurde breit rezipiert und diskutiert, von Fingerle 2001 Gber Ludwig 2010:
106-126 bis hin zu Schleifenbaum 2021: 161. Auch die kirchentheoretischen Entwiirfe und Skiz-
zen von Hauschildt / Pohl-Patalong 2013: 172-174 und Schlag 2012: 45-48 sowie Weyen 2016: 278f.
u.389f. beziehen sich affirmativ auf Huber bzw. die intermediare Funktion der Kirche. Auch Kar-
le bezeichnet die Kirche als intermediare Institution, greift aber dabei nicht auf Huber, sondern
direkt auf Berger und Luckmann zuriick und bezieht die intermedidre Funktion zwischen Kir-
che und Gesellschaft primir auf die Sozialform der Ortsgemeinde, Karle 2014: 231f. Ohne Ver-
wendung des Begriffs hebt Anselm die vermittelnde Funktion der Kirche zwischen religiéser In-
dividualitit und der Aufgabe eines 6ffentlichen Christentums hervor und beschreibt damit eine
intermedidre Funktion, vgl. Anselm 2020: bes. 38-40.

53

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://www.mi-di.de/verstaendigungsorte
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.mi-di.de/verstaendigungsorte

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

der Betonung der Kirche als Vermittlungsinstanz zwischen geglaubter Gottes-
wirklichkeit und den Einzelnen eher an klassische katholische Positionen
erinnert. Huber selbst prazisiert diese spezifische Form der religiosen Ver-
mittlung, indem er im Sinne der Wissenssoziologie an anderer Stelle davon
spricht, dass die Kirche einen Deutungshorizont anbietet,

Lder die verschiedenen Felder personlichen und gesellschaftlichen Lebens in einem
inneren Zusammenhang erkennen ldsst. Als Interpretationsgemernschafl ermog-
licht ste es den einzelnen, selbst die Deutung der gesellschaftlichen Wirklichkeit
mitzupragen und an der Weiterentwicklung gesellschaftlicher Sinnmuster mit-
zuarbeiten. So schafft sie Verbindungen zwischen den einzelnen und vermittelt
zwischen thnen und dem Leben in der Gesellschaft (Huber 2000).

Hier steht primir die Einzelperson und ihre gesellschaftliche Teilhabe im
Mittelpunkt. Das Konzept der intermedidren Institution fokussiert den Bei-
trag der Kirche also nicht nur auf 6ffentlichkeitswirksame Auferungen ihrer
leitenden Amtstrager:innen und ihre reprasentativen Funktionen,” sondern
auch auf einen wichtigen Bildungsaspekt, der Kirchenmitglieder zu kom-
petenten und engagierten Biirger:innen befdhigen mochte. Beide Aspekte
erginzen einander und liegen religionssoziologisch auf unterschiedlichen
Ebenen. Gesamtkirchliche Stellungnahmen und die 6ffentliche Wirkung zen-
traler Reprasentant:innen, zu denen mit der Prises der EKD-Synode, Anna
Nicole Heinrich, auch eine Ehrenamtliche gehort, liegen auf der gesellschaft-
lichen Makroebene. Die Identifikation von singuliren Positionen mit ,der
Kirche' folgt dabei nicht nur der Logik des kirchlichen Organisationsrechts,
sondern auch einer Medienlogik der Offentlichkeit, die von institutioneller
Reprasentanz gepragt ist. Der Fokus auf die Einzelnen gehort zum Bereich
der Mikrosoziologie. Wirksam werden religiose Deutungsmuster und biirger-
schaftliches Engagement im Mesobereich der relationalen Soziologie, kon-
kret z.B. in Landeskirchen, Kirchengemeinden, Diensten und Werke, oder in

religiosen Netzwerken. Die Prisenz der Kirchen auf den unterschiedlichen

Ebenen macht daher das Potenzial ihrer intermediaren Funktion sichtbar.?

25 Dies unterstellt Thomas 2021: 113 der darin eine ,enorm problemschaffende Losung® sieht, da
sich hier nicht nur die Tiir zu einem , katholischen moralischen Lehramt® 6ffnet, bei dem Exper-
ten und Bischofe verbindlich fir ,die Kirche® sprechen, sondern auch der ,tagtigliche Beitrag
von Millionen von Laien [...] systematisch und nachhaltig entwertet” wird. Thomas verkennt
dabei jedoch, dass die von ihm zu Recht angemahnte Bildungsdimension ein Implikat der inter-
mediaren Funktion darstellt.

26 Die unterschiedlichen Ebenen und die damit verbundenen Aspekte im Blick auf die 6ffentliche
Prisenz und Wirksamkeit treten in den Konzepten von Offentlicher Theologie und Offentlichem

54

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zwischen Privatsphare und o6ffentlichen Raumen

Dezidiert beziehen sich auf die Kategorisierung der Kirchen als intermediare
Instanzen die kirchentheoretischen Entwiirfe und Skizzen von Hauschild
und Pohl-Patalong (Hauschildt / Pohl-Patalong 2013: 172-174) und Schlag
(Schlag 2012: 45-48). Fir Hausschild und Pohl-Patalong modernisiert der
Theorierahmen der intermedidren Institution die Beschreibung von Kirche
als Kirche 7n einer Gesellschaft, die plural strukturiert ist. Die Kirche repra-
sentiere weder das Ganze der Gesellschaft noch steht sie ihr dual gegeniiber,
sondern hat als Teil der Gesellschaft in ihr eine intermediare Funktion zwi-
schen Einzelnen und Gesellschaft. Zudem mache die Theoriefigur plausibel,
warum sowohl Offentlichkeit wie Gemeinschaft konstitutiv fiir die Kirche
sind. Innerhalb der kirchlichen Gemeinschaft werden die Werte gebildet und
profiliert, die die Kirchen in den offentlichen Diskurs einbringt und damit
zur Generierung der sozialen Ressourcen beitrigt, auf die ein Gemeinwesen
wie der Staat angewiesen ist, ohne sie selbst reproduzieren zu konnen. (Haus-
childt / Pohl-Patalong 2013: 174).

Fir Schlag ist der Theorierahmen der Intermediaritat in Rekurs auf Huber
und tber ihn hinausgehend nicht nur relevant fiir die Positionierung der
Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen in der Offentlichkeit, sondern
auch fir den spezifischen Charakter in ,,Form einer auf Miindigkeit setzenden
Intermediaritat” (2012: 47,vgl. 57). Bei den kirchlichen Vermittlungsprozessen
sind Beteiligung und Mitverantwortung der Einzelnen fundamental. Zudem
bezieht er den Begriff der Intermediaritit auch auf Vermittlungsprozesse zwi-
schen den unterschiedlichen Ebenen der kirchlichen Organisationsgestalten
und spricht von einer ,innerkirchlich-subsidiaren Intermediaritat” (2012: 47
vgl. 69).

In der Organisationsforschung wird die intermedidre Vermittlungsfunktion
zwischen Einzelnem:r und der Gesellschaft aufgenommen und um eine wei-
tere Relation erweitert (Gabriel 2008, 2014 b: 52-56 und 2023: 153-155).” Inter-

Protestantismus stirker auseinander und werden vom kirchentheoretischen Entwurf einer Of
fentlichen Kirche von Thomas Schlag wieder stirker aufeinander bezogen, vgl. 7.1.

27 Hauschildt und Pohl-Patalong greifen die intermediire Funktion im Rahmen der Organisations-
theorie ebenfalls auf - allerdings ohne expliziten Bezug auf Gabriel. Sie unterstreichen damit ihr
Verstandnis von Kirchen als NPOs im Blick auf ihren hybriden Charakter. Bei den Kirchen fin-
den sich angesichts der Auspragung der unterschiedlichen Logiken analog zum NPO-Bereich
wirtschaftsnahere, verwaltungsniahere und basisnihere Varianten, vgl. Hauschildt/Pohl-Patalong
2013: 187-189. Meyns bezieht sich affirmativ auf ein systemtheoretisch orientiertes Verstindnis im
Sinne von Kirche als intermediarer Organisation, die in ,ihrer Arbeit die Botschaft des Evange-
liums mit der Lebenswelt ihrer Mitglieder und dem Gefiige der sie umgebenden gesellschaftli-
chen Organisationen® vermittelt, Meyns 2013: 231. Karle 2021: 99£. rekurriert auf Gabriels Defini-
tion der intermedidren Organisation und betont die Konkurrenz der unterschiedlichen Logiken

55

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

mediare Organisationen tiberbriicken als Vermittlungsinstanzen die Kluft zwi-
schen Individuum und Gesellschaft, indem sie mindestens mit zwei Umwelten
agieren. Als mitgliedschaftsbasierte Organisationen gestalten sie zum einen
das Verhiltnis zu den eigenen Mitgliedern und folgen einer Mitgliedschafls-
logtk, bei der es wesentlich um Integration der Mitglieder in die Organisa-
tion geht. Als Organisation agieren sie zugleich in einem gesellschaftlichen
Umfeld, in dem sie eine Organisation unter anderen sind. ,Im Netz der Orga-
nisationen folgen sie den Maximen einer Einflusslogik, die an der Sicherung
der Position in der Gesellschaft, dem Zugang zu Ressourcen und der Durch-
setzung von Interessen orientiert ist“ (Gabriel 2014 b: 53). Eine dritte organi-
sationale Logik neben der Mitgliedschafts- und der Einflusslogik bilden die
Sozial- und Wertestrukturen, die der Organisation in der Regel inhdrent vor-
gegeben sind. Diese lassen sich als Traditions- oder Ursprungslogik bezeichnen.
Gabriel reklamiert die Traditions- oder Ursprungslogik exklusiv als Spezi-
fikum fir die Kirchen (2014 b: 54-56). Da diese Dimension jedoch auch in
Wirtschaftsunternehmen (z.B. bei Familienbetrieben oder im Rahmen der
Gemeinwohlokonomie) sowie bei NPOs mit ihrer wertebasierten Mission
zu finden ist, kann sie auch auf andere Organisationstypen angewendet wer-
den. Das Spezifikum der christlichen Ursprungslogik macht ihre inhaltliche
Fillung und deren Verbindlichkeitsgrad aus (klassisch: Das Evangelium
von Jesus Christus, wie es in der Schrift gegeben und von den Bekenntnis-
schriften bekannt und bezeugt ist*). Die Ursprungslogik kirchlicher Organi-
sationen konkretisiert sich in der Vielfalt von liturgischen, hermeneutischen
und handlungspraktischen Vergegenwartigungen. Sie lasst sich nicht tber
eine Auftragssemantik bruchlos operationalisieren, sondern muss im Rah-
men der kirchlichen Interpretations- und Handlungsgemeinschaft immer
wieder neu kommunikativ aktualisiert werden.

Intermedidre Organisationen handeln im triangularen Spannungsfeld von
Mitgliedschafts-, Einfluss und Ursprungslogik. Angesichts der Pluralisierung
von Mitgliedschaftsverhalten und der Transformationen der gesellschaftlichen
Offentlichkeit(en) wird das Ausbalancieren der unterschiedlichen Logiken

(Einfluss-, Mitgliedschafts- und Ursprungs- bzw. Traditionslogik) im Sinne der Organisationsthe-
orie. Diese bildet fiir sie einen Hinweis, dass die Kirche nicht bruchlos dem Organisationssektor
zugerechnet werden kann, ohne dabei ihren besonderen religiésen Charakter zu verlieren.

28 Vgl. die Praambelformulierung der Verfassung der Evangelisch-lutherischen Landeskirche Han-
novers von 2020: ,,Grundlage der Verkiindigung in der Landeskirche ist das in Jesus Christus of-
fenbar gewordene Wort Gottes, wie es in der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments ge-
geben, wie es in den Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche maffgebend bekannt
und wie es aufs Neue in der Theologischen Erklirung der Bekenntnissynode von Barmen be-
zeugt worden ist https://www.kirchenverfassung2020.de/artikel/artikel-00-Pracambel (10.7.2025).

56

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://www.kirchenverfassung2020.de/artikel/artikel-00-Praeambel
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kirchenverfassung2020.de/artikel/artikel-00-Praeambel

Zwischen Privatsphare und o6ffentlichen Raumen

zunehmend anspruchsvoller. Fur die Kirchen bedeutete dies,im Rahmen der
Mitgliedschaftslogik den immer starker individualisierten Formen der Kirchen-
mitgliedschaft gerecht zu werden und zugleich individualisierte Religiositit
und Motivation auf den Raum einer Deutungsgemeinschaft hin zu 6ffnen
und zu vermitteln. Im Rahmen der Einflusslogik steht die ,Vermittlung von
Religiositit, Glaube und Motivation zum sozialen Engagement in die Gesell-
schaft hinein im Zentrum® (Gabriel 2023: 155). Gabriel benennt die spezifisch
religiése Dimension der Kirche als intermediarer Organisation mit der Tra-
ditions- bzw. Ursprungslogik, bei der die Kirche die Aufgabe hat, sich immer
wieder reflexiv auf ihren eigenen Ursprung zu beziehen und ihre Identitit im
Vollzug zwischen Mitgliedschafts- und Einflusslogik zu regenerieren.

»Den Menschen und ihren individuellen Erfabrungen der Selbsttranszendenz
liberzeugende Deutungen anzubieten, fiir den Glauben eine dffentliche Reso-
nanz zu sichern und die Kette der Erinnerungen nicht abreifSen zu lassen, dies
zusammen macht die Aufgabe der Kirche als intermedidre Organisationen aus“
(Gabriel 2014 b: 55).

Damit fiithrt der Theorierahmen von Kirche als intermediarer Institution
(Huber) bzw. Organisation (Gabriel) zu einer Platzierung der Kirchen in
der zivilgesellschaftlichen Offentlichkeit als dem Raum, der eine reine Pri-
vatisierung des Glaubens aufbricht. Die unterschiedliche Begrifflichkeit von
intermediarer Institution bzw. Organisation ist primar der jeweiligen Pers-
pektive geschuldet. Fur Huber ist die Figur der Intermediaritat wichtig fir
sein Konzept der Volks- bzw. Gesellschaftskirche, das an einen institutionel-
len Begriffsrahmen ankntpft. Gabriel betrachtet Intermediaritat starker aus
organisationstheoretischer Sicht. Im Blick auf die intermediare Funktion im
gesellschaftstheoretischen Horizont, die Vermittlung zwischen Einzelnen
und gesellschaftlichen Gesamtzusammenhingen, kongruieren beide Perspek-
tiven. Organisationstheoretisch bezeichnet Intermediaritat das Austarieren
von unterschiedlichen Logiken innerhalb einer Organisation im Blick auf
ihre Umwelten.

Beide Begriffe lassen sich mit dem NPO-Diskurs verkniipfen. Der Begriff der
institutionellen Intermediaritit verweist auf die Funktion der freien Asso-
ziationen im Zwischenraum von privatem Bereich und gesellschaftlicher
Offentlichkeit. Der Begriff der organisationstheoretischen Intermediaritit
nimmt Bezug auf das Ausbalancieren unterschiedlicher Logiken hinsicht-
lich relevanter Umwelten (Mitglieder, andere Organisationen, eigene Identi-
tat). Bei der wissenssoziologisch unterlegten Rede von den Kirchen als inter-

57

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

mediaren Institutionen vermitteln die Kirchen zwischen den Einzelnen und
den gesellschaftlichen Offentlichkeiten, indem sie Deutungsmuster und
Symbolbestinde zur Verfiigung stellen und soziale Praktiken vermitteln, die auf
partizipative Teilhabe an Kirche und Gesellschaft zielen. In der organisations-
theoretischen Perspektivierung stellen Kirchen intermediare Organisationen
dar, die sich zu ihren unterschiedlichen Umwelten und der eigenen Identi-
tat zu verhalten haben und dabei Mitgliedschafts-, Umwelt- und Ursprungs-
logik miteinander auszutarieren mussen.”

Die ekklesiologischen, kirchentheoretischen und organisationssoziologischen

Aspekte bestatigen die Bedeutung der intermediaren Funktion der Kirche bei

der Vermittlung zwischen Einzelnen und Gesellschaft. Zugleich wird deutlich,
wie das religiose Profil der Kirchen tiber Vergemeinschaftung, Partizipation

und Empowerment zivilgesellschaftlich relevant werden kann. Diese inter-
mediare Funktion ist nicht abhangig von der Grofe der kirchlichen Organisa-
tionen, da sie sich grundlegend auf die Vermittlung von Individuen und gro-
Beren Sozialzusammenhiangen bzw. institutionellen Umwelten bezieht. Auch

fir Organisationen im NPO-Bereich wie z.B. Vereine werden intermedidre

Funktionen geltend gemacht (Zimmer 2018: 778 f.und Simsa 2021: 139 f.) - und

diese umfassen in den Einzelfillen bei weitem nicht die Mitgliedszahlen der
Kirchen, auch wenn diese weiterhin kontinuierlich abnehmen.

Im Blick auf die Ursprungslogik lasst sich tiber die soziologischen AufSen-
perspektiven hinaus eine weitere, spezifisch theologische Facette des Interme-
diaritats-Begriffs formulieren. Im Blick auf ihr theologisches Selbstverstandnis
eignet der evangelischen Kirche eine gleichsam intermediére Institutionalitat
im Sinne einer mit ihrer theologischen Identitat vorgegeben intermediiren
Struktur, die sie zugleich mit ihren organisationalen Grenzen konfrontiert.
Denn der Kirche ist als Traditions-, Interpretations- und Handlungsgemein-
schaft die Verbindung von Individuum, Sozialgestalt und Offentlichkeits-
anspruch theologisch eingeschrieben. Die religiose Individualitat griindet
theologisch in der Gottesunmittelbarkeit des Glaubens, die durch keine ande-
re Instanz vermittelt wird. Sie liegt jenseits organisationaler Verfiigbarkeit, ist
jedoch in ihren Entstehungszusammenhingen und Vollziigen eingebettet
in eine soziale Bezugsgrofe mit ihren kulturellen Praktiken und Symbol-
bestanden, die kirchliche Organisationen tiber Gelegenheitsstrukturen zu
Verfigung stellt. Der in der unmittelbaren Gottesbeziehung gegebene Frei-

29 Wie sich die drei Logiken im Zusammenhang mit Kirchenreformprogrammen der Landeskir-

chen identifizieren und gewichten lassen, zeigen Gabriel, Karl / Karle, Isolde / Pollack, Detlef
2016: 65-67.

58

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zwischen Privatsphare und o6ffentlichen Raumen

heit fihrt zur praxeologischen Bewiahrung dieser Freiheit im Form einer akti-
ven Mitgestaltung der Gesellschaft im Horizont universalistischer Werte wie
Menschenwiirde und Nachstenliebe, an der neben den Christenmenschen in
ihren privaten und offentlichen Rollen auch die Kirche als kollektive Akteu-
rin teilhat. Dieses Selbstverstindnis hangt nicht vom gesellschaftlichen Sta-
tus oder der jeweiligen konkreten kirchlichen Sozialgestalt ab und kann auch
nicht im Rahmen organisationaler Entscheidungsprozesse zur Disposition
gestellt werden.*

In allen Facetten der kirchlichen Intermediaritat ist der Offentlichkeitsbezug
ein Moment, das konstitutiv mit einer spezifisch religiés konnotierten sozia-
len Integration verbunden ist. Der in den zivilgesellschaftlichen Raum ver-
weisende Offentlichkeitsbezug der Kirche wichst in seinen wertebasierten
Gehalten aus dem Reservoir der religiésen Gemeinschaftsvollziige und For-
men. Diese wiederum bilden Strukturelemente der individuellen Religiosi-
tat, ohne diese determinieren bzw. normieren zu konnen.

4.4 Fazit

Als Ergebnis der raumlogischen Untersuchungen kann festgehalten werden,
dass sich die Kirchen als religiése Organisationen zunehmend der Sphare
der Zivilgesellschaft zuordnen lassen, ohne in der Rolle als zivilgesellschaft-
liche Akteurinnen aufzugehen. Sie weisen zwar aufgrund ihrer Geschichte in
Form ihres staatskirchlichen Erbes und der entsprechenden Strukturen noch
deutliche Uberlappungen zum staatlichen Bereich auf, diese verringern sich
jedoch aufgrund der Verschiebungen im religionskulturellen Feld. Die hybri-
den Zonen mit der Sphare des Marktes sind traditionell geringer ausgepragt,
spielen aber aufgrund von fortschreitenden Finanzkrisen und entsprechender
Strukturanpassungen im Rahmen der forcierten Organisationswerdung der
Kirchen als auch zweckrational handelnde, kollektive Akteurinnen eine wach-
sende Rolle und sind mit der Herausforderung einer theologisch vermittelten
Selbststeuerung verbunden. In dem Maf, wie sich die Kirchen als NPOs kon-
zeptualisieren, werden wirtschaftliche Logiken fur die Kirchentheorie wie fir
das kirchliches Handeln an Bedeutung gewinnen.

30 Der Verfasser ist sich bewusst, dass diese hier als institutionelle Vorgabe formulierte Aussage Aus-
druck einer spezifischen theologischen Position ist und insofern einen axiomatischen Charakter
bildet, der selbstverstindlich Gegenstand kritischer Reflexion zu bleiben hat.

59

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft — raumlogische Verortung

Neben das Kirchenbild einer staatsnahen Institution mit korporatistischer
Tradition tritt als neues Bild eine zivilgesellschaftliche Akteurin mit einem
privilegiertem ordnungspolitischem Status und einem kulturell verankerten,
institutionellen Erbe, das jedoch langsam verblasst. Dieser Prozess ist nicht
als schlichte Ablosung, sondern als komplexe Verschiebung zu verstehen.
Alte Formen und Muster bleiben weiterhin prasent, wandern als Sediment-
schichten gleichsam mit, auch wenn sie nach unten rutschen. Die Kirchen
konnen auch in einer zunehmenden Minoritatssituation zuktnftig zwischen
Staat, Markt und Privatsphire eine wichtige Rolle einnehmen, wenngleich
starker als Akteurin im zivilgesellschaftlichen Feld. Und dies nicht nur aus
Griinden wachsender Entkirchlichung aufgrund von Sikularisierungs- wie
Individualisierungsprozessen, die sich mit einer gesellschaftlichen Akzeptanz
far ihre sozial-karitativen Seiten verbindet. Sondern auch aus Griinden der
eigenen, theologischen Identitit. ,Denn zivilgesellschaftliche Prinzipien wie
Selbstorganisation oder Gemeinwohlorientierung sind in hohem MafSe mit
christlichen Uberzeugungen vereinbar® (Hoyer 2020: 128).

Der Theorierahmen der intermediaren Institution (Huber) bzw. intermediaren
Organisation (Gabriel) nimmt die Kirchen in ihrer Vermittlungsfunktion
zwischen der Privatsphare und den gesellschaftlichen Offentlichkeiten bzw.
ihren diversen Umwelten wahr. Auf diese Weise wird die Rolle der Kirche als
zivilgesellschaftliche Akteurin profiliert und diese an die Seite anderer inter-
mediaren Organisationen gestellt, zu denen auch NPOs gehoren. Die Kirchen
lassen sich im Spannungsgeflecht von Mitgliedschaftslogik (Kirchenmitglieder),
Einflusslogik (Rolle als zivilgesellschaftliche Akteurin) und Traditions- bzw.
Ursprungslogik (rituell gepragte Erzahl- und Interpretationsgemeinschaft) ver-
orten. Die Gleichzeitigkeit dieser unterschiedlichen Logiken weist auf den hyb-
riden Charakter hin, der sich auch bei den NPOs konstatieren lasst. Die kon-
krete Wirkung der Logiken spiegelt wiederum gesellschaftliche Entwicklungen
und Transformationen wider, wie z.B. die Pluralisierung des Mitgliedschafts-
verhalten und die zunehmende digitale Mediatisierung der Offentlichkeit.

Die intermedidren Funktionen der Kirchen konnen daher nicht blof struk-
turell vorausgesetzt, sondern mussen immer wieder in actu durch kirchliches
Handeln regeneriert werden. Die Arbeit als intermediare Organisation bringt
die mihsame Aufgabe mit sich, einerseits ein christliches Wirklichkeitsver-
standnis als normative Fundierung zu vertreten und andererseits in der Reali-
tat der Organisationspraxis durch Teilhabe, Ko-Produktion und Gestaltungs-
willen der Engagierten zur Geltung kommen zu lassen. Das kollidiert auch
heute noch erlebbar mit einer hierarchisch verfassten Struktur und einem

60

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Fazit

Habitus, der dazu neigt, Teilhabe und Engagement instrumentell zu betrachten,
anstatt materiell zu ermoglichen.

Das Agieren im intermedidren Vermittlungsfeld zwischen der Heterogeni-
tat der Kirchenmitglieder mit ihren sehr unterschiedlichen Erwartungen
und den graduell verschiedenen Partizipationsformen am kirchlichen Leben
und der Vielfalt von Offentlichkeiten und deren digitalem Strukturwandel
ist sehr anspruchsvoll. Die Bereitschatft, sich auf die veranderten Situationen
im Mikro- und Makrobereich einzustellen, fihrt zu einer zunehmenden Fle-
xibilisierung und Fluidisierung der Grofkirchen im Sinne einer ,liquiden
Organisation® (Gabriel 2014: 49), die sich durch Anpassungsbereitschaft an
sich verandernde Umwelten und Wandlungsfahigkeit auszeichnen muss. Auf
diese Weise wird deutlich, wie die Kirchen den historischen Pfad staatsana-
loger biirokratisch-hierarchischer Organisationen zu verlassen suchen und
sich in den zivilgesellschaftlichen Raum hineinbewegen.

Besonders greifbar wird der liquide Organisationscharakter bei den Diensten
und Werken, die in ihren Arbeitsfeldern Anpassungen im Blick auf die Mit-
gliedschaftslogik und die Umweltlogik an sich verindernde Umwelten vor-
nehmen und diese implizit wie explizit mit der Ursprungslogik ins Verhaltnis
setzen. So haben die Kirchen bei der Implementierung des Umweltthemas in
ihren Organisationsaufbau tber die Einrichtung von entsprechenden Fach-
stellen innerhalb funktionaler Dienste sowohl auf engagierte Initiativgruppen
eigener Mitglieder reagiert (Mitgliedschaftslogik) als auch sich gesellschaft-
lich erkennbar als Organisation positioniert (Einflusslogik) sowie schopfungs-
theologische Ansitze vitalisiert (Ursprungslogik). Dabei wird der hybride Cha-
rakter der Dienste und Werke hinsichtlich der Kombination der drei Logiken
deutlich. Es macht ihre Arbeit

win den ,Zwischenrdumen* und als ,Schnittstellen zu anderen gesellschaftlichen
Teilsystemen* tm Kontext der Zivilgesellschaft aus, dass in ihnen diese inhalts-
bezogenen profilierten Formen der Kommunikation des Evangeliums nicht in
den ,klassischen® Semantiken erfolgen, sondern selbst von pluraler, wort- und
bzw. oder tatbezogener Gestalt sind*“ (Schlag 2024: 74).

Diese eher impliziten Muster lassen sich theologisch beschreiben im Sinne
eines inklusiven Gemeinwohlverstindnisses oder der Konzeption eines guten
Lebens fiir moglichst viele (buen vivir, Bauer 2022), das neben der besonderen
Sensibilitat fiir vulnerable Gruppen auch Teilhabegerechtigkeit, 6konomische
und Okologische Aspekte umfasst (Gabriel 2023: 153£.).

61

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Die Kirchen als zivilgesellschaftliche
Akteurinnen —handlungstheoretische
Zuordnungsversuche

Unter handlungstheoretischer Perspektive geht es um das Frage, ob und wie
die Kirchen zivilgesellschaftliche Funktionen wie Dienstleistungen, Themen-
anwaltschaft, Wachterfunktionen, Selbsthilfe, Mittlerinnen, Solidarititsstiftung
wahrnehmen und als Orte der politischen Deliberation und der personlichen
Sinnstiftung ibernehmen (Strachwitz 2015: 51 und Strachwitz. / Priller / Trie-
be 2020: 174-182) sowie zivilgesellschaftliche Werte wie Respekt und Toleranz
sowie einen zivilen Umgang miteinander verwirklichen bzw. fordern.* Dar-
tber hinaus stellt sich die Frage, ob die Kirchen einen zivilgesellschaftlichen
Mehrwert in Form von Inklusion, Teilhabegerechtigkeit, Erzeugung von sozia-
lem Kapital u.a. generieren.

5.1 Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen

Die Forschung ist sich weitgehend einig, dass sich Kirchen auch handlungs-
logisch als zivilgesellschaftliche Akteurinnen beschreiben lassen (Borutta
200S: 5, RofSteutscher 2009: 22 f., Strachwitz 2015, Ohlendorf / Rebenstorf
2019: 38, Jager 2019, Hoyer 2020: 128, Wegner 2020: 317-320 und Schleifenbaum
2021:159-296). Die zivilgesellschaftlichen Prinzipien wie Freiwilligkeit, Selbst-
organisation und Gemeinwohlorientierung sind in hohem Maf$e mit christ-
lichen Grundiiberzeugungen vereinbar. Auch der Organisationsaufbau mit den
unterschiedlichen Ebenen von Landeskirchen, mittlerer Ebene und Kirchen-
gemeinden, die presbyterialen und synodalen Elemente und das kirchliche

31 Ichinkludiere im Folgenden die beiden Dimensionen des normativen und habituellen Verstind-
nisses der Zivilgesellschaft, wie ich sie auf S.16f. skizziert habe. Beide Dimensionen lassen sich
zwar beim Theoriekonstrukt, nicht jedoch in der nun folgenden Rezeption der Forschungslite-
ratur angemessen unterscheiden. Hier verweisen sie vielmehr wechselseitig aufeinander. Die Zi-
vilitit bezeichnet dabei die Grundhaltung fiir die entsprechenden Handlungsfunktionen.

63

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

Handeln weisen Ziige einer zivilgesellschaftlich agierenden Organisation mit
lokalen, regionalen und tberregionalen Organisations- und Partizipations-
strukturen auf. So besitzen die Kirchen aufgrund der hohen Zahl an Ehren-
amtlichen und der ortsgemeindlichen Strukturen beste Voraussetzungen fiir
einen aktiven Beitrag zur Sozialraumentwicklung.** Auf kirchengemeind-
licher Ebene konnen sich Einzelne im Rahmen einer Fille von ehrenamt-
lichen Gelegenheitsstrukturen einbringen und ihre lokalen und regionalen
Umwelten mitgestalten. Auf diese Weise tragen sie in den kleinraumigen
Lebenswelten zur Belebung von Zivilitat bei, was fiir den Politologen Thomas
Meyer eine zentrale Bedeutung der Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteu-
rinnen ausmacht (Meyer 2017). Denn in diesen kleinraumigen Lebenswelten,
in denen Menschen ihre Lebensbedingungen, oft auch ihre Probleme und
Sorgen kennen und teilweise auch teilen, wird Vertrauen gebildet und damit
der Ausgrenzung vorgebeugt,

swetl Verantwortung und Rechenschaft, Bekanntheit und Vertrautheit zur Regel
werden. Dazu konnen in unserer Gesellschaft die christlichen Gemeinschaften
und Biirger einen entscheidenden Beitrag leisten® (Meyer 2017: 118).

Auch der Soziologe und Zivilgesellschaftstheoretiker Ansgar Klein hebt her-
vor, dass Gemeinschaftsvorstellungen und ihre gelebte Praxis in den Kirchen
far das Gemeinwesen und die Gemeindepolitik sehr wichtig sind (Klein 2017:
191). Gerhard Wegner stellt fest, dass Kirchengemeinden durch soziales Enga-
gement im gemeindlichen Umfeld einen wichtigen Erfolgsfaktor ihrer Arbeit
neu entdecken (Wegner 2017: 171).

»Mit diesem Trend entwickeln sich Kirchengemeinden deutlich hin zu anderen
Partnern in der Zivilgesellschaft, gehen mit anderen Kooperationen ein und
entwickeln praktisch vor Ort Strukturen, die mit dem staatskirchlichen Erbe
nichts mebr zu tun haben, sondern Kirche als Kirche in der Gesellschaft und
nicht mebr als Kirche der Gesellschaft praktisch gestalten® (Wegner 2017: 171).

Wegner interpretiert diese Entwicklung auch als Kompensation des spur-
baren Riickgangs des Interesses an religioser Kommunikation in den Kirchen-
gemeinden und fragt an anderer Stelle, wie sich zivilgesellschaftliches Engage-

32 Hierauf haben Beitrige aus dem Sozialwissenschaftlichen Institut der EKD vielfach hingewiesen,
vgl. Wegner: 2019: bes. 293-296 und 2020 sowie explorative Studie von Ohlendorf / Rebenstorf
2019, ihre Zusammenfassung bei Rebenstorf 2020, den kompakten Uberblick von Rebenstorf /
Schendel / Wegner 2021 und Laimmlin 2022: 72-76 sowie Rebenstorf 2023.

64

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen

ment im Sozialraum als religidser Vollzug begreifen und praktisch vermitteln
lasst (Wegner 2020: 321-333).

Der Frage, wie Kirchengemeinden in den konkreten Sozialraumen zivil-
gesellschaftliche Funktionen austiben, geht die explorative Studie von Ohlen-
dorf und Rebenstorf nach (2019: bes. 229-238, vgl. Rebenstorf 2020: 114-119).
In der Studie werden finf verschiedenen Typen bzw. Cluster unterschieden,
mit denen sich die Funktionen von Kirchengemeinden in den lokalen Zivil-
gesellschaften differenzieren lassen: Kompensation, Integration, Intervention,
Moderation und Sozialisation.

Beim Typus der Kompensation treten Kirchengemeinden in die Aufgaben-
lacken, die z.B. durch kommunale Trager, kommerzielle Anbieter:innen oder
andere zivilgesellschaftliche Akteure:innen hinterlassen werden. Wichtig sind
hierfiir raumliche und personale Ressourcen. Diese Funktion ist primir in
schrumpfenden oder lindlichen Raumen relevant.

Die zweite Funktion wird als Integration bezeichnet und dient der Stirkung
des sozialen Zusammenhaltes durch unterschiedliche Aktionsformen (z.B.
Feste fir Zugezogene oder Einrichtungen wie ein Welt-Laden, ein Café oder
ein Mehrgenerationenprojekt).

Mit einer anwaltschaftlichen Funktion agieren Kirchengemeinden im Rah-
men des Typs der Intervention. Sie bringen sich aktiv mit eigenen Positionen
in lokale gesellschaftliche Diskurse ein, z.B.im Bereich von Stadtentwicklung,
bei Energie- und Umweltthemen oder dem Community Organizing oder im
Engagement fiir spezifische Gruppen wie Gefliichtete.

Eine Moderationsfunktion ist dem vierten Typ zuzuordnen. Kirchengemeinden
fungieren hierbei als Plattformen, die verschiedenen Initiativen und Mei-
nungen eine Stimme geben. Voraussetzung dafiir ist eine spezifische Offen-
heit und Gastfreundschaft der Kirchengemeinde, die sich u.a.in der Offnung
kirchlicher Raume ausdruckt.

Die fiinfte Funktion ist die Sozialisation. Sie zieht sich als integrale Funktion
durch alle vier anderen Typen. Kirchengemeinden bieten aufgrund ihrer auf
Ehrenamtlichkeit basierten formalen Leitungs- und Partizipationsstrukturen
vielfaltige Gelegenheitsstrukturen zum Erwerb von civic skills. Diese sind
relevant fur zivilgesellschaftliche Formen von Selbstorganisation, Interessen-
artikulation und Vernetzung. Sie werden durch die Zusammenarbeit in Krei-

65

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

sen und in Projekten und bei der Planung von Projekten vor allem in der
Begegnung mit Dritten jenseits innerkirchlicher Beziige und sozialer Milieu-
zugehorigkeit erworben. ,Solche Begegnungen und gemeinsame Arbeit dienen
der Vermittlung von Eigeninteresse und Gemeinwohl, sie sensibilisieren fir
andere Lebenswelten® (Rebenstorf 2020: 118) und tiben den herausfordernden
Umgang mit Alteritat. Hier sind besonders interreligiose Begegnungen hervor-
zuheben. Uber Kooperationsprojekte werden die civic skills in den Sozialraum
hineingetragen und entfalten dort Wirkung,.

Die finf Funktionstypen lassen sich hervorragend mit den oben aufgefiihrten
Funktionsbereichen von zivilgesellschaftlichen Akteur:innen nach Strachwitz
abgleichen (Strachwitz 2015: 51). So entspricht die kompensatorische Funk
tion der des Dienstleisters. Die Integration lasst sich mit dem Funktions-
bereich der Solidarititsstifterin vergleichen. Die Interventionsfunktion
taucht bei den Stichworten Themenanwilt:innen und Wachter:innen auf.
Die Moderationsfunktion ist dem Funktionsbereich der Mittler:innen zuzu-
ordnen. Das Sozialisationscluster findet sich als Querschnittsthema im Begriff
des Sozialkapitals wieder. Umgekehrt diirfte sich die Funktion als person-
liche Sinnstiftung und Ort erfahrener Selbstwirksamkeit durch alle Cluster
der Kirchengemeindestudie ziehen. Diese hohe Parallelitit weist daraufhin,
dass und wie sich Kirchengemeinden auch nach handlungslogischen Para-
metern als zivilgesellschaftliche Akteurinnen verstehen und einordnen lassen.

Im Rahmen von netzwerktheoretischen Untersuchungen wird deutlich, dass
viele Kirchenmitglieder in pluralen Bereichen der 6rtlichen Zivilgesellschaft
aktiv sind, schwerpunktmafig im sozialkaritativen Bereich (Roleder / Weyel
2019: 161-163). Dem Sozialraum bzw. dem Gemeinwesen und damit der Zivil-
gesellschaft vor Ort sind auch die verstarkten Kooperationsformen von ver-
fasster Kirche in Gestalt von Kirchengemeinden und der Diakonie bzw. Cari-
tas zuzuordnen. Kirche und Diakonie werden hier gemeinsam mit anderen
Kooperationspartner:innen zivilgesellschaftlich tatig (Lammlin / Wegner
2020 und Hubner 2023).

Uber die Kirchengemeinden hinaus benennt die Forschung auch andere
kirchliche Einrichtungen und Handlungsfelder mit zivilgesellschaftlichen
Funktionen. So hebt Klein die kirchlichen Akademien als wichtige Diskurs-
orte heraus, die als Ausdruck von ,Kirche in der Welt“ an den ,,Zonen des
Lernens und der Konflikte“ (Klein 2017: 192) wirken und sowohl als moderie-
rende Plattformen wie als Ort kirchlicher Anwaltschaft fungieren. Auch die
Kirchentage lassen sich als exponierte zivilgesellschaftliche Foren verstehen,

66

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen

auf denen politische Kultur, gesellschaftlicher Zusammenbhalt und solidari-
sches Verhalten gefordert wird. Auf diese Weise manifestiert sich — hier bezogen
auf die evangelischen Kirchentage — ,exemplarisch ein sich zivilgesellschaft-
lich verstehender, selbstbewusster Protestantismus® (Aus der Au 2017: 285) mit
sowohl sozialtheoretischen (Gemeinschaftsbildung und Sozialkapital, Renner
2020: 221-241) als auch bildungstheoretischem Charakter (Raume informellen
Lernens, Renner 2020: 253-272).

Im kirchlichen Bildungsbereich heben internationale Studien zur Kon-
firmandenarbeit hervor, dass diese zu wichtigen sozialen Werten beitragt
und insbesondere die Verpflichtung zu sozialem, ethischen und freiwilligen
Einsatz starkt (Petterson / Simojoki 2010 , Moos 2013: 198-201 und Schlag /
Greuter 2024). Es wird ,eine Diskurskultur iber grundlegende Fragen des
Menschseins und der Welt gelernt und eingeiibt [...], die von Respekt, Ver-
bindlichkeit, Toleranz und Rationalitat gepragt ist“ (Moos 2013: 200). Aktuell
wird daraus gefolgert: ,Die Konfirmandenarbeit liefert dann im besten Fall
einen grundlegenden Beitrag zur Orientierung in der Gesellschaft, zur Aus-
bildung einer reflektierten religiosen Identitat und zur Sensibilisierung des
Zusammenlebens — im Sinne der Forderung einer demokratischen Dialog-
kultur® (Schlag / Greuter 2024: 171).

Als weiteres Feld ist die internationale Entwicklungsarbeit der Kirchen zu nen-
nen (Markle 2012), deren inhaltliche Arbeit mit zivilgesellschaftlichen Wer-
ten korrespondiert und von den Entwicklungsdynamiken der internationalen
Zivilgesellschaft ebenso abhangig ist wie sie ihrerseits darauf Einfluss nimmt.
Zudem bringen sich internationale Dienste wie Okumene- und Missionswerke,
Facheinrichtungen fir Umweltfragen oder Frieden in Allianzen und Bind-
nisse mit anderen zivilgesellschaftlichen Akteur:innen ein und gestalten mit
ihnen gemeinsam offentliche Kampagnen (Jager 2019,141). Kirchliche Formen
der Selbstorganisation auf internationalen Ebenen wie der Okumenische Rat
der Kirchen, der Lutherische Weltbund oder die Konferenz Europaischer Kir-
chen tragen zur Infrastruktur der internationalen Zivilgesellschaft bei und
bieten den Kirchen die Moglichkeit, aktiv an der Ausformung der jeweili-
gen Zivilgesellschaften mitzuwirken (Anhelm 2017: 389 f. und Jager 2019: 141).

33 Vgl. exemplarisch den jahrlich von Brot fiir die Welt herausgegebenen ,Atlas der Internationa-
len Zivilgesellschaft’ www.brot-fuer-die-welt.de/themen/atlas-der-zivilgesellschaft/. Die Hervor-
hebung des zivilgesellschaftlichen Horizonts fiir die kirchliche Entwicklungsarbeit korrespon-
diert der staatlichen Wertschitzung von Religionsgemeinschaften fiir die entwicklungspolitische
Arbeit durch das Bundesministerium fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung, vgl.
Grib / Ohlmann 2022.

67

- am 02.02.2026, 13:08:11.


http://www.brot-fuer-die-welt.de/themen/atlas-der-zivilgesellschaft/
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.brot-fuer-die-welt.de/themen/atlas-der-zivilgesellschaft/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

Im Bereich kultureller Diversitit engagieren sich kirchliche Einrichtungen
und einzelne Akteur:innen gegen Rassismus in Kirche und Gesellschaft und
geschlechtliche Vielfalt (Vecera 2025) und , fiir eine Kirche der gelebten inter-
sektionalen Verbundenheit“ (Ceasar 2025).

Auch wenn kirchliche Organisationskulturen und Interaktionen aufgrund ihres
birokratischen Erbes, ihrer binnenkirchlichen Fixierung und ihrer Milieu-
verengung noch exkludierende Wirkungen aufweisen (generell und pauschal
Fischer 2008: 74, 92£., 138, 1511F., 162, 175 und 205; moderater Schleifenbaum
2021: 166-170, 186-188 sowie 191f.) und sich die Kirchen bzw. ihre Mitglieder
empirisch durchaus als Spiegelbild der politischen Kultur der Gesellschaft
inklusive der dort wirksamen Vorurteile und Ausgrenzungsmechanismen
erweisen — virulent vor allem im Bereich des Rechtspopulismus — (EKD 2022b:
240-259 und Laimmlin / Rebenstorf/ Weisheit 2023), so lassen sich die Kirchen
als Organisationen handlungstheoretisch deutlich den zivilgesellschaftlichen
Funktionen zuordnen. Angebote, Netzwerke und die Fahigkeit zur Selbst-
organisation sowie die offentliche, tiber private und kollektive Partikular-
interessen hinausgehende inhaltliche Orientierung sind zentrale Merkmale
des kirchlichen Handelns. Dies entspricht zudem dem protestantischen Selbst-
verstindnis. Kirchliche Akteur:innen sind aufgerufen, Welt mitzugestalten
und sich zu Themen der Teilhabe und Gerechtigkeit, Frieden und Umwelt
gesellschaftlich einzubringen.

»Dazu speist sich der zivilgesellschaftliche Impetus von Kirche aus einer Plurali-
tdt sakularer und religioser Motive nicht nur durch seine partizipatorische Art
der Selbstorganisation, sondern vor allem durch die normativ-gestalterische zivi-
lisatorische Kultur, die von ihm ausgebt“ (Anhelm 2017, 390).

5.2 Kirchen und Sozialkapital — zwischen Sozialkitt
und Segmentierung

Soziologische Untersuchungen haben vermehrt in den letzten 15 Jahren auf
forderliche Funktionen von Religion bzw. Religionsgemeinschaften fiir die
Zivilgesellschaft hingewiesen. Hintergrund ist die gewachsene Sensibilitat
und das gesteigerte Interesse an Religion im offentlichen Raum, die zwar
die wachsenden Sakularisierungseffekte im deutschsprachigen und gesamt-
europaischen Raum nicht abmildern, aber auf markante Art und Weise flan-
kieren (Gabriel 2022: 154-216). Dabei lag der Fokus auf der Rolle von Religions-
gemeinschaften als Agenturen fiir freiwilliges Engagement und Quellen von

68

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen und Sozialkapital — zwischen Sozialkitt und Segmentierung

Sozialkapital (Traunmdller 2009, 2014 und 2018, RofSteutscher 2009 und 2011
und Liedhegener / Werkner 2011, von Beymer 2015 sowie Arens et al. 2016 und,
speziell fir die Schweiz, Odermatt 2023).3

Unter Sozialkapital versteht man in Anlehnung an die von Robert Putnam
entwickelten Kategorien die Integration von einzelnen Individuen oder kol-
lektiven Gemeinschaften in ein groferes, umfassendes Gemeinwesen (Put-
nam 2001). Sozialkapital wird primar tiber seine produktive Funktion definiert.
Es handelt sich daher nicht um ein einheitliches, klar abgegrenztes Gebilde,
sondern um unterschiedliche strukturelle und kulturelle Phanomene, die
mit einem begrifflichen Bezugsrahmen erfasst werden (Traunmiiller 2008,
438-440 und Pickel/Gladbeck 2011). Die strukturellen Phainomene beziehen
sich auf unterschiedliche Interaktionsformen und lassen sich z.B. operatio-
nal iber Netzwerkanalysen darstellen. Die kulturellen Phanomene schlagen
sich vor allem im Vertrauen nieder, das sich zwischen Akteur:innen ausbildet
und soziale Riume verandert. Putnam unterscheidet zwischen sozialem ,,bo#-
ding“(gruppenintern, also homophil angelegtes) und ,, bridging“-Kapital (zwi-
schen verschiedenen Gesellschaftsgruppen Briicken bildend). Beide Formen
des Sozialkapitals hilt er fir die Integrationskraft der demokratischen Gesell-
schaft fir sehr wichtig. Dabei kommt dem zivilgesellschaftlichen Bereich
mit seiner Fille an Interaktionen sowie freiwilligen Assoziationen in Form
von Vereinen und anderen Organisationsformen eine zentrale Bedeutung zu.

wIn und durch die Partizipation in Vereinen und Netzwerken tiben Biirger kom-
munikative Fahigkeiten und demokratische Tugenden, sensibilisieren sich hin-
stchtlich einer allgemeineren Kollektivgutorientierung, entwickeln Sinn fiir das
Gemeinwobl, iiben sich in Toleranz und — ganz allgemein — in den Grund-
prinzipien demokratischer Entscheidungsfindung (Rofteutscher 2011: 133).

Die bonding-Funktion des Sozialkapitals ist allerdings ambivalent. So kon-
nen sich aufgrund von Exklusionsmechanismen gegeniiber anderen Grup-
pen soziale Spannungen verschirfen und das innergesellschaftliche Konflikt-
potential erhohen. Gesellschaftlicher Zusammenhalt wird dann gefahrdet,
nicht geférdert. Es kommt zu Segmentierungen innerhalb der Gesellschaft, bei
der sich kollektive Identititen aufgrund von spezifischen Markern voneinander
abgrenzen. Die Integrationsfunktion des Sozialkapitals im Sinne von bonding
lasst sich daher auch auf die dunklen Seiten der Zivilgesellschaft beziehen —

34 Eine kirchentheoretische Relecture und empirische Erweiterung der religionssoziologischen An-
satze hat Roleder unter der Netzwerkperspektive vorgelegt, vgl. Roleder 2020: 117-196.

69

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

auch Neonazigruppen vermogen zu integrieren und ein Gruppenbewusst-
sein zu schaffen. Eine eindeutig positive gesellschaftliche Integrationsfunktion
lasst sich daher nur beim briickenbildenden Sozialkapital veranschlagen. In
einer zunehmend heterogener werdenden Gesellschaft ist briickenbildendes
Sozialkapital nétiger denn je, um einen konstruktiven Umgang mit Differen-
zen und Alterititen zu iben und einen Raum zu schaffen, in dem man ohne
Angst verschieden sein kann.* Neben Vertrauen ist daher brickenbildende
Solidaritit das Signum fir die kulturellen Wirkungen von Sozialkapital in
der Zivilgesellschaft, die nicht nur raumlogisch, sondern auch handlungs-
logisch konturiert und damit gemeinwohlorientiert sind.

Der Begrift der Gemeinwohlorientierung umfasst die drei zentralen Dimen-
sionen Solidaritit und Hilfsbereitschaft, Anerkennung sozialer Regeln und
gesellschaftliche Teilhabe (Grab-Schmidt 2015, vgl. Hiebaum 2022). Was unter
Gemeinwohl zu verstehen ist, kann nicht aus einer Perspektive abschliefend
und fiir alle anderen Diskursteilnehmenden definiert werden. Die Begriffs-
bedeutung ist immer wieder neu diskursiv und in Anerkennung unterschied-
licher Perspektiven auszuhandeln (Bollongino 2023). Was die Kirchen dabei
einbringen konnen, ist nicht nur eine spezifisch inhaltliche Fillung aus ihrer
Perspektive, sondern das theologisch begriindete Vertrauen in die Gleich-
urspringlichkeit von Vielfalt der Individuen und Perspektiven und der Einheit
des gesellschaftlichen Lebens. Auf dieser Basis kann Verstindigung beginnen
und sich prozesshaft ereignen, ohne abgeschlossen werden zu kénnen oder
zu mussen (Herms 2010: 269-275 und Polke 2023). So kann deutlich werden,
dass Kirche in ihrem Beitrag zur Gemeinwohlorientierung mehr als Lobby-
arbeit leistet (Schaede 2011).

Zwischen Religiositat und aktiver zivilgesellschaftlicher Einbindung besteht
laut Traunmiiller generell ein positiver Zusammenhang. Kirchen und reli-
giose Organisationen stellen eine bedeutende Quelle der sozialen Ressour-
ce dar, die mit dem Begriff des Sozialkapitals bezeichnet wird (Traunmdller
2011: 139 ff.).% Er benennt drei Griinde, warum ein spezifisch religios kontu-
riertes, ,glaubensbasiertes Sozialkapital als wichtige Ressource fiir den sozia-
len Zusammenhalt einer Gesellschaft betrachtet werden kann.

35 Diese semantische Anspielung an das berithmte Diktum von Adorno, Politik sollte ,,den besseren
Zustand aber denken als den, in dem man obne Angst verschieden sein kann® (1969: 114), unterstreicht
die Bedeutung des utopischen Momentes im Begriff des briickenbildenden Sozialkapitals, der
nicht auf egalisierende Gleichférmigkeit, sondern auf konstruktiven Umgang mit Alteritit qua
Anerkennung ausgelegt ist.

36 Vgl. zur Theoriediskussion und zum Forschungsstand Odermatt 2023: 71-98.

70

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen und Sozialkapital — zwischen Sozialkitt und Segmentierung

Erstens sind Kirchen und kirchennahe Organisationen auf dem Feld von Kul-
tur, Sozialem und Bildung engagiert und erfillen hier eine grofle Zahl von
Aufgaben. Damit agieren sie als zentrale Akteurinnen und bilden Pfeiler der
Gesellschaft.

Zuweitens stellen Kirchen und religiose Einrichtungen wichtige Katalysatoren
zivilgesellschaftlichen Engagements dar. Sie bieten Gelegenheitsstrukturen,
in denen Menschen tber freiwilliges Engagement die Moglichkeit finden,
wichtige soziale Fahigkeiten einzutiben, die sie wiederum in andere, sikula-
re Bereiche der Zivilgesellschaft einflieen lassen. So konnen Kirchen — wie
andere Organisationen der Zivilgesellschaft auch — durch die Ausbildung
von ctvic skills als ,Schulen der Demokratie“ (Traunmiller 2011: 140) dienen.

Drittens bieten religiose Organisationen auch sozial benachteiligten und
marginalisierten Gruppen Engagementmoglichkeiten und damit aktive
gesellschaftliche Teilhabe. Im konfessionellen Vergleich bringen sich religio-
se Protestant:innen stirker zivilgesellschaftlich ein als Angehorige anderer
Religionsgemeinschaften. Eine hohe kirchliche Verbundenheit in Form von
haufigen Besuchen von Gottesdiensten und anderen Veranstaltungen korre-
liert mit einem groferen Freundesnetzwerk und vermehrten sozialen Inter-
aktionen (Traunmiuller 2008: 5f. und Pickel / Gladkirch 2011: 84f.).

Die netzwerktheoretischen Untersuchungen im Rahmen der finften EKD-
Mitgliedschaftsstudie bestatigen diese These.

»Kirchenverbundene Mitglieder sind im Vergleich zu Kirchenmitgliedern obne
regelmafSige Beteiligung im Durchschnitt deutlich haufiger in den karitativen
Einrichtungen der Netzwerkarbeit aktiv — beispielsweise im Tafelladen, im
Caritasverband, im Forderverein fiir ein Kinderheim, in Vereinen fiir chronisch
Kranke, Behinderte und ihre Angeborige, im DRK etc. Daraus resultieren tiber-
proportionale dichte Verkniipfungen zwischen der Kirchengemeinde und dem
sozialdiakonischen Bereich der Zivilgesellschafl“ (Roleder/Weyel 2019: 161£.).

Im Auswertungsband zur V. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung wird die
besondere Bedeutung des Sozialkapitals bzw. des zivilgesellschaftlichen Enga-
gements evangelischer Kirchenmitglieder als gesellschaftliche Ressource
bestatigt (Pickel 2015, vgl. Pickel 2014). Mitgliedschaft in der evangelischen
Kirche stellt laut Pickel positive Ressourcen fiir das gemeinsame Zusammen-
leben bereit und tragt damit zum gesellschaftlichen Gemeinwohl bei. Pickel
rechnet mit einem spezifisch religiosen Sozialkapital, das im Zusammenspiel

71

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

zwischen christlichen Werten, Gruppeneffekten im Rahmen des Engagements

mit anderen und der Kirchenmitgliedschaft besteht. Er ist davon tberzeugt,
»dass die evangelische Kirche ein wesentliches Ausmaf§ an ,Kitt fiir die Gesell-

schaft’ bereitstellt“ (Pickel 2015: 299), das gesellschaftlich unterschatzt wird.

»Die religiose und sozialethische Kommunikation im Horizont des Christen-
tums bindet offensichtlich Menschen an ein Interesse fiir das Gemeinwohl und
verpflichtet sie zu einem Einsatz fiir andere, was dann direkt Motivationen fiir
Engagement, nicht nur in der Kirche, sondern weit dariiber hinaus in der Poli-
ttk und anderen Bereichen in der Zivilgesellschaft bereitstellt“ (Wegner 2017:
172 im Anschluss an Pickel).

Die Zahlen der aktuellen 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung unter-
streichen diese Einschatzung. Der hohere Anteil des ehrenamtlichen Enga-
gements bei evangelischen Kirchenmitgliedern (46%) im Vergleich zu
Konfessionslosen (32%) sowie der hohe Anteil des ehrenamtlichen Engage-
ments beim Typus der Kirchlich-Religiosen deuten den gesellschaftlichen
Mehrwert der Kirche an (EKD 2023: 86f.). ,Kirchen sind zur Mitarbeit ein-
ladende Organisationen, die den sozialen Zusammenhalt empirisch nachweis-
bar wesentlich stirken® (EKD 2023: 92). Insofern ermoglichen die Kirchen tiber
ihre Strukturen freiwilliges Engagement als Starkung der Zivilgesellschaft.
Dariiber hinaus haben Kirchenmitglieder ein deutlich hoheres Vertrauen in
andere Menschen und gesellschaftliche Institutionen (z.B. Justiz, Bundestag,
politische Parteien u.a.) als Konfessionslose (EKD 2023: 92).

Diese affirmative These von der Kirche als Sozialkitt der Gesellschaft mit
ihren leicht apologetischen Untertonen wird jedoch durch andere Unter-
suchungen relativiert. So weisen mehrere Studien darauf hin, dass der hohe
Engagementgrad evangelischer Kirchenmitglieder im Vergleich zur katholi-
schen Kirche, Konfessionslosen oder anderen Religionsgemeinschaften mit
dem Organisationsgefiige und der Sozialstruktur zusammenhingen kann
(Ohlendorf / Sinnemann 2017: 154 u. 160 f. sowie Sinnemann 2022: 29). Dar-
tiber hinaus werden bei den binnenkirchlichen Interaktionen im Sinne
des bonding-Kapitals auch exklusive Effekte festgestellt. Das hier aufgebaute
Sozialkapital nitzt dabei auf den ersten Blick priméar den Menschen, die sich
aktiv in das Netzwerk einbringen. Dies wird vor allem im Blick auf Milieu-
verengung und Sozialstruktur geltend gemacht (Fischer 2008 und Rofteut-
scher 2009, vgl. zu den Ergebnissen der KMU 6 zum Verhaltnis von Religiosi-
tat und soziostrukturelle Ungleichheiten Kliaden / Wunder 2024). In beiden
Fillen dominiert die biirgerliche Mitte, was fiir Angehorige anderer Milieus

72

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen und Sozialkapital — zwischen Sozialkitt und Segmentierung

und sozialer Schichten exkludierend wirkt. Dies betrifft zum einen Personen
mit anderem Bildungsgraden und niedrigeren Einkommen, was auf den Dis-
kurs zum Thema Klassismus in der Kirche verweist (Mayert 2023 und Vece-
ra 2025), als auch Menschen mit Migrationshintergrund und Geflichtete
(Sinnemann 2022: 53-59).

Das Potential von Religionsgemeinschaften, auch Netzwerke tiber spezi-
fische Status- und Identititsgrenzen hinaus auszubilden und damit bricken-
bildendes Sozialkapital zu generieren, wird damit zum Lackmustest fir die
zivilgesellschaftliche Wirksamkeit der Kirchen (Traunmiiller 2014: 64 vgl. zur
Theoriediskussion und zum Forschungsstand Odermatt 2023: 71-98). Die Rede
von den ,dunklen Seiten® des Sozialkapitals (Odermatt 2023, 67) weist auf
die Ambivalenz hin, die Religionsgemeinschaften im Blick auf Sozialkapital
und gesellschaftlichen Zusammenhalt haben. Religionsgemeinschaften mit
einer exklusiven religiosen Identitat bzw. ein spezifisch fundamentalistischer
Religionstyp kénnen dem sozialen Vertrauen schaden und den gesellschaft-
lichen Zusammenhalt belasten (Pickel 2020 und Liedhegener 2023). Diese Pha-
nomene werden in empirischen Untersuchungen zu Kirchenmitgliedschaft
und politischer Kultur variantenreich bestatigt (EKD 2022 b und Lammlin /
Rebenstorf / Weisheit 2023).

Uber Netzwerkanalysen wird deutlich, dass von den binnenkirchlichen Inter-
aktionen auch weitere Beziehungsformen in die nachbarschaftlichen Raume
ausgehen.

»Kirche findet interaktional bereits an Orten wie Kindertagesstdtten, Choren oder

Nachbarschaftshilfen statt, die weit iiber die genuin kirchlichen Raume hinaus-
gehen. Hierin liegt ein grofles Potenzial, sich als Kirche und Zivilgesellschaft
gegenseitig zu bereichern® (Schleifenbaum 2021,192).

Kirchengemeinden weisen in ihrem Angebotsspektrum eine polyzentrische
Struktur auf, die unterschiedliche Formen von Partizipation und Nahe bzw.
Distanz ermoglichen. So halt die Netzwerkanalyse zur KMU V fest:

»Einige Kirchenmitglieder schaffen Verbindungen zwischen der evangelischen
Kirchengemeinde und anderen religiosen Gemeinschaften am Ort. Viele Kirchen-
mitglieder sind in vielfaltigen Bereichen der ortlichen Zivilgesellschaft aktiv. Die
kirchlich stirker Beteiligten sind im Durchschnitt auch zivilgesellschaftlich stér-
ker engagiert. Dieser Konnex betrifft vor allem den sozial-karitativen Bereich
der Zivilgesellschaft“ (Roleder / Weyel 2019: 63, vgl. 138-169).

73

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

Untersuchungen zur Sozialkapitalbildung in Kirchengemeinden als Akteurin-
nen im Gemeinwesen bestatigen Potenzial und Wirksamkeit fiir die Bildung
von grenziiberschreitenden Beziehungsmustern und Vertrauensbildungen,
insbesondere im Gemeinwesen (Horstmann / Park 2014). Als Dimensionen
gemeindlichen Sozialkapitals werden Kontaktnetzwerk und Gemeinschafts-
plattform, die 6ffentliche Dimension und die Verwobenheit mit dem Gemein-
wesen, kooperationsfordernde Werte und die Ermoglichung gemeindlicher
Teilhabe in pluralen Formen genannt (Horstmann / Park 2014: 2747). Im
Rahmen von ortlich verankerten Kirchengemeinden wirken Gelegenheits-
und Moglichkeitsraume von Partizipation und Engagement, die Chance als
zentraler Akteur vor Ort, die Vielzahl unterschiedlicher Sozialformen sowie
die Balance aus verlasslicher Prasenz und flexibler Beteiligung produktiv
zusammen (Horstmann / Park 2014: 48-50).

Einen sozio-theologischen Zugang unter dem Stichwort des Faith Capital
in Anlehnung an Diskussionen in Grofibritannien sucht Wegner, indem er
auf den Zusammenhang von religiésem Selbstverstindnis und sozial wirk-
samen Haltungen hinweist (Wegner 2019: 293-333, bes. 327-331).”” Wahrend
der Glaubensbegrift die prinzipielle Unverfiigbarkeit der Innenseite der reli-
giosen Erfahrung anzeigt, steht der Sozialkapitalbegriff fiir die sozial verob-
jektivierbare Auflenseite der entsprechenden Haltungen. Gedeutete Gottes-
erfahrungen bergen aufgrund ihrer Unverfiigbarkeit zugleich ein irritierendes
Moment. Gott wird damit zur Chiffre von Alteritit — und die Umstellung
von homophilen Normalititskonstruktionen auf Alteritatsanerkennung lasst
sich als Ausdruck einer spezifischen religiosen Kontur des sozialen Verhaltens
begreifen. Mit ,,Glaube“ wire dann die Motivation und Kraftquelle fir die
Umstellung auf eine ,,Gemeinschaft“ bezeichnet, die sich durch eine grofe-
re Offenheit, Heterogenitit und zugleich Integrationskraft ohne Exklusions-
effekte auszeichnet.

Dort, wo es den Kirchen gelingt, sich nicht nur auf eine kirchliche Binnen-
kultur zurtickzuziehen, sondern Bricken zu nicht-kirchlichen Akteur:in-
nen, Organisationen und Institutionen zu schlagen, sind sie starke zivil-
gesellschaftliche Akteurinnen (Schleifenbaum 2021: 18). Dies geschieht aber
nicht nur in lokalen Kontexten und Sozialriumen tber intensive Bindungen
in Gruppen und Kreisen einerseits sowie lockeren Beziechungen tber Projek-
te, Events und zu anderen Akteur:innen wie Vereinen oder Runden Tischen

37 Wegner umschreibt an anderen Stellen die Wirkung des christlichen Glaubens im Sozialraum

mit dem Begriff der Inszenierung des Christlichen (2021) und der Epiphanie im Sinne erschei-
nender Kraftfelder des Geistes (2023 und 2024).

74

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen und Sozialkapital — zwischen Sozialkitt und Segmentierung

andererseits, sondern auch an den kirchlichen Orten jenseits der Kirchen-
gemeinde und nattrlich in den Bereichen der Diakonie. Im Rahmen der ver-
fassten Kirchen konnen insbesondere die dialogisch ausgerichteten Dienste
und Werke der Kirchen tber ihre Schnittstellen zu institutionalisierten Ver-
treter:innen anderer Religionsgemeinschaften, Kommunen und Land, der
Wirtschaft sowie der Zivilgesellschaft die zivilgesellschaftliche Wirkung der
Kirchen tber die Bildung von sozialem Briicken-Kapital stirken und damit
—als Nebeneffekt — zu Resonanz und Relevanz der Kirche und ihrer religiosen
Ursprungstradition innerhalb der Gesellschaft beitragen. Dies steigert sich in
dem Mafe, in dem sich die jeweiligen Vertreter:innen der unterschiedlichen
kirchlichen Organisationsebenen als Teil eines umspannenden kirchlichen
Netzwerkes begreifen und entsprechend agieren.

Auf eine weitere, kriteriologische Facette der zivilgesellschaftlichen Wirkung
macht aus politologischer Perspektive Thomas Meyer aufmerksam. Er weist
darauf hin, dass Kirchen und Religionsgemeinschaften nur in dem Mafle
»Foren, Fermente, Initiatoren und Energiequellen fiir eine lebendige Zivil-
gesellschaft” (Meyer 2017: 118) sein konnen, indem sie fir andere Kulturen
und kollektive Akteur:innen offenbleiben. Eine Riickbindung der jeweiligen
Angehorigen der Religionsgemeinschaften in eine hermetisch abgeschlossene,
homogene ethnische oder religiose Gemeinschaft erzeugt dagegen sozialen
Sprengstoft. In dieser Wirkung liegt die Ambivalenz von Religionsgemein-
schaften begriindet.

»Den grofSten zivilisierenden Wert entfalten zivilgesellschaftliche Initiativen dort,
wo ste Menschen, die sich in anderen Hinsichten — wie Religion, Abstammung
und Lebenskultur — unterscheiden, zu gemeinsamen sozialen, kulturellen, eth-
nischen oder politischen Zielen zusammenfiihren und damit die Solidaritit
zwischen thnen festigen und gegenseitige Anerkennung fiireinander als Ver-
schiedene einiiben® (Meyer 2017: 118).

Dieses utopische Moment eines zivilisierten Umgangs mit Diversitat setze
allerdings die handlungsleitende Unterscheidung zwischen unterschiedlichen
Ridumen bzw. Sphiren voraus. Meyer unterscheidet zwischen dem religio-
sen Raum der Kirchen selbst, den religionsneutralem Raum der Gesellschaft
und den sozialen Schauplitzen der zivilgesellschaftlichen Arena. Im religio-
sen Raum der Kirchen selbst kommunizieren und inszenieren die Kirchen
als Traditions-, Interpretations- und Handlungsgemeinschaften ihre Wahr-
heitsanspriiche. In den religionsneutralen Raum der Gesellschaft bringen
die Kirchen im Rahmen der staatsrechtlich garantierten Religionsfreiheit in

75

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

diversen Offentlichkeiten ihr christliches Wirklichkeitsverstandnis im Sinne
glaubensbegriindeter Weltsichten und Handlungsmotive ein. Hier zehren
die Kirchen noch vom staatskirchlichen Erbe, finden sich zunehmend jedoch
sowohl religionspolitisch als auch kulturell als eine Religionsgemeinschaft
neben anderen wieder. In den sozialen Schauplatzen der zivilgesellschaft-
lichen Arena ringen die Kirchen als eine Organisation neben anderen um die
Fragen des guten, gerechten und friedlichen 6ffentlichen Zusammenlebens.

Diese Unterscheidung ist Teil der Modernisierungsprozesse, denen sich die
Kirche in forcierter Form seit Ende der 1960er Jahre ausgesetzt sieht. Diese
Modernisierung und die damit zusammenhangende Sakularisierung in Gestalt
der Ausdifferenzierung von Staat, Kirche und anderen gesellschaftlichen Teil-
bereichen Wirtschaft, Wissenschaft und Kultur ist mit paradox anmutenden
Effekten verbunden. Wihrend die kirchlich gebundene Religion als Sozial-
form abnimmt, wichst die Bedeutung religioser Netzwerke (von Beyme 2015:
230 und Pickel / Gladkirch 2011: 101). Die binnenkirchlichen religiésen Netz-
werkstrukturen ,drohen jedoch im Kontakt mit einer siakularisierten Gesell-
schaft einer immanenten Sikularisierung zu unterliegen® (von Beyme 2015:
230). Dies deckt sich mit der Beobachtung,

wdass zwar das Reden iiber Religion als gesellschaftlicher Faktor wieder
zugenommen hat, es gleichzeitig aber der Thematisierung der eigenen Religion
und Frommaigkert an gesellschaftlicher Akzeptanz, an sozialen Orten und nicht
zuletzt an den dafiir notwendigen individuellen Kompetenzen feblt. Denn
gegeniiber der dffentlichen Rede von Religion, auch von Religion als Faktor fiir
die individuelle Motivation und gesellschaftliche Orientierung ist eine signi-
fikante Sprachlosigkert im Blick auf die Thematisierung eigener Religiositat zu
verzeichnen® (Anselm 2020: 33).

Wo jedoch sozial 6ffentliche Erscheinungsformen des Christentums von der
individuellen Religiositit abgekoppelt werden, verlieren die 6ffentlich wirk-
samen Formen ihre Basis (Anselm 2020: 34). Wie sich religiose Sozialformen,
intersubjektive Artikulationsfahigkeit, o6ffentliche Wirksamkeit und Sozial-
kapitalbildung produktiv zueinander verhalten konnen, zeigt Schleifenbaum
in seiner Untersuchung zu den neuen kirchlichen Sozialformen der Fresh
Expressions of church und der Gemeinwesendiakonie (Schleifenbaum 2021:
207-280, bes. 220-227 und 256-262).

76

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6. Die Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft? —
Ein Zwischenfazit

Die bisherigen Analysen haben gezeigt, dass ein dichotomisches Verhalt-
nis zwischen den Kirchen und der Zivilgesellschaft im Sinne einer schlich-
ten Kongruenz oder Inkongruenz dem komplexen Verhiltnis nicht gerecht

wird. Dieses Verhaltnis hingt neben dem jeweiligen Beurteilungsstandpunkt

und der damit implizierten inhaltlichen Perspektive von ,international und

zeitlich variierenden politischen und gesellschaftlichen Konstellationen ab“
(Ohlendorf / Rebenstorf 2019: 29).

Neben diesen externen Perspektiven und den dufSeren Rahmenbedingungen
ist zudem ausschlaggebend, ob und wie sich die Kirchen als Religionsgemein-
schaften in ihrem Selbstverstindnis affirmativ in die Trennung von Reli-
gion und Politik in der Moderne einzeichnen und sich als Religionsgemein-
schaft neben anderen im Kontext von rechtlich legitimierter wie geschuitzter
Religionsfreiheit und damit auch Religionspluralitit begreifen. Anhand von
drei Schulen der politischen Theorie in den USA (liberal, kommunitaristisch
und demokratisch bzw. republikanisch) hat Young (2007) jeweils destrukti-
ve wie produktive Wirkungen von Religion und Religionsgemeinschaften
fur die Zivilgesellschaft aufzeigt. Seine Kategorisierung wird von deutsch-
sprachigen Autor:innen aufgenommen (Liedhegener / Werkner 2011: 16f.
sowie Oldendorf / Rebenstorf 2019: 46f.) und kann als Heuristik fir relatio-
nale Verhiltnisbestimmungen und Wirkungen von Religion(sgemeinschaf-
ten) in der Zivilgesellschaft dienen.

Zudem sind mit kultureller Differenz und religiéser Ungleichheit Konflikt-
potentiale im Leben moderner Gesellschaft verbunden, die von der politi-
schen Kultur der Zivilgesellschaft bis Anfang der 2000er Jahre oftmals aus-
geklammert wurden (Rusen 2006). Auf die Ambivalenz von Religion bzw.
kollektiver religioser Identititen fir den gesellschaftlichen Zusammenhalt

77

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft? — Ein Zwischenfazit

wird in aktuelleren Untersuchungen immer wieder hingewiesen (Liedhege-
ner et al. 2019 und 2023).

Damit stehen die Kirchen vor der Herausforderung, ihr universal ausgerichtetes
Wirklichkeitsverstaindnis auf der einen Seite in partikularer Reprisentanz
und damit prinzipiell in Konkurrenz mit anderen Wirklichkeitsverstand-
nissen einzubringen und andererseits das eigene Wirklichkeitsverstindnis
zugleich als auf das Gemeinwohl aller ausgerichtet sowohl theoretisch wie
auch praktisch zu plausibilisieren, ohne damit einen hegemonialen Deutungs-
anspruch zu verbinden. Kirchen sind daher nicht eo ipso und prinzipiell der
zivilgesellschaftlichen Sphire zuzurechnen, sondern nur unter bestimmten
Bedingungen. Diese sollen nun unter historischen, bereichslogischen und
handlungstheoretischen Gesichtspunkten rekapituliert und theologisch fun-
diert werden.

6.1 Kirchen und Zivilgesellschaft in historischer Perspektive

Die historischen Rekonstruktionen des Verhaltnisses von den Kirchen und der
sich aus der Burgergesellschaft entwickelnden Zivilgesellschaft verweisen auf
eine wechselvolle Geschichte mit vielschichtigen Spannungen, Uberlappungen
und Interdependenzen. Sind die evangelischen Landeskirchen seit der Tren-
nung von Kirche und Staat mit der Weimarer Verfassung erst langsam aus
dem Schatten des staatskirchlichen Erbes herausgewachsen, so hat sich die
Politisierung der Gesellschaft seit Ende der 1960er Jahre auch innerkirchlich
in Semantik, Einstellungen und Arbeitsfeldern wie Organisationseinheiten
niedergeschlagen und ihrerseits gesellschaftliche Dynamiken verstarkt und
auf sie eingewirkt. Die Themen Frieden, Feminismus, Eine-Welt und Umwelt,
die tiber die Neuen Sozialen Bewegungen in die Gesellschaft eingespielt wur-
den und diese nachhaltig verandert haben, wurden von Initiativgruppen in
den Kirchen aufgenommen und fiihrten in einem zweiten Schritt zur Trans-
formation funktionaler Dienste und zur Einrichtung von neuen Fach- bzw.
Arbeitsstellen. Die Kirchen sicherten sich Anschluss- und Dialogfahigkeit mit
gesamtgesellschaftlichen Entwicklungen. Die Uberlappungen zwischen Kir-
chen und der sich herausbildenden Zivilgesellschaft wurden tiber Aktions-
gruppen als bewegungsformiges Element und die Organisationsebene sowie
Arbeit der Dienste, Werke und Einrichtungen strukturell verstarkt.

Sakularisierung und Religionspluralitit stellen zwei weitere historische Fakto-
ren dar, die sich auf das Verhiltnis von Kirche und Zivilgesellschaft auswirkten.

78

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen und Zivilgesellschaft in historischer Perspektive

Beide Entwicklungen fiihrten auf der einen Seite dazu, dass das staatskirch-
liche Erbe als staatskonforme, burokratische Institution zunehmend erodiert
und auf der anderen Seite die zivilgesellschaftlich konturierte Offentlich-
keit zunehmend zum Ort von kirchlicher Prasenz und kirchlichem Engage-
ment wird.

6.2 Kirchen und Zivilgesellschaft in bereichslogischer
Perspektive

Die bereichslogischen Analysen haben ergeben, dass sich die evangelischen Kir-
chen in der Bundesrepublik Deutschland (auch — nicht nur) als zivilgesellschaft-
liche Organisation verstehen lassen, die hybride Zonen zur wirtschaftlichen
und — historisch bedingt — zur staatlichen Sphare aufweisen. Kirchen sind
zwar keine gewinnorientierten Organisationen, miissen aber ihre Ressourcen
nach wirtschaftlichen Kriterien bezogen auf ihre Organisationszwecke und
-aufgaben einsetzen. Wirtschaftliche Logiken haben innerhalb der Kirchen
in den letzten Jahrzehnten an Bedeutung gewonnen, weil mit ihnen tGber
eine forcierte Organisationswerdung der Deinstitutionalisierung der evan-
gelischen Kirche begegnet wird. Die Krise der Kirche als Institution manifes-
tiert sich primar als Relevanz- und Finanzkrise. Im Blick auf die Relevanzkrise
versuchen sich die Kirchen in ihrer Mitgliedschaftslogik stirker vom Grund-
muster des institutionellen Erbes im Sinne einer generationalen Nachwuchs-
kirche auf das Angebot im Sinne religioser Dienstleistungen fir individuel-
le und soziale Bedarfe umzustellen (Szymanowski 2023: 466-705). Der damit
verbundene Dienstleistungsgedanke muss jedoch mit der eigenen, traditions-
geleiteten Ursprungslogik verbunden werden, z.B. in Form eines Framing von
Kasualien als ,,Segensdienstleistung” (Moos 2020). Hinsichtlich der Finanz-
krise werden alternative Finanzierungsquellen jenseits der Kirchensteuer in
Zukunft eine bedeutendere Rolle spielen, sodass wirtschaftliche Logiken
innerhalb der Kirche voraussichtlich an Relevanz gewinnen. Dies bedeutet
nicht, dass die Kirchen nun primar als wirtschaftlich agierende Unternehmen
zu begreifen wiren, aber es ruckt sie starker in die Nahe von NPOs, die sich
ebenfalls einer forcierten Okonomisierung ausgesetzt sehen und vermehrt
wirkungsorientiert arbeiten

Die stirker ausgepragten hybriden Bereiche der evangelischen Kirchen zum
Staat sind auf dem Hintergrund des staatskirchlichen Erbes und der dadurch
bedingten korporativen Tradition zwischen Staat und Kirche zu verstehen. Die
Kirchen konnen nicht nur in 6ffentlichen Raumen wie Schule, Bundeswehr,

79

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft? — Ein Zwischenfazit

Gefangnis und Polizei mit rechtlich privilegiertem Status agieren, sondern wei-
sen in ihrem eigenen Aufbau und Verwaltungsvollziigen parastaatliche Ziige
auf, fur die insbesondere die Kirchensteuer steht, deren Status als Mitglied-
schaftsbeitrag in der offentlichen Wahrnehmung von der Steuerlogik tiber-
deckt wird (Grethlein 2016, differenziert Germann 2023). Die religionsrechtlich
hochgradig abgesicherte institutionelle Integritat der Kirchen steht jedoch in
Diskrepanz zu ihrer permanent nachlassenden sozialen Integrationskraft, die
sich u.a. in der geringer werdenden Nachfrage nach den klassischen Kasua-
lien (Taufe, Konfirmation, Trauung und Beerdigung) und den Austrittszahlen
manifestiert (Gutmann / Peters 2021: 19-26 u. 93-112 und EKD 2023: 37-57-59).

Die gesamtgesellschaftliche Akzeptanz fur den staatlich privilegierten Sta-
tus schwindet aufgrund von religionskulturellen Verschiebungen innerhalb
der Gesellschaft (Grethlein 2018: 129-147 und Domsgen 2019: 288-298). Seit
dem , Kipppunkt“im Jahr 2022, an dem der Anteil der Mitgliedschaft in den
beiden groflen Kirchen unter 50% der Gesamtbevolkerung rutschte, kann
man auch statistisch von einer dominanten , Kultur der Konfessionslosig-
keit“ (Domsgen 2019: 292) sprechen, zumal Konfessionslose sowohl die sta-
bilste als auch die am intensivsten wachsende Bevolkerungsgruppe bilden
(Wunder 2023: 349-353). Daher bietet sich fir Gegenwart und Zukunft die
zivilgesellschaftliche Sphare als primarer Ort offentlicher Prasenz fir die Kir-
chen an. Hier konnen sie mit ihrer symbolischen Religionskultur und ihrem
auf Gemeinwohl basiertem Handeln einen wichtigen Beitrag fir eine vita-
le, demokratische Zivilgesellschaft leisten, wenn sie sich konsequent auf die
Rahmenbedingungen gesellschaftlicher Pluralitit einstellen.

Noch nicht abzusehen sind fir die Zivilgesellschaft ebenso wie fir die Kir-
chen die Konsequenzen der Transformation der Offentlichkeit durch die Digi-
talisierung (Merle 2019 und Merle / Nord 2022). Sie tendieren in Richtung
einer Offentlichen Partizipationskultur, in der sich Menschen als potenziel-
le Akteur:innen adressiert sehen wollen, verstarken durch Kommunikations-
blasen jedoch auch gesellschaftliche wie religiose Segmentierungen und Frag-
mentierungen.

Fir die evangelischen Kirchen ist insgesamt zu konstatieren, dass sich die
hybriden Zonen zwischen Kirche und Staat verkleinern und die Kirchen
daher theoretisch wie handlungspraktisch zunehmend im zivilgesellschaft-
lichen Bereich zu lokalisieren sind. Parallel dazu wird die Bedeutung von
wirtschaftlichen Logiken bei der Gewinnung finanzieller Ressourcen und
der Kopplung zwischen religioser Dienstleistungserbringung und Nutzer:in-

80

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen und Zivilgesellschaft in bereichslogischer Perspektive

nenperspektive wachsen, auch wenn die Differenzen der Rationalititen zwi-
schen Gewinnmaximierung und religioser Kommunikation gravierend blei-
ben. Insgesamt werden sich die Kirchen damit stirker als bisher als hybride
NPOs konfigurieren lassen (Zimmer 2025), die wie NPOs die Dynamik unter-
schiedlicher Logiken auszutarieren haben (Zimmer 2018 und 2024: 103-107).
Als intermediare Organisationen vermitteln die Kirchen zugleich zwischen
Einzelnen und den gesellschaftlichen Offentlichkeit(en) in ihren unterschied-
lichen Auspragungen. Diese Funktion tiben die Kirchen auch angesichts
ihrer schwindenden Mitgliederzahlen als weiterhin mitgliederstarke Orga-
nisation innerhalb der Gesellschaft aus, wenngleich sie ihren Charakter als
intermediare Organisation starker zivilgesellschaftlich refigurieren massen.
Der intermediare Charakter erweist sich dann vor allem darin, ob und wie
die Kirchen als ,,prinzipiell auf Partizipation hin ausgelegte und angewiesene
Kommunikations- und Diskursgemeinschaft® (Schlag 2012: 57) auftreten und
Teilhabe und Engagement im Sinne von Empowerment ermoglichen. Die
Kirchen verfiigen inklusive der Diakonie bzw. Caritas tber eine trisektorale
Verankerung in Gestalt von Einrichtungsseelsorge, Religionsunterricht und
Vertretung in kommunalen Ausschiissen (Staat), in der Tragerschaft gemein-
wohlorientierter Unternehmen (Markt) und in ehrenamtlichen Verbanden
und Initiativen (Zivilgesellschaft).

LAls eine der wenigen Organisationen haben die Kirchen die Chance, Engage-
ment und Beruflichkeit, Gemeinwesen, Quartier und soziale Unternehmen, Basis-
arbeit und politische Reflexion zu verkniipfen. Eine der wichtigsten Zukunfls-
fragen ist, wie sich freiwilliges Engagement und Subsidiaritit zwischen Staat,
Markt und Zivilgesellschaft entwickeln und welche Aufgabe die Kirchen dabei
als Impulsgeber iibernehmen konnen® (Coenen-Marx 2015: 112).

Das Schrumpfen der Kirchen und ihre abnehmende Bedeutung in der gesamt-
gesellschaftlichen Offentlichkeit riickt das Verhaltnis von Kirche und Zivil-
gesellschaft in den Fokus. Die ihr zufallende wachsende zivilgesellschaftliche
Rolle stellt die Kirche selbst vor grofSe Herausforderungen.

»Angesichts des Ausblutens von Kommunen und des Verlustes an Gemeingiitern

ist zudem die Frage von wachsender Bedeutung, wie die Kirchen mit ihren
Immobilien, ihren politischen Zugingen und letztlich mit ihrem dffentlichen
Auftrag umgehen” (Coenen-Marx 2015, 112).

Damit lasst sich ein kirchlichen Paradigmenwechsel zum ,,Sozialunternehmen
fir eine lebenswerte Gesellschaft“ (Hoyer 2020, 132) verbinden, das an sei-

81

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft? — Ein Zwischenfazit

ner religiosen Identitit arbeitet, die nicht in gesellschaftlicher Funktionali-
tat aufgeht. Denn die Kirche braucht zweckfreie Rdume, um das eigene zivil-
gesellschaftliche Engagement um ihrer theologischen Identitit willen mit
ihrer Ursprungslogik zu verbinden. Denn diese muss religios, reflexiv und in
Handlungsvollziigen vergegenwirtigt werden, um immer wieder neu wirk-
sam werden zu konnen. Auch der zivilgesellschaftliche Beitrag der Kirche
lebt von Voraussetzungen, die sich nicht tiber ihre 6ffentliche Wirksamkeit
herstellen lassen konnen.

Einer rein exzentrischen Kirche fehlt der Regenerationsraum der religio-
sen Vergewisserung bzw. der kritischen Neuausrichtung der eigenen Sen-
dung. Gegenuber dem exzentrischen Grundzug der Sendung das Moment
der Sammlung einzufordern (Thomas 2021: 106f.) greift jedoch zu kurz. Ver-
kennt eine duale Gegenuberstellung doch die theologische Dynamik zwi-
schen Sammlung und Sendung, in denen sich die Dimensionen von Innen
und Auflen, Kirche und Welt brechen. Denn in beiden Dynamiken geht es
um die Entdeckung der unverfiigbaren Prisenz des Evangeliums in jeweils
unterschiedlichen Vollziigen und an unterschiedlichen Orten als sich je neu
einstellendes Ereignis (Schussler 2013: 268-293).

Auf der anderen Seite stellt sich bei den Kirchen generell die Frage, inwieweit
sie selbst den Kriterien einer zivilgesellschaftlich agierenden Organisation ent-
sprechen, d.h. konkret Teilhabe und Engagement erméglichen, auf Empower-
ment ausgerichtet sind und soziale Integration im Sinne des Gemeinwohls

starken. Mit dieser Frage wechselt die Perspektive aus dem bereichslogischen

in die handlungstheoretische Konzeptualisierung der Zivilgesellschaft.

6.3 Kirchen und Zivilgesellschaft in handlungstheoretischer
Perspektive

Handlungstheoretisch ist die Rolle der Kirchen fir die Zivilgesellschaft pri-
mar funktionalistisch zu fassen. Denn

Jfiir das gesellschaftspolitische Engagement der Biirgerinnen und Biirger jenseits
staatlicher und okonomischer Zwénge sind Institutionen hilfreich, die Sinn-
ressourcen zur Verfiigung stellen, gemeinwohlorientierte Werte hochhalten und
thre weltanschaulichen Grundlagen und Ethiken auf universitdrem Niveau zu
kommunizieren und zu reflektieren wissen“ (Kreutzer 2017: 343).

82

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen und Zivilgesellschaft in handlungstheoretischer Perspektive

Entsprechende analytische und empirische Studien zeigen, dass sich die evan-
gelischen Kirchen diesen Kriterien zuordnen lassen.®

Religiose Artikulation in den offentlichen Diskursen einzuschranken oder
prinzipiell auszuschliefen, wiirde einen gegenteiligen, negativen Effekt ver-
starken. Eine solche Ausgrenzung ist mit der Gefahr verbunden, die Widers-
tandigkeit gegen einen sikularistisch erlebten gesellschaftlichen Mainstream
seitens religioser Akteur:innen zu erhohen und die Tendenz zur Bildung von
exklusiven Parallelgesellschaften zu steigern. Damit wiirde der zivilgesellschaft-
liche Diskurs untergraben (Anhelm 2009: 366). Zudem gehen mit der Ver-
drangung der religiésen Stimmen der Zivilgesellschaft auch

Lwjene religiosen Motive verloren, auf die ein aufgeklirtes Gesellschaftsverstind-
nis angewtesen bleibt, um der eigenen Selbstgefahrdung entgegenzuwirken: der
Verweis auf die Endlichkeit und Begrenztheit menschlichen Gestaltungsver-
maogens und der Hinweis auf die Grundlagen sozialer Beziehungen, die recht-
licher Regulierung nicht zuganglich sind“ (Anhelm 2009: 366).

Die Reklamierung gottlicher Autoritit fir die eigenen Weltgestaltungs-
anspriche und die theologisch begriindete normative Reglementierung
von Sozialverhalten sind jedoch mit dem handlungstheoretischen Konzept
der Zivilgesellschaft inkompatibel, weil sie sich prinzipiell Aushandlungs-
prozessen entziehen und sich nicht pluralismusfihig zeigen — was tibrigens
auch fur ihre sikularisierten Varianten gilt. Daher sollte die Zivilgesellschaft
ein prinzipielles Interesse haben, Religionsgemeinschaften in ihren Diskurs
einzubeziehen und damit einer destruktiven Wirkung der oben skizzierten
negativen Dynamiken vorzubeugen.

Ambivalent stellt sich jedoch die Diskussion im Blick auf freiwilliges Enga-
gement und Sozialkapital dar. So ist umstritten, ob die staatlichen Privile-
gien bzw. der besondere Rechtsstatus der Kirchen fir das Engagement aus
Reputationsgrinden eher hinderlich oder im Blick auf die damit zusammen-
hangende Infrastruktur fir Engagementformen forderlich ist. Im Blick auf
das Sozialkapital ist die wichtige Rolle der Kirchen bei der Generierung
von bonding-Kapital eindeutig, was sich auch mit ihrem Charakter als inter-
medidrer Organisation deckt. Relevant fiir eine Zuordnung zum handlungs-
theoretischen Konzept ist jedoch die Frage, ob und inwieweit die Kirchen
auch grenzuberschreitendes Kapital (bridging-Kapital) herausbilden, also zu

38 Vgl. die Hinweise unter 5.1.

83

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft? — Ein Zwischenfazit

einem konstruktiven Umgang mit Heterogenitit bzw. Alteritit beitragen
und auf diese Weise das Gemeinwohl férdern. Dies stellt sich empirisch bei
Kirchenmitgliedern aufgrund von unterschiedlichen Faktoren, bei dem auch
die religios-theologische Ausrichtung des jeweiligen Frommigkeitsmilieus
eine Rolle spielt, unterschiedlich dar (EKD 2022: 24-98 und 240-257), auch
wenn ofhizielle kirchliche Stimmen der EKD stets einen tber die eigenen
kirchlichen Organisationsinteressen und deren Mitglieder hinausreichenden
Gemeinsinn bzw. ein Gemeinwohlinteresse unterstreichen und dieses theo-
logisch begriinden (vgl. EKD 2021a). Generell kann jedoch dem Fazit Roleders
zugestimmt werden, dass ,der Konnex von Sozialkapital, Religion und Kir-
che einen weiteren, wichtigen Aspekt von Kirche in der Gesellschaft [mar-
kiert], insofern Kirche auch in dieser Form eine Funktion fir die Gesellschaft
erfullt” (Roleder 2020: 195), die empirisch belegt werden kann.

6.4 Organisationsaufbau der Kirchen und zivilgesellschaftliche
Potenziale

In den bisherigen Passagen zieht sich eine weitere Differenzierung der
Zuordnungsmoglichkeit zwischen Kirchen und Zivilgesellschaft durch, die
bislang nicht explizit benannt wurde. Sie hingt mit der (religions)sozio-
logischen Perspektive auf drei gesellschaftliche Ebenen zusammen (Ohlen-
dorf / Rebenstorf 2019: 48f.). Auf der Mikroebene kommt die individuelle
Religiositit in den Blick. Hier geht es um den Zusammenhang von person-
licher Religiositit und religiésen Werten einerseits und die Bereitschaft zum
zivilgesellschaftlichen Engagement andererseits. Im Vordergrund steht die
Forderung von Soziabilitit, die Bereitschaft zum ehrenamtlichen Engage-
ment und Foérderung von zivilen Normen. Auf der Mesoebene der Sozial-
und Organisationsgestalten (institutionalisierte Religionsgemeinschaften
und relationale Netzwerke) geht es um karitativ-diakonische Angebote, um
Begegnungsorte als Quellen fir Sozialkapital und um Beitrage in lokalen Dis-
kursen. Bei der gesamtgesellschaftlichen Makroebene liegt der Fokus auf Reli-
gion als kulturellem Gesamtsystem sowie den religiosen Dachorganisationen.
Der Konnex zur Zivilgesellschaft verlauft hier tiber religiése Reprasentant:in-
nen und Beitrige in Gberregionalen Diskursen wie z.B. EKD-Denkschriften
und Veroffentlichungen oder Ad-hoc-Kommissionen.

Die Ebenen und Zuordnungsmuster verschranken sich tiber die intermediaren
Funktionen der kirchlichen Gesamtorganisation. So wirken sich Gelegenheits-

strukturen auf der Ebene der Sozialgestalten forderlich fiir ehrenamtliches Enga-

84

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Organisationsaufbau der Kirchen und zivilgesellschaftliche Potenziale

gement aus und das gesamtgesellschaftlich prisente religiose Symbolsystem
wie z.B. Sakralgebdude hat Auswirkungen fiir die kirchlichen Sozialgestalten
wie fur die individuelle Religiositat. Eine religiose Reprasentanzfunktion von
kirchlichen Amtstrager:innen liegt nicht nur im gesamtgesellschaftlichen
Bereich vor, sondern findet sich auch auf der Mesoebene in Gestalt der Pfarr-
personen in Sozialraumen oder von kirchlichen Funktionstrige:innen in zivil-
gesellschaftlichen und anderen Netzwerken, die tiber den binnenkirchlichen
Raum hinausgehen. Die Wirkungsmoglichkeiten der verfassten Kirchen als
Mehrebenenorganisation auf Mikro-, Meso- und Makroebene weist auf das
zivilgesellschaftliche Potenzial hin, das sie entfalten konnen.

85

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7. Kirche und (zivilgesellschaftliche)
Offentlichkeit — zu theologischen Verortungen
und dem kirchlichen Selbstverstandnis

Wie verhilt sich nun diese vornehmlich aus der AufSenperspektive ana-
lysierte Verschiebung der Kirche in die Sphare der Zivilgesellschaft zur Innen-
perspektive der theologischen Theoriebildung? Die Kirchen stehen hierbei
vor der Herausforderung, den universalen Horizont ihres Auftrages mit dem
partikularen Ort innerhalb eines pluralistisch strukturierten Gemeinwesens
zu vermitteln. Die damit verbundene Selbstrelativierung darf jedoch nicht
nur als Zugestindnis und Anpassung an veranderte gesellschaftliche Rahmen-
bedingungen ausfallen, sondern muss sich als Entfaltung der eigenen theo-
logischen Identitit in einem neuen Kontext plausibilisieren lassen.

Die Tatsache, dass der Begriff der Offentlichkeit die semantische Klammer
unterschiedlicher theologischer Konzepte wie Offentliche Theologie (Hohne
2020), Offentlicher Protestantismus (Albrecht / Anselm 2017) und Offentli-
che Kirche (Schlag 2012) bildet, weist auf eine gemeinsame Suchbewegung
im Horizont des Offentlichkeitsbegriffs hin (Hohne 2020, 45-48).% Der public
turn der Religion findet im ,,Going public® (Arens 2016) seinen spezifischen
Reflexionsort. In unterschiedlichen, durchaus kontroversen Facetten spie-
gelt sich die Bedeutung der 6ffentlichen Sphire der Zivilgesellschaft als theo-
logische Verortung fiir die Kirchen, die im Folgenden anhand ihrer profilier-
testen Protagonisten kurz vorgestellt werden sollen (vgl. Kortner / Anselm /
Albrecht 2020). Anschliefend wird in zwei EKD-Publikationen zu den The-
men Offentlichkeitsauftrag der Kirche (EKD 2008) und dem Verhaltnis zum
Gemeinsinn bzw. Gemeinwohl in einer pluralistischen Gesellschaft (EKD
2021a) die dortige Verhiltnisbestimmung von Kirche und Zivilgesellschaft
nachgezeichnet. Ein Ausblick auf die sogenannten Zukunftsthesen der EKD

39 Auch theoretische Entwiirfe zur Diakonie nehmen den Offentlichkeitsbegriff auf und themati-

sieren damit das Selbstverstindnis von Diakonie bzw. Kirche, vgl. Kehlbreier 2009 und Bedford-
Strohm 2016 sowie Albrecht 2018.

87

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

(EKD 2021b) deutet an, wie sich die evangelische Kirche strategisch im Blick
auf ihr Verhaltnis zur Zivilgesellschaft aufstellen will.

7.1 Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus,
Offentliche Kirche — theologische Konzepte

Nach einer vielfach rezipierten Definition Wolfgang Vogeles bezeichnet
Offentliche Theologie die ,Reflexion des Wirkens und der Wirkungen des
Christentums in die Offentlichkeiten der Gesellschaft hinein“ (Vogele 1994:
421f.) Diese Definition bringt sehr allgemein die Kontextualitit sowohl der Kir-
che als auch der Theologie zur Geltung. Die wechselseitige Bezogenheit von
religioser Gemeinschaft und gesellschaftlichem Umfeld pragt das Christen-
tum seit seinen Urspriingen. Die Reflexion dieser Wechselbeziehung ist daher
nicht zu trennen von der Beteiligung an Prozessen gesellschaftlicher Selbst-
verstandigung.

»Kontrovers ist, inwiefern damit die Aufgabe verbunden ist, zur gesellschaftlichen
Orientierung beizutragen, ob und auf welche Weise sich also christliche Kirchen
und Stimmen christlicher Theologie zu gesellschaftspolitischen Fragen dufSern
sollen und inwiefern es dazu einer programmatisch verstandenen ,Offentlichen
Theologie® bedarf* (Wabel 2019: 17).

Aus dieser Konstellation ergibt sich fir die Bestimmung des Verhaltnisses zwi-
schen Theologie bzw. Kirche und Offentlichkeit die dreifache Aufgabe von
Reflexion, Beteiligung und Orientierung. Angesichts der Weite des Themas,
der unterschiedlichen, auch interkulturellen Kontexte und der Vielfalt der
Dimensionen erscheint es nicht verwunderlich, dass ,,ein gemeinsames Nar-
rativ Offentlicher Theologie [...] gegenwirtig nicht zu bestimmen ist* (van
Oorschot 2014: 15).*° Auch Florian Hohne weist darauf hin, dass eine norma-
tive Definition nicht existiert und von Offentlicher Theologie im Plural zu
sprechen sei (Hohne 2020: 35).

Aus diesem pluralen Feld werden drei Ansitze vorgestellt und miteinander ver-
glichen, die im Diskurs sowohl spezifische Positionen markieren als auch brei-
ter rezipiert werden. Sie greifen in unterschiedlicher Weise und Gewichtung
die drei Aspekte offentlicher Theologie auf — Glaubensbezug, allgemeine Ver-
ninftigkeit und Gemeinwohlorientierung — und verkniipfen sie miteinander.

40 Vgl. den instruktiven Uberblick zum Thema Offentlicher Theologie bei Scherle 2013.

88

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

Der Begriff der Offentlichen Theologie nimmt dabei primar die Universitat
als offentlichen Ort als Bezugspunkt in den Blick, weitet die Artikulations-
formen und ihrer Triger:innen jedoch deutlich tiber den akademischen
Bereich hinaus in kirchliche und lebensweltliche Kontexte. Beim Konzept des
Offentlichen Kirche steht die verfasste Kirche und ihr vielfaltiges 6ffentliches
Wirken im Mittelpunkt, mit besonderer Berticksichtigung auf Vermittlungs-
funktionen zwischen Individuen, Kirche und gesellschaftlichen Offentlich-
keiten. Das Programm des Offentlichen Protestantismus fragt dezidiert tiber
den Bereich der verfassten Kirche hinaus und legt seinen Schwerpunkt auf
die Gemeinwohlfunktion des Protestantismus.

a) Offentliche Theologie

Der ehemalige Ratsvorsitzende der EKD, Heinrich Bedford-Strohm, hat auf
grund der offentlichen Wirkung in seiner Amtszeit wesentlich zur Popularitat
der Offentlichen Theologie beigetragen. Dieses aus dem angloamerikanischen
Raum stammende Konzept hat er ab 1998 in Rekurs auf Wolfgang Huber friih-
zeitig auf die Zivilgesellschaft bezogen (Bedford-Strohm 1998). Sein damali-
ger Grundansatz zieht sich mit leichten Veranderungen bis in seine aktuellen
Publikationen durch (Bedford-Strohm 2019 und 2022 sowie Bedford-Strohm
2023). Seine Beitrage haben eine neue Phase im Diskurs um Begriff und Sache
der Offentlicher Theologie eroffnet (Hohne 2015: 15-33 mit Hinweis auf die
Begriffsgeschichte), der als internationaler Diskurs Beitrage aus zahlreichen
Kulturkreisen und Kontinenten umfasst (Hohne/van Oorschot 2015).

Huber selber hat seit seiner Habilitationsschrift das Verhaltnis von Kir-
che und Offentlichkeit reflektiert (Huber 1973) und seit 1993 die Buchreihe
,Offentliche Theologie“ herausgegeben. Huber setzt sich bewusst von dem
Begrift des ,,Offentlichkeitsanspruchs der Kirche“ ab und betont dezidiert
den ,,Offentlichkeitsanspruch des Evangeliums bzw. Jesu selbst, dem er dann
den ,Offentlichkeitsauftrag der Kirche“ nachordnet (Huber 1973: 619f.). In sei-
nem 1998 erschienenen Buch ,,Kirche in der Zeitenwende® bestimmt er den
Ort der Kirche im triadischen Verhaltnis von Staat, Kirche und Gesellschaft
und skizziert ihren Wandel von einer staatsanalogen zu einer intermedidren
Institution als Teil der Zivilgesellschaft (Huber 1998: bes. 267-328).# Dabei
kommt die Kirche als Kirche in der Gesellschaft jenseits der Bilder von Kir-
che als Kontrastgesellschaft oder einer funktional integrierten Gesellschafts-
kirche im Sinne einer czvil religion zu stehen. Die Kirche ,,muss sich selbst als

41 Vgl. die Rekonstruktionen von Hubers Ansatz durch Meireis 2022 und Hohne 2022.

89

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

Teil der gesellschaftlichen Strukturen und als Element in den vielfaltig kul-
turellen — also symbolisch vermittelten — Verstindigungsprozessen dieser
Gesellschaft verstehen® (Huber 1998: 269). Diese vollzichen sich innerhalb

der Zivilgesellschaft als einem , freien Raum fiir den 6ffentlichen Austausch

von Ideen® (Huber 1998: 272), der von strukturellem Pluralismus, autonomen

Organisationen im Sinne eines freien Assoziationswesens und Zivilcourage

gepragt ist. Die Rolle der Kirchen in der zunehmend medial gepragten Zivil-
gesellschaft - Medien steuern und prafigurieren 6ffentliche Wahrnehmungen

und Urteilsbildungen — besteht aufgrund ihrer intermediaren Funktion darin,
als Kommunikations-, Interpretations- und Handlungsgemeinschaft Anwal-
tin der jeweils blinden Flecke in den 6ffentlichen Diskursen zu sein. Das zivil-
gesellschaftliche Engagement griindet dabei in der Gestaltung der auf einen

transzendenten Grund verweisenden Gemeinschaft innerhalb der Kirche und

wird konkret in der Anwaltschaft fir gesellschaftlich Marginalisierte, fiir das

Lebensrecht zuktnftiger Generationen und fir die nichtmenschliche Natur
(Huber 1998: 280). Es geht Huber um eine o6ffentliche Wirksamkeit der Kir-
che in zivilgesellschaftlicher Anwaltschaft, die in ihren wertebasierten Inhal-
ten auf ihren Gemeinschaftsvollziigen beruht. Auch wenn die Kirche ihren

Schwerpunkt in der kulturellen Kommunikation und damit im Bereich

zivilgesellschaftlicher Verstindigung hat, so ist sie aufgrund von Ressourcen-
gewinnung bzw. -einsatz auch in die wirtschaftliche Sphére und in die politi-
sche Selbstorganisation der Gesellschaft einbezogen. Eine diese Wirksamkeit

begleitende kritische wie orientierungsgebende ,Offentliche Theologie,meint
die kritische Reflexion tiber das Wirken und die Wirkungen des Christen-
tums in die gesellschaftliche Offentlichkeit hinein sowie die dialogische Teil-
nahme am Nachdenken tber die Identitat und die Krisen, die Ziele und die

Aufgaben der Gesellschaft“ (Huber 1998: 117).

Bedford-Strohm nimmt die Perspektive von Huber auf und profiliert sie wei-
ter. Fir Bedford-Strohm besteht die primire Funktion der Zivilgesellschaft
darin, ,kritische Kraft und Nahrboden fir eine politisch-soziale Infrastruktur
und damit ,eine notwendige Voraussetzung fiir staatliches Handeln* (Bedford-
Strohm 2015: 215) zu bieten. Den Beitrag von Theologie und Kirche sieht er
in einem christlichen Wirklichkeitsverstindnis begriindet, das die Welt als
Ganze mit allen Lebensbereichen als Raum des Handelns Gottes begreift.
Dieses mit Bonhoeffer begriindete Weltverhaltnis (Bedford-Strohm 2009)
impliziert ein affirmatives Verhaltnis zur Offentlichkeit und den sich darin
vollziehenden demokratischen Willensbildungsprozessen mit ihren partizi-
patorischen Moglichkeiten. In diesem zivilgesellschaftlichen Kontext wirken
auch die Kirchen mit. Indem sie sozialethische Fragen von Armut, Gewalt

3

90

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

und Ungerechtigkeit thematisieren, weisen sie zugleich auf Gefahrdungs-
potentiale fir die gesellschaftlichen Prozesse hin und leisten so einen origi-
naren Beitrag zu einer vitalen Zivilgesellschaft.

Versteht sich die Kirche dabei als ,,Zeugin des Reiches Gottes und Botschaf-
terin von Gottes Versohnung in der Weltwirklichkeit“ (Bedford-Strohm 2011:
6),so muss sie sich in ihrer Artikulation in den offentlichen Debatten auf die
dortigen Diskurssprachen einlassen und eine ,Zweisprachigkeit” (Bedford-
Strohm 2011: 6) entwickeln, um die theologische Semantik in die jeweilige
andere Diskurssemantik zu tbersetzen. Mit der Rede von der ,,Zweisprachig-
keit“nimmt Bedford-Strohm Bezug auf die Forderung von Jiirgen Habermas
nach einer Ubersetzung religioser Gehalte in sikulare Sprache (Habermas
2005: 119-145). Bedford-Strohm sieht in der Zweisprachigkeit die Voraus-
setzung, dass sich theologische Gesichtspunkte als grundlegende Orientie-
rung fir ein gesellschaftlich plurales Gemeinwesen plausibilisieren lassen.
Als offentliche Kirchen in der Zivilgesellschaft ,brauchen sie als Basis und
Gegentiber eine ,Offentliche Theologie; die sie immer wieder herausfordert
und ithnen dadurch theologische Orientierung gibt:“ (Bedford-Strohm 2011:
6 vgl. ders. 2008: 349 und ders. 2009: 53). Der Beitrag der Offentlichen Theo-
logie konzentriert sich auf die Reflexion der normativen Dimensionen des
Offentlichkeitsauftrags des Evangeliums, die die Kirchen in die 6ffentlichen
Diskurse einer pluralistischen Gesellschaft einbringen. Ein demokratischer
Diskurs lebt von der Diversitat der eingebrachten Positionen, die jeweils auch
die entsprechenden Wahrheitsanspriiche implizieren. ,,Nicht also dass die Kir-
chen sich in den 6ffentlichen Diskurs um politische Fragen einmischen, die
grundlegende ethische Orientierungen beriihren, kann in Frage stehen, son-
dern nur, wie sie es tun® (Bedford-Strohm 2011: 6).

Dieses Wie ist zum Gegenstand einer kontroversen Debatte geworden. Denn
der scheinbar bruchlose Ubergang von Wahrheitsanspriichen aus der sub-
jektiven Gewissheitssphire des Glaubens in sozialethische Orientierungen
innerhalb der Gesellschaft hat heftige Kritik provoziert. Beméangelt wird eine
Moralisierung der Kirche ebenso wie eine erneute kirchliche Bevormundung
der Gesellschaft. In beiden Fallen entwerfe sich Theologie und Kirche wieder
als vermeintlich besseres Betriebssystem fiir die Gesellschaft und damit im
Gegentuiber zur Gesellschaft und unterlaufe dabei auch die ihr eigene, konsti-
tutive Pluralitat, insbesondere im Bereich ethischer Positionierung. Die Kritik
erfolgte sowohl aus klassisch lutherischer Perspektive, (Leonhardt 2021: 165—
176 und Roth 2022: 75-92) als auch aus christentumstheoretischer Perspekti-
ve (Albrecht/Anselm 2017: 27-36 u. 58).

91

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

Diese pauschale Kritik verkennt jedoch, dass die 6ffentliche Rede der Kir-
che fiir Bedford-Strohm neben einer diskursiven Dimension (Auﬁerungen von
kirchlichen Reprasentant:innen in gesellschaftlichen Debatten), einer politik-
beratenden Dimension (z.B.1in Gestalt der Arbeit der Kaimmern der EKD) und
einer prophetischen Dimension (situative Rede angesichts aktueller Heraus-
forderungen) auch eine pastorale Dimension umfasst (Bedford-Strohm 2011:
10-14). Hier geht es z.B. um Gottesdienste angesichts von offentlichen Katas-
trophen oder um symbolische Handlungen, die zur Bewaltigung von Trauer
und Fassungslosigkeit in Grenzsituationen einen Beitrag leisten. An diesem
Beispiel wird deutlich, dass Offentliche Theologie nicht nur hermeneutisch
wie doktrinar christliche Beitrage in der gesellschaftlichen Offentlichkeit mit
sozialethischem und politischem Fokus zum Gegenstand hat, die nattrlich
im Blick auf ihre Begriindungsmuster und theologischen Axiome angefragt
werden konnen. Sie umfasst auch die Weite kultureller Prasenz, die gottes-
dienstliches, bildungsmifliges und diakonisches Handeln umgreift.

Der Schwerpunkt der Offentlichen Theologie liegt fiir Bedford-Strohm jedoch
eindeutig auf ihrer Orientierungsfunktion in den 6ffentlichen Debatten, die
von institutionalisierten Vertreter:innen tber Medien der Amtskirche ein-
gebracht werden. Die Zivilgesellschaft als Rahmen fir die diskursiven Ver-
standigungsprozesse im vorpolitischen Raum ist entsprechend tiber ihre
institutionelle Ebene im Sinne von geregelten Verfahren und institutiona-
lisierten Orten sowie deren personale Reprasentant:innen konzipiert. Die-
ser Fokus macht zugleich die Grenze dieses Entwurfes aus, da damit andere
Dimensionen der Zivilgesellschaft ausgeblendet und die Rolle der Kirchen
nur Uber ihre institutionelle bzw. organisatorische Dimension, nicht aber
tber ihre kommunikativen und rituellen Vollziige, das religiése Symbol-
kapital und das freiwillige Engagement ihrer Mitglieder konzeptualisiert
werden. An dieser Leerstelle setzt der Entwurf einer Offentlichen Kirche von
Thomas Schlag an.

b) Offentliche Kirche
Thomas Schlag kniipft an das ethische Profil einer Offentlichen Theologie
an, wenn er betont, dass

»im Leitbild einer dffentlichen Kirche [...] sozusagen eine Art hoffuungsvoller
und zugleich doch klug abwdgender Weltgestaltungsanspruch zum Vorschein
[erg. kommt], der sich der Grenzen des eigenen Handelns, aber eben auch der
Moglichkeiten und Notwendigkeiten kirchlichen Eintretens fiir die Wiirde des

92

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

Menschen und die Bewahrung der Lebenskontexte iiberaus bewusst ist“ (Schlag
2014: 182).

Diesen primar sozialethischen Zugang basiert Schlag im ,,Selbstverstaindnis
einer Offentlichen Kirche als inhaltlich profilierter Vermittlungsinstanz zwi-
schen Individuum und Gesellschaft“(Schlag 2024: 73) und erganzt es um den
Aspekt der umfassenden Partizipation. Damit profiliert er sein Verstindnis von
offentlicher Kirche als einen kirchlichen Beitrag zur demokratischen Bildung.
Er dynamisiert den Offentlichkeitsbegriff, indem er Offentlichkeit nicht pri-
mar als eindeutige GrofSe fasst, die tiber ihre institutionellen Strukturen zu
beschreiben ware, sondern ,auf den immer wieder neu zu deutenden zivil-
gesellschaftlichen Gestaltungsraum des Offentlichen, der seine Bedeutung
und Profilierung erst durch diese Deutungs- und Handlungsaktivititen selbst
gewinnt® (Schlag 2012: 15).

Schlag entfaltet unterschiedliche Grunddimensionen des Begriffs der
Offentlichkeit (Schlag 2018: 332£., 2019 und 2020: 89-93). Er unterscheidet
zwischen dem Erscheinungsbild mit den Teilaspekten Sichtbarkeit, Profil und
Raum und der Grunddimension Praxzs mit den Teilaspekten Kommunikation
und Sprache, diskursiver Interaktion sowie Partizipation sowie der Grund-
dimension Instanzen mit den Teilaspekten Legitimation, Macht und Autori-
tat auf. Die Grunddimension Beobachtung enthalt die Teilaspekte Transparenz,
Kontrolle und Supervision; bei der Grunddimension Zzelsetzungen geraten Teil-
aspekte wie Relevanz, Nachhaltigkeit und Vision in den Fokus. Die alles fun-
dierende Grunddimension bildet die Inhaltlichkeit, die die Aspekte von Wis-
sen, Suche nach Sinn und die Perspektive 6ffentlicher Vernunft zum Thema
hat. Offentlichkeit fungiert daher als Chiffre und ,,Signatur unterschiedlicher
Diskursorte und zugleich als Moglichkeitsraum alternativer und politischer
Gegenoffentlichkeiten® (Schlag 2012: 20).

Schlags Anliegen ist es, den konstruktiven Beitrag der Kirche zur Zivil-
gesellschaft nicht nur beschreibend und handlungsleitend zu verorten, son-
dern mit ihrem theologischen Selbstverstindnis in Beziechung zu setzen. Die
moglichen Schnittstellen von Individuum, Kirche und Gesellschaft bringt er
in Rekurs auf Huber mit der Denkfigur von Kirche als einer intermediiren
Institution in der Zivilgesellschaft in Verbindung (Schlag 2012: bes. 45-48
sowie Schlag 2014: 181f.). Als theologische Leitperspektiven identifiziert er
Freiheit, Verantwortung und Hoftnung, die ,,in einer Volkskirche fiir alle mit
der besonderen Aufmerksambkeit auf die Schwachen als Kirche fiir Andere | ... ]
im Sinn solidarischer Gemeinschaft“ (Schlag 2012: 61) zur Geltung zu brin-

93

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

gen sind.” Er erweitert jedoch Hubers Verstindnis theologisch-inklusiv auf
eine ,intermediare Institution der Befreiten, Verantwortlichen und Hoffen-
den® (Schlag 2012: 54) und hebt auf den dynamischen Gestalt- und Vollzug-
charakter ihrer pluralen Sozialformen ab, in denen sich der 6ffentliche Cha-
rakter der Kirche jeweils neu aktualisiert. Die Rede von einer Offentlichen
Kirche hat daher ,weniger mit einer Eindeutigkeit in kirchenorganisatorischen
oder in politisch-ethischen Fragen, als vielmehr mit der Schirfung des indi-
viduellen und gemeinschaftlich-institutionellen Wahrnehmungs- und Hand-
lungssinns zu tun® (Schlag 2020: 101).

Eine Offentliche Kirche zeichnet sich daher im Sinne der theologischen Leit-
idee des Priestertums aller Glaubigen durch einen starken Subjektbezug aus.
Sie ,ermachtigt durch ihre institutionellen Formationen im Grenz-, Schwel-
len- und Vermittlungsbereich zwischen Kirche und Gesellschaft die einzel-
nen Akteurinnen und Akteure dazu, im Licht der Deutung des Evangeliums
aktuelle Gefihrdungen zu benennen und zu bearbeiten® (Schlag 2020: 101).
Dies impliziert auch die selbstkritische Analyse von Deutungsmacht im Blick
auf die Kirchen selbst, ihrer Reprasentant:innen und ihrer Kommunikations-
muster (Schlag 2021 und 2022), insbesondere angesichts des gesellschaftlichen
Relevanz- und Vertrauensverlustes. ,Die Vermischung von wirkmachtigem
zivilgesellschaftlichem Engagement und dem kirchlich-autoritativen Anspruch
auf Zukunftsgestaltung ist zumindest kritisch zu bedenken und zu reflektie-
ren” (Schlag 2024: 79).

Produktiv fir die entsprechenden zivilgesellschaftlichen Moglichkeiten einer
Offentlichen Kirche erweist sich nicht nur das komplexe Zusammenspiel der
drei Dimensionen von privatem, kirchlichem und 6ffentlichem Christentum
(Schlag2012: 55),* sondern auch die Ebenenvielfalt ihrer Sozialformen (Schlag
2012: 62-75). In dieser synthetischen Zusammenschau lasst der Begriff einer
Offentlichen Kirche das sonst oft als Spannung wahrgenommene Verhaltnis
von Kirchenleitung, mittlerer Ebene und Ortsgemeinde ,,gleichsam als For-
men ekklesiologischer Subsidiaritat“ (Schlag 2014: 184) erscheinen.

Auf der Makroebene sind es Kirchengemeinschaft und Kirchenbund, die tiber
eine gesamtkirchliche Artikulation eine Orientierungs-, Ermoglichungs- und

42 Uber den theologischen Kirchenbegriff leitet Schlag auch die global ausgerichtete éffentliche
Verantwortung der Kirche ab, die sich im Diskurs der globalen Zivilgesellschaft einbringt, vgl.
2012: 68.

43 Hier greift Schlag die christentumstheoretische Unterscheidung von Dietrich Rossler auf (Réss-
ler 1994: 89-105, bes. 90-94).

94

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

Koordinierungsfunktion erfillen. Hier kniipft Schlag an die reformierte Tra-
dition eines kirchlichen ,Wachteramtes®an, betont zugleich aber, dass sich der
Orientierungsbeitrag der Kirche nicht in Gesellschaftskritik erschopft, son-
dern in konkreten Vermittlungsmedien von der Pressemeldung bis hin zur
Kampagne sowohl affirmative wie kritische Haltungen zu gesellschaftlichen
Dynamiken einnehmen kann (Schlag 2012: 67).

Auf der Mesoebene werden Offentlichkeitsdimensionen der mittleren Ebene
beleuchtet, zu denen fiir Schlag angesichts seines Schweizer Hintergrundes
die Kantonalkirchen gehoren. Hier sind die 6ffentlichen Dimensionen kon-
kreter, da die Interaktionsformen deutlicher personale Formen annehmen. Zur
Mesoebene zihlt Schlag auch einzelne Dienste und Werke wie Bildungsein-
richtungen und Akademien, die er als ,intermediare dritte Orte® bezeichnet
(Schlag 2012: 69). Die mittlere Ebene hat fir ihn das Potential, ein ,inter-
mediarer Transmissionsriemen zwischen den unterschiedlichen tiberregionalen,
regionalen und lokalen Ebenen zu sein“ (Schlag 2012: 70).

Auf der Mikroebene werden die Offentlichkeitsdimensionen der lokalen
Kirchengemeinden vorgestellt,ohne allerdings ihre sozialraiumliche Verortung
und den damit zusammenhangenden Konnex zur lokalen Zivilgesellschaft
aufzugreifen.

Die anschliefenden Konsequenzen fiir die kirchliche und gemeindliche
Praxis machen deutlich, wie die Konzeptualisierung als Offentliche Kirche
die Handlungsfelder Bildung, diakonisches Engagement, partizipatorische
Gemeindeentwicklung, freiwilliges Engagement sowie den Pfarrberuf profi-
lieren konnen (Schlag 2012: 77-111).

Schlag reflektiert das Verhaltnis von Kirche und Offentlichkeit sowohl hand-
lungslogisch wie kommunikationstheoretisch primér im Blick auf eine plu-
rale und umfassende Beteiligungsdimension. In ihr verortet er die Forderung
gelebter Theologie und sieht in der Ermoglichung von Partizipation sowohl
die theologische Identitat der Kirche als umfassende Interpretationsgemein-
schaft als auch ihren substanziellen Beitrag fiir eine demokratische Zivil-
gesellschaft gewihrleistet. Eine so verstandene Offentliche Kirche wird zum
»Ermoglichungsraum pluraler Such- und Orientierungsdynamiken® (Schlag
2020: 97), der gerade durch die permanente Selbstiiberpriffung nach innen
und die Dauerreflexion nach auffen offen fir Alteritdt und damit vital bleibt.

95

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

»Kirche vermittelt im Modus pragnanten Fragens und der substanziell grundier-
ten Offenbeit fiir dringliche personliche und gesellschaftliche Suchbewegungen
Orientierung und sensibilisiert so fiir die bestehenden Komplexititen. Offentli-
che Kirche hat ihre Relevanz dann darin, dass entscheidende Bruchlinien und
Gefiahrdungen des individuellen und gesellschaftlichen Lebens iiberhaupt erst
etnmal thematisiert werden konnen. Dies geschieht von der Grundfrage aus,
was dem Leben selbst dient und was zu seiner elementaren Gefahrdung fiibrt“
(Schlag 2020: 97).

Der Horizont der Lebensdienlichkeit fihrt dazu, eine stirkere Vernetzung
mit anderen individuellen wie kollektiven Akteur:innen aus Zivilgesellschaft,
Wirtschaft und Staat anzustreben.

c¢) Offentlicher Protestantismus

Mit dem Programm eines Offentlichen Protestantismus haben Christian Albrecht
und Reiner Anselm eine Variante des protestantischen Beitrags zur 6ffent-
lichen Verantwortung vorgelegt, die sich ganz auf die Grundlagen und den
Vollzug der diskursiven Austragungsprozesse von gesellschaftlichen und poli-
tischen Differenzen konzentriert (Albrecht / Anselm 2017).#

 Der Offentliche Protestantismus ist derjenige Modus des evangelischen Christen-

tums, in dem die Voraussetzungen des gesellschaftlichen Zusammenbalts und
Hintergrundiiberzeugungen, die fiir ein liberales Gemeinwesen unabdingbar
sind, bedacht und kultiviert werden“ (Albrecht / Anselm 2020: 58).

Das Konzept beantwortet die Frage nach der Gemeinwohlfunktion des
Protestantismus angesichts der Tatsache, dass der Staat selbst zwar als
Regulationsinstanz von Gemeinwohl fungiert, aber nicht Gemeinwohl bil-
den kann, weil er selbst — wie alle kollektiven Akteur:innen — auch partikula-
re Interessen verfolgt. Aber der Offentliche Protestantismus dient auch nicht
dazu, den demokratischen Staat theologisch zu legitimieren.

Offentlicher Protestantismus ist nicht zu verstehen als Neuauflage alter ordnungs-
theologischer Vorstellungen einer Legitimationsbediirfligkeit des modernen Staa-
tes oder der Politik. Der Verfassungsstaat verfiigt iiber seine eigene Legitimations-
grundlage, bedarf aber der Pflege eines Bewusstseins des gemeinsam Verbindenden

44 Vgl. Albrecht/ Anselm 2019 und 2020 sowie die Einzelstudien in 2020b und die theologische Fun-
dierung von Anselm 2024.

96

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

und Verbindlichen, die erst eine Kultur der demokratischen Auseinandersetzung
ermaglicht. Diese Pflege des Politischen liegt nicht auf derselben Ebene wie das
Politische, sondern ermoglicht es erst“ (Albrecht/Anselm 2020: 62).

Daher ist der Offentliche Protestantismus dem vorpolitischen Raum zuzu-
ordnen. Er tragt mit zu einer politischen Kultur bei, die demokratische Aus-
handlungsprozesse tiberhaupt erst moglich macht.

. Der Offentliche Protestantismus will diejenigen Uberzeugungsressourcen bereit-
stellen, die die Voraussetzung dafiir bilden, strittige Fragen unter dem Verzicht
auf Absolutheitsanspriiche und unter der Anerkennung aller Beteiligten als
Gleichberechtigten auszutragen® (Albrecht / Anselm 2020: 62).

Dieser Ansatz deckt sich mit der resonanztheoretischen Funktion, die Hart-
mut Rosa der Religion im Allgemeinen und den Kirchen im Besonderen
fiir die Demokratie zuschreibt: Uber ihre Narrationen, Riten, Praktiken und
Raume erzeugen und kultivieren sie eine Haltung, die sich durch Ansprech-
barkeit und grundsitzliche Bereitschaft zum Hoéren auszeichnet und damit
eine Grundakzeptanz des jeweiligen Gegentibers zum Ausdruck bringt. Diese
Haltung bilde die Grundlage einer demokratischen Kultur, die aktuell in
Gefahr steht, angesichts von Polarisierungen die Resonanzfihigkeit im Blick
auf anderen Meinungen und Positionen zu verlieren — und damit die Basis
fur diskursive Aushandlungsprozesse (Rosa 2022: 54-57 u. 74f).

In der Grundhaltung der Anerkennung von Gleichwertigkeit als Anerkennung
von Verschiedenheit koinzidieren Traditionen des christlichen Glaubens mit
Werten und Prinzipien einer liberalen, rechts- und sozialstaatlichen Demo-
kratie. Damit leistet der Offentliche Protestantismus einen Beitrag zu den
Ermoglichungsbedingungen von Politik. Pointiert gesagt und zugleich in
impliziter Abgrenzung zu Programmen der Offentlichen Theologie formu-
liert: Der Offentliche Protestantismus ,will nicht Politik machen, sondern
Politik moglich machen® (Albrecht / Anselm 2017: 43).

Als grundlegendes Koordinatensystem des programmatischen Ansatzes fungiert
die christentumstheoretische Differenzierung von privatem, kirchlichem und
gesellschaftlichem Christentum, die wechselseitig aufeinander bezogen sind.
An dieser Stelle greifen Albrecht und Anselm die Unterscheidung von Diet-
rich Rossler auf (Rossler 1994: 89-105, bes. 90-94). Rossler selbst bezeichnet das
gesellschaftliche auch als das 6ffentliche Christentum und verwendet beide
Begriffe synonym (Rossler 1994: 93 u. 96f.). Das gesellschaftliche Christen-

97

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

tum wird von Albrecht und Anselm mit dem Offentlichen Protestantismus
gleichgesetzt und als die dem Protestantismus eigene Sphare des Politischen
bestimmt. Die christentumstheoretische Perspektive ist eingebettet in eine
historisch rekonstruierte Beschreibung der aktuellen Herausforderung des
Protestantismus im Blick auf den eigenen Beitrag zum Gemeinwohl (Abrecht/
Anselm 2017: 13-25).

Die drei zentralen ethischen Leitgedanken — die Weltlichkeit der Welt zu res-
pektieren, die Freiheit in Gemeinschaft zu ermoglichen und die Zukunfts-
fahigkeit des menschlichen Lebens zu gewihrleisten — werden trinitarisch
fundiert und dem schopferischen, versohnenden und erlésenden Wirken
Gottes zugeordnet (Albrecht / Anselm 2017: 51-54 sowie Anselm 2024: 185—
191). Theologiegeschichtlich steht eine Synthese von lutherischer Zwei-Rei-
che-Lehre und reformierter Konigsherrschaft Christi im Hintergrund, die
ihre Pointe in der Abgrenzung in Bezug auf bevormundenden Tendenzen
der Theologie gegentiber der Gesellschaft bzw. dem Staat findet. Dies wird
sowohl gegeniiber einem interpretativen Ubergriff auf Sinn und Zweck des
politischen Raumes in lutherischer Tradition als auch gegeniiber einer offen-
barungstheologisch fundierten Ethik geltend gemacht.

Als roter Faden und entscheidendes Kriterium zieht sich das freiheits-
theoretische Kennzeichen des liberalen Protestantismus durch. So bedeutet
die Befreiung der Welt zur Weltlichkeit, sie einerseits von Sakralisierungen
zu entlasten und andererseits als Rahmen fiir die Realisierung individueller
und kollektiver Freiheit der Lebensfithrung zu begreifen. Der Versohnungs-
gedanke bringt die konstitutive Sozialitit des Menschseins in Einklang mit
dem Prinzip der Freiheit zur individuellen Lebensgestaltung zur Geltung. Die
Zukunftsfihigkeit des menschlichen Lebens sehen die beiden Autoren nicht
nur gewahrleistet durch die Gewihrung von Freiheitsspielriumen durch den
Verzicht auf Absolutheitsanspriiche, sondern auch durch die Bereitstellung
und Weiterentwicklung von Strukturen, die es dem Einzelnen ermoglichen,
seinen individuellen Lebensentwurf zu realisieren. Das Freiheitsverstandnis
bewegt sich in allen drei Leitgedanken zwischen den Polen negativer Frei-
heit im Sinne der Freiheit von autoritativer Bevormundung und positiver
Freiheit im Sinne von Unterstiitzung und Befahigung von Einzelnen. Hier-
in ist auch die dezidiert christliche Parteinahme fir gesellschaftlich Margi-
nalisierte inkludiert.

Der Offentliche Protestantismus umfasst daher zwei Aufgabenbereiche: Zum
einen die Betonung der Vorlaufigkeit und Partikularitit menschlich-geschicht-

98

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

licher Ordnungen und — damit zusammenhéngend — ihre Gestaltbarkeit; zum
anderen die gemeinwohlverpflichtende Formulierung von Vorstellungen des
gemeinsam geteilten Guten als eines Korridors fiir politische Auseinander-
setzung. Er besteht — dies wird als Abgrenzungsfolie gegeniiber Konzepten
der Offentlichen Theologie immer wieder betont — nicht in der positionel-
len Einbringung eines bestimmten Wertekanons.

Angesichts dieser sehr im Abstrakten bleibenden Programmatik und Auf-
gabenbestimmung eines Offentlichen Protestantismus stellt sich die Frage
nach seinen Trager:innen und spezifischen Orten. Vor dem Hintergrund der
Verschrainkung der drei Ebenen des Christentums lasst sie sich nicht mehr
an eine einzelne Instanz der Amtskirche delegieren, sondern ist ,bei aller
Verschiedenheit der Verantwortungsebenen jedem einzelnen Protestanten
ebenso wie der Kirche als ganzer aufgetragen® (Albrecht / Anselm 2020: 64).
Als Aufgabe jedes Einzelnen in seinen Lebenskontexten bedarf diese ver-
starkte Reprasentation durch Laien der ,institutionellen Stitzung und Rah-
mung® sowie eine ,verstirkte Aufmerksambkeit auf diejenigen Orte des All-
gemeinen, an denen Grundsitze des Christentum — im Sinne des Offentlichen
Protestantismus — als Sensibilitat fiir das Gemeinsame zum Tragen kommen®
(Albrecht / Anselm 2020: 64).%

Dartiber hinaus gelte es, symbolische Ausdrucksformen und Orte zu ent-
wickeln, in denen ein Offentlicher Protestantismus sichtbar wird, der tiber
den kirchlichen Protestantismus und die legitime Artikulation seiner Eigen-
interessen hinausreicht. Kirchliche Publizistik, Kirchentag und die Akade-
mien als einstmals klassische Orte eines Offentlichen Protestantismus sehen
die beiden Autoren schon zu sehr in binnenkirchlichen Logiken im Sinne
der Artikulation eigener Interessen gefangen. Als neuen Formen identifizieren
sie die sozialpolitische Diakonie, tiberkonfessionelle Kasualien nach Grofs-

45 In diesem Zusammenhang verweisen beide Autoren auf den Gottesdienst, der in seiner Struk-
tur (duBerer Rahmen fiir die innere Pluralitit) dem Beitrag des Offentlichen Protestantismus im
Blick auf die Gesellschaft entspricht: den verbindlichen und verbindenden Rahmen zu markie-
ren, innerhalb dessen sich sowohl Gemeinschaft vollziehen als auch Individualitat leben lasst;
Albrecht / Anselm 2017: 44. Auch Schlag hebt die Bedeutung des Gottesdienstes hervor. Er illus-
triert damit aber nicht nur den Zusammenhang von verbindlichem Rahmen und Pluralitit, son-
dern betont seine konstitutive Bedeutung fiir die Herausbildung von kirchlichen Offentlichkei-
ten: ,Kirchliche Offentlichkeiten leben insofern auch vom immer wieder neuen Riickbezug auf
dieses Verkiindigungszentrum im Sinn des eigenen Horens und der Ermachtigung zu eigenem
Handeln. So dient gerade das symbolisierende Handeln der Darstellung des eigenen Glaubens-
lebens — was notwendigerweise sogleich wieder die Pluralitit unterschiedlicher Weltdeutungen
aus sich entldsst; Schlag 2020: 100.

99

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

katastrophen oder die offeneren Formen der protestantischen Priasenz im
Kranken- und Pflegebereich wie Spiritual Care (Albrecht / Anselm 2020: 64).

Mit der Ausrichtung auf ein prozessual auszuhandelndes Gemeinwohlverstind-
nis lasst sich schlieflich auch das Konzept der Volkskirchlichkeit refigurieren.
Es besteht in einer spezifischen Ausrichtung auf das Gemeinwohl, nicht
einer bestimmten Mitgliederstruktur oder einer besonderen Organisations-
form. Das qualitative Merkmal des Gemeinwohls erweist seine im Begriff
der Volkskirche mitschwingende Bezogenheit auf das Ganze eines Gemein-
wesens darin, dass es partikulare Interessen transzendiert,sowohl die der eige-
nen Organisation als auch die einer anderen gesellschaftlichen Gruppe (Alb-
recht / Anselm 2017: 35).

Albrecht und Anselm greifen in keinem ihrer Texte begrifflich die Zivil-
gesellschaft affirmativ auf, sondern stehen ihr eher reserviert gegeniber. Mit
der Rolle der Kirche als Akteurin in der Zivilgesellschaft verbinden sie eher die
Dimension eines kirchlichen Protestantismus, deren Variante einer ,,0ffentli-
chen Theologie“sie dezidiert ablehnen (Albrecht/ Anselm 2017: 27 u. 41). Dies
hangt offensichtlich damit zusammen, dass sie zivilgesellschaftliche Organi-
sationen nur die exklusive Wahrnehmung von Eigeninteressen und nicht die
Ausrichtung auf das groffere Ganze des Gemeinwohlinteresses unterstellen
und damit das handlungsorientierte sowie das habituelle Verstandnis von
Zivilgesellschaft ausblenden.

Die Aufgabenbereiche des Offentlichen Protestantismus verweisen jedoch deut-
lich auf zivilgesellschaftliche Offentlichkeiten. Arbeit am Gemeinwohl unter
Anerkennung von Diversitit der Positionen ist dem handlungstheoretischen
Konzept der Zivilgesellschaft zuzuordnen. Der Offentliche Protestantismus
generiert und kultiviert die Haltungen, die demokratischen Aushandlungs-
prozessen zugrunde liegen und ist damit im vorpolitischen Raum der Zivil-
gesellschaft zu verorten. Der Fokus auf die Laien als Reprasentant:innen des
Offentlichen Protestantismus weist zudem auf die Bedeutung von freiwilligem
Engagement in der Zivilgesellschaft hin. Die Kirche als zivilgesellschaftliche
Akteurin wird mit diesem Konzept jedoch nicht greifbar, weil seine Poin-
te — bei aller wechselseitiger Bezogenheit — auf der Unterscheidbarkeit des
Offentlichen Protestantismus zu seiner kirchlichen Variante liegt, die star-
ker den organisationalen Eigeninteressen zugeordnet wird. Dies weitet den
Blick tber die Grenzen der verfassten Kirche hinaus, weist jedoch im Blick
auf die konkrete Praxis puristische Tendenzen auf. Organisationale Eigen-
interessen und partikulare Standpunkte lassen sich zwar kategorial von der

100

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

Ausrichtung auf Gemeinwohl unterscheiden, faktisch sind die Grenzen hier
jedoch fliefender als im Rahmen des Theoriekonstrukts. Das Konzept des
Offentlichen Protestantismus kann jedoch der verfassten Kirche als Kriterium
dienen, inwieweit sie substanziell Beitrige zu den Moglichkeitsbedingungen
einer demokratischen, am Gemeinwohl ausgerichteten Zivilgesellschaft leis-
tet, die tiber die Verfolgung von organisationalen Eigeninteressen hinausgeht.

d) Positionen, Horizonte und Reflexionsebenen — ein Vergleich

Im Vergleich der drei Ansitze fallt auf, dass sich Bedford-Strohms Verhile-
nisbestimmung von Kirche und Zivilgesellschaft stark auf die institutionel-
le Ebene fokussiert. In dieser Konstellation schimmert noch die klassische
Gegenuberstellung und Kooperation von Kirche und Staat durch, die sich nun
auf das zivilgesellschaftliche Feld hin 6ffnet, das fir die Kirche zunehmend
an Relevanz gewinnt. Hier findet sich Kirche als eine Stimme unter anderen
wieder, wird aber tendenziell immer noch in der Konstellation eines Gegen-
tibers konzeptualisiert. Die Kirche bringt ihre eigenen Wahrheitsanspriiche
in mehrsprachigen Varianten in die unterschiedlichen gesellschaftlichen
Offentlichkeiten ein. Kritisch anzufragen ist hier die Annahme, dass eine
religiose Sprache eindeutig zu identifizieren ist und ihr eine entsprechende
ysikulare Sprache“ oder gar eine kollektive allgemeine Vernunft gegeniiber-
steht (Oorschot/Ziemann 2019: bes. 17-56). Zudem ist im Blick auf die Uber-
setzungsmetapher daran zu erinnern, dass semantische Bedeutungsgehalte
immer auch von ihren pragmatischen wie kontextuellen Kontexten ihre
Zuspitzung erhalten und zudem einen kreativen Sprachgewinn implizieren
konnen (Laube 2019).

Als Funktion der Verhaltnisbestimmung von Kirche und Offentlichkeit domi-
niert eindeutig die Frage der eigenen Positionsbestimmung. Dem Ansatz einer
solchen ,Offentlichen Theologie‘liegt eine konstruktiv-kritische Grundhaltung
gegenuber gesellschaftlichen Gestaltungskraften zugrunde, , die sich mit einer
hohen Sensibilitat fiir die jeweiligen regionalen Kontexte einerseits, globa-
len Entwicklungen und Missstainde andererseits“ (Schlag 2014: 181) verbindet.
Dies wird kombiniert mit der Forderung nach kirchlicher Verantwortungs-
tibernahme im Nah- und Fernbereich sowie der dezidierten Forderung nach
umfassender Teilhabe. In inhaltlicher Hinsicht zeichnet sich der theologische
Ansatz durch besondere prophetische Sensibilitat fiir die Armen und Mar-
ginalisierten aus.

101

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

Das Konzept des Offentlichen Protestantismus konzentriert den Beitrag der
Protestantismus zu den 6ffentlichen Debatten auf den zivilen Modus der kon-
troversen Aushandlungsprozesse innerhalb einer zunehmend heterogenen
und polarisierten Gesellschaft. Der Offentliche Protestantismus stellt eine
Ressource fir die Haltungen dar, auf die eine demokratisch verfasste, plu-
ralistische Gesellschaft angewiesen ist. Dabei wird die Bedeutung der inter-
medidren Funktionen der verfassten Kirchen mit ihren unterschiedlichen
Organisationsebenen und -einheiten allerdings abgeblendet, auf die explizit
Schlag hinweist. In seinem Entwurf kann er den Zusammenhang zwischen
ethischer Positionalitat, komplexer Reprasentation und aktualer Generie-
rung einsichtig machen.

Den Entwiirfen der Offentlichen Theologie wie des Offentlichen Protestantis-
mus eint jedoch eine gewisse Kompensationsstrategie in Reaktion auf die
gesellschaftliche Marginalisierung der Kirchen und die Zunahme der
gesellschaftlichen Polarititen. Denn beide Ansatze arbeiten mit der Unter-
stellung, die hervorgehobene 6ffentliche Verantwortung

Wfiille gleichsam (normative) Orientierungsdefizite des offentlichen Raumes

bzw. der diskursiven Selbstverstandigungspraxis der bundesrepublikanischen
Gesellschaft. Sei es nun, dass diese Gesellschaft moralische Orientierungsdefizite
hat, die durch ein vom Geist der universalistischen Ndchstenliebe getragenes
Wichteramt* der Offentlichen Kirche korrigiert werden sollen (Bedford-Strobm);
set es, dass diese Gesellschaft in ihren radikalen Pluralisierungs- und Diversi-
fizierungstendenzen von der Gefahr einer Zerstreuung und mithin von einer
Krise des Allgemeinen® bedroht ist, welche durch ein moglichst vielfiltig auf-
gestelltes und zugleich 1m Geist der verséhnten Einbeit okumenisch geleitetes
(Kultur-)Christentum protestantischer Provenienz stabilisiert werden soll (Alb-
recht /Anselm)“ (Klein 2020: 32f.).

In diesen beiden Spielarten einer Verantwortung von Kirche und Protestantis-
mus ,wird Religion funktional betrachtet, namlich als nitzliches Deside-
rat einer moralisch, religios und vielleicht sogar politisch orientierungslos
gewordenen Gesellschaft in den Dynamiken der Spatmoderne* (Klein 2020: 33.).

Mit der primar ethischen Orientierung, die von einer dezidiert Offentlichen
Theologie eingetragen wird und der diskursiven Starkung der Ausrichtung am
Gemeinwohl des Offentlichen Protestantismus reagieren beide Entwiirfe auf
gesamtgesellschaftliche Entwicklungen — mit allerdings unterschiedlichen Stra-
tegien. Bedford-Strohm will zur Absicherung der 6ffentlichen Bedeutsambkeit

102

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

des Christentums die kirchliche Organisation stirken, Albrecht und Anselm
dagegen die Foren fordern, in denen gemeinwohlorientierte Haltungen getibt
und gepflegt werden. Diese bewegen sich fur sie jenseits der verfassten Kirche.
Wahrend die Offentliche Theologie innerhalb der Zivilgesellschaft einen posi-
tionellen Beitrag leistet und sich damit auch in konflikthafte Auseinander-
setzungen begibt, leistet der Offentliche Protestantismus seinen Beitrag zur
Ermoglichung einer demokratischen Zivilgesellschaft iber werteorientierte
Grundhaltungen als Ressource fiir Aushandlungsprozesse.

Thomas Schlags Entwurf einer Offentlichen Kirche ist mit dem Konzept
der Offentlichen Theologie primar auf die Funktion der Vermittlung mit
den gesellschaftlichen Prozessen ausgerichtet, dynamisiert die Vermittlungs-
funktion jedoch tiber die Betonung der Partizipationsoffenheit und aktualen
Generierung von Offentlichkeiten und weitet sie iiber die Moglichkeiten der
kirchlichen Organisationsebenen. Ein institutioneller Ansatz wird durch indi-
viduelle und soziale Zuginge ergianzt. Die drei Dimensionen von privatem,
kirchlichen und 6ffentlichem Christentum werden intensiv miteinander in
Beziehung gesetzt, ohne eine Dimension zu priorisieren und sich damit von
anderen abzugrenzen. Individuelles und kirchliches Christentum sind auch
in ihrer offentlichen Dimension zu betrachten, wie das offentliche Christen-
tum im Blick auf seine individuelle und kirchliche Dimension (Schlag 2012:
55). Zugleich bezieht er tiber seine theologischen Leitkategorien auch eine
inhaltliche Positionierung in sein Konzept mit ein. Im Zentrum seines Ent-
wurfes einer Offentlichen Kirche steht die Ermachtigung der Individuen fur
die Teilhabe an der Bildung und Gestaltung von Offentlichkeiten. Daher hat
sein Ansatz einen starken Fokus auf Bildung.

Neben den Abgrenzungslinien im Blick auf die theologischen Begriindungs-
muster und Strategien der drei Entwiirfe — Schlag weist in seinen ethischen
Positionen eine grofere Nihe zu Bedford-Strohm und im Blick auf die Rolle
von Transparenz, Partizipation und Diskurs eine grolere Niahe zu Albrecht
und Anselm auf - lassen sich auch komplementire Felder im Blick auf die
unterschiedlichen Aspekte von Offentlichkeit benennen. So steht im Fokus
von Programmen Offentlicher Theologie der Pluralismus von Werthaltungen
und Uberzeugungen sowie die 6ffentliche Auseinandersetzung um ethische
und politische Positionen, an der sich Kirche und Theologie beteiligen sollen.
Das Programm des Offentlichen Protestantismus richtet seine Aufmerksam-
keit starker auf eine gemeinsam geteilte Hintergrundkultur und ihre symboli-
schen Bestande, die nach wie vor in starkem Mafle durch das Christentum bzw.
den Protestantismus gepragt sind und gepflegt werden (Albrecht / Anselm /

103

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

Kortner 2020: 17 und Polke 2020: 101f.). Das Konzept der Offentlichen Kirche
betont das Empowerment zur Teilhabe an der Gestaltung von gesellschaft-
lichen Offentlichkeiten. Alle drei Entwiirfe bieten zudem explizit reflexive
Varianten zur Verhaltnisbestimmung von Kirche und Offentlichkeit, indem sie
auf theologische Theoriebildung zuriickgreifen. Dabei wirkt Bedford-Strohms
Ansatz, der stark auf Bonhoeffer rekurriert, eher klassisch deduktiv, wahrend
Albrecht und Anselm sowie Schlag die gesellschaftliche Verortung und das
theologische Selbstverstandnis starker relational bzw. kontextuell entfalten.
So spielt bei beiden die christentumstheoretische Dreiteilung in individu-
elles, kirchliches und 6ffentliches Christentum sowohl fiir die theologische
Rekonstruktion als auch fir die zivilgesellschaftliche Wirksamkeit eine Rolle.
Auf die zentrale Bedeutung eines offentlichen Christentums hatte Jahnichen
bereits 2015 hingewiesen und seine Aufgabe umfassend kulturell bestimmt:

»Der besondere Beitrag des dffentlichen Christentums besteht darin, christliche
Welt- und Lebensdeutungen als Hintergrundwissen in der Alltagskultur pra-
sent zu halten und die Lebenswelt in diesem Sinn mitzupragen. christliche Welt-
und Lebensdeutungen als Hintergrundwissen in der Alltagskultur prasent zu
halten und die Lebenswelt in diesem Sinn mitzupragen® (Jahnichen 2015: 178).

Als exemplarische Handlungsfelder eines solchen Offentlichen Christen-
tums benennt er die Gedenkkultur am Beispiel von Erinnerungsorten und
sozialethische Stellungnahmen (Jahnichen 2015: 175£.), verwischt damit aber
die Unterscheidungen zwischen kirchlichem und 6ffentlichem Christentum.

Nur am Rande — am ausfihrlichsten bei Schlag (Schlag 2018,2019 und 2020) -
wird eingehender auf die Klirung des Offentlichkeitsbegriffs selbst eingegangen
und damit auf die Voraussetzungen, dass und wie sich religiés kommunika-
tives Handeln auf die konkreten Konstitutionsbedingungen von Offentlich-
keit einlassen kann und wie sich eine Theorie offentlich-religioser Kommu-
nikation angesichts einer pluralen Offentlichkeit entwirft (Merle 2021: 227f.).

7.2 Kirchliche Stellungnahmen und Zukunftsthesen
Zwei kirchliche Stellungnahmen sowie Zukunftsthesen aus der EKD werden

im Folgenden herangezogen, um das Verhaltnis der evangelischen Kirche zur
Zivilgesellschaft exemplarisch zu bebildern.

104

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

e) ,Dasrechte Wort zu rechten Zeit“ — Positionsbestimmung

im Gegeniiber zur Gesellschaft
Die 2008 erschienene Denkschrift ,,Das rechte Wort zur rechten Zeit“ (EKD
2008) reflektiert den Offentlichkeitsauftrag der Kirche angesichts sich wan-
delnder gesellschaftlicher Kontexte, zu denen auch mediale und kommuni-
kative Rahmenbedingungen geho6ren.*

In der Denkschrift ist die Zivilgesellschaft semantisch nur ein Randthema,
der Begriff kommt lediglich an zwei Stellen vor (EKD 2008: 23 und 55). Das
Thema Offentlichkeit ist jedoch ein wichtiger Bestandteil des zivilgesellschaft-
lichen Diskurses, da Zivilgesellschaft und Offentlichkeit eng miteinander ver-
woben sind (Kénemann 2017: 122-126 mit Rekurs auf Jiirgen Habermas und
Volker Gerhards.) Seine im Blick auf die Verhiltnisbestimmung von Kirche
und Zivilgesellschaft besondere Pointe erhalt der Text durch seine Reflexion
auf die Pluralismusfahigkeit der kirchlichen Auferungen.

Theologisch wird der Offentlichkeitsauftrag der Kirche vom Offentlichkeits-
anspruch des Evangeliums abgeleitet.

.Weil der Gott, an den Christenmenschen glauben, sich von der Welt nicht ab-,
sondern thr zuwendet, hat das Evangelium stets politische Bedeutung. Daraus
erklaren sich sowobl der Offentlichkeitsanspruch des Evangeliums als auch der
Offentlichkeitsauflrag der Kirche“ (EKD 2008: 60).

Im Begriindungsmuster mischen sich freiheitstheoretische Motive in lutheri-
scher Tradition (starke Betonung des Dienstes an der Welt sowie die kategorialen
Unterscheidungen der Zwei-Regimenten-Lehre) mit einem Rekurs auf die Bar-
mer Theologische Erklarung. Mit Barmen VI wird die inklusive Weite betont,in
der die Kirche die ihr aufgetragene Botschaft zuginglich zu machen hat. ,Die
Kirche ist daher nicht nur berechtigt, sondern sogar verpflichtet, die ihr auf
getragene Botschaft so umfassend und allgemein zuginglich, also 6ffentlich, zu
Gehor zu bringen, dass deren Bedeutung fiir alle Menschen und Vélker und fiir
alle Bereiche unseres Lebens vernehmbar wird“ (EKD 2008: 60). Aus dem von
Barmen her ibernommenen Motiv der ,weltumspannenden Herrschaft Chris-
ti“wird kein Herrschaftsanspruch abgeleitet, sondern — analog zum Dienst als
Herrschaftsmodus Christi — ein Dienst an der Welt und fiir die Welt, der diese

46 Erhellend ist der Abgleich mit der EKD-Vorgangerdenkschrift ,Aufgaben und Grenzen kirchli-
cher Auferungen zu gesellschaftlichen Fragen“aus dem Jahr 1979 (Merle 2021: 221-224) sowie die
Analyse bei Jihnichen (2018: 60-64) unter der Uberschrift ,,Pluralismusfihigkeit als neues Kenn-
zeichen des 6ffentlichen Redens evangelischer Kirchen:

105

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

»in ihrer Weltlichkeit respektiert und zugleich den Glauben als eine Kraft zur
Bildung und Zivilisierung erweist“ (EKD 2008: 60). Mit dem Hinweis auf Bil-
dung und Zivilisierung klingt der Beitrag der Kirche zur Zivilgesellschaft an.

Zuniachst wird der Offentlichkeitsbeitrag der Kirche im Gegentiber und im
Zusammenwirken mit dem Staat erortert. Der Staat gewahrleistet mit der ver-
fassungsmafSig verankerten Religions- und Meinungsfreiheit die kirchliche Aus-
ibung des Offentlichkeitsauftrags und verstarkt diese ermoglichende Funktion
des ordnungspolitischen Rahmens noch durch den besonderen Rechtsstatus
hinsichtlich des Selbstbestimmungsrechtes der Kirchen und ihrer Stellung als
Korperschaften des offentlichen Rechts. Das exklusiv wirkende Kirche-Staat-
Verhaltnis wird in einem zweiten Schritt im Blick auf eine vielfaltige plura-
le und gegensitzliche Positionen umgreifende pluralistische Gesellschaft nun
inklusiv geweitet und ausdifferenziert (EKD 2008: 43-48). Diese gesellschafts-
theoretische Unterscheidung wird auch - allerdings mit anderen Vorzeichen —
fir die Kirche selbst geltend gemacht. Hier unterscheidet die Denkschrift zwi-
schen einer ,legitime[n],sachgemafle[n] Pluralitat in Kirche und Theologie*, die
in der Vielstimmigkeit des biblischen Zeugnisses und seiner Multiperspektivi-
tat auf das Heilshandeln Gottes griindet und einem weltanschaulichen bzw.
religiosen Pluralismus, durch den die im ,gemeinsamen Glaubensinhalt
gegebene Einheit der evangelischen Kirche und Theologie in Frage gestellt
wirde® (EKD 2008: 45). Die theologisch angemessene Unterscheidung zwi-
schen prinzipieller Pluralitit theologischer wie kirchlicher Positionen und
dem als Glaubensinhalt gegeben Einheit der Kirche verkennt jedoch, dass die
Einheit in Form des Glaubensinhaltes sich nur plural artikulieren bzw. dar-
stellen lasst und nicht zu einer ,,Uberzeugungsgemeinschaﬂ“ (EKD 2008: 45)
stilisiert werden kann, weil damit die Kategorien von entzogenem Glaubens-
gegenstand und ethischer Positionierung unsachgemaf$ verwechselt werden.

Nicht nur die Unterscheidung von Religion und Politik wird bejaht, sondern
auch die von gesellschaftlicher Pluralitit und Pluralismus als Merkmale von
Freiheit und demokratischem Zusammenleben. Damit erweitert sich der Ort
des kirchlichen Offentlichkeitsauftrages tiber das traditionelle Staat-Kirchen-
Verhiltnis hinaus hin zu einer ,gesellschaftlich breit angelegten Kommuni-
kation, in der die jeweiligen Kompetenzen und Erfahrungen aus politischen,
okonomischen, zivilgesellschaftlichen und religios-kulturellen Bereichen
Berticksichtigung finden (EKD 2008: 23).#” Der zivilgesellschaftliche Bereich

47 Diese Erweiterung hebt Jahnichen als wichtige Neuorientierung hervor: ,Somit werden hier von
der evangelischen Kirche erstmals die Bedingungen des gesellschaftlichen Pluralismus als Kon-
text des eigenen Redens reflektiert (Jihnichen 2018: 64).

106

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

kommt hier als ein Bereich neben Politik, Okonomie und Religionskultur
zu stehen. Verbucht man den Letzteren auch bereichslogisch unter die zivil-
gesellschaftliche Sphire, so wird der Offentlichkeitsauftrag der Kirche hier
trisektoral verortet. Damit ist die Kirche zwar nicht exklusiv als Teil der Zivil-
gesellschaft gefasst, aber auf sie als Diskursort bezogen. Mit ihren Auferun-
gen zu den Fragen des offentlichen Lebens erfillt die evangelische Kirche
weinen Teil ihrer Mitverantwortung fir das Gemeinwesen“und ,,nimmt dabei
teil am offentlichen demokratischen Prozess“ (EKD 2008: 23). Hier werden
deutlich zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirche beschrieben. Dezidiert
betont die Denkschrift, dass die Rezeption kirchlicher Auferungen unter
den Bedingungen des gesellschaftlichen Pluralismus erfolgt, sie also nur als
eine, wenngleich gewichtige Stimme in der Offentlichkeit erscheint. Die Kir-
che muss sich daher pluralismusfihig duffern und sich einlassen auf ,einen
Wettbewerb und Streit um die Gestaltung unserer Gesellschaft im Interesse
der Suche nach Losungen, die dem Leben in Gegenwart und Zukunft die-
nen“(EKD 2008: 47). Dies impliziert, sowohl die Ausdifferenzierung im Blick
auf diverse Offentlichkeiten ernst zu nehmen als auch verstarkt nach Fakto-
ren fur gesellschaftliche Integration zu suchen. Ausdriicklich wird jedoch im
bewussten Kontrast zur strukturell pluralistischen Gesellschaft auf der Kir-
che als ,Uberzeugungsgemeinschaftinsistiert, weil nur diese Identititsform
garantiere, ,der pluralistischen Gesellschaft eine klare Orientierung anzu-
bieten“ (EKD 2008: 45).

Bei der Bestimmung der Subjekte des kirchlichen Offentlichkeitsbeitrages
fallt auf, wie stark die Denkschrift sich auf die institutionellen Strukturen
konzentriert. ,Das kirchliche Recht bestimmt, wer fir die Kirche spricht
und sprechen darf. Dadurch wird die Kirche in der Offentlichkeit sichtbar
und klar nach auflen und innen identifizierbar® (EKD 2008: 30). Amtstra-
ger:innen und offizielle Organe sind also das genuin kirchliche Sprachrohr
in der Offentlichkeit. Konkret geschicht dies in einer Vielfalt der Formen
von schriftlichen und miindlichen Auferungen, zu denen neben klassisch
institutionalisierten Formen (Bekenntnisse, Kundgebungen, Denkschriften,
Impulspapiere, Orientierungshilfen, Argumentationshilfen, gemeinsame Oku-
menische Texte) auch Voten auf Akademien und Kirchentagen oder in den
Medien zdhlen. Die Gattung der Denkschriften trage durch ihren argumen-
tativen, unpolemischen Stil ,gerade durch diese Form zum differenzierten
Diskurs in der Zivilgesellschaft bei“ (EKD 2008: 59).

Der durch die Digitalisierung einsetzende Strukturwandel der Offentlichkeit
wird tendenziell eher kritisch beurteilt und affirmativ vor allem im Blick auf

107

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

eine entsprechende mediale Vermarktung der offiziellen kirchlichen Repra-
sentant:innen bezogen. Die Bedeutung der Laien bzw. der Kirchenmitglieder
wird mit diesem Fokus ausgeblendet und der Offentlichkeitsbeitrag der Kir-
chen stark von der theologischen Figur des institutionalisierten Amtes und
nicht des Priestertums aller Glaubigen entworfen. Dieser Akzentsetzung auf
die institutionelle Vertretung korrespondiert ein Offentlichkeitsbegriff, der sich
offensichtlich stark an institutionalisierten Verfahren orientiert, die sich im Rah-
men der digitalen Transformation der Offentlichkeit aktuell stark verfliissigen.

Bei den Anlassen und Themenfeldern, zu denen sich die Kirche auflert, unter-
scheidet die Denkschrift zwischen einer seelsorgerlich-pastoralen und einer
sozialethisch-politischen Dimension. Die seelsorgerlich-pastorale Dimen-
sion bezieht sich auf AuBerungen ,im Kontext individueller und kollektiver
Erschiitterungen® (EKD 2008: 33). Die sozial-ethische Dimension konzent-
riert sich zunachst auf das fundamentale Thema der Menschenwiirde, das
es auch als kritischen Widerspruch gegentiber gesellschaftlichen Trends ein-
zubringen gilt. Dies fihrt zur Bereitschaft einer Parteinahme und Anwalt-
schaft mit einer deutlichen Option fir die Armen und Schwachen, aber auch
fir die kommenden, noch nicht geborenen Generationen und ihre Lebens-
moglichkeiten im Sinne von Teilhabegerechtigkeit. Die Denkschrift bezieht
sich dabei positiv auf den konziliaren Prozess fiir Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schopfung.

Zusammenfassend lésst sich sagen, dass die Denkschrift den 6ffentlichen Bei-
trag der Kirche in zwei unterschiedlichen Konstellationen im Blick auf das
Verhaltnis zur pluralistischen Gesellschaft bestimmt: zum einen exklusiv im
Gegentiber, zum anderen inklusiv als deren Teil. Die theologische Begriindung
operiert stark mit der Gegeniiberstellung der sprachlichen Chiffren von Kir-
che und Welt, was sich auch in der Identitat der Kirche als Uberzeugungs-
gemeinschaft im Gegeniiber zu einer pluralistischen Gesellschaft niederschlagt.
Die Kirche vermag laut Denkschrift nur in offensichtlicher Eindeutigkeit eine
Orientierungsfunktion fir die Gesellschaft zu leisten. Hier scheint sich die
klassische Orientierungsfunktion der Kirche, wie sie traditionell gegentiber
dem Staat reklamiert wurde (Huber 1998: 286), nun auf die Gesellschaft zu
tbertragen. Nicht ausreichend berticksichtigt bleibt die prinzipielle Pluralitat
theologischer Theoriebildung zu sozialethischen Fragen, so dass die Gegen-
tberstellung von Kirche und Gesellschaft normativ iberdeterminiert erscheint.

Als Teil der Gesellschaft positioniert sich die Kirche als eine Akteurin unter
anderen in einer pluralistischen Gesellschaft, deren 6ffentlichen Aushandlungs-

108

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

prozesse sich auch im Rahmen zivilgesellschaftlicher Prozesse kontrovers voll-
ziehen. Hier wirkt die Kirche durch ihre pastoralen wie sozialethischen Bei-
trige an Gemeinwohl und Zivilitit mit und tbernimmt damit eine Rolle als
zivilgesellschaftliche Akteurin. Deutlich wird damit der Shift der kirchlichen
Selbstverortung aus einem exklusiven Gegeniiber zum Staat hin in den Raum
zivilgesellschaftlicher Offentlichkeiten.

Sowohl Kirchenbegriff als auch Offentlichkeitsbegriff sind jedoch stark auf
den Makrobereich bezogen und im Blick auf die Kirche ganz auf ihre insti-
tutionellen Reprisentant:innen konzentriert. Daher ist der Offentlichkeits-
begriff auch auf institutionelle Ebenen im Sinne von Verfahren, Strukturen
und kollektive Akteur:innen fokussiert und nicht auf interaktionale Dyna-
miken in groffer Bandbreite von Ebenen und Orten bzw. Partizipant:innen.
Die Weite des zivilgesellschaftlichen Beitrags der Kirche, die auch Meso- und
Mikroebene umfasst, und der Aspekt der Partizipationsformen geraten so
nicht in den Blick.

f)  ,Vielfalt und Gemeinsinn“ — der Beitrag der Kirchen
zum gesellschaftlichen Gemeinwohl

Das fiir die handlungstheoretische Zuordnung zur Zivilgesellschaft wichti-
ge Kriterium des Gemeinwohls greift ein Grundlagentext der Kammer fir
Offentlichkeit der EKD unter dem Titel ,Vielfalt und Gemeinsinn“ (EKD
2021) auf. Als Vorstufe konnen die im Jahr 2017 veroffentlichten zehn Impulse
der Kammer fir Offentliche Verantwortung der EKD zu aktuellen Heraus-
forderungen der Demokratie in Deutschland unter dem Titel ,,Konsens und
Konflikt: Politik braucht Auseinandersetzung® gelesen werden (EKD 2017).
Die Impulse reagieren auf das damals aktuelle Phainomen eines erstarkenden
Populismus und tragen der zunehmenden Polarisierung innerhalb der Gesell-
schaft Rechnung, die durch eine digitale Kommunikationskultur zusatzlich
verstarkt wird. Sie weisen auf Reprasentationsliicken und Exklusionsmechanis-
men in Politik und Zivilgesellschaft hin und sensibilisieren fiir Responsivi-
tat im Blick auf Horbereitschaft und Stirkung des Erlebens von Beteiligung.
Die Kirchen werden als Orte demokratischer Beteiligungskultur profiliert:

»Die Kirchen mit ihrer tiefen und breiten sozialen Verankerung sollen und wol-
len damit Foren sein, auf denen Konflikte ausgetragen werden, Angste gehort
und bearbeitet, Gesprdche gefiihrt und Menschen einbezogen werden: Sie sind
Orte demokratischer Beteiligung. Als Kirchen sind wir mitverantwortlich fiir

109

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

die politische Kultur unseres Landes und fiir die Gestaltung unseres Gemein-
wesens“ (EKD 2017: 28).

Der Grundlagentext ,Vielfalt und Gemeinsinn® zeigt exemplarisch, wie sich
die Kirche aufgrund interner Begriindungsmuster handlungslogisch zur
Zivilgesellschaft hin offnet. Gemeinsinn bezieht sich referenziell wie kriterio-
logisch auf den Gemeinwohlbegrift.* Gemeinwoh! wird als regulativer Begriff
gefasst, der der individuellen Artikulation von Interessen sowohl vorausliegt
als auch uber sie hinausgeht, weil er einerseits zukinftige Generationen mit-
einschlieft und andererseits immer wieder neu auszuhandeln ist. ,Das not-
wendige Gemeinwohl als Referenz und Korrektiv fiir den Gemeinsinn bleibt
ein Horizontbegriff, zur Orientierung unverzichtbar und zugleich unerreich-
bar, nie feststehend zu bestimmen® (EKD 2021: 29). Dieses Paradox zwischen
horizontaler Vorgabe und inhaltlicher Liquiditat ist nicht aufzulosen, aber
tber diskursive Verfahren innerhalb einer pluralistischen Gesellschaft immer
wieder neu einzuholen. Daher konnen die Momentaufnahmen des jeweils
auszuhandelnden Gemeinwohls nur tiber den 6ffentlichen Diskurs, die demo-
kratischen Verfahren und die Beteiligung der Zivilgesellschaft gewonnen wer-
den. Der Beitrag der evangelischen Kirche an der jeweiligen situativen Fillung
des Gemeinsinnbegriffs hat sich daher primir tiber den 6ffentlichen Diskurs
und eine Beteiligung an der Zivilgesellschaft zu vollziehen.

»Gemeinsinn bildet sich durch Konsensfindung dariiber, welche Koordinaten
fiir eine Gemeinschaft in Vielfalt mafSgeblich bleiben oder neu werden sol-
len. Belebt wird Gemeinsinn durch Durchldssigkeit und Austausch innerhalb
der Vielfalt, die iiber das Partikulare hinaus fiir Gemeinsames wirksam wird“
(EKD 2021: 87).

Der transzendente Grund fir das Ethos des Gemeinsinns, der den Ideen,
Orten und Praktiken der evangelischen Kirche zugrunde liegt, ist selbst kom-
patibel mit der konstitutiven Pluralitit der Zivilgesellschaft. Denn er impli-
ziert ,gerade keine Autorititsverstarkung fiir eine konkrete Position,sondern
umgekehrt deren Relativierung. Religiose Sprache und religiose Praktiken ver-
pflichten Glaubende in besonderer Weise, aber sie bleiben doch stets mehr-
deutig® (EKD 2021: 27), da ihr Grund ,als transzendente Kategorie immer
nur in vielfaltigen Auslegungen zuganglich und dadurch letztlich unverftg-
bar ist“ (EKD 2021: 28).

48 Zwischen ,Gemeinsinn“und der grenziberschreitenden Bildung von Sozialkapital im Sinne des

bridging-Kapitals gibt es inhaltliche Uberschneidungen, weil beide Begriffe auf die Vermittlung
und Verbindung von heterogenen Positionen bzw. sozialen Gruppen abzielen.

110

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

Die konstitutiv plurale Struktur der eigenen Wahrheitsgewissheit, die sowohl
die eigene Selbstrelativierung als auch die prinzipielle Anerkennung anderer
impliziert, erweist sich daher andockfahig fiir einen zivilgesellschaftlichen
Diskurs, der von Diversitit gepragt ist und sich zugleich durch Zivilitit aus-
zeichnet. Mit dieser theoretischen Figur wird der Anspruch eingel6st, ein affir-
matives Verhaltnis zur plural verfassten, freiheitlichen demokratischen Gesell-
schaft aufgrund der eigenen Uberzeugungen und nicht aus blofer Anpassung
zu gewinnen (EKD 2021: 27).

Das theologische Pendant zum paradoxen Charakter des Gemeinwohlbegrifts
ist die Botschaft vom Reich Gottes, das in die Lebenswirklichkeit hineinwirkt,
aber in seiner endgiltigen Gestalt noch aussteht. Die Botschaft vom Reich
Gottes bildet damit den Horizont, vor dem und in dem die Kirchen in der
ihnen eigenen Pluralitit und Vielfalt zum gesellschaftlichen Gemeinsinn bei-
tragen (EKD 2021: 92 u. 28).

Die kirchlichen Beitrage zum Gemeinsinn bzw. Gemeinwohl werden in die
Metapher ,,das Paradies erproben® (EKD 2021: 90) gekleidet. Nicht nur, um
einen eschatologischen Vorbehalt geltend zu machen, sondern um auf die
prinzipielle Mehrdeutigkeit hinzuweisen und die Pluralitat verschiedener
Vorstellungen vom guten Leben und die jeweilige Verwirklichung dieses
Ethos anzuerkennen (EKD 2021: 90-92). Dieser theologische Ansatz lasst sich
unschwer dem Programm des ,Offentlichen Protestantismus®zurechnen, wie
er von Anselm und Albrecht vertreten wird. ,,Der Offentliche Protestantismus
verkorpert nicht, im Sinne einer societas perfecta, den Gemeinsinn, sondern
tragt, gerade in Ricksicht auf die eigene, innere Pluralitit, zu ihm bei“ (Alb-
recht/Anselm 2020: 10).¥

Als exemplarische Praxisfelder fiir die evangelischen Ressourcen des Gemein-
sinns werden das Bildungshandeln, das diakonische Hilfehandeln sowie das
Friedenshandeln benannt (EKD 2021: 61-88). Unter den jeweiligen Orten fir
diese drei Bereiche tauchen neben der gemeindlich verankerten Konfirmand:in-
nenarbeit im Bereich Bildung der 6ffentliche Religionsunterricht sowie im
Bereich des Hilfehandelns neben der Diakonie die Arbeit in Justizvollzugs-
anstalten und im Feld der Friedensarbeit die kirchlichen Friedensdienste auf.
Damit geraten hinsichtlich der die (zivil)gesellschaftlichen Aushandlungs-
prozesse des Gemeinwohls sowie der Generierung von Gemeinsinn unterschied-
liche Orte bzw. Arbeitsfelder von verfasster Kirche und Diakonie in den Blick.

49 Reiner Anselm findet sich unter den Mitgliedern der damaligen Kammer fiir Offentliche Verant-
wortung der EKD, die fiir den Grundlagentext verantwortlich zeichnen, vgl. EKD 2021: 93.

111

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

Im Vergleich zur Denkschrift von 2008 fallt auf, dass die Dualitat von Kirche
gegeniber der Gesellschaft und Kirche in der Gesellschaft zugunsten einer
egalisierenden Tendenz eingezogen wird. Theologische Begrindungsmuster
fihren aus theologisch reklamierten Griinden eher zu Selbstrelativierungen
der eigenen Position und der Beitrag der Kirchen konzentriert sich primar auf
den zivilen Modus der notwendigen vorpolitischen Aushandlungsprozesse
als auf das Einbringen von Positionen in exponierter Anwaltschaft.

Unschwer lassen sich diese Unterschiede den Entwiirfen der Offentlichen
Theologie bzw. der entsprechend konfigurierten Offentlichen Kirche in der
Fassung von Bedford-Strohm und des Offentlichen Protestantismus von Alb-
recht und Anselm zuordnen. Wihrend im erstgenannten Entwurf die Funktion
der Positionierung durch Vertreter:innen der kirchlichen Institution domi-
niert, tritt im zweiten die Konzentration auf die Interaktions- und Kommuni-
kationsmodi und damit auf die Funktion der Beteiligung in den Vordergrund.

Beide Denkschriften tragen damit der Rolle der Kirche als zivilgesellschaft-
licher Akteurin auf unterschiedlichen Ebenen, mit diversen inhaltlichen
Akzenten und tber unterschiedliche Reprasentant:innen Rechnung. Wie
komplementir oder konflikthaft man die jeweiligen Ansitze einstuft, hingt
mit der Einschitzung der jeweiligen theologischen Begriindungsmuster fir
das offentliche Wirken der Kirche zusammen. Lasst sich an die Denkschrift
von 2008 die Kritik einer mangelnden hermeneutischer Wertschatzung fir
die eigene, innerkirchliche Pluralitit adressieren, so kann an den Ansatz ,Viel-
falt und Gemeinsinn®“ der Vorwurf erhoben werden, dass er sich auf modale
Kategorien im vorpolitischen Raum beschrinkt und inhaltlich-positionell
unterbestimmt bleibt. Beide Ansitze erginzen sich jedoch durch wechsel-
seitige Grenzmarkierungen. Eine Kirche, die sich als Akteurin innerhalb der
Zivilgesellschaft versteht, darf eine prinzipielle Anwaltschaft fiir bestimmte
ethische Anliegen wie Verteilungsgerechtigkeit oder der Anwaltschaft fiir
marginalisierte Bevolkerungsgruppen nicht ausschliefen. In bestimmten Situ-
ationen kann parteiliche Advocacy-Arbeit und damit auch die Mitwirkung an
bewussten Gegenoftentlichkeiten geboten sein. Doch die Art und Weise, wie
sie begriindet und vertreten werden, darf sich nicht durch theologische oder
moralische Uberhohung sowohl dem kritischen kircheninternen bzw. theo-
logischem als auch dem (zivil)gesellschaftlichen Diskurs entziehen.

In der Gesamtschau auf beide EKD-Veréffentlichungen ist dem konzilianten
Urteil von Jahnichen zuzustimmen:

112

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

»Die evangelischen Kirchen haben sich lange Zeit schwergetan, thre Herkunft

und Tradition als staatsanaloge Institutionen in Frage zu stellen oder gar zu
tiberwinden. Erst seit dem Ende der 1990er Jabre lassen sich klarere Selbst-
positionierungen im zivilgesellschaftlichen Feld und eine entsprechend pluralis-
musfiabige Grundhaltung erkennen. Dabei steht eine gemeinwohlorientierte
Suche nach konsensfiahigen Losungen nach wie vor im Mittelpunkt des eige-
nen Selbstverstiandnisses. Allerdings wird, anders als in der Vergangenheit, die
hobe Bedeutung produktiver Konflikte explizit benannt und gewiirdigt* (Jah-
nichen 2018: 65).

Jahnichen untersucht in seinem Beitrag die EKD-Denkschriften und Veroffent-
lichungen zum offentlichen Reden der evangelischen Kirche bis einschliefs-
lich 2017 (2018: 55-67). Die von ihm analysierte Tendenz setzt sich mit ,Vielfalt
und Gemeinsinn“von 2021 fort und dricke sich in einer affirmativen Haltung
der evangelischen Theologie bzw. der evangelischen Kirchen zur Pluralitit
als hermeneutische und kulturelle Aufgabe aus (Jahnichen 2023: 270-272).

g) ,Hinausins Weite —Kirche auf gutem Grund“ -
Kirche als zivilgesellschaftliche Organisation?

In ihren auf der EKD-Synode im November 2020 beschlossenen zwolf Leit-
satzen zur Zukunft hat die EKD Vorschlage fiir eine strategische Ausrichtung
der Entwicklungsprozesse innerhalb der evangelischen Kirche vorgelegt (EKD
2021b). An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass die Thesen einen Hori-
zont aufspannen, der viel weiter reicht als die Handlungshoheit der EKD
selbst. Sie gleichen eher einer ausfithrlichen Leitbildformulierung als einer
umsetzungsorientierten gesamtkirchlichen Strategie. Hier prasentiert sich
die EKD als moderne, an die gesellschaftlichen Dynamiken anschlussfahige
Organisation, die mit dem johanneischen Dreiklang von ,,Christusbildung,
Geistverheiffung und Liebesgebot“ (EKD 2021b: 7) die eigenen Zukunftsbilder
mit theologischen Kategorien unterlegt. Daher lassen sich die Thesen der auf
Legitimation ausgerichteten ,Schauseite“von Organisationen zuordnen (Kiihl
2020: 121-140). Als solche dienen sie als Orientierungspunkte innerhalb der
kontroversen Diskussionen, die den notwendigen Entscheidungen in den
jeweils kirchenleitenden Ebenen der Gliedkirchen vorausgehen — und soll-
ten nicht mit ihnen verwechselt werden. Sie tragen im Vorfeld der ,harten’
Entscheidungen zum dafiir notwendigen konziliaren Raum des Diskurses
bei. Das ist ihre Stirke — und zugleich ihre Grenze.

113

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

Die Zukunftsthesen gehen von einem Krisenstatus der bisherigen Kirchen-
gestalt aus. Mitgliederverlust und schwindende finanzielle Ressourcen ver-
weisen auf einen grundsatzlichen Plausibilitits- und Relevanzverlust inner-
halb der Gesellschaft (EKD 2021b: 7). Damit stellen sich drei strategische
Herausforderungen im Blick auf Koordination, Gemeinschaftsbildung und
Ausstrahlung, die mit drei biblischen Metaphern verbunden werden. Mit
dem Bild des Leibes Christi (vgl. 1. Kor 12,12 ff.) wird die Bedeutung des stell-
vertretenden und gemeinschaftlichen Handelns auf allen Ebenen und damit
der Netzwerkcharakter von Kirche unterstrichen. Das Bild vom wandernden
Gottesvolk (vgl. u.a. Lev 19,33f.) betont die Inklusivitit der Gemeinschafts-
formen und rickt Zugehorigkeitsformen jenseits der binaren Mitgliedschaft
in den Fokus. Mit den Bildern von Salz und Licht (vgl. Mt 5,13ff.) wird die
Wirksamkeit der Kirche in der Offentlichkeit und die Bedeutung der 6ffent-
lichen Prasenz hervorgehoben (EKD 2021b: 7£.).

Im Kontext des 6ffentlichen Wirkens wird nun der Zusammenhang von Kir-
che und Zivilgesellschaft thematisiert. Bereits der erste Leitsatz hebt die wach-
sende Bedeutung der o6ffentlichen Sichtbarkeit des kirchlichen Zeugnisses in
Wort und Tat hervor. In der ,,Bindung an Christus, der VerheifSung des Geis-
tes und dem Gebot der Nachstenliebe* (EKD 2021b: 12) soll daher nicht nur
die Kirche selbst, sondern auch ihr Beitrag am zivilgesellschaftlichen Dialog
gestaltet werden. Im dritten Leitsatz unter der Uberschrift ,,Offentliche Ver-
antwortung®ist zwar nicht explizit von der Zivilgesellschaft die Rede, jedoch
von einem konstruktiven Beitrag der Kirche zur 6ffentlichen Diskussion, der
auf einen bevormundenden Habitus verzichtet (EKD 2021b: 17). Diese Hal-
tung stimmt mit der einer zivilgesellschaftlichen Akteurin tiberein. Der Hin-
weis, dass ,die Kirche die Politik verantwortungsbewusst und kritisch“ (EKD
2021b: 17) begleitet, lasst sich ebenfalls im Kontext der Zivilgesellschaft ver-
orten. Der Verweis auf die bleibende Bedeutung von kirchlichen Kammern
und Kommissionen fir das Gesprach mit Politik, Kultur und Wissenschaft
zeigt jedoch, dass man sich im Blick auf das Offentlichkeitsverstandnis noch
stark im institutionellen Rahmen bewegt (EKD 2021b: 17). Expliziter wird
es beim konkreten Engagement fir gesellschaftlich marginalisierte und aus-
gegrenzte Gruppen. Hier soll die Kirche Kooperationen mit geeigneten Part-
ner:innen aus der Zivilgesellschaft eingehen, um mit ihnen Themenallianzen
zu bilden. Als gemeinsames Motiv fur die kooperative Offenheit wird die
Liebe zu den Menschen benannt; als Spezifikum des kirchlichen Beitrags das
Zeugnis fur die Liebe Gottes (EKD 2021b: 19).

114

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Offentliche Theologie, Offentlicher Protestantismus, Offentliche Kirche

Beim Ausblick auf ihre zukiinftige strukturelle Gestalt betonen die Thesen,
dass ,die evangelische Kirche [...] in Zukunft organisatorisch weniger einer
staatsanalogen Behorde, sondern mehr einem innovationsorientierten Unter-
nehmen oder einer handlungsstarken zivilgesellschaftlichen Organisation
ahneln“wird. (EKD 2021b: 32). Auch wenn sich hinter dem Zukunftsentwurf
als innovationsorientiertem Unternechmen oder einer zivilgesellschaftlichen
Organisation mehr unverbindliche Leitbildkommunikation als operational
umzusetzende Zielvorgabe verbergen diirfte, so wird die Grundausrichtung
deutlich. Die Selbstverortung der Kirche verschiebt sich deutlich von der
Sphire des Staates hin zur Sphire der Wirtschaft bzw. der Zivilgesellschaft.

Auf dem Hintergrund der bereichslogischen Zuordnungen der Kirche in
dieser Arbeit weist die Tendenz eindeutig zur zivilgesellschaftlichen Spha-
re,denn hier ist — zumindest im Blick auf die Konzeptualisierung als NPO —
auch der Aspekt des innovativen Unternehmens im Sinnen von Social Entre-
preneurship inkludiert, ohne dabei zu dominieren. Von einem unmittelbaren
Vergleich mit einem innovationsorientierten Unternehmen ist dagegen abzu-
raten, weil sich die evangelische Kirche im Blick auf ihr theologisches Selbst-
verstandnis nicht bruchlos als zweckrationales Unternehmen verstehen und
entwerfen sollte. Das Primat des Auftrags bzw. des theologischen Selbstvoll-
zugs als Kirche ist im evangelischen Kirchenverstindnis mit einer Selbst-
transzendenz der Organisationsgestalt verbunden. Der Auftrag lasst sich daher
nicht zielfihrend operationalisieren, wohl aber die organisationalen Rahmen-
bedingungen fiir die grundlegenden Vollziige, in denen sich Kirche ereignen
und im theologischen Sinne wirksam werden kann, anpassen, verbessern und
auch innovieren. Dies gilt im Blick auf Organisationsaufbau und Ablaufe,
Ressourcensteuerung und Strategie, Formen und Formate sowie Responsivi-
tat und Partizipation. Dabei konnen Innovationstheorien aus der Wirtschaft
hilfreiche Impulse liefern, miissen aber mit der theologischen Selbststeuerung
vermittelt und daher immer kritisch adaptiert werden.

Als Fazit lasst sich festhalten: Kirchliche Selbstverstindnisse im Kontext offent-
licher Theologie und gesellschaftlicher Offentlichkeit sind heute durch fol-

gende Leitlinien gepragt:

e Offnung zur Gesellschaft: Kirche versteht sich als dialogische, partizipa-
tive und pluralismusfihige Akteurin in der Offentlichkeit.

115

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirche und (zivilgesellschaftliche) Offentlichkeit

e Beitrag zum Gemeinwohl: Sie bringt religiése und ethische Ressour-
cen in gesellschaftliche Debatten ein und engagiert sich fiir Demokratie,
Menschenwiirde und Solidaritat.

e Selbstkritische Reflexion: Die Kirche reflektiert ihre Rolle, ihre Sprache
und ihre Wirkung im o6ffentlichen Raum kontinuierlich und sucht die
Verstindigung mit anderen gesellschaftlichen Akteuren.

Damit entwirft sich Kirche heute weniger als eine staatsanaloge Institution,
sondern vielmehr als eine zivilgesellschaftliche Organisation, die als ,,Lob-
byistin fiir Gottoffenheit; zivilgesellschaftliche ,Teamplayerin“und , Agentin
des Wandels“ innerhalb der gesellschaftlichen Transformationsprozesse* im
offentlichen Diskurs Verantwortung tbernimmt und ihre religiose Identitat
im Dienst des Gemeinwohls zur Geltung bringt. Ihr Beitrag muss sich immer
wieder neu im Spannungsfeld von christlicher Tradition und theologischer
Identitit, gesellschaftlicher Offenheit und demokratischer Teilhabe bewahren.

50 In Aufnahme einer Beschlussvorlage zum 6ffentlichen Auftrag einer Minderheitenkirche aus der
Ev. Kirche im Rheinland aus dem Jahr 2020, https://landessynode.ckir.de/wp-content/uploads/
sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf (10.7.2025).

116

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf
https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf
https://landessynode.ekir.de/wp-content/uploads/sites/2/2021/01/Beschlussvorlage-Lobbyistin-der-Gottoffenheit.pdf

8. ,Ungetrennt und unvermischt“'— ein Fazit
zur Verhaltnisbestimmung von Kirche und
Zivilgesellschaft

Die unterschiedlichen Varianten der Verhiltnisbestimmung von Theologie,
Kirche bzw. Protestantismus und Offentlichkeit sowie die offiziellen kirch-
lichen Beitrige der Kirche auf EKD-Ebene zeigen — bei allen Unterschieden —
eine deutliche Verlagerung der Selbstverortung der evangelischen Kirche aus
dem parastaatlichen Bereich im exklusiven Gegentiber zum Staat in den zivil-
gesellschaftlichen Bereich als eine zivilgesellschaftliche Akteurin unter ande-
ren im Rahmen eines prinzipiell pluralistisch strukturierten Gemeinwesens.
Dem Ort im Rahmen der Zivilgesellschaft lassen sich sowohl die Funktion
der Generierung und Pflege von gemeinwohlorientierten Ressourcen in Form
von Haltungen und Werten als auch konkrete Stellungnahmen und Posi-
tionierungen zuordnen. Diese sind jedoch prinzipiell nicht eindeutig und
missen immer wieder neu ausgehandelt werden. Dabei konnen kirchliche
Akteur:innen sowohl eigene Traditionsbestinde eintragen als auch gesellschaft-
liche Diskurse von autoritativen Mustern entlasten, auch — durchaus selbst-
kritisch — von religiosen Mustern.

Im Hintergrund dieser wachsenden zivilgesellschaftlichen Ausrichtung steht
ein Kirchenbild, das eine kommunikative, auf die Gesellschaft ausgerichtete
Gestalt mit den veranderten Rahmenbedingungen eines zunehmenden Minori-
tatsstatus verbindet.

»Das Ziel der Kirche ist nicht der Riickzug in die Situation einer selbstgeniig-
samen Minderbeit, die sich im eigenen religiosen Milieu etabliert, sondern das
Bild einer Kirche, die auch nach dem Auslaufen der iiberkommenen Kirchlich-

51 Die Uberschrift greift eine dogmatische Formulierung des Glaubensbekenntnisses des vierten
okumenischen Konzils von Chalkedon (451) auf. Was dort ontologisch auf das Verhaltnis von
gottlicher und menschlicher Natur in der Person Christi bezogen wurde, wird hier metapho-
risch auf das Verhaltnis von Kirchen und Zivilgesellschaft gewendet (Tiefensee 2009: 9).

117

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Lungetrennt und unvermischt® — ein Fazit zur Verhaltnisbestimmung

keit einen relevanten und erkennbaren Beitrag zur kulturellen und sozialen
Bereicherung der Gesellschafl leistet und damit ithren eigenen Auftrag immer
wieder neu und durchaus riskant wahrnimmt“ (Rebenstorf et al 2021: 354).

Dass die Kirchen nicht in ihrer zivilgesellschaftlichen Funktion aufgehen
oder ausschlieflich als zivilgesellschaftliche Organisationen begriffen werden
konnen, sei jedoch an dieser Stelle noch einmal unterstrichen. Dagegen spre-
chen nicht nur die ausgepragten Uberlappungen mit dem staatlichen Bereich
(z.B. Religionsunterricht an offentlichen Schulen) und auch der wirtschaft-
lichen Sphire (Bewirtschaftungslogik und Umstellung auf Dienstleistungs-
logiken) im Blick auf die raumlogischen Zuordnungen. Auch ein Blick in
die Systemtheorie weist auf entsprechende Differenzen zwischen Kirchen
als religiosen Organisationen und der Zivilgesellschaft als gesellschaftlicher
Sphire hin, in der sich sehr unterschiedlichen gesellschaftliche Funktions-
systeme wie Gesundheitsbereich, Bildung, Wirtschaft, Politik u.a. mit ihren
Logiken tberlagern, was sich in der Figur der Hybriditat als generelles Cha-
rakteristikum der zivilgesellschaftlichen Organisationen ausdriickt (Rentzsch
2018: 12-15, bes. 14).

Systemtheoretisch formuliert ist Religion generell Teil der Gesamtgesellschaft
wie jedes andere Funktionssystem in der funktional ausdifferenzierten Gesell-
schaft auch. Diese Verortung schliefSt aber die Differenz der Kirche als religio-
se Organisation und anderen Funktionssystemen bzw. ihren organisationalen
Reprisentanzen nicht aus, sondern ein und lasst sich im Blick auf die klassische-
theologische Unterscheidung von ,Kirche® und Welt‘ reformulieren. Denn

»mit der Unterscheidung von Kirche und Welt markiert die Kirche ihre Differenz

zur innergesellschaftlichen sozialen Umwelt und macht damit zugleich deut-
lich, dass thre Ordnung und Gestalt als Organisation von den Inbalten, die ste
zu vermitteln, und der Transzendenz, die sie zu symbolisieren sucht, geprigt
ist und sie deshalb nicht wie eine sakulare Organisation operieren und ent-
scheiden kann“ (Karle 2011: 31).

In systemtheoretischer Perspektive haben die Kirchen am Funktionssystem
der Religion Anteil und unterscheiden sich daher von anderen Funktions-
systemen wie Wirtschaft, Recht, Bildung u.a.®

52 An die Relevanz der Unterscheidung von Kirche und Welt aus systemtheoretischer Sicht erin-
nert Maren Lehmann mit dem Begriffspaar Differenzerfahrung und Entscheidungserwartung
(Lehmann 2018: 81-109).

118

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Lungetrennt und unvermischt® — ein Fazit zur Verhdltnisbestimmung

Auch aus dezidiert theologischer Perspektive muss festgehalten werden, dass
die Kirchen in der Beschreibung als zivilgesellschaftliche Akteurin und Teil der
Zivilgesellschaft nicht aufgehen (Kehlbreier 2009: 339 und Jager 2019: 129 u.142).
Dies gilt nicht nur im Blick auf die hybriden Zonen, die sie bereichslogisch
zur staatlichen und wirtschaftlichen Zone aufweisen, sondern vor allem im
Blick auf ihren transzendenten Grund, auf den sie sich beziehen. Die evange-
lischen Kirchen entwerfen sich in ihrer theologischen Identitét nicht von der
Zivilgesellschaft her, sondern als ,,creatura evangelii“ (Harle 2008) aus einem
unverfugbaren Gotteswirken: ,Ecclesia enim creatura est Euangelii® (Luther,
WA 2, 430, 6£.). Dieses vollzieht sich in klassisch-lutherischer Terminologie
tber die Kommunikationsmedien von Wort und Sakrament in der Spannung
von verheifSener Erwartung und Unverftugbarkeit des gottlichen Handlungs-
subjektes. Uber die Programmformel der ,Kommunikation des Evangeliums*
kann das unverfigbare Gotteswirken kommunikationstheoretisch auf die Brei-

3

te von verbalen und nonverbalen Ausdrucksformen als ein ergebnisoffener
Kommunikationsprozess geweitet sowie subjektorientiert vertieft werden. In
dieser kommunikationstheoretischen Fassung der klassischen Bestimmung
von Identitat und Selbstvollzug der Kirche werden zugleich die Grenzen der
verfassten Kirche verflissigt und tberschritten, da sich die entsprechenden
Kommunikationsprozesse nicht nur im Rahmen verfasster Kirchlichkeit voll-
zichen. Dies hebt insbesondere der kirchentheoretische Entwurf von Chris-
tian Grethlein hervor (Grethlein 2018). Grethlein bezieht die Kommunika-
tion des Evangeliums als mimetische Bezogenheit auf Jesus von Nazareth als
Grundimpuls fir das Christsein zurtick. Zugleich 6ffnet er die Kommunika-
tion des Evangeliums kulturell iiber ihre drei Modi als elementare Ausdrucks-
formen menschlichen Lebens (gemeinschaftliches Feiern, Helfen zum Leben,
Lehren und Lernen) und macht sie damit kontextuell anschlussfihig (Gre-
thlein 2018: 36-40 und Grethlein 2018b, 23-48).

Das spezifische Wirklichkeitsverstaindnis des christlichen Glaubens impli-
ziert einen Offentlichen Charakter, da sich das zu kommunizierende Evange-
lium durch eine universale bzw. inklusive Weite auszeichnet. Diese universale
Weite und die damit zusammenhingende inklusive Zuganglichkeit ist der
sachliche Hintergrund fir das publice docere in CA 14 (Reuter 2008: 54f.).
Es erschlieft sich ko-kreativ in Interaktionen und subjektiven Aneignungs-
prozessen. Die Kommunikationsintention des Evangeliums zielt auf die freie
Zustimmung des Herzens im Modus des Glaubens und entlasst die Welt*als
Bewahrungsraum christlicher Nachstenliebe aus einem exklusiv religiosen
Geltungsanspruch.

119

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Lungetrennt und unvermischt® — ein Fazit zur Verhaltnisbestimmung

Die Kirche ist als Glaubens-, Handlungs- und Rechtsgemeinschaft (Reuter
2008,33-55) also in zweifacher Weise an die sie umgebende ,Welt“als Chiftre fir
ihre 6ffentlichen Kontexte gewiesen: als Zeugnis- und Interpretationsgemein-
schaft des ihr zugrunde liegenden und zugleich unverfiigbaren Evangeliums
sowie als Handlungs- und Rechtsgemeinschaft im Blick auf die Mitwirkung
an der Gestaltung des offentlichen Lebens, dessen Teil sie als spezifisch reli-
giose Organisation selbst ist.

Die konkreten Mitwirkungsmoglichkeiten der Kirche an der Gestaltung
des offentlichen Lebens sind wiederum von gesellschaftlichen Rahmen-
bedingungen und den medialen und interaktionalen Konturen der jeweili-
gen offentlichen Gestaltungsraume gepragt. Je nachdem, in welchem MafSe
diese mit den eigenen ethischen Grundprinzipien tibereinstimmen oder dif
ferieren, werden sich die kirchlichen Beitrage eher affirmativ oder in kriti-
scher Negation gestalten (Witschen 2017: 33). Eine alternative Lebenspraxis
der Kirche ist daher ,nicht Selbstzweck [ist], sondern hat — anders als eine
Kontrastgesellschaft — eine kommunikative Absicht“ (Tiefensee 2005: 17), sie
sucht Offentlichkeit. Wichtig ist daher der auf Offentlichkeit bezogene kom-
munikative Modus, der die Kirche in den zivilgesellschaftlichen Bereich weist.

Die gegenwartigen Rahmenbedingungen fir die Gestaltung der kirchlichen
Mitwirkung an der Gesellschaft verschieben sich eindeutig in Richtung Zivil-
gesellschaft, ohne dass damit Kirche in ihrem zivilgesellschaftlichen Status auf-
geht. Die Kirche entwirft sich theologisch nicht von der Zivilgesellschaft her,
aber als offentliche Kirche auf sie hin. Sie ist,um mit dem Johannesevangelium
zu sprechen, nicht ,von dieser Welt® aber ,in dieser Welt“ (Joh 1712-14) und
folgt daher dem inkarnatorischen Gefille der Sendung Christi.

Wie theologische Selbstbestimmung der Kirche und ihre zivilgesellschaftliche
Bedeutung zusammenklingen konnen, zeigt der Entwurf der Offentlichen
Kirche von Thomas Schlag. Die Aufgabe der Kirche ist es hierbei, auf allen
Ebenen ihrer Organisationsgestalt auch tber ihre religiosen Selbstvollzige
und religiosen Narrationen Menschen als zivilgesellschaftliche Akteur:in-
nen zu erméchtigen. In Anlehnung an Hans Joachim Héhn lie€en sich die
Kirchen daher als ,Buirgerinitiative des Heiligen Geistes* (Tiefensee 2005, 17)
bezeichnen - oder mit aktueller Begrifflichkeit, die den Organisationscharakter
aufnimmt, als Non-Governmental-Organisation (NGO) des Heiligen Geistes.

Die Kirchen haben sowohl als inklusiver Teil der Zivilgesellschaft als auch als
ihr Gegentiber zugleich ihre Bezogenheit wie ihre Transzendenz zum Aus-

120

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Lungetrennt und unvermischt® — ein Fazit zur Verhdltnisbestimmung

druck zu bringen. Als Teil der Zivilgesellschaft ist ihre kontextuelle Bezogen-
heit ein Vollzugmodus ihrer theologischen Identitat. Als Salz der Erde und
Licht der Welt (Mt 5,13f.) wirkt die Kirche in die sie umgebenden Offentlich-
keiten hinein, ohne in dieser Funktion aufzugehen. Denn diese ist im Indikativ
der Zusage ,ihr seid das ... begriindet und weist zurtick auf Christus als
entzogener Grund von Ausstrahlung (Licht) und Fermentierung (Salz). Als
Gegeniiber zur Zivilgesellschaft kann die theologische Identitit als Modus
ihrer kontextuellen Bezogenheit begriffen werden. Das Licht, das Kirche aus-
strahlt, weil und indem sich Christus im Modus der Zusage als Licht der Welt
in ihr spiegelt, soll der 6ffentlichen Wirksamkeit nicht vorenthalten werden.
Es gehort nicht ,unter den Scheffel gestellt; sondern auf eine Lampe, um in
der Umgebung leuchten zu konnen (Mt 5,14).

Durch den ihr eingeschriebenen religiésen Transzendenzbezug zeichnet
sich das kirchliche Handeln zudem mit einem Hoffnungstiberschuss in
Richtung auf das Reich Gottes aus und ist sich zum anderen der Grenzen
menschlicher Gestaltungsfahigkeit bewusst (Jahnichen 2012). So weist auch
die eschatologische Selbsttranszendenz der Kirchen auf den pluralen Ort der
Zivilgesellschaft zurtick. Insofern sind Kirche und Zivilgesellschaft, gerade
weil sie aus theologischen Griinden unterschieden werden miissen, in ihrer
wechselseitigen Bezogenheit nicht voneinander zu trennen.

Fur die kirchliche Praxis ist damit der Raum eines umfassenden Dazwischen
verbunden, ,zwischen Immanenz und Transzendenz, zwischen Gott und
Mensch, zwischen Drinnen und Drauflen, zwischen Privatheit und Offentlich-
keit“ (Grozinger 1998: 33).% Ein solcher Ort tiberwindet falsche Dichotomien
und lasst die Kirche in Raumen der anderen unterwegs sein, um den christ-
lichen Glauben als offene Ressource (Julien 2019 und Domsgen 2022: 265) unter
Verzicht auf die eigene Deutungshoheit einzuspielen und damit auch selber
wieder neu im Sinne eines Creativen Commons zu entdecken (Schendel 2026).

53 Den Hinweis verdanke ich meinem Kollegen Dr. Gunther Schendel.

121

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Adorno, Theodor. W.(1969): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschadigten
Leben, Frankfurt a.M.

Adloft, Frank (2005): Zivilgesellschaft. Theorie und politische Praxis, Frank-
furt a.M.

Albrecht, Christian (Hg.) (2018): Was leistet die Diakonie firs Gemeinwohl?
Diakonie als gesellschaftliche Praxis des Offentlichen Protestantismus,
Tibingen.

Albrecht, Christian / Anselm, Reiner (2017): Offentlicher Protestantismus. Zur
aktuellen Debatte um gesellschaftliche Prasenz und politische Aufgaben
des evangelischen Christentums (Theologische Studien NT 4), Zirich.

Albrecht, Christian / Anselm, Reiner (2019): Offentlicher Protestantismus,
in: Kracht, Hermann Josef / Schreiber, Gerhard (Hg.): Wechselseitige
Erwartungslosigkeit? Die Kirchen und der Staat des Grundgesetzes — ges-
tern, heute, morgen, Berlin/Boston, 299-308.

Albrecht, Christian/ Anselm, Reiner (2020): Verantwortung fiir das Gemeinsame.
Die Aufgaben eines Offentlichen Protestantismus, in: Kortner, Ulrich H.J./
Anselm, Reiner / Albrecht, Christian (Hg.): Konzepte und Riume Offentli-
cher Theologie. Wissenschaft — Kirche — Diakonie (OTh, 39), Leipzig, 57-66.

Albrecht, Christian (2020): Prasenzdienst. Die Bedeutung der Diakonie fiir die
offentliche Wahrnehmbarkeit christlicher Einstellungsmuster, in: ders. /
Anselm, Reiner (2020): Differenzierung und Integration. Fallstudien zu Pra-
senzen und Praktiken eines Offentlichen Protestantismus, Tiibingen, 75-92.

Anhelm, Fritz Erich (2009): Kirchen und Zivilgesellschaft: Anmerkungen zu
einem komplexen Verhaltnis, in: Bauerkamper, Arnd / Nautz, Jirgen (Hg.):
Zwischen Fursorge und Seelsorge. Christliche Kirchen in den europai-
schen Zivilgesellschaften seit dem 18. Jahrhundert, Frankfurt a. M., 353-366.

Anhelm, Fritz Erich (2017): Zivilgesellschaft, in: Wegner, Georg (Hg.): Von
Arbeit bis Zivilgesellschaft. Zur Wirkungsgeschichte der Reformation,
Leipzig, 380-390.

123

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Anke, Hans Ulrich (2016): Rechtsquellen und kirchliche Gesetzgebung, in:
ders. / Wall, Heinrich de / Heinig, Hans Michael (Hg.): Handbuch des
evangelischen Kirchenrechts, Tibingen, 162-198.

Anselm, Reiner (2020): Die Kirche als Vermittlungsinstanz zwischen der
individuellen Religiositat und der Aufgabe des Offentlichen Protestantis-
mus, in: Albrecht, Christian / ders.: Differenzierung und Integration. Fall-
studien zu Prisenzen und Praktiken eines Offentlichen Protestantismus,
Tibingen, 23-40.

Anselm, Reiner (2024): Offentlicher Protestantismus. Eine Skizze, in: Jahni-
chen, Traugott et al. (Hg.): Evangelische Sozialethik. Traditionen und Per-
spektiven (Jahrbuch Sozialer Protestantismus 15), Leipzig, 177-194.

Arens, Edmund / Baumann, Martin / Liedhegener, Antonius (Hg.) (2016a):
Integrationspotenziale von Religion und Zivilgesellschaft: Theoretische und
empirische Befunde (Religion — Wirtschaft — Politik, Band 14), Baden-Baden.

Arens, Edmund (2016): Going public - Offentliche Religionen und Offentli-
che Theologie, in: ders./ Baumann, Martin / Liedhegener, Antonius (Hg.)
(2016a): Integrationspotenziale von Religion und Zivilgesellschaft: Theo-
retische und empirische Befunde (Religion — Wirtschaft — Politik, Band 14),
Baden-Baden, 19-70.

Auksutat, Ksenija (2010): Gemeinde nah am Menschen: Praxisbuch Mitglieder-
orientierung, Gottingen.

Aus der Au, Christina (2017): Der Deutsche Evangelische Kirchentag als
Ausdruck eines sich international und zivilgesellschaftlich verstehenden
Protestantismus, in: Klein, Ansgar / Zimmermann, Olaf (Hg.): Impulse
der Reformation. Der zivilgesellschaftliche Diskurs (Burgergesellschaft
und Demokratie), Wiesbaden, 285-294.

Barth, Florian et al. (2022): ,,Don’t wait: Innovate!*“ Design Thinking als
Beratungsinstrument im kirchlichen Raum am Beispiel der Evangeli-
schen Kirche in Heidelberg, in: Johannes Eurich / Dorothea Schweizer
(Hg.): Diakoniewissenschaft in Forschung und Lehre 2020/2021 (DW1I Jahr-
buch 47), Heidelberg, 150-162.

Bassler, Karin (2006): Finanzmanagement als Chance kirchlichen Lernens.
Betriebswirtschaftliche und praktisch-theologische Analysen zu neuen
Steuerungsinstrumenten der evangelischen Kirchen in Baden-Wiirttem-
berg (APTH 30), Gottingen.

Bauer, Christian (2022): Buen vivir — gutes Leben? Pastoraltheologie im Zei-
chen der Klimakatastrophe, in: ZPhT 42, 7-18.

Bauer, Jochen (2019): Religionsunterricht fiir alle. Eine multitheologische
Fachdidaktik, Stuttgart.

124

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Bauer, Jochen (2022): Religionsunterricht fir alle 2.0, in: RpB 45 (3), 33-43.

Bauerkdmper, Arnd / Borutta, Manuel / Kocka, Jiirgen (Hg.) (2003): Die Praxis
der Zivilgesellschaft. Akteure, Handeln und Strukturen im internationalen
Vergleich, Frankfurt a.M.

Bauerkamper, Arnd / Nautz, Jurgen (Hg.) (2009): Zwischen Fiirsorge und
Seelsorge. Christliche Kirchen in den europiischen Zivilgesellschaften
seit dem 18. Jahrhundert, Frankfurt a. M.

Beckmann, Jens (2007): Wohin steuert die Kirche? Die evangelischen Landes-
kirchen zwischen Ekklesiologie und Okonomie, Stuttgart.

Bedford-Strohm, Heinrich (1998): Kirche in der Zivilgesellschaft, in Weth,
Rudolf (Hg.): Was hat die Kirche heute zu sagen? Auftrag und Freiheit
der Kirche in der pluralistischen Gesellschaft, Neukirchen-Vluyn, 92-108.

Bedford-Strohm, Heinrich (2008): Offentliche Theologie in der Zivilgesellschaft,
in: Gabriel, Ingeborg (Hg.): Politik und Theologie in Europa. Perspekti-
ven Okumenischer Sozialethik, Mainz, 340-366.

Bedford-Strohm, Heinrich (2009): Dietrich Bonhoeffer als 6ffentlicher Theo-
loge, in: EvTh 69, 329-341.

Bedford-Strohm Heinrich (2011): Offentliche Theologie und Kirche. Abschieds-
vorlesung an der Universitit Bamberg am 26. Juli 2011, https://landesbischof.
bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_ Bedford Strohm.
pdf (10.7.2025).

Bedford-Strohm Heinrich (2015): Offentliche Theologie in der Zivilgesellschaft,
in: Hohne, Florian: Offentliche Theologie. Begriffsgeschichte und Grund-
fragen (OTH 31), Leipzig, 211-226.

Bedford-Strohm, Heinrich (2016): Diakonie in der Perspektive ,,0ffentlicher
Theologie® Gegenwartige Entwiirfe, in: Eurich, Johannes / Schmidt, Heinz
(Hg.): Diakonik. Grundlagen — Konzeptionen — Diskurse, Gottingen, 145-161.

Bedford-Strohm, Heinrich (2019): Offentliche Kirche in den Herausforderungen
der Zeit, in: EvTh 79, 9-16.

Bedford-Strohm, Heinrich (2022): Kirchenleitung als Praxis der Gesellschafts-
kritik? In: Ders ./Bubmann, Peter / Meireis, Thorsten (Hg.): Kritische Offent-
liche Theologie (OTH 42), Leipzig, 65-78.

Bedford-Strohm, Heinrich (2023): Offentliche Theologie, in: Dieckmann, Det-
lef et al., (Hg.): Fithren und Leiten in der Kirche. Ein Handbuch fir die
Praxis, Gottingen, 282-291.

Berger, Peter L./ Luckmann, Thomas (2021): Die gesellschaftliche Konstruk-
tion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a.M.
28. Aufl.

125

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://landesbischof.bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_%20Bedford_Strohm.pdf
https://landesbischof.bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_%20Bedford_Strohm.pdf
https://landesbischof.bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_%20Bedford_Strohm.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://landesbischof.bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_%20Bedford_Strohm.pdf
https://landesbischof.bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_%20Bedford_Strohm.pdf
https://landesbischof.bayern-evangelisch.de/downloads/Abschiedsvorlesung_%20Bedford_Strohm.pdf

Literaturverzeichnis

Beyme, Klaus von (2015): Religionsgemeinschaften, Zivilgesellschaft und
Staat, Wiesbaden.

Binder, Christian / Fendler, Folkert (Hg.) (2012): Gottes Giite und mensch-
liche Giitesiegel: Qualitatsentwicklung im Gottesdienst (KiA 3), Leipzig.

Birkholzer, Karl et al. (Hg.) (2005): Dritter Sektor/Drittes System, Wiesbaden.

Bock, Wolfgang (Hg.) (2007): Islamischer Religionsunterricht? Rechtsfragen,
Landerberichte, Hintergriinde (Religion und Aufklarung 13), Tibingen
2. Aufl.

Bottcher, Herbert (2022): Auf dem Weg zur unternehmerischen Kirche, Wiirz-
burg.

Bollongino, Judith et al. (Hg.) (2023): Umkampftes Gemeinwohl: Deutungs-
machtkonflikte um das gemeinsame Wohl, Frankfurt a.M.

Borck, Sebastian (2016): ,,Gottes kriftiger Anspruch auf unser ganzes Leben®
Die Kirche und ihre Dienste und Werkle in den Herausforderungen der
Gesellschaft, Kiel.

Borutta, Manuel (2005): Religion und Zivilgesellschaft: Zur Theorie und
Geschichte ihrer Beziehung, WZB Discussion Paper, No. SP IV 2005-404,
Wissenschaftszentrum Berlin fiir Sozialforschung (WZB), Berlin, https://
www.econstor.eu/handle/10419/49615 (10.7.2025).

Braunlein, Peter J (2015): Die langen 1960er Jahre, in: Hoscher, Lucian / Krech,
Vorkhard (Hg.): 20. Jahrhundert — Epochen und Themen (Handbuch der
Religionsgeschichte im deutschsprachigen Raum, 6.2), Wien/Koln, 175-220.

Braune-Krickau, Tobias (2018): Wie der Pfarrer ,anders wurde. Pastoraltheo-
logische Umbriiche in den langen 1960er Jahren, in: Greifenstein, Johan-
nes (Hg.): Praxisrelevanz und Theoriefihigkeit. Transformationen der
Praktischen Theologie um 1968 (Praktische Theologie in Geschichte und
Gegenwart, 27), Tubingen, 59-84.

Brechenmacher, Thomas (2021): Im Sog der Sikularisierung. Die deutschen Kir-
chen in Politik und Gesellschaft (1945-1990) (Die geteilte Nation, Band 2),
Berlin.

Breitenbach, Giinter (1994): Gemeinde leiten. Eine praktisch-theologische
Kybernetik, Stuttgart.

Brummer, Arnd / Nethofel, Wolfgang (Hg.) (1997): Vom Klingelbeutel zum
Profitcenter? Strategien und Modelle fiir das Unternehmen Kirche, Ham-
burg.

Ceasar, Quinton (2025): Eintreten fiir eine Kirche der intersektionalen Ver-
bundenheit, in: Vecera, Sarah (Hg.): Gemeinsam Anders. Fiir eine viel-
faltige und gerechte Zukunft, Minchen, 28-37.

126

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://www.econstor.eu/handle/10419/49615
https://www.econstor.eu/handle/10419/49615
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.econstor.eu/handle/10419/49615
https://www.econstor.eu/handle/10419/49615

Literaturverzeichnis

Coenen-Marx, Cornelia (2015): Engagement und Berufung: Die Kirchen als
profilierte Biindnispartner in der Zivilgesellschaft, Forschungsjournal
Soziale Bewegungen 28,107-112.

Cornehl, Peter (2007): Dorothee Solle, das ,,Politische Nachtgebet“und die Fol-
gen, in: Hermle, Siegfried / Lepp, Claudia / Oelke, Harry (Hg.): Umbriche.
Der deutsche Protestantismus und die sozialen Bewegungen in den 1960er
und 70er Jahren (Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte, 47), Gottingen
2. Auflage, 265-284.

Damberg, Wilhelm / Bosch, Frank (Hg.) (2011): Soziale Strukturen und Seman-
tiken des Religiosen im Wandel. Transformationen in der Bundesrepublik
Deutschland 1949-1989, Essen.

Damberg, Wilhelm (2014): Katholische Kirche und Katholizismus in Deutsch-
land im 18./19. Jahrhundert zwischen Abschottung und Integration, in:
Arens, Edmund et al. Integration durch Religion? (Religion — Wirtschaft —
Politik 10), 117-131.

Damberg, Wilhelm/Jahnichen, Traugott (Hg.) (2015): Neue Soziale Bewegungen
als Herausforderung sozialkirchlichen Handelns. Stuttgart.

Danz, Christian (2018): Die Bedeutung der Religion fir die Zivilgesellschaft.
In: Bundesnetzwerk Burgerschaftliches Engagement, Dossier Nr. 4, Ber-
lin, 12-14.

Degens, Philipp / Lapschiefs, Lukas (2021): Zivilgesellschaftliches Wirtschaf-
ten. Ein konzeptioneller Vorschlag, Wiesbaden.

Dietz, Alexander (2018a): Theologie und Okonomie: zur aktuellen Debatte um
die ,moralischen Grenzen des Marktes in: Fuchs, Monika E./Hofheinz,
Marco (Hg.): Theologie im Konzert der Wissenschaften, Stuttgart, 217-231.

Dietz, Alexander (2018 b): Mit Herz und Geld. Die Spannung zwischen kirch-
lichem Auftrag und 6konomischen Rahmenbedingungen, in: Begemann,
Verena et al. (Hg.) (2018): Ethik als Kunst der Lebensfithrung, Stuttgart, 72—88.

Domsgen. Michael (2019): Zwischen einem ,Mia San Mia“-Gefuhl und der
Ahnung von der Nacktheit des Kaisers: Irritationen und Perspektiven
kirchlicher Arbeit heute, in: PTh 108, 287-311.

Domsgen, Michael (2022): Kirchenentwicklungsprozesse quergelesen, in:
EvTh 82, 256-265.

Domsgen, Michael / Witten, Ulrike (Hg.) (2022): Religionsunterricht im
Plausibilisierungsstress. Interdisziplinare Perspektiven auf aktuelle Ent-
wicklungen und Herausforderungen (Religionswissenschaft 26), Bielefeld.

Ebertz, Michael (2019): Das kreative Potenzial religioser Akteure fiir die Zivil-
gesellschaft, in: Kordesch, Ramona Wieland, Josef / ders.: Die Arbeit der
Zivilgesellschaft, Weilerswist-Metternich, 149-166.

127

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Echter, Herbert (2022): Auf dem Weg zur unternehmerischen Kirche, Wiirzburg.

Elhaus, Philipp / Schendel, Gunther (2021): Mit beiden Handen geht es bes-
ser. Innovation in der Kirche am Beispiel von Erprobungsriumen und
Ambidextrie, SI-Kompakt 1/2021, digital abrufbar unter www.siekd.de/wp-
content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-
besser.pdf (10.7.2025).

Elhaus, Philipp (2024): Vermessung eines komplexen Feldes. Dienste, Werke
und Einrichtungen als landeskirchliche Organisations- und Sozialform -
ein Uberblick, in: ders. / Pohl-Patalong, Uta, Fluide Formen von Kirche.
Dienste, Werke und Einrichtungen in Gesellschaft und Kirche des 21. Jahr-
hunderts, Stuttgart, 21-46.

Eurich, Johannes (2016): Unternehmerische Diakonie, in: ders. / Schmidt,
Heinz (Hg.): Diakonik. Grundlagen — Konzeptionen — Diskurse, Gottin-
gen, 188-219.

Eurich, Johannes (2022): Caritas / Diakonie als Unternehmen, in: Lob-Htide-
pohl, Andreas / Schifer, Gerhard (Hg.): Okumenisches Kompendium Cari-
tas und Diakonie, Gottingen, 410-419.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2008): Das rechte Wort
zur rechten Zeit. Eine Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche
in Deutschland zum Offentlichkeitsauftrag der Kirche, Gutersloh, http://
www.ekd.de/download/denkschriftendenkschrift.pdf (10.7.2025).

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2017): Konsens und Kon-
flike: Politik braucht Auseinandersetzung. Zehn Impulse der Kammer fir
Offentliche Verantwortung der EKD zu aktuellen Herausforderungen der
Demokratie in Deutschland, Hannover, https://www.ekd.de/ekd_de/ds_
doc/20170814_konsens_und_konflikt.pdf (10.7.2025).

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2021 a): Vielfalt und Gemein-
sinn. Der Beitrag der evangelischen Kirche zu Freiheit und gesellschaft-
lichem Zusammenbhalt, Leipzig, https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/viel-
falt_EVA_2021.pdf (10.7.2025).

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2021b): Hinaus ins
Weite — Kirche auf gutem Grund. Zwolf Leitsitze zur Zukunft einer auf
geschlossenen Kirche, Hannover, www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/zwoelf_leit-
saetze_zukunft_kirche_ES_2021.pdf (10.7.2025).

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2022): Zwischen Nachsten-
liebe und Abgrenzung Eine interdisziplinare Studie zu Kirche und poli-
tischer Kultur, Leipzig, https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Naechstenlie-
be EVA_2022.pdf (10.7.2025).

128

- am 02.02.2026, 13:08:11.


http://www.siekd.de/wp-content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-besser.pdf
http://www.siekd.de/wp-content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-besser.pdf
http://www.siekd.de/wp-content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-besser.pdf
http://www.ekd.de/download/denkschriftendenkschrift.pdf
http://www.ekd.de/download/denkschriftendenkschrift.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/20170814_konsens_und_konflikt.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/20170814_konsens_und_konflikt.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/vielfalt_EVA_2021.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/vielfalt_EVA_2021.pdf
http://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/zwoelf_leitsaetze_zukunft_kirche_ES_2021.pdf
http://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/zwoelf_leitsaetze_zukunft_kirche_ES_2021.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Naechstenliebe_EVA_2022.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Naechstenliebe_EVA_2022.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.siekd.de/wp-content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-besser.pdf
http://www.siekd.de/wp-content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-besser.pdf
http://www.siekd.de/wp-content/uploads/2021/06/2021-SI-KOMPAKT-Mit-beiden-Haenden-geht-es-besser.pdf
http://www.ekd.de/download/denkschriftendenkschrift.pdf
http://www.ekd.de/download/denkschriftendenkschrift.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/20170814_konsens_und_konflikt.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/20170814_konsens_und_konflikt.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/vielfalt_EVA_2021.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/vielfalt_EVA_2021.pdf
http://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/zwoelf_leitsaetze_zukunft_kirche_ES_2021.pdf
http://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/zwoelf_leitsaetze_zukunft_kirche_ES_2021.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Naechstenliebe_EVA_2022.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/Naechstenliebe_EVA_2022.pdf

Literaturverzeichnis

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hg.) (2023): Wie hiltst du’s mit
der Kirche? Zur Bedeutung der Kirche in der Gesellschaft. Erste Ergeb-
nisse der 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung, Leipzig 2023, https:/
www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/07490_EKD_KMU_Web_neu.pdf (10.7.2025).

Evers, Adalbert (2020): Die Zivilgesellschaft und ihre Organisationen. Ein
Vergleich verschiedener Ansatze, in: Schroer, Andreas et al. (Hg.): Organi-
sation und Zivilgesellschaft (Organisation und Padagogik, Bd. 24), Wies-
baden, 9-32.

Famos, Cla Reto (2005): Kirche zwischen Auftrag und Bedurfnis. Ein Bei-
trag zur 0konomischen Reflexionsperspektive in der praktischen Theo-
logie, Minster.

Famos, Cla Reto / Kunz, Ralph (2006): Kirche und Marketing. Beitrige zu
einer Verhiltnisbestimmung. Zirich.

Fendler, Folkert (2019): Kundenhabitus und Gottesdienst. Zur Logik protestan-
tischen Kirchgangs (Arbeiten zur Pastoraltheologie, Band 94), Gottingen.

Fergusson, David (2009): Theologie und Zivilgesellschaft, in: Bauerkiamper,
Arnd / Nautz, Jurgen P. (Hg.): Zwischen Fursorge und Seelsorge. Christ-
liche Kirchen in den europiischen Zivilgesellschaften seit dem 18. Jahr-
hundert, Frankfurt a.M., 47-62.

Fetzer, Joachim / Grabenstein, Andreas / Miiller, Eckhard (1999): Kirche in der
Marktgesellschaft, Giitersloh.

Fingerle, Jorg (2000): Die Kirche als intermediare Institution. Grundlinien
einer theologischen Theorie zur Sozialgestalt der Kirche, Diss. Berlin.
Fischer, Ralph (2004): Ehrenamtliche Arbeit, Zivilgesellschaft und Kirche:
Bedeutung und Nutzen unbezahlten Engagements fiir Gesellschaft und

Staat, Stuttgart.

Fischer, Ralph (2008): Kirche und Zivilgesellschaft. Probleme und Potenzia-
le, Stuttgart.

Fresh X-Netzwerk e.V. (2022): Explorationsstudie Unternehmerisch Kirche
sein, Berlin, https://freshexpressions.de/wp-content/uploads/2022/11/fx-
Unternehmerisch-Kirche-sein.pdf (10.06.2025).

Gabriel, Karl (2006): Auf dem Weg in den o6ffentlichen Raum, in: Kretzsch-
mar, Gerald / Pohl-Patalong, Uta / Miller, Christoph (Hg.): Kirche, Macht,
Kultur. (VWGTh, 27), Gutersloh, 81-96.

Gabriel, Karl (2008): Religion und Politik zwischen Fundamentalismus und
Zivilgesellschaft, in: Ethik und Gesellschaft 2/2008, 1-24.

129

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/07490_EKD_KMU_Web_neu.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/07490_EKD_KMU_Web_neu.pdf
https://freshexpressions.de/wp-content/uploads/2022/11/fx-Unternehmerisch-Kirche-sein.pdf
https://freshexpressions.de/wp-content/uploads/2022/11/fx-Unternehmerisch-Kirche-sein.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/07490_EKD_KMU_Web_neu.pdf
https://www.ekd.de/ekd_de/ds_doc/07490_EKD_KMU_Web_neu.pdf
https://freshexpressions.de/wp-content/uploads/2022/11/fx-Unternehmerisch-Kirche-sein.pdf
https://freshexpressions.de/wp-content/uploads/2022/11/fx-Unternehmerisch-Kirche-sein.pdf

Literaturverzeichnis

Gabriel, Karl (2011): Kirche in der Zivilgesellschaft, in: Eurich, Johannes /
Barth, Florian / Baumann, Klaus / Wegner, Gerhard (Hg.): Kirchen aktiv
gegen Armut und Ausgrenzung. Theologische Grundlagen und prakti-
sche Ansitze fiir Diakonie und Gemeinde, Stuttgart, 381-394.

Gabriel, Karl (2014a): Alte Probleme und neue Herausforderungen, in: Becker,
Patrick / Diewald Rodriguez, Ursula (Hg.): Die Zukunft von Religion und
Kirche in Deutschland, Freiburg, 13-28.

Gabriel,Karl (2014b): Liquid Church? Organisationssoziologische Anmerkungen,
in: PThI 34, 45-56.

Gabriel, Karl / Karle, Isolde / Pollack, Detlef (2016): Irritierte Kirchen, in:
EvTh 76, 58-67.

Gabriel, Karl (2022): Die vielen Gesichter der Religion. Religionssoziologische
Analysen jenseits der Sakularisierung (Schriftenreihe Religion und Moder-
ne 22), Frankfurt a.M.

Gabriel, Karl (2023): Hautungen einer umstrittenen Institution. Zur Sozio-
logie der katholischen Kirche (Religion und Moderne 26), Frankfurt a. M.

Germann, Michael (2019): Sikularisierung und Religion in der Perspekti-
ve des Religionsverfassungsrechts, in: Dingel, Irene et al. (Hg.): Sikulari-
sierung und Religion: europiische Wechselwirkungen. Veroffentlichungen
des Instituts fir Europaische Geschichte Mainz (Band 123. Abteilung fir
Abendlandische Religionsgeschichte), Tiibingen, 183-213.

Germann, Michael (2023): Die Finanzierung der Kirchen in Deutschland.
Gegenstand und Faktor kirchlicher Freiheit, in: Aus Politik und Zeit-
geschichte 73 /39, 41-47.

Giebel, Astrid et al. (2022): Einsam. Gesellschaftliche, kirchliche und diako-
nische Perspektiven, Leipzig.

Gienke, Claus / Landwehrs, Tim (2024): Die Ablosung der Staatsleistungen
im Dienst der Freiheit, in: ZevKR 69, 183-194.

Grib, Wilhelm / Ohlmann, Philipp (2022): Religion und Entwicklung. Die
Herausforderungen staatlicher Entwicklungspolitik in der Zusammenarbeit
mit religiosen Gemeinschaften, in: Eurich, Johannes / Schweizer Dorothea
(Hg.): Diakoniewissenschaft in Forschung und Lehre 2020/2021(DW1 Jahr-
buch 47), Heidelberg, 88-94.

Grab-Schmidt, Elisabeth (2015): Gemeinwohl. Riickgewinn eines antiquier-
ten Begriffs in der pluralen modernen Gesellschatft, in: ZEE 59,163-167.
Graef, Michael / O’Mahony, Niamh / Vortisch, Johannes (2022): Wie kann Kir-

che attraktiver werden? Eine Design Thinking-Fallstudie, PrTh 57,168-178.

130

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Grethlein, Christian (2013): Probleme hinter den Bemithungen um Kirchen-
reform. Kirche im Ubergang von einer staatsanalogen Institution zu einer
zivilgesellschaftlichen Organisation, in: PrTh 48, 36-42.

Grethlein, Christian (2015): Evangelisches Kirchenrecht. Eine Einftihrung,
Leipzig.

Grethlein, Christian (2016): Kirchensteuer im Transformationsprozess heu-
tiger evangelischer Landeskirchen in Deutschland, in: KuR 22,188-195.
Grethlein, Christian (2018a): Kirchentheorie. Kommunikation des Evange-

liums im Kontext, Berlin/Boston.

Grethlein, Christian (2018b): Christsein als Lebensform. Eine Studie zur Grund-
legung der Praktischen Theologie (ThLZ.F), 35), Leipzig.

Grozinger, Albrecht (1998): Die Kirche. Ist sie noch zu retten? Gutersloh.

Grofbolting, Thomas (2013): Der verlorene Himmel. Glaube in Deutschland
seit 1945, Gottingen.

Grof3bolting, Thomas (2023): ,Hinkende Trennung® von Staat und Kirchen
als Erfolgsmodell? In: Rau, Vanessa / Nicoubin, Mahyar (Hg.): Religions-
verfassungsrecht revisited. Religion, Sikularitit und Gesellschaft im Wan-
del (bpb Bd.10822), Bonn, 129-142.

GrofSe Kracht, Hermann-Josef (1997): Kirche in ziviler Gesellschaft. Studien zur
Konflikegeschichte von katholischer Kirche und demokratischer Offentlich-
keit, Paderborn.

GrofSe-Kracht, Hermann-Josef (2009): ,,[...] weder die Kirche allein, noch der
Staat allein“~ Zur ungewollten Wohlfahrtsstaatsproduktivitit des sozialen
Katholizismus in Deutschland, in: Bauerkdmper, Arnd / Nautz, Jurgen P.
(Hg.): Zwischen Fursorge und Seelsorge. Christliche Kirchen in den euro-
paischen Zivilgesellschaften seit dem 18. Jahrhundert, Frankfurt a.M., 131-154.

Gutmann, David / Peters, Fabian (2021): #projektion2060 — die Freiburger Stu-
die zu Kirchenmitgliedschaft und Kirchensteuer. Analysen — Chancen —
Visionen, Neukirchen-Vluyn.

Habermas, Jiirgen (1998): Faktizitat und Geltung. Beitrage zur Diskurstheorie
des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a.M.

Habermas, Jirgen (2005): Religion in der Offentlichkeit. Kognitive Voraus-
setzungen fir den ,0ffentlichen Vernunftgebrauch®religioser und sakula-
rer Burger, in: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Auf-
satze, Frankfurt a.M., 119-154.

Habermas, Jurgen (2022): Ein neuer Strukturwandel der Offentlichkeit und
die deliberative Politik, Berlin.

131

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Harle, Wielfried (2008): Creatura Evangelii. Die Konstitution der Kirche durch
Gottes Offenbarung nach lutherischer Lehre, in: Herms, Eilert / 7.4k, Lubo-
mir (Hg.): Grund und Gegenstand des Glaubens nach romisch-katholi-
scher und evangelisch-lutherischer Lehre. Theologische Studien, Tibin-
gen, 482-502.

Hauschildt, Eberhard (2006): Zur Bedeutung der Theorie des ,Dritten Sek-
tors“ fiir die Praktische Theologie. Kirchliches und offentliches Christen-
tum in einer anderen Perspektive, in: PThI 26, 282-297.

Hauschildt, Eberhard / Pohl-Patalong (2013): Uta, Kirche (Lehrbuch Prakti-
sche Theologie Bd. 4), Giitersloh.

Hauschildt, Eberhard (2022): Kirche und Gemeinde. Funf Schritte zu einer
einfallsreichen Theologie, in: Meyns, Christoph / Raatz, Georg (Hg.): Was
braucht die Gemeinde? Zum Wechselspiel zwischen kirchlichen Trans-
formationsprozessen und Ekklesiologie, Leipzig, 89-107.

Heinig, Hans Michael / Walter, Christian (Hg.) (2007): Staatskirchenrecht
oder Religionsverfassungsrecht? Ein begriffspolitischer Grundsatzstreit,
Tabingen.

Heinig, Hans Michael (2018): Sakularer Staat — viele Religionen. Religions-
politische Herausforderungen der Gegenwart, Freiburg.

Heinig, Hans (2023): Pluralisierung — Sakularisierung — Europaisierung.
Dynamiken im Verhaltnis von Staat und Kirche, in: Aus Politik und Zeit-
geschichte 73 /39, 21-26.

Heinig, Hans Michael et al. (Hg.) (2024): Christlicher Religionsunterricht
(CRU). Rechtswissenschaftliche und theologisch-religionspadagogische
Perspektiven auf ein Reformmodell in Niedersachsen, Tubingen.

Hempelmann, Reinhard et al. (Hg.) (1997): Handbuch der Evangelistisch-mis-
sionarischen Werke, Einrichtungen und Gemeinden, Deutschland - Oster-
reich — Schweiz, Stuttgart.

Henkel, Anna (2009): Die Funktion der Gemeinde. Zum Verhailtnis von
Religion, Kirche und Gemeinde aus systemtheoretischer Perspektive, in:
Karle, Isolde (Hg.): Kirchenreform. Interdisziplinare Perspektive (APrTh,
41), Leipzig, 293-307.

Herkenrath, Mark (2011): Die Globalisierung der sozialen Bewegungen. Trans-
nationale Zivilgesellschaft und die Suche nach einer gerechten Welt-
ordnung, Wiesbaden.

Hermelink, Jan (2011): Kirchliche Organisation und das Jenseits des Glaubens.
Eine praktisch-theologische Theorie der evangelischen Kirche, Gitersloh.

132

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Hermelink, Jan (2012): Einige Dimensionen der Strukturveranderung der deut
schen evangelischen Landeskirchen, in: Hermle, Siegfried / Lepp, Clau-
dia/Oelke,Harry (Hg.): Umbriche. Der deutsche Protestantismus und die
sozialen Bewegungen in den 1960er und 70er Jahren (Arbeiten zur Kirch-
lichen Zeitgeschichte, 47), Gottingen 2. Auflage, 285-302.

Hermelink, Jan (2025): Konsenssuche im Sinkflug. Die aktuelle Praxis syno-
daler Finanzsteuerung inszeniert landeskirchliche Machtverhiltnisse, in
ThPr 60, 157-162.

Hermle, Siegfried / Lepp, Claudia/ Oelke, Harry (Hg.) (2012): Umbrtche. Der
deutsche Protestantismus und die sozialen Bewegungen in den 1960er und
70er Jahren (AKZ 47), Gottingen 2. Auflage.

Hermle, Siegfried / Oelke, Harry (Hg.) (2021): Kirchliche Zeitgeschichte_
evangelisch. Band 3: Protestantismus in der Nachkriegszeit (1945-1961),
(CuZ 89), Leipzig.

Hermle, Siegfried / Oelke, Harry (Hg.) (2023): Kirchliche Zeitgeschichte_evan-
gelisch. Band 4: Protestantismus im Umbruch (1962-1992) (CuZ 10), Leipzig.

Herms, Eilert (2010): Gemeinwohl. Probleme eines Lebenskonzepts der Sozial-
ethik, in: Spiess, Christian (Hg): Freiheit — Natur — Religion. Studien zur
Sozialethik (FS A. Anzenbacher), Paderborn, 263-276.

Hidalgo, Oliver (2020): Religion, Staat und Zivilgesellschaft - Anmerkungen
zu einem komplexen Dreieck, in: Nix, Andreas (Hg.): Staat und Zivil-
gesellschaft. Permanente Opposition oder konstruktives Wechselspiel?
(Staatsverstandnisse, Bd. 143), Baden Baden, 137-160.

Hidalgo, Oliver (2023): Religion und Politik in der Logik des Grundgesetzes,
in: Rau, Vanessa / Nicoubin, Mahyar (Hg.): Religionsverfassungsrecht revi-
sited. Religion, Sakularitit und Gesellschaft im Wandel (bpb Bd. 10822),
Bonn, 143-160.

Hiebaum, Christian (Hg.) (2022): Handbuch Gemeinwohl, Wiesbaden.

Hitzer, Bettina (2009): Protestantische Philanthropie und Zivilgesellschaft in
Deutschland. Ein vieldeutiges Verhaltnis, in: Bauerkdmper, Arnd / Nautz,
Jurgen (Hg.): Zwischen Fursorge und Seelsorge: Christliche Kirchen in
den europiischen Zivilgesellschaften seit dem 18. Jahrhundert, Frank-
furt a.M., 113-130.

Hillebrecht, Steffen W. (Hg.) (1997): Kirchliches Marketing, Paderborn.

Hohne, Florian (2015): Offentliche Theologie. Begriffsgeschichte und Grund-
fragen (OTH 31), Leipzig.

133

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Hohne, Florian (2020): Wo noch? Kirche in gesellschaftlichen Offentlich-
keiten. Anmerkungen zu theopolitischen Imaginationen, in: Jahnichen,
Traugott et al. (Hg.): Krisen — Aufbriiche — Transformationen. Zur Soziali-
tat der Evangelischen Kirche (Jahrbuch Sozialer Protestantismus, Band 12),
Leipzig, 255-282.

Hohne, Florian (2022): Die Verantwortung kritischer Offentlicher Theologie,
in: Bedford-Stroh, Heinrich / Bubmann, Peter / Meireis, Thorsten (Hg.):
Kritische Offentliche Theologie (OTH 42), Leipzig, 111-126.

Holscher, Lucian (2011): Die Sdkularisierung der Kirchen. Sprachliche Trans-
formationsprozesse in den langen 1960er Jahren, in: Damberg, Wilhelm /
Bosch, Frank (Hg.): Soziale Strukturen und Semantiken des Religiosen
im Wandel. Transformationen in der Bundesrepublik Deutschland 1949
1989, Essen, 203-214.

Horsch, Daniel (2025): Verstaindigungsorte in polarisierenden Zeiten. Studie
zur Stimmungslage der Gesellschaft, Berlin.

Hoffmann, Anne Friederike (2019): Verantwortung fiir die Umwelt. Das Bei-
spiel der kirchlichen Umweltbeauftragten, in: Albrecht,Christian / Anselm,
Reiner (Hg.): Aus Verantwortung. Der Protestantismus in den Arenen
des Politischen (Religion in der Bundesrepublik Deutschland, 3), Tibin-
gen, 187-206.

Hofmann, Beate (2016): Zivilgesellschaftliches Engagement von Diakonie und
Kirche, In: Eurich, Johannes / Schmidt, Heinz (Hg.): Diakonik. Grund-
lagen — Konzeptionen — Diskurse, Gottingen, 220-241.

Horstmann, Martin; Park, Heike (2014): Gott im Gemeinwesen. Sozialkapital-
bildung durch Kirchengemeinden (SI konkret 6), Berlin.

Hoyer, Birgit (2020): Gemeinwohlorientierung im Unternehmen Kirche, in:
Bucher, Rainer (Hg.): Pastoral im Kapitalismus, Wiirzburg, 127-140.

Huber, Wolfgang (1973): Kirche und Offentlichkeit, Stuttgart.

Huber, Wolfgang (1998): Kirche in der Zeitenwende. Gesellschaftlicher Wan-
del und Erneuerung der Kirche, Gitersloh.

Huber, Wolfgang (2000): Die Rolle der Kirchen als intermediérer Institutio-
nen in der Gesellschaft, 2000. https://www.ekd.de/die-rolle-der-kirchen-
als-intermediaerer-institutionen-in-der-gesellschaft-45358.htm. (10.07.2025).

Huber, Wolfgang (2001): Die Kirche als intermediare Institution in der Medien-
gesellschaft, in:, in: Dragert, Christian / Fricke-Hein, Hans Wilhelm: Medien-
ethik. Freiheit und Verantwortung; Festschrift zum 65. Geburtstag von
Manfred Kock, Stuttgart, 137-150.

Huber, Wolfgang (2016): Art. Offentlichkeit und Kirche, in: Hiibner, Jorg u.a.:
Evangelisches Soziallexikon, Stuttgart 9. iberarbeitete Aufl., 1144-1153.

134

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://www.ekd.de/die-rolle-der-kirchen-als-intermediaerer-institutionen-in-der-gesellschaft-45358.htm
https://www.ekd.de/die-rolle-der-kirchen-als-intermediaerer-institutionen-in-der-gesellschaft-45358.htm
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.ekd.de/die-rolle-der-kirchen-als-intermediaerer-institutionen-in-der-gesellschaft-45358.htm
https://www.ekd.de/die-rolle-der-kirchen-als-intermediaerer-institutionen-in-der-gesellschaft-45358.htm

Literaturverzeichnis

Hubner, Ingolf et al. (Hg.) (2023): Religion im Sozialraum. Sozialwissenschaft-
liche und theologische Perspektiven, Stuttgart.

Jager, Alfred (1984): Diakonie als 6konomisches Unternehmen (Beitrige aus
der Arbeit der v. Bodelschwinghschen Anstalten in Bethel bei Bielefeld,
28), Bielefeld-Bethel.

Jager, Alfred (1993): Diakonie als christliches Unternehmen. Theologische
Wirtschaftsethik im Kontext diakonischer Unternehmenspolitik. Giiters-
loh 4. Aufl.

Jager, Sarah (2019): Kirchen als Akteurinnen in der Zivilgesellschaft — eine
theologische Perspektive, in: I.-]. Werkner, Ines-Jaqueline / Dembinski,
Matthias (Hg.): Gerechter Frieden jenseits des demokratischen Rechts-
staates, Wiesbaden, 127-149.

Jahnichen, Traugott (2012): Die Dynamik der Reich-Gottes-Hoffnung als Impuls
fur zivilgesellschaftliches Handeln — eine systematisch-theologische Per-
spektive, in: Bauer, Lothar / Eurich, Johannes / Schmidt, Wilhelm (Hg.):
Zukunft verantworten — Teilhabe gestalten. Zivilgesellschaftliche Impulse
Gustav Werners, Heidelberg, 11-26.

Jahnichen, Traugott (2015): ,Offentliches Christentum? Eine unterschitzte
Dimension christlicher Prisenz im Kontext der Kirchenmitgliedschafts-
untersuchungen, in: EvTh 75, 166-178.

Jahnichen, Traugott (2018): Von der Moralagentur zum zivilgesellschaftlichen
Impulsgeber. Konstellationen und Funktionen des o6ffentlichen Redens
der Evangelischen Kirche in Deutschland, in: Emunds, Bernhard (Hg,.):
Christliche Sozialethik — Orientierung welcher Praxis? Baden-Baden, 55-67.

Jahnichen, Traugott (2020): Transformation kirchlicher Organisationsstrukturen
des deutschen Protestantismus in Geschichte und Gegenwart, in: ders. et al.
(Hg.): Krisen — Aufbriche - Transformationen. Zur Sozialitat der Evangeli-
schen Kirche (Jahrbuch Sozialer Protestantismus, Band 12), Leipzig, 188-207.

Jahnichen, Traugott (2023): Evangelischer Glaube in der pluralen Religions-
kultur der Moderne. Fundamentaltheologische Perspektiven, Stuttgart.

Jessen, Ralph / Reichardt, Sven / Klein, Ansgar (2004): Zivilgesellschaft als
Geschichte. Studien zum 19. und 20. Jahrhundert (Burgergesellschaft und
Demokratie, 13), Wiesbaden.

Joas, Hans (2013): Glaube als Option. Zukunftsmoglichkeiten des Christen-
tums, Freiburg 2. Aufl.

Karle, Isolde (2009): Kirchenreform. Interdisziplinare Perspektive (APrTh, 41),
Leipzig.

Karle, Isolde (2011): Kirche im Reformstress, Guitersloh 2. Aufl.

135

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Karle, Isolde (2014): Kirche in der spaten Moderne. Herausforderungen und
Perspektiven, in: Abmeier, Karlies / Borchard, Michael (Hg.): Offentliche
Religion - religiose Offentlichkeit, Paderborn, 225-234.

Karle, Isolde (2015): Reformprozesse in der evangelischen Kirche der Gegenwart.
Realitat und Visionen, in: Damberg, Wilhelm et al. (Hg.): Gottes Wort in
der Geschichte. Reformation und Reform in der Kirche, Freiburg, 317-330.

Karle, Isolde (2021): Praktische Theologie (Lehrwerk Evangelische Theologie,
Band 7), Leipzig 2. Auflage.

Kehlbreier, Dietmar (2009): ,Offentliche Diakonie® Wandlungen im kirch-
lich-diakonischen Selbstverstaindnis in der Bundesrepublik der 1960er- und
1970er-Jahre (OTRH 23), Bochum.

Kirchenamt der Ev. Kirche in Deutschland, EKD (Hg.) (2006): Kirche der
Freiheit. Perspektiven fiir die evangelischer Kirche im 21. Jahrhundert. Ein
Impulspapier des Rates der EKD, Hannover.

Kladen, Tobias / Wunder, Edgar (2024): Sozialstrukturelle Ungleichheiten
und ihre Beziehungen zur Religiositit, in: Sozialwissenschaftliches Insti-
tut der EKD / Katholische Arbeitsstelle fiir missionarische Pastoral (Hg.):
Wie haltst du’s mit der Kirche? Zur Relevanz von Religion und Kirche in
der pluralen Gesellschaft. Analysen zur 6. Kirchenmitgliedschaftsunter-
suchung, Giitersloh, 342-254.

Klein, Ansgar (2001): Der Diskurs der Zivilgesellschaft. Politische Kontexte und
demokratietheoretische Beziige der neueren Begriffsverwendung (Birger-
schaftliches Engagement und Nonprofit-Sektor, 4). Wiesbaden.

Klein, Ansgar / Zimmermann, Olaf (Hg.) (2017): Impulse der Reformation.
Der zivilgesellschaftliche Diskurs, Wiesbaden

Klein, Ansgar (2017): Kirchen in der zivilgesellschaftlichen Praxis — personliche
Reflexionen eines zivilgesellschaftlichen Netzwerkers, in: ders./ Zimmer-
mann, Olaf (Hg.): Impulse der Reformation. Der zivilgesellschaftliche Dis-
kurs, Wiesbaden, 185-196.

Klein, Ansgar (2019): Uberlegungen zum Begriff der Zivilgesellschaft, in: Werk-
ner, Ines-Jaqueline / Dembinski, Matthias (Hg.): Gerechter Frieden jenseits
des demokratischen Rechtsstaates (Politisch-ethische Herausforderungen,
Bd. 5), Wiesbaden, 79-95.

Klein, Rebecca A. (2020): Von der Mehrheit zur Minderheit. Offentliche Ver-
antwortung der Kirche in einer sich radikal pluralisierenden Gesellschaft,
in: Kamper, Burkhard / Treseler, Tobias (Hg.): Veranderungen in der Kir-
che gestalten. Jubilaumsschrift fir Arno Schilberg, Berlin, 29-37.

Klie, Thomas / Klie, Anna Wiebke (Hg.) (2017): Engagement und Zivil-
gesellschaft. Expertisen und Debatten zum Zweiten Engagementbericht,
Wiesbaden.

136

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Klostermeier, Birgit (2011): Das unternehmerische Selbst der Kirche. Eine
Diskursanalyse. (Praktische Theologie im Wissenschaftsdiskurs 10), Ber-
lin/Boston.

Kocka, Jirgen (2003): Zivilgesellschaft in historischer Perspektive, in:
Forschungsjournal Neue Soziale Bewegungen 14, 29-37.

Konemann, Judith (2017): Kirchen in der Offentlichkeit — Mediale Prisenz,
inhaltliche Positionierungen und Rollenverstindnis in pluraler Gesell-
schaft, in: Dingel, Irene et al. (Hg.): Die europaische Integration und die
Kirchen, Teil 3. Personen und Kontexte (Veroffentlichungen des Instituts
tir Européische Geschichte Mainz Bd. 115), Gottingen, 121-144.

Kortner, Ulrich H.J. / Anselm, Reiner / Albrecht, Christian (Hg.): Konzep-
te und Riaume Offentlicher Theologie. Wissenschaft — Kirche — Diakonie
(OTh, 39), Leipzig.

Kreutzer, Ansgar (2017): Kirche und Theologie im Rahmen der Zivilgesellschaft,
in: Krieger, Gerhard (Hg.): Zur Zukunft der Theologie in Kirche, Uni-
versitit und Gesellschaft, Freiburg.

Kubik, Andreas / Klinger, Susann / Saglam, Coskun (Hg.) (2022): Neuver-
messung des Religionsunterrichts nach Art. 7 Abs. 3 GG. Zur Zukunft
religioser Bildung (Veroftentlichungen des Instituts fiir Islamische Theo-
logie der Universitit Osnabrick 11), Gottingen.

Kihl, Stefan (2020): Organisationen. Eine sehr kurze Einfithrung, Wiesbaden
2. Aufl.

Kuppers, Arnd (2017): Alexis de Tocqueville — Religion als das vorpolitische
Fundament freiheitlicher Ordnung, in: Hidalgo, Oliver / Polke, Christian
(Hg.): Staat und Religion. Zentrale Positionen zu einer Schlusselfrage des
politischen Denkens, Wiesbaden, 279-296.

Kunz, Ralph (2020): Pilgern. Glauben auf dem Weg (ThLZ.F), 36), Leipzig.

Lammlin, Georg / Wegner, Gerhard (Hg.) (2020): Kirche im Quartier: Die
Praxis. Einhandbuch, Leipzig.

Lammlin, Georg (2022): Schlusselfaktoren fiir Gemeindeentwicklung. Empiri-
sche Beobachtungen und weiterfithrende Uberlegungen, in: Meyns, Chris-
toph / Raatz, Georg (Hg.): Was braucht die Gemeinde? Zum Wechselspiel
zwischen kirchlichen Transformationsprozessen und Ekklesiologie, Leip-
zig, 63-87.

Lammlin, Georg / Rebenstorf, Hilke / Weisheit, Jil (2023): Religion — Kirche —
Vorurteil. Diskussion eines Forschungsprojektes zu Kirchenmitgliedschaft
und politischer Kultur (SI-Diskurse 6), Baden-Baden.

Laube, Martin (2011): Die Kirche als ,Institution der Freiheit! in: Albrecht,
Christian (Hg.): Kirche. (Themen der Theologie 1), Tiibingen, 131-170.

137

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Laube, Martin (2019): Offentliches Christentum. Uberlegungen zum Prob-
lem der ,Ubersetzung® religioser Gehalte, in: Jager, Sarah / Anselm, Rai-
ner (Hg.): Ethik in pluralen Gesellschaften, Wiesbaden, 47-69.

Lehmann, Maren (2018): Zwei oder drei. Kirche zwischen Organisation und
Netzwerk, Leipzig.

Leonhardt, Rochus (2021): Kirchlich-politischer Aktionismus als Ausdruck
protestantischer Religionsvergessenheit, in: Neugebauer, Georg / Plaul,
Constantin / Priesemuth, Florian (Hg.): May God Grant Growth. Histo-
rical and Systematic Studies on Protestant Business Ethics According to
Max Weber, Berlin/Boston, 147-176.

Lepp, Claudia (2014): Einleitung, in: Fitschen, Klaus et al. (Hg.): Die Politisie-
rung des Protestantismus. Entwicklungen in der Bundesrepublik Deutsch-
land wihrend der 1960er und 70er Jahre (AzkZ 52), Gottingen.

Lepp, Claudia / Oelke,Harry / Pollack, Detlef (Hg.) (2016): Religion und
Lebensfihrung im Umbruch der langen 1960er Jahre (AzKZ 65), Gottingen.

Liedhegener, Antonius (2010): Churches and Denominations, in: Anheier, Hel-
mut K./ Toepler, Stefan (Hg.): International Encyclopedia of Civil Socie-
ty. Band 1, New York, 133-138.

Liedhegener, Antonius / Werkner, Ines Jaqueline (2011): Religion zwischen
Zivilgesellschaft und politischem System. Befunde — Positionen — Pers-
pektiven, Wiesbaden.

Liedhegener, Antonius (2016): Religion in Zivilgesellschatt, Offentlichkeit und
Politik in demokratischen politischen Systemen. Sechs Fallbeispiele und
ein heuristisches Modell der empirischen politischen Theorie, in: Kone-
mann, Judith / Wendel, Saskia (Hg.): Religion, Offentlichkeit, Moderne.
Transdisziplinare Perspektiven (Religionswissenschaft), Bielefeld, 93-126.

Liedhegener, Antonius / Pickel, Gerd (Hg.) (2016): Religionspolitik und Poli-
tik der Religionen in Deutschland. Fallstudien und Vergleiche, Wiesbaden.

Liedhegener, Antonius / Pickel, Gert/ Odermatt, Anastas / Yendell, Alexander /
Jaeckel, Yvonne (2019): Wie Religion ,,uns“trennt — und verbindet. Befunde
einer Reprisentativbefragung zur gesellschaftlichen Rolle von religiosen
und sozialen Identititen in Deutschland und der Schweiz 2019 (Forschungs-
bericht). Luzern / Leipzig 2019, https:/resic.info/wp-content/uploads/2019/12/
KONID-Bericht-2019_Religion-trennt-verbindet.pdf (10.7.2019).

138

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://resic.info/wp-content/uploads/2019/12/KONID-Bericht-2019_Religion-trennt-verbindet.pdf
https://resic.info/wp-content/uploads/2019/12/KONID-Bericht-2019_Religion-trennt-verbindet.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://resic.info/wp-content/uploads/2019/12/KONID-Bericht-2019_Religion-trennt-verbindet.pdf
https://resic.info/wp-content/uploads/2019/12/KONID-Bericht-2019_Religion-trennt-verbindet.pdf

Literaturverzeichnis

Liedhegener, Antonius / Pickel, Gert / Odermatt, Anastas / Jaeckel, Yvonne
(2023): Herausgeforderter gesellschaftlicher Zusammenhalt. Soziale Identi-
taten, Religion und die Zukunft liberaler Demokratien, in: Verhandlungs-
band des 41. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fir Soziologie in
Bielefeld (2023),1-24, file:///C:/Users/phile/Downloads/1602_Liedhegener-
Pickel-Odermatt-Jaeckel_2023_DGS_def Fahne2-1.pdf (10.07.2025).

Lienemann, Wolfgang / Lienemann-Perrin (2006): Kirche und Offentlichkeit
in Transformationsgesellschaften, Stuttgart.

Lindner, Herbert (2000): Kirche am Ort. Ein Entwicklungsprogramm fur
Ortsgemeinden. Stuttgart vollig, iberarb. Neuauflage

Link, Christoph (2007): Thron und Altar oder freiheitliche Religionsver-
fassung? — Das Verhaltnis von Staat und Kirche in einer sakularisier-
ten Gesellschaft, in: Zehetmair, Hans (Hg.): Politik aus christlicher Ver-
antwortung, Wiesbaden, 251-263.

Link, Christoph (2017): Kirchliche Rechtsgeschichte. Kirche, Staat und Recht
in der europaischen Geschichte von den Anfiangen bis ins 21. Jahrhundert
Frankfurt a.M. 3. Auflage.

Lowe, Frank W. (1999): Das Problem der Citykirchen unter dem Aspekt der
urbanen Gemeindestruktur. Eine praktisch-theologische Analyse unter
besonderer Berticksichtigung von Berlin (Asthetik — Theologie — Litur-
gik,10), Miinster.

Ludwig, Holger (2010): Von der Institution zur Organisation. Eine grund-
begriffliche Untersuchung zur Beschreibung der Sozialgestalt der Kirche
in der neueren evangelischen Ekklesiologie (OTh, 26), Leipzig.

Marke, Erika (2012): Zivilgesellschaft — Ein starkes Stiick Demokratie. Studie
zur Rolle der Zivilgesellschaft in der Arbeit des EED, Bonn.

Mager, Ute (2020): Forderung von Kirchen und anderen Religionsgemein-
schaften durch den Staat, in: Pirson, Dietrich et al. (Hg.): Handbuch des
Staatskirchenrechtes, Bd. 3, Berlin 3. Aufl., 2880-2782.

Mayert, Andreas (2023): Abwertende Blicke: iber Klassismus in seiner kirchen-
spezifischen Auspriagung, in: Zeitzeichen 24, Heft 5,29-31.

Meireis, Torsten (2022): Berliner Realismus: Wolfgang Hubers Begriindung der
kritischen Funktion Offentlicher Theologie, in: Bedford-Strohm, Heinrich /
Bubmann, Peter / ders. (Hg.): Kritische Offentliche Theologie (OTH 42),
Leipzig, 13-30.

Merle, Kristin (2019): Religion in der Offentlichkeit. Digitalisierung als Heraus-
forderung fir kirchliche Kommunikationskulturen (Praktische Theologie
im Wissenschaftsdiskurs 22), Berlin/Boston.

139

- am 02.02.2026, 13:08:11.


file:/C:/Users/phile/Downloads/1602_Liedhegener-Pickel-Odermatt-Jaeckel_2023_DGS_def_Fahne2-1.pdf
file:/C:/Users/phile/Downloads/1602_Liedhegener-Pickel-Odermatt-Jaeckel_2023_DGS_def_Fahne2-1.pdf
https://www.eva-leipzig.de/reihen.php?id=24
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.eva-leipzig.de/reihen.php?id=24

Literaturverzeichnis

Merle, Kristin (2021): Was bringt Religion Offentlichkeit? Gesellschaftliche
Pluralitat als Motiv praktisch-theologischen Nachdenkens, in: ZThK 118,
216-240.

Merle, Kristin / Nord, Ilona (Hg.) (2022): Mediatisierung religioser Kultur.
Praktisch-theologische Standortbestimmungen im interdiszipliniren Kon-
text (VWGTh 58), Leipzig.

Meyer, Thomas (2015): Religion, Politik, Demokratie, in: Forschungsjournal
Soziale Bewegungen 28, 8-17.

Meyer, Thomas (2017): Die Bedrohung der Zivilitat — die zivilgesellschaft-
liche Mission der Religion, in: Klein, Ansgar / Zimmermann, Olaf (Hg.):
Impulse der Reformation. Der zivilgesellschaftliche Diskurs (Burgergesell-
schaft und Demokratie), Wiesbaden, 107-120.

Meyns, Christoph (2009): Management als Mittel der Kirchenreform. Model-
le der Begegnung von Theologie und Okonomie, in: Karle, Isolde (Hg.):
Kirchenreform. Interdisziplinire Perspektive (APrTh, 41), Leipzig, 161-175.

Meyns, Christoph (2013): Kirchenreform und betriebswirtschaftliches Den-
ken. Modelle — Erfahrungen — Alternativen, Gutersloh.

Meyns, Christoph (2014): Zwischen Aktivismus und Resignation. Leitungs-
handeln im Rahmen kirchlicher Rickbauprozesse, in: Weyel, Birgit/ Bub-
mann, Peter (Hg.): Kirchentheorie. Praktisch-theologische Perspektiven
auf die Kirche. (VWGTh 41), 145-157.

Meyns, Christoph (2016): Produktive Irritation. Zum angemessenen Umgang
mit betriebswirtschaftlichen Handlungsempfehlungen im Kontext kirch-
licher Veranderungsprozesse, in: Popkes, Enno Edzard / Landmesser, Chris-
tof (Hg.) (2016): Kirche und Gesellschaft. Kommunikation. Institution.
Organisation, Leipzig, 28—40.

Mittmann, Thomas (2011): Kirchliche Akademien in der Bundesrepublik
Deutschland. Gesellschaftliche, politische und religiose Selbstverortungen
(Geschichte der Religion in der Neuzeit, 4), Gottingen.

Moos, Thorsten (2013): Die Konfirmation als 6ffentliche Anreizung zum Evan-
gelisch-Sein, in: Heinemann, Lars / Hofle, Katrin / Scherle, Peter (Hg.):
Gott in der Offentlichkeit. Die mediale Gestalt der Kirche und ihre Pra-
xis, Munster, 177-205.

Moos, Thorsten (2020): Segensdienstleistungen. Uber die Kirche als Unter-
nehmen und einen theologischen Dienstleistungsbegriff, in: ThPr 55,202—
207.

140

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Mulia, Christian (2018): Kirche im Ubergang — Regionalisierung, Demo-
kratisierung und volkskirchliche Pluralitat. Kybernetische Reformansatze
in den 1960er- und 1970er-Jahren, in: Greifenstein, Johannes (Hg.): Praxis-
relevanz und Theoriefihigkeit. Transformationen der Praktischen Theo-
logie um 1968 (Praktische Theologie in Geschichte und Gegenwart, 27),
Tubingen, 27-58.

Munsonius, Hendrik (2023): Kirche — ,staatsanalog®? In: ZevKR 68, 52-68.

Nix, Andreas (Hg.) (2020): Staat und Zivilgesellschaft. Permanente Opposition
oder konstruktives Wechselspiel? (Staatsverstandnisse, Bd.143), Baden Baden.

Nolte, Paul (2014): Religion als zivilgesellschaftliche Ressource. Integration
und Konflikt seit den 1950er-Jahren — das Beispiel der Bundesrepublik,in:
Arens, Edmund et al. (Hg.): Integration durch Religion? Geschichtliche
Befunde, gesellschaftliche Analysen, rechtliche Perspektiven. (Religion —
Wirtschaft — Politik, 10), Baden-Baden, 133-154.

Nolte, Paul (2015): Vorreiter oder Verlierer? Das religios-kirchliche Feld in den
Umbriichen der westdeutschen Zivilgesellschaft seit den 1960er Jahren, in:
Damberg, Wilhelm / Jahnichen, Traugott (Hg.): Neue Soziale Bewegungen
als Herausforderung sozialkirchlichen Handelns, Stuttgart 49-72.

Odermatt, Ansastas (2023): Religion und Sozialkapital in der Schweiz. Zum
eigenwilligen Zusammenhang zwischen Religiositat, Engagement und
Vertrauen, Wiesbaden.

Ohlendorf, David; Sinnemann, Maria (2017): Religiose Motive als Antrieb zu
freiwilligem Engagement? In: Klein, Ansgar / Zimmermann, Olaf (Hg.):
Impulse der Reformation. Der zivilgesellschaftliche Diskurs, Wiesbaden,
153-163.

Ohlendorf, David / Rebenstorf, Hilke (2019): Uberraschend offen. Kirchen-
gemeinden in der Zivilgesellschaft, Leipzig.

Paulus, Julia (2015): ,Da muss man doch was machen!“ Bewegungs-Griinde
von Frauenprotestformen in der Bundesrepublik der 1970er und 1980er
Jahre, in: Damberg, Wilhelm /Jahnichen, Traugott (Hg.): Neue Sozia-
le Bewegungen als Herausforderung sozialkirchlichen Handelns, Stutt-
gart, 91-102.

Petterson, Pet/ Simojoki, Henrik (2010): Does Confirmation Work Contribute
to Civil Society? In: Schweitzer, Friedrich et al. (Hg.): Confirmation Work
in Europe: Empirical Results, Experiences and Challenges. Am Compera-
tive Study in Sevene Countries, Gutersloh, 265-275.

141

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Pickel, Gert / Gladkich, Anja (2011): Sakularisierung, religioses Sozialkapital
und Politik — Religioses Sozialkapital als Faktor der Zivilgesellschaft und
als kommunale Basis subjektiver Religiositat? In: Liedhegener, Antonius /
Werkner, Ines Jaqueline: Religion zwischen Zivilgesellschaft und politi-
schem System. Befunde — Positionen — Perspektiven, Wiesbaden, 81-109.

Pickel, Gerd (2014): Religioses Sozialkapital — Integrationsressource fiir die
Gesellschaft und die Kirchen? In: Arens, Edmund et al. (Hg.): Integration
durch Religion? (Religion — Wirtschaft — Politik 10), Baden-Baden, 41-61.

Pickel, Gert (2015): Sozialkapital und zivilgesellschaftliches Engagement evan-
gelischer Kirchenmitglieder als gesellschaftliche und kirchliche Ressour-
ce, in: Bedford-Strohm, Heinrich / Jung, Volker (Hg.): Vernetzte Vielfalt.
Kirche angesichts von Individualisierung und Sikularisierung. Die finfte
EKD-Erhebung tiber Kirchenmitgliedschaft, Gutersloh, 279-301.

Pickel, Gert / Liedhegener, Antonius / Odermatt, Anastas / Yendell, Alexan-
der /Jaeckel, Yvonne (2020): Religiose Identitaten und Vorurteil in Deutsch-
land und der Schweiz — Konzeptionelle Uberlegungen und empirische
Befunde, in: Zeitschrift fir Religion, Gesellschaft und Politik 4,149-196.

Polke, Christian (2020): ,,Offentliche Kirche* Zum Innovationspotenzial eines
klarungsbedirftigen Begriffs, in: Kortner, Ulrich H.J. / Anselm, Reiner /
Albrecht, Christian (Hg.): Konzepte und Raume Offentlicher Theologie.
Wissenschaft — Kirche — Diakonie (OTh, 39), Leipzig, 103-114.

Polke, Christian (2023): Deutung und Gestaltung des Gemeinwohls als Auf
trag an die Kirchen? In: Bollongino, Judith et al. (Hg.) (2023): Umkampftes
Gemeinwohl: Deutungsmachtkonflikte um das gemeinsame Wohl, Frank-
furt a.M., 101-122.

Pollack, Detlef (2002): Kirche zwischen Staat und Zivilgesellschaft, in: Strach-
witz, Rubert Graf (Hg.): Kirche zwischen Staat und Zivilgesellschaft, Ber-
lin, 21-41.

Pollack, Detlef (2016): Religioser und gesellschaftlicher Wandel in den 1960er
Jahren, in: Lepp, Claudia/ Oelke, Harry / ders. (Hg.): Religion und Lebens-
fihrung im Umbruch der langen 1960er Jahre (AzKZ 65), Gottingen, 31-64.

Pollack, Detlef (2018): Probleme der Definition von Religion, in: ders./ Krech,
Volkhard / Miiller, Olaf / Hero, Markus. (Hg.): Handbuch Religionssozio-
logie, Wiesbaden, 17-50.

Pollack, Detlef / Krech, Volkhard / Miiller, Olaf / Hero, Markus. (Hg.) (2018):
Handbuch Religionssoziologie, Wiesbaden.

Putnam, Robert D. (Hg.) (2001): Gesellschaft und Gemeinsinn. Sozialkapital
im internationalen Vergleich. Giitersloh.

142

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Priemer, Jana et al. (2019): Organisierte Zivilgesellschaft, in: Krimmer, Hol-
ger (Hg.): Datenreport Zivilgesellschaft (Birgergesellschaft und Demo-
kratie), Wiesbaden.

Rebenstorf, Hilke (2020): Kirche und Zivilgesellschaft. Der Beitrag der Kir-
che vor Ort zur Sozialraumentwicklung, in: Brunn, Frank Martin / Kel-
ler, Sonja (Hg.): Teilhabe und Zusammenbhalt. Potentiale von Religion im
offentlichen Raum, Leipzig, 105-122.

Rebenstorf, Hilke / Schendel, Gunther / Wegner, Gerhard (2021): Kirchen als
Akteurinnen im Sozialraum, in: Z‘GuG, 44. (3), 341-358.

Rebenstorf, Hilke (2023): Kirchengemeinden im Sozialraum, in: Hiibner,
Ingolf et al. (Hg.): Religion im Sozialraum: sozialwissenschaftliche und
theologische Perspektiven, Stuttgart, 224-238.

Renner, Christiane (2020): Phinomen Kirchentag. Event, Hybrid, Gemeinde?
Praktisch-theologische Erkundungen (Praktische Theologie heute 173),
Stuttgart.

Rentzsch, Christina (2018): Strategien zivilgesellschaftlicher Organisationen
im Umgang mit Verinderungen, Wiesbaden.

Reuter, Hans-Richard (2008): Der Begrift der Kirche in theologischer Sicht,
in: ders.: Botschaft und Ordnung. Beitriage zur Kirchentheorie (OTh 22),
Leipzig, 13-55.

Rossler, Dietrich (1994): Grundriss der praktischen Theologie. Berlin/Bos-
ton 2. erw. Aufl.

Roleder, Felix / Weyel, Birgit (2019): Vernetzte Kirchengemeinde: Analysen
zur Netzwerkerhebung der V. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung der
EKD, Leipzig.

Roleder, Felix (2020): Die relationale Gestalt von Kirche. Der Beitrag der
Netzwerkforschung zur Kirchentheorie (Praktische Theologie heute, 169),
Stuttgart.

Rosa, Hartmut (2022): Demokratie braucht Religion. Uber ein eigentiimliches
Resonanzverhaltnis, Miinchen.

RofSteutscher, Sigrid (2009): Religion, Zivilgesellschaft, Demokratie. Eine inter-
national vergleichende Studie zur Natur religioser Markte und der demo-
kratischen Rolle religioser Zivilgesellschaften, Baden-Baden.

Rofteutscher, Sigrid (2011): Religion, Organisationsstrukturen und Aktiv-
burger — oder: Ist der Protestantismus demokratischer als der Katholizis-
mus? In: Liedhegener, Antonius / Werkner, Ines Jaqueline (Hg.): Religion
zwischen Zivilgesellschaft und politischem System. Befunde - Positionen —
Perspektiven, Wiesbaden, 110-137.

143

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Roth, Michael (2022): Uber kirchliche Propheten mit Tarifvertrag. Pladoyer
fur eine moralische Abristung, Stuttgart.

Roth, Roland, (2003): Die dunklen Seiten der Zivilgesellschaft, in: Forschungs-
journal Soziale Bewegungen 16, 59-73.

Risen,Jorn (2006): Zivilgesellschaft und Religion — Idee eines Verhaltnisses,
in: Augustin, Christian / Wienand, Johannes / Winkler, Christiane (Hg.):
Religioser Pluralismus und Toleranz in Europa, Wiesbaden, 248-259.

Schaede, Stephan (2011): Gemeinwohl definieren; Politik begleiten. Auf welchen
Politikfeldern ist Begleitung durch die Kirche ,mehr*“als eine Lobbyarbeit?
In: Weber, Friedrich / Otte, Hans (Hg.): Eigenstandig und kooperativ — evan-
gelisch in Niedersachsen: 40 Jahre Konfoderation Evangelischer Kirchen
in Niedersachsen, Hannover, 12-23.

Scheliha, Arnulf von / Wifmann, Hinnerk (2024): Religionsunterricht 4.0.
Eine religionspolitische Erorterung in rechtswissenschaftlicher und ethi-
scher Perspektive. Tubingen.

Schendel, Gunter (2026): Sozialraum, in: Limmlin, Georg / Schendel, Gun-
ther / Elhaus, Philipp): Adaption und Innovation. Evangelische Kirchen
in gesellschaftlichen Veranderungsprozessen, Baden-Baden (erscheint im
Frihjahr 2026).

Scherle, Peter (2007): Selbst-Steuerung und Gott-Offenheit. Strategieent-
wicklung in der Kirche Jesu Christi, in: Nethofel, Wolfgang / Grunwald,
Klaus-Dieter (Hg.): Kirchenreform strategisch! Konzepte und Berichte.
Glashitten, 86-127.

Scherle, Peter (2013): Offentliche Theologie, in: Heinemann, Lars / Hofle, Kat-
rin / Scherle, Peter (Hg.) (2013): Gott in der Offentlichkeit. Die mediale
Gestalt der Kirche und ihre Praxis, Munster, 29-61.

Schlag Thomas (2012): Offentliche Kirche. Grunddimensionen einer praktisch-
theologischen Kirchentheorie (Theologische Studien 5), Ziirich.

Schlag, Thomas (2014): Offentliche Kirche, in: Kunz, Ralph / Schlag, Tho-
mas (Hg.): Handbuch fir Kirchen- und Gemeindeentwicklung, Gottin-
gen, 179-188.

Schlag, Thomas (2018): ,Offentlichkeit 4.0% Kirchentheoretische Uberlegungen
zur Gestalt und Gestaltung von Kirche in der digitalen Gesellschaft, in:
Merzyn, Konrad / Schnelle, Ricarda / Stiblein, Christian (Hg.): Reflektier-
te Kirche. Beitriage zur Kirchentheorie. (APrTh 73), Leipzig, 321-335.

Schlag, Thomas (2019): Wie konstituieren sich kirchliche Offentlichkeiten?
In: Brunn, Frank Martin / Keller, Sonja (Hg.): Raum. Kirche. Offentlich-
keit. Dynamiken aktueller Prasenz, Leipzig: 45-58.

144

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Schlag, Thomas (2020): Reeimaging ,Offentliche Kirche». Zum Innovations-
potenzial eines erklarungsbedirftigen Begriffs, in: Kortner, Ulrich H.J. /
Anselm, Reiner / Albrecht, Christian (Hg.): Konzepte und Riume Offentli-
cher Theologie. Wissenschaft — Kirche — Diakonie (OTh, 39), Leipzig, 83-103.

Schlag, Thomas (2021): Konflikte um die Deutungsmacht, in: Klie, Thomas /
Kumlehn, Martina/ Kunz, Ralph / Schlag, Thomas (Hg.): Machtvergessen-
heit. Deutungsmachtkonflikte in praktisch-theologischer Perspektive (Prak-
tische Theologie im Wissenschaftsdiskurs, 25), Berlin/Boston, 201-218.

Schlag, Thomas (2022): Offentliche Gottes-Rede in der digitalen Gesellschaft.
Herausforderungen fiir die Praktische Theologie, in: Merle, Kristin /Nord,
Ilona (Hg.): Mediatisierung religioser Kultur. Praktisch-theologische Stand-
ortbestimmungen im interdisziplinaren Kontext (VWGTh 58), Leipzig,
385-404.

Schlag, Thomas (2024): Dienste, Werke und Einrichtungen im Horizont einer
Offentlichen Kirche, in: Elhaus, Philipp / Pohl-Patalong, Uta (Hg.): Flui-
de Formen von Kirche. Dienste, Werke und Einrichtungen in Gesellschaft
und Kirche des 21. Jahrhunderts, Stuttgart, 73-82.

Schlag, Thomas / Greuter, Fabienne (2024): Konfirmationsarbeit und zivil-
gesellschaftliches Engagement, in: Grasser, Patrick (Hg.): Demokratie-
bildung. Heilbronn: Religionspadagogisches Zentrum Heilbronn, 161-177.

Schlamelcher, Jens (2008): Okonomisierung der Kirchen? in: Hermelink,
Jan / Wegner, Gerhard (Hg.): Paradoxien kirchlicher Organisation. Nik-
las Luhmanns frihe Kirchensoziologie und die aktuelle Reform der Kir-
che, Wiirzburg, 145-177.

Schlamelcher, Jens (2013): C)konomisierung der protestantischen Kirche?
Sozialgestaltliche und religiose Wandlungsprozesse im Zeitalter des Neo-
liberalismus (Religion in der Gesellschaft, Band 36), Wiirzburg.

Schlamelcher, Jens (2015): Der Zeitraum seit 1989, in: Holscher, Lucian / Krech,
Volkhard (Hg.): 20. Jahrhundert — Epochen und Themen (Handbuch der
Religionsgeschichte im deutschsprachigen Raum, 6.2), Wien/Koln, 246-268.

Schleifenbaum, Adrian Micha (2021): Kirche als Akteurin in der Zivilgesellschaft.
Eine zivilgesellschaftliche Kirchentheorie dargestellt an der Gemeinwesen-
diakonie und den Fresh Expressions of Church (APTLH 97), Gottingen.

Schmidt, Jurgen (2007): Zivilgesellschaft. Burgerschaftliches Engagement von
der Antike bis zur Gegenwart. Texte und Kommentare, Hamburg,.

Schmidtmann, Christian (2021): Christsein in den 1960er Jahren, in: Wissen-
schaftlich Religionspadagogisches Lexikon im Internet, 1-10, https://doi.
org/10.23768/wirelex.Christsein_in_den_1960er_Jahren.200939 (02.09.2025).

145

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.23768/wirelex.Christsein_in_den_1960er_Jahren.200939
https://doi.org/10.23768/wirelex.Christsein_in_den_1960er_Jahren.200939
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.23768/wirelex.Christsein_in_den_1960er_Jahren.200939
https://doi.org/10.23768/wirelex.Christsein_in_den_1960er_Jahren.200939

Literaturverzeichnis

Schmitthenner, Ulrich (1998): Der Konziliare Prozess: Gemeinsam fiir Gerechtig-
keit, Frieden und Bewahrung der Schopfung. Ein Kompendium, Idstein.
Schneider, Bernhard (2009): Katholische Armutsdiskurse und Praktiken der
Armenfirsorge im gesellschaftlichen Wandel des 19. Jahrhunderts und das
Paradigma der Zivilgesellschaft, in: Bauerkdmper, Arnd / Nautz Jirgen
P. (Hg.): Zwischen Fursorge und Seelsorge. Christliche Kirchen in den
europdischen Zivilgesellschaften seit dem 18. Jahrhundert. Frankfurt a. M.

Schnell, Heidrun (2017): Geld in den evangelischer Landeskirchen in der
Gegenwart, in: PrTh 52, 74-80.

Schonberger, Christoph (2017): Etappen des deutschen Religionsrechts von
der Reformation bis heute, in: ZevKR 62, 333-347.

Schramm, Luise (2017): Evangelische Kirche und Anti-AKW-Bewegung (Arbei-
ten zur kirchlichen Zeitgeschichte, 70), Gottingen.

Schramm, Steffen (2015): Kirche als Organisation gestalten. Kybernetische Ana-
lysen und Konzepte zu Struktur und Leitung evangelischer Landeskirchen,
Bd.1und 2 (LLG, Theologie und Okonomie, Bd. 35), Berlin.

Schramm, Steffen / Hoffmann, Lothar (2017), Gemeinde geht weiter. Theorie-
und Praxisimpulse fiir kirchliche Leitungskrafte, Stuttgart.

Schreiber, Monica (2012): Kirche und Europa. Protestantische Ekklesiologie
im Horizont europdischer Zivilgesellschaft, Berlin/Boston.

Schroeder, Wolfgang et al. (2022): Einfallstor fir rechts? Zivilgesellschaft und
Rechtspopulismus in Deutschland, Frankfurt a.M.

Schroeter-Wittke, Harald (2020): Einladung an Unbekannt und nicht-identi-
tare Frommigkeit: die Bedeutung von Kirchentagen fir die Praxis evan-
gelischer Spiritualitat, in: Zimmerling, Peter (Hg.): Handbuch Evangeli-
sche Spiritualitat. Band 3 Praxis, Gottingen, 116-132.

Schiissler, Michael (2013): Mit Gott neu beginnen. Die Zeitdimension von
Theologie und Pastoral in ereignisbasierter Gesellschaft (Praktische Theo-
logie heute, Bd. 134), Stuttgart.

Seeliger, Martin / Sevignani, Sebastian (Hg.) (2021): Ein neuer Strukturwandel
der Offentlichkeit? Sonderband Leviathan 37, Baden-Baden.

Sigrist, Christoph (2022): Transformationen — 30 Jahre CityKirchenKonferenz
(Kirche in der Stadt), Berlin.

Simonson, Julia et al. (Hg.) (2022): Freiwilliges Engagement in Deutschland.
Der Deutsche Freiwilligensurvey 2019 (Empirische Studien zum birger-
schaftlichen Engagement), Wiesbaden.

146

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Simsa, Ruth (2022): Gesellschaftliche Restgrofe oder treibende Kraft? Sozio-
logische Perspektiven auf NPOs, in: Meyer, Michael / Simsa, Ruth / Badelt,
Christoph (Hg.): Handbuch der Nonprofit-Organisation. Strukturen und
Management, Stuttgart 6. Auflage, 131-147.

Sinnemann, Maria (2022): Kirche, Religion und Engagement in der Zivil-
gesellschaft. Sonderauswertung des finften Freiwilligensurveys (SI aktu-
ell 2), Baden-Baden.

Sobetzko, Florian (2021): Kirche neu grinden. Kairologische Pastoral-
entwicklung zwischen Krise und Gelegenheit (Angewandte Pastoral-
forschung 05), Wiirzburg.

Spath, Martin (2025): Liquidierung der Religion. Sakularisierung als Heraus-
forderung zu einem theologischen Lernprozess (Studien zu Religion, Philo-
sophie und Recht 8), Baden-Baden.

Stecker, Christina / Nahrlich, Stefan (2005): Die ,dunkle Seite‘von Dritte-Sek-
tor-Organisationen. Funktionen, Effekte und Konsequenzen, in: Birkhol-
zer, Karl et al. (Hg.): Dritter Sektor / Drittes System, Wiesbaden, 177-198.

Strachwitz, Rupert Graf (2009): Das Problem der Staatsbindung bei der
Zuordnung der Kirchen zur Zivilgesellschaft, in: Bauerkdmper, Arnd /
Nautz, Jirgen (Hg.) (2009): Zwischen Fiirsorge und Seelsorge. Christliche
Kirchen in den europaischen Zivilgesellschaften seit dem 18. Jahrhundert,
Frankfurt a.M., 331-352.

Strachwitz, Rupert Graf (2014): Zivilgesellschaftliche Organisation Kirche? In:
Zimmer, Annette / Simsa, Ruth / Rentzsch, Christina (Hg.): Forschung zu
Zivilgesellschaft, NPOs und Engagement. Quo vadis? (Burgergesellschaft
und Demokratie, 46), Wiesbaden, 149-162.

Strachwitz, Rupert Graf (Hg.) (2020): Religious Communities and Civil Socie-
ty in Europe. Analyses and Perspectives on a Complex Interplay, Vol I (Mae-
cenata Schriften 14), Berlin/Boston.

Strachwitz, Rupert Graf / Priller, Eckhard / Triebe, Benjamin (2020a): Hand-
buch Zivilgesellschaft, Berlin/Boston.

Strachwitz, Rupert Graf (Hg.) (2020b): Religious Communities and Civil
Society in Europe. Analyses and Perspectives on a Complex Interplay, Vol IT
(Maecenata Schriften 16), Berlin/Boston.

Strachwitz, Rupert Graf (2025): The Relationship Between the Third Sector
and Religion, in: Bassi, Andrea / Alves, Mario Aquino / Cordery, Caro-
lyn (Hg.): The Future of Third Sector Research, Cham, 189-201.

Szymanowski, Bjorn (2023): Die Pfarrei als Dienstleistungsorganisation
(Angewandte Pastoralforschung, 10), Wiirzburg.

147

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Tanner, Klaus (2011): Ekklesiologie — Sensible Schnittstelle von Empirie und
Theologie , in: Polke, Christian et al. (Hg.): Niemand ist eine Insel. Mensch-
sein im Schnittpunkt von Anthropologie, Theologie und Ethik (Theo-
logische Bibliothek Topelmann, 156), Berlin, 509-530.

Theis, Teresa (2022): Charisma als externe Losungsenergie. Das Open-Innovation-
Paradigma in einer charismenorientierten Pastoral (Angewandte Pastoral-
forschung 06), Wiirzburg.

Thomas, Giinter (2021): Im Weltabenteuer Gottes leben. Impulse zur Ver-
antwortung fur die Kirche, Leipzig.

Tiefensee, Eberhard (2005): Kirche in der Zivilgesellschaft, in: Mitteilungen,
Veroftentlichungen des Bundes Katholischer Deutscher Akademikerin-
nen (BDKA), 87, 6-19.

Tocqueville, Alexis de (1984): Uber die Demokratie in Amerika, Miinchen 2. Aufl.

Traunmuiller, Richard (2008): Religion als Ressource sozialen Zusammenbhalts?
Eine empirische Analyse der religiésen Grundlagen sozialen Kapitals in
Deutschland, SOEPpapers on Multidisciplinary Panel Data Research 144,
Berlin, https://www.econstor.eu/handle/10419/150691 (10.7.2025).

Traunmiller, Richard (2009): Religion und Sozialintegration, In: Berlin |
Soz10l 19, S. 435-468.

Traunmiiller, Richard (2011): Segen oder Fluch? Zum Einfluss von Staat-Kirche-
Beziehungen auf die Vitalitat religioser Zivilgesellschaften im europai-
schen Vergleich, Wiesbaden.

Traunmiiller, Richard (2014): Religiose Vielfalt, Sozialkapital und gesellschaft-
licher Zusammenhalt, Religionsmonitor, Giitersloh.

Traunmiiller, Richard (2018): Religion und Sozialkapital, in: Pollack, Detlef /
Krech, Volkhard / Miiller, Olaf / Hero, Markus. (Hg.) (2018): Handbuch
Religionssoziologie, Wiesbaden, 911-933.

Tripp, Sebastian (2011): Die Weltkirche vor Ort. Die Globalisierung der Kir-
chen und die Entstehung christlicher ,,Dritte-Welt“-Gruppen, in: Dam-
berg, Wilhelm / Bosch, Frank (Hg.): Soziale Strukturen und Semanti-
ken des Religiosen im Wandel. Transformationen in der Bundesrepublik
Deutschland 1949-1989, Essen, 123-136.

Tripp, Sebastian (2015a): Fromm und politisch. Christliche Anti-Apartheid-
Gruppen und die Transformation des westdeutschen Protestantismus
1970-1990, Gottingen.

Tripp, Sebastian (2015b): ,,Frauen gegen Arpartheid“~ Die Evangelische Frauen-
arbeit zwischen kirchlichem Verband und Neuer Sozialer Bewegung, in:
Damberg, Wilhelm / Jahnichen, Traugott (Hg.): Neue Soziale Bewegungen
als Herausforderung sozialkirchlichen Handelns, Stuttgart, 263-278.

148

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://www.econstor.eu/handle/10419/150691
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.econstor.eu/handle/10419/150691

Literaturverzeichnis

van Oorschot, Frederike (2014): Offentliche Theologie angesichts der Globali-
sierung. Die Public Theology von Max L. Stackhouse (OTh 30), Leipzig.

van Oorschot, Frederike / Hohne, Florian (2015): Grundtexte Offentliche
Theologie, Leipzig.

van Oorschot, Frederike / Ziermann, Simone (Hg.) (2019): Theologie in Uber-
setzung? Evangelische Verlagsanstalt (OTh 36), Leipzig.

Vecera, Sarah (2025): Die heilige Kluft - tiber Klassismus in Kirche und Gesell-
schaft, in: dies. (Hg.): Gemeinsam Anders. Fiir eine vielfaltige und gerechte
Zukunft, Minchen, 126-140.

Vecera, Sarah (Hg.) (2025): Gemeinsam Anders. Fur eine vielfaltige und gerechte
Zukunft, Minchen.

Vogele, Wolfgang (1994): Zivilreligion in der Bundesrepublik Deutschland
(OTH 5), Giitersloh.

Wabel, Thomas (2019): Offentliche Theologie. Impulse zu einer methodischen
Neubesinnung, in: EvTh 79,17-30.

Walter, Franz / Geiges, Lars / Marg, Stine (2015): Pegida. Die schmutzige Seite
der Zivilgesellschaft? (Texte zu Kultur und Gesellschaft, Bd.10), Bielfeld 2015.

Walgenbach, Peter / Meyer, Renate E. (2008): Neoinstitutionalistische Orga-
nisationstheorie, Stuttgart.

Wegner, Gerhard (2006): Organisationskulturen. Eine Ideenskizze zum
Verhiltnis von Religion und moderner Organisation, in: Kretzschmar,
Gerald / Pohl-Patalong, Uta / Miiller, Christoph (Hg.): Kirche, Macht, Kul-
tur. (VWGTh, 27), Gutersloh, 97-114.

Wegner, Gerhard (2008): Selbstorganisation als Kirche? Probleme geistlicher
Leitung im Protestantismus, in: Hermelink, Jan / ders (Hg.): Paradoxien
kirchlicher Organisation. Niklas Luhmanns frithe Kirchensoziologie und
die aktuelle Reform der Kirche, Wiirzburg, 277-332.

Wegner, Gerhard (2010): Teilhabe fordern — christliche Impulse fiir eine gerechte
Gesellschaft. Stuttgart.

Wegner, Gerhard (2017): Kirchengemeinde und Zivilgesellschaft, in: Klein,
Ansgar / Zimmermann, Olaf (Hg.): Impulse der Reformation. Der zivil-
gesellschaftliche Diskurs (Biirgergesellschaft und Demokratie), Wiesbaden
165-174.

Wegner, Gerhard (2019): Re-Sozialisierung der Religion? Die Rolle der Kirchen
in inklusiven Sozialraumen, in: Z Religion Ges Polit 3, 235-264.

Wegner, Gerhard (2020): Kirche und Zivilgesellschaft, in: Jahnichen, Trau-
gott et al. (Hg.): Krisen — Aufbriiche — Transformationen. Zur Sozialitit
der Evangelischen Kirche (Jahrbuch Sozialer Protestantismus, Band 12),
Leipzig, 309-324.

149

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Wegner, Gerhard (2021): Zur Inszenierung des Christlichen im Sozialraum,
in: Schlegel, Thomas / Reppenhagen, Martin (Hg.): Kirche in der Diaspo-
ra. Bilder fur die Zukunft der Kirche. FS Michael Herbst, Leipzig, 191-210.

Wegner, Gerhard (2023): Epiphanes Quartier? In: PrTH 58, 110-117.

Wegner, Gerhard (2024): Kraftfelder des Geistes. Suchbewegungen nach einer
Spiritualitat der Stadtteilgestaltung, in: Eurich, Johannes/ Limmlin, Georg/
ders. (Hg.): Gott im Quartier. Sozialraumorientierung und Spiritualitat
(SI Diskurse 8), Baden-Baden, 65-94.

Weichlein, Siegfried (2009): Die katholische Kirche und die Zivilgesellschaft
in historischer Sicht, in: Kéhnemann, Judith / Loretan, Adrian: Religiose
Vielfalt und der Religionsfrieden: Herausforderung fir die christlichen
Kirchen (Beitrage zur Pastoralsoziologie 11), 31-47.

Wendebourg, Dorothea (2003): Der lange Schatten des Landesherrlichen
Kirchenregiments: Aporien der kirchlichen Neuordnung im deutschen
Protestantismus nach 1945, in: ZThK 100, 420—465.

Werkner, Ines-Jacqueline (2001): Soldatenseelsorge versus Militarseelsorge.
Evangelische Pfarrer in der Bundeswehr, Baden-Baden.

Weyen, Frank (2012): Kirche in der finanziellen Transformation. Fundraising
fir evangelische Kirchengemeinden (APrTh, 50), Leipzig.

Weyen, Frank (2016): Kirche in der strukturellen Transformation. Identitit,
Programmatik, organisatorische Gestalt, Gottingen.

Wiesenberg, Markus (2019): Strategische Kommunikation deutscher
GrofSkirchen. Von kirchlicher Publizistik zur strategischen Kirchen-
kommunikation, Wiesbaden.

Witschen, Dieter (2017): Ethische Kommunikation. Zivilgesellschaft — Kir-
che - Sozialethik, Paderborn.

WiSmann, Hinnerk (2019): Religionsunterricht fir alle? Zum Beitrag des
Religionsverfassungsrechts fir die pluralistische Gesellschaft, Tubingen.

Wunder, Edgar (2023): Die aktuelle Verteilung der Religionszugehorigkeiten
in Deutschland, in: ZRW 86, 346-358.

Young, John F. (2007): Rapture or Ruptur? Religion and Cicil Society, in: Marga,
Irimie (Hg.): Religion zwischen Kirche, Staat und Gesellschaft. Religion
between church, state and society, (SMOEI 5), Hamburg, 11-21.

Zimmer, Annette (2014): Money makes the world go round! Okonomisierung
und die Folgen fiir NPOs, in: Dies./ Simsa, Ruth / Rentzsch, Christina (Hg.):
Forschung zu Zivilgesellschaft, NPOs und Engagement. Quo vadis? (Birger-
gesellschaft und Demokratie, 46), Wiesbaden, 163-180.

Zimmer, Annette (2018): Non-Profit-Organisationen, in: Voigt, Rudiger (Hg.):
Handbuch Staat, Wiesbaden, 775-788.

150

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Zimmer, Annette (2021): Zivilgesellschaft, in: Andersen, Uwe et al. (Hg.):
Handworterbuch des politischen Systems der Bundesrepublik Deutsch-
land, 8. Auflage Wiesbaden, 1053-1059.

Zimmer, Annette (2022): Herausforderungen fur die Zivilgesellschaft und
wie NPOs damit umgehen, in: Zeitschrift fir das Recht in Nonprofit-
Organisationen 14, 45-83.

Zimmer, Annette (2024): Zwischen Marktlogik und Ursprungsidentitat. Zur
Zukunft der Diakonie und ihre Bedeutung fiir die kirchlichen Dienste,
Werke und Einrichtungen, in: Elhaus, Philipp / Pohl-Patalong, Uta (Hg.):
Fluide Formen von Kirche. Dienste, Werke und Einrichtungen in Gesell-
schaft und Kirche des 21. Jahrhunderts, Stuttgart, 95-107.

Zimmer, Miriam (2025): Auf die Wirkung kommt es an. Warum Kirche kiinf-
tig weder als Unternehmen noch als Korperschaft agieren sollte, in: Zeit-
zeichen 1.2025, https://zeitzeichen.net/node/11615 (10.7.2025).

151

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://zeitzeichen.net/node/11615
https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://zeitzeichen.net/node/11615

- am 02.02.2026, 13:08:11.


https://doi.org/10.5771/9783748967132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Geleitwort | Georg Lämmlin

	1. Zivilgesellschaft – Annäherungen an einen facettenreichen Begriff
	2. Kirche und Zivilgesellschaft – Anmerkungenzu einer interdisziplinären Debatte
	3. Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen zwischen Kirche und Zivilgesellschaft
	4. Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung
	4.1 Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche Sphäre
	4.2 Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchenund der Staat
	4.3 Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen – Kirchen als intermediäre Organisationen
	4.4  Fazit

	5. Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen – handlungstheoretische Zuordnungsversuche
	5.1 Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen
	5.2. Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkittund Segmentierung

	6. Die Kirchen als Teil der Zivilgesellschaft? – Ein Zwischenfazit
	6.1 Kirchen und Zivilgesellschaft in historischer Perspektive
	6.2 Kirchen und Zivilgesellschaft in bereichslogischer Perspektive
	6.3 Kirche und Zivilgesellschaft in handlungstheoretischer Perspektive
	6.4 Organisationsaufbau der Kirchen und zivilgesellschaftliche Potenziale

	7. Kirche und (zivilgesellschaftliche) Öffentlichkeit – zu theologischen Verortungen und dem kirchlichen Selbstverständnis
	7.1 Öffentliche Theologie, Öffentlicher Protestantismus, Öffentliche Kirche – theologische Konzepte
	a) Öffentliche Theologie
	b) Öffentliche Kirche
	c) Öffentlicher Protestantismus
	d) Positionen, Horizonte und Reflexionsebenen – ein Vergleich

	7.2 Kirchliche Stellungnahmen und Zukunftsthesen
	e) „Das rechte Wort zu rechten Zeit“ – Positionsbestimmung im Gegenüber zur Gesellschaft
	f) „Vielfalt und Gemeinsinn“ – der Beitrag der Kirchenzum gesellschaftlichen Gemeinwohl
	g) „Hinaus ins Weite – Kirche auf gutem Grund“ – Kirche als zivilgesellschaftliche Organisation?


	8. „Ungetrennt und unvermischt“ – ein Fazit zur Verhältnisbestimmung von Kirche und Zivilgesellschaft
	Literaturverzeichnis

