
Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als
legitimationstheoretische Lösung: Drei Innovationen

Die Diagnose, die Hannah Arendt vor mehr als 60 Jahren stellte, scheint
nicht an Brisanz eingebüßt zu haben – denn

„[…] in dem Augenblick, in dem Menschen sich nicht mehr des
Schutzes einer Regierung erfreuen, keine Staatsbürgerrechte mehr ge-
nießen und daher auf das Minimum an Recht verwiesen sind, das ih-
nen angeblich eingeboren ist, [gibt, KH] es niemanden […], der ihnen
dies Recht garantieren konnte, und keine staatliche oder zwischen-
staatliche Autorität [ist, KH] bereit, es zu beschützen.“ (ETH 605)

Nach Hannah Arendt waren für den Flüchtling und den Staatenlosen die
Grenzen bedeutungslos geworden, in dem Sinne als es für ihn keinen Un-
terschied machte, auf welcher Seite einer territorialen Grenze er stand – in
allen Fällen blieb er der Ausgeschlossene:

„Wen immer die Verfolger als Auswurf der Menschheit aus dem Lan-
de jagten – Juden, Trotzkisten und so weiter, – wurde überall auch als
Auswurf der Menschheit empfangen, und wen sie für unerwünscht
und lästig erklärt hatten, wurde zum lästigen Ausländer, wo immer er
hinkam.“ (ETH 563)

Indem er aus der politischen Gesellschaft ausgeschlossen blieb, verlor er
auch seine Rechtsstellung; wer einmal keine Staatsbürgerrechte mehr be-
saß, besaß nirgends mehr Rechte.128 Nach Julia Schulze Wessel ist der
Flüchtling heute jedoch nicht mehr in den Kategorien Arendts zu fassen,
er stelle nicht länger eine „Figur der Exklusion“ dar, sondern lasse sich
vielmehr als „Grenzfigur“, als „Akteur eines postnationalen Grenzraums“
begreifen (Schulze Wessel 2012: 152). Der Flüchtling, der nicht länger
durch Ausschluss aus dem Kreis der Staatsbürger entstehe, sondern sich
vielmehr selbst auf den Weg mache, sein Territorium zu verlassen, werde

6

128 Für eine aktuellere Auseinandersetzung mit dem Spannungsverhältnis zwischen
Menschen- und Bürgerrechten, vgl. Banai (2012: 89). Banai erörtert hierin das
Paradoxon, wonach Staatsbürgerschaft als moderne Form der politischen Zuge-
hörigkeit die universelle Menschenrechtsidee bedrohe, zugleich aber zur Figur
ihrer eigentlichen Garantie werde.

292

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


von ‚Anderen‘ abgewehrt und erhalte keinen Zugang zu einer neuen poli-
tischen Gemeinschaft (vgl. Schulze Wessel 2012: 155). Als Grenzfigur lasse
sich der Flüchtling mittlerweile begreifen, da die Grenze – als „Ort, wo
Fragen von Ein- und Ausschluss virulent werden“ (Schulze Wessel 2012:
156) – ihn permanent begleite und er maßgeblich über die Existenz des
Grenzraums bestimme, wenn auch unfreiwillig. Während die Grenze für
die Staatsbürgerin in Europa zunehmend an Bedeutung verliere – europäi-
sche Freizügigkeit, Binnenmarkt etc. – verstärke sie ihre Bedeutung in Be-
zug auf die Flüchtlinge. Die europäischen Staaten verlagern ihre Grenz-
kontrollen zunehmend in außereuropäische Gebiete, sodass die Grenzkon-
trolle dem Flüchtling heute nicht mehr an einer klar bestimmbaren terri-
torialen Linie begegne, sondern faktisch überall dort, wo der Flüchtling
sich seinen Weg gen Europa bahnt – „[d]ie Grenze hat sich vom konkreten
nationalstaatlichen Territorium gelöst und tritt an den unterschiedlichsten
Orten auf. Sie soll […] deswegen als postnationaler Grenzraum verstanden
werden“ (Schulze Wessel 2012: 158). Der Flüchtling entscheidet damit so-
zusagen unfreiwillig, wo sich die Grenze befindet; verlagert er seine Route,
verlagert sich auch die Grenze, sie ist dynamisch (vgl. Schulze Wessel 2012:
159).

„Erst mit der Interaktion zwischen Flüchtlingen und den verschiede-
nen staatlichen und nichtstaatlichen Akteuren entstehen Grenzen. Sie
sind also nicht mehr an Orte, sondern an Personen gebunden. Gren-
zen entstehen also entlang einer spezifischen Figur.“ (Schulze Wessel
2012: 160)

In Bezug auf das oben verhandelte Fallbeispiel Sale vs. Haitian Centers
Council möchte ich dem eine weitere These entgegenstellen. Das Beispiel
der haitianischen Flüchtlinge, die sich nach Ansicht des Obersten Gerichts-
hofs der Vereinigten Staaten nicht auf das Non-Refoulement-Gebot des Ar-
tikels 33 der Genfer Flüchtlingskonvention berufen können, da sie sich
weder auf US-amerikanischem Territorium noch an der ‚Schwelle zum
Eintritt‘ auf besagtes Territorium befinden, zeigt, dass die These der Grenz-
figur nur auf bestimmte Beispiele anwendbar ist. Im verhandelten Fallbei-
spiel stehen wir Flüchtlingen gegenüber, die ganz offensichtlich nicht da-
rüber bestimmen, wo die Grenze verläuft. Nach Ansicht des Gerichts ist
die ‚Schwelle‘, d.h. die Grenze genau nicht dort, wo die Flüchtlinge aufge-
griffen worden sind – denn wäre sie bereits dort und wären die Flüchtlin-
ge damit jene Grenzfiguren, dann könnten sie sich durchaus auf Artikel 33
berufen. Dagegen ist die Rückschiebung auf haitianisches Staatsgebiet und
damit der unfreiwillige Grenzübertritt zurück in das Land der Abreise sehr

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

293

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


wohl eine Grenze, die als territoriale Linie (unabhängig von der Präsenz
der Flüchtlinge) besteht und sich bedeutungsvoll in das Leben der Flücht-
linge schiebt. Die Grenze ist damit weder – im Sinne Arendts – bedeu-
tungslos geworden, noch ist sie derart an die Bewegung des Flüchtlings –
im Sinne Schulze Wessels – gebunden, dass sie sich einzig an seinem
Standort verorten lässt. Die Welt der Flüchtlinge ist nicht „die Welt der
grenzenlosen Grenze“ (Schulze Wessel 2012: 162), wie es Schulze Wessel
diagnostiziert, sondern vielmehr die Welt der willkürlichen Grenze. Die
Willkürlichkeit der Grenze, die sowohl in Arendts, als auch in Schulze
Wesssels These enthalten ist, bleibt charakteristisches Merkmal. Auch lässt
sich sowohl in Arendt als auch in Schulze Wessel der Aspekt der Passivität
des Status finden; während sich die Bedeutung der Grenze nach Schulze
Wessel verschoben hat, ist der Migrant in seiner tatsächlichen Einfluss-
möglichkeit auf die Existenz jener Demarkationslinie zwischen Ein- und
Ausschluss weiterhin begrenzt. Die Migrantin als aktives Subjekt, das in
den öffentlichen Diskurs beispielsweise über Grenzziehungen eingeschlos-
sen wird, sucht man vergeblich. „We should not close our ears to it“, for-
derte Richter Blackmun in seiner Stellungnahme und formuliert damit
den Einbezug des Migranten als sprechendes Subjekt. Nach Ayten Gün-
doğdu ist es genau diese Sprachlosigkeit der Migranten, die als modernes
Pendant zu der von Arendt beschriebenen Rechtlosigkeit der Flüchtlinge
gelten müsse. Auch heute seien Migranten vom Phänomen der Recht-
losigkeit betroffen,

„[…] because they are deprived of not only a right to action but also a
right to work and a right to labor. Their plight does not merely consist
of deprivation from a public space that allows them to appear, speak,
and act before a community of actors. The predicament of the stateless
also involves their forced dependence on compassionate humanitari-
ans to meet even basic subsistence needs, loss of trust in the reality and
regularity of life, disruption in the familiar routines of everyday life,
and impediments to establishing relatively permanent dwelling places
that can enable individual and collective life." (Gündoğdu 2015: 20)

Gündoğdu entwickelt auf Basis des Denkens Hannah Arendts eine politis-
che Konzeption der Menschenrechte, wonach diese dauerhaft auf politis-
ches Handeln angewiesen seien: „[…] human rights derive their validity
not from extra-political sources of authority but instead from political
practices augmenting the principle of equaliberty” (Gündoğdu 2015: 23).
Insbesondere die Betroffenen selbst müssen durch kollektives Handeln –

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

294

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


bspw. in Form von Deklarationen – die Menschenrechte ständig neu be-
gründen:

„Human rights can become political if and when they are invoked to
create public spaces where those who are rendered rightless can appear
and act in solidarity with others, translate their problems into com-
mon concerns, and participate in practices of founding and refound-
ing equality and freedom.” (Gündoğdu 2015: 67)

Vor diesem Hintergrund kritisiert Gündoğdu die Entpolitisierung des
Migranten, d.h. die vorherrschende Praxis, Migranten bzw. Flüchtlinge auf
ihr Leiden zu reduzieren und dadurch abhängig von Mitleid und humani-
tärer Hilfe zu machen, anstatt sie als politisch Handelnde in einem wech-
selseitigen Rechtsgeflecht zu verstehen. Mitleid führe nicht zu einer Verän-
derung der gesellschaftlichen Bedingungen, die Leid verursachen, sondern
letztlich immer nur zur unmittelbaren Hilfe in der gegebenen Situation; es
unterbinde die politische Möglichkeit, Menschenrechte als Rechte zum
Handeln und Reden zu verstehen (vgl. Gündoğdu 2015: 76).

„This anti-political attitude […] does not leave any room for articulat-
ing the human rights of those who are stateless as inter-est, or as a
common concern that brings together individuals without erasing
their distinctiveness. […] Narrowly focused on the immediate relief of
suffering, it risks turning human rights into the rights to bare necessi-
ties of life, severing their connection to political freedom.” (Gündoğdu
2015: 76 und 78)

Franziska Martinsen formuliert eine ähnliche „Kritik am Fehlen politi-
scher Normativität der Menschenrechte“, insofern diese „vornehmlich als
moralische Rechte verstanden werden“ (Martinsen 2019: 20) und argu-
mentiert, dass das Recht auf politische Mitbestimmung „zum Kernbestand
der Menschenrechte“ (Martinsen 2019: 14) gezählt werden müsse. Nach
Gündoğdu ist der Rechtsstatus der Migranten zwar graduell verbessert ge-
genüber Arendts Zeiten, dennoch seien sie letztlich noch immer prekäre
Rechtspersonen. Das Verständnis der Universalität des Rechtsstatus, das
die Staatsbürgerschaft abgelöst habe, könne nicht verhindern, dass Inhaf-
tierungen und Deportationen stattfinden und die Menschen von jeglichen
Möglichkeiten des Arbeitens, Herstellens und Handelns ausgeschlossen
werden. Gündoğdu will allerdings im Sinne Arendts die Aporien nicht als
„dead ends leading nowhere other than rightlessness“ (Gündoğdu 2015: 5)
verstehen, sondern als produktive Momente, die politische und ethische
Dilemmata aufzeigen und dadurch ein neues Verständnis der Menschen-

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

295

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


rechte ermöglichen. Letztlich müssen die politischen Prozesse des „foun-
ding and refounding of human rights“ (Gündoğdu 2015: 209) in den Blick
genommen werden, beispielhaft dargestellt in der

„declaration as an inaugural speech act that brings forth new rights or
takes existing rights in unpredictable directions, exposes us to the abyss
of freedom, and leaves us with perplexities regarding its source of ori-
gin and validity. Such declaratory practices are crucial for reinventing
human rights in response to challenging problems of rightlessness
[…].” (Gündoğdu 2015: 209)

Die Forderung nach einer politischen Lesart der Menschenrechte bzw. der
Entkopplung des Rechts auf politische Teilhabe vom nationalen Kontext
findet sich in verschiedenen Ausprägungen. Einige Autorinnen plädieren
für die Idee kosmopolitischer bzw. globaler Demokratie.129 James Bohman
formuliert ein von diesen Ansätzen inspiriertes, gleichwohl signifikant ab-
weichendes Modell transnationaler Demokratie. Er setzt bei der These ei-
nes Übergangs von einem singulären zu einem pluralistischen Subjekt,
von Demos zu Demoi an und fordert, dass die Demokratie nicht nur hin-
sichtlich ihrer institutionellen Form überdacht werden, sondern auch das
politische Subjekt neu evaluiert werden müsse (vgl. Bohman 2010: 21).

„Compared to some forms of political cosmopolitanism, transnational
democracy emphasizes the plurality of institutions and communities
necessary for the flourishing of humanity. In common with liberal na-
tionalism, transnational democracy is opposed to the idea that the
demoi ought to be subsumed into a cosmopolitan hierarchy with a sin-
gle demos at its apex. As the term transnational suggests, states contin-
ue to have a role in the political life of the transnational polity, al-
though not as the democratically favored form of organization; they
are but one of the demoi and one of the polities organized within the
human political community. […] It is not democracy beyond borders
but across borders; democracy across borders means that borders do
not mark the difference between the democratic inside and the non-
democratic outside of the polity, between those who have the norma-
tive power and communicative freedom to make claims to justice and

129 Die Diskussion dieser Ansätze findet in der vorliegenden Arbeit in Kapitel 3.2
Kosmopolitische Demokratie statt. Für einen grundsätzlichen Überblick, siehe
bspw. den Sammelband Archibugi 2003.

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

296

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


those who do not. It is not a democracy of a single community, but
one of many different communities.” (Bohman 2010: 12)

Für ein globales demokratisches Minimum seien Kommunikationsfreiheit
und Partizipation im öffentlichen Raum notwendige Voraussetzungen
(vgl. Bohman 2010: 101).

„[…] I argue that publics are more central to achieving the conditions
for the possibility of democracy across borders precisely because they
enable the emergence of communicative freedom that is central to
challenging potentially dominating forms of authority.” (Bohman
2010: 60)

Konkret lassen sich die Minimalvoraussetzungen eines globalen demokra-
tischen Raums an zwei sozialen Bedingungen der modernen Demokratie-
theorie festmachen: Der Notwendigkeit eines reichen assoziativen Lebens
der Zivilgesellschaft und einer kommunikativen Infrastruktur der Öffent-
lichkeit, die die Meinungsäußerung und -verbreitung ermögliche (vgl.
Bohman 2010: 60). Die globale Kommunikationssphäre setzt sich nach
ihm aus drei Bedingungen zusammen: Erstens sei jene globale Öffentlich-
keit eine Art Forum, in welchem die Redner ihre Ansichten gegenüber an-
deren äußern und diese darauf reagieren können. Dabei könne es eine
Vielzahl von Öffentlichkeiten geben, die parallel zueinander bestünden
und bspw. in literarische, wissenschaftliche und demokratische Arenen un-
terteilt seien. Zweitens müsse sich die Kommunikation selbst auf die Prin-
zipien der Freiheit und Gleichheit stützen und drittens nicht einfach eine
persönliche Interaktion zwischen Gesprächspartnern darstellen, sondern
sich öffentlich äußern, d.h. auch an ein unbestimmtes Publikum gerichtet
sein (vgl. Bohman 2010: 60 f.).

An die Forderung des politischen Einschlusses auch derjenigen, die mit
Gündoğdu als prekäre Rechtspersonen gelten können, schließe ich mich
an. Konkret möchte ich im Folgenden drei institutionelle Vorschläge skiz-
zieren, die zeigen, wie der politischen Teilhabe an einer globalen Öffent-
lichkeit, auch ohne globale Staatsbürgerschaft bzw. einer Weltregierung,
genüge getan werden könnte.130 Dafür identifiziere ich Praktiken, die im
Status Quo bereits bestehen und die zur Verwirklichung einer globalen

130 Insofern ich mich hier nicht in die Debatte zu globaler Bürgerschaft einschalte,
bleibt insbesondere die Frage, ob es so etwas wie einen globalen Demos über-
haupt gibt, zweitrangig. Verwiesen sei allerdings auf Laura Valentini, welche
eine stringente Kritik an der vorherrschenden Skepsis, die in dem Slogan „No
global demos, no global democracy“ versinnbildlicht ist, liefert: Valentini 2014.

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

297

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


Ordnung der Pluralität und Freiheit beizutragen verstehen. Mittels dieser
prototypischen Innovationen wird das Spektrum legitimationstheoreti-
scher Lösungen für das völkerrechtliche System aufgespannt, dabei jedoch
nicht ausschließlich ein entferntes Ideal entworfen, sondern am Status
Quo angesetzt und die transformative Praxis im Sinne der in Ab-
schnitt 2.3.1 diskutierten nicht-idealen Theorie in den Fokus gerückt.

Völkerrechtliche Legitimität – so meine Ansicht – speist sich letztlich
aus dem Einbezug individueller Einzelner als aktive Rechtssubjekte auf
globaler Ebene, welche über das Machtpotential gleicher Menschenrechte
verfügen und dieses in Ausübung kommunikativer und kontestatorischer
Kompetenzen innerhalb eines Raumes politischer Öffentlichkeit realisie-
ren. Diese legitimitätsstiftenden Elemente lassen sich auf globaler Ebene in
verschiedenen Formen aktualisieren, eine prominente ist sicherlich der
Vorschlag eines Weltparlaments, wie in Kapitel 3.2 Kosmopolitische Demo-
kratie skizziert und verworfen. Ich möchte die Debatte gerne über die ein-
schlägigen Modelle hinaus erweitern und schlage als unkonventionelle
Möglichkeiten vor: (1) ein Programm kosmopolitischer Bildung, (2) Are-
nen des institutionalisierten zivilen Ungehorsams und (3) die Artikulation
alternativer, globaler Rechtsetzung als soziale Protestbewegung. Gezeigt
werden soll im Folgenden, wie diese Vorschläge ein System völkerrechtli-
cher Regulierung produktiv ergänzen und das Individuum als globales
Rechtssubjekt einbinden, ohne zugleich die Forderung nach demokra-
tisch-elektoraler Rechtsetzung zu artikulieren. Die Vorschläge lassen sich
dabei als konkrete Politisierungsvorschläge der durch das Völkerrecht kon-
stituierten globalen Ordnung begreifen. Ich plädiere nicht für integrative
Reformvorschläge für den völkerrechtlichen Status Quo, sondern entwerfe
Kernelemente einer globalen Politisierung, welche das Völkerrecht als
Ganzes aus der politischen Theorie auf eine neue Weise verstehen lassen –
und nur als mögliche Folge eine Reform des geltenden Völkerrechts ansto-
ßen. Fundamental bleibt damit die These der wechselseitigen Ermögli-
chung von Recht und Politik nach Arendt.

Durch die Institutionalisierung alternativer Räume der Öffentlichkeit
wird die individuelle Rechtsperson befähigt, politisch und gestalterisch auf
die Anliegen der Weltgesellschaft aktiv einzuwirken. Die These dieses Bei-
trags lautet, dass die bestehende Völkerrechtspraxis um alternative Räume
der global-lokalen Öffentlichkeit erweitert werden kann und sollte, um das
Individuum als jurisgenerative Quelle, Befähigte und kritische Vollstrecke-
rin des Völkerrechts zu etablieren. Die Polis ist für Arendts Definition von
Öffentlichkeit das zentrale Modell, die Agora paradigmatisches Beispiel.
Wie in Kapitel 4.3.4 gezeigt, sind nach Arendt in der Polis zwei Dimensio-

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

298

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


nen des Öffentlichen erkennbar: Die öffentliche Bühne dient dem Auftre-
ten bzw. Aufführen des eigenen Standpunkts und dem Wettstreit inter
pares. Neben dem agonistischen Element ist der öffentliche Raum in
einem assoziativen Sinne der Ort der Freiheit: „Ohne einen politisch ga-
rantierten öffentlichen Bereich hat Freiheit in der Welt keinen Ort, an
dem sie erscheinen könnte […]“ (FP 201 f.). An diesen Dimensionen des
öffentlichen Raums orientieren sich die folgenden Vorschläge, die die Idee
völkerrechtlicher Legitimität in neue institutionelle und situative Topogra-
fien des Öffentlichen übersetzen.

Kosmopolitische Bildung und Information

Bereits in den 1920ern wurde die Idee einer Bildungsstrategie für globale
Staatsbürgerschaft bzw. eines gemeinsamen Lehrplans zur Förderung kos-
mopolitischer Kompetenzen artikuliert. Maxwell Garnett, damaliger Se-
kretär der League of Nations Union of Great Britain, forderte 1921 einheit-
liche Curricula für globale Bürgerschaft und argumentierte, dass jene Bil-
dung für die Weltbürgerschaft als eine Reihe universeller Bildungsprinzi-
pien verstanden werden solle, die wissenschaftlich erarbeitet und global
angewendet würden (vgl. Cabrera 2010: 240). Die UNESCO bekräftigte
die Forderung nach einem ‚Globalen Lernen‘ 1974 mit der Empfehlung
über Erziehung für internationale Verständigung (vgl. UNESCO 1974). In
Artikel 3 Absatz 4 fordert sie die Einführung einer internationalen Dimen-
sion und globaler Sichtweisen auf allen Bildungsebenen und in allen Bil-
dungsformen und ergänzt diese im Folgenden u.a. durch die Prinzipien
der Achtung für alle Völker, Kulturen, Zivilisationen, Werte und Lebens-
weisen im eigenen Land als auch in der Welt sowie der Fähigkeit zur Kom-
munikation mit anderen. Die Bildungspolitik der Weltgesellschaft soll
demnach die „Handlungskompetenz für das multikulturelle Zusammenle-
ben, die internationale Kooperation und das globale Zeitalter“ (Seitz 2002:
23) des Einzelnen forcieren. Globales Lernen könne, so Klaus Seitz, wichti-
ges Innovationspotenzial beinhalten: „[I]ndividuelle und kollektive Lern-
prozesse, die über den gesellschaftsstrukturell vorgegebenen Rahmen hin-
ausweisen und zum ‚Zeitgeist‘ querliegen, sind eine Voraussetzung für ge-
sellschaftlichen Wandel“ (Seitz 2002: 283). Martha Nussbaum als wohl
prominenteste Verfechterin kosmopolitischer Bildung hat diesen Ansatz
aufgegriffen und in ihrem Werk Cultivating Humanity systematisch weiter-
entwickelt (vgl. Nussbaum 1997, Nussbaum 2004). Nussbaum nimmt ins-
besondere das Universitätssystem in den Blick, das die zukünftigen Bürger

6.1

6.1 Kosmopolitische Bildung und Information

299

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


im Zeitalter der kulturellen Vielfalt und Internationalisierung präge. Alle
modernen Demokratien seien heute unausweichlich pluralistisch und da-
raus folge, dass die Hochschulen in der Pflicht seien, das Netzwerk
menschlicher Verbindungen angemessen aufzubauen und zu erhalten, da-
mit der Umgang miteinander nicht durch die defekten Normen des
Marktprinzips vermittelt werde (vgl. Nussbaum 2002: 291). Nach Nuss-
baum müsse jede Universität insbesondere drei menschliche Fähigkeiten
forcieren und stärken:

„First is the capacity for critical examination of oneself and one’s tradi-
tions – for living what, following Socrates, we may call ‘the examined
life’. This means a life that accepts no belief as authoritative simply be-
cause it has been handed down by tradition or become familiar
through habit, a life that questions all beliefs and accepts only those
that survive reason’s demand for consistency and for justification.
Training this capacity requires developing the capacity to reason logi-
cally, to test what one reads or says for consistency of reasoning, cor-
rectness of fact and accuracy of judgment.” (Nussbaum 2002: 293)

Neben der Fähigkeit zur kritischen Auseinandersetzung mit sich selbst
und den Traditionen, die einen prägen, sowie zur logischen Vernunft, sei
die Kompetenz relevant, sich nicht nur als Bürgerin einer lokalen Region
oder Gruppe zu verstehen, sondern auch und vor allem als Mensch, der
mit anderen Menschen verbunden ist, sei es aus Gründen der gegenseiti-
gen Anerkennung oder Sorge (vgl. Nussbaum 2002: 295). Die dritte Fähig-
keit, die durch universitäre Bildung zu vermitteln sei, könne als „narrative
Vorstellungskraft“ („narrative imagination“) bezeichnet werden. Darunter
versteht Nussbaum das Vermögen „to think what it might be like to be in
the shoes of a person different from oneself” (Nussbaum 2002: 299) und
die Emotionen, Wünsche bzw. Sehnsüchte jener Person nachvollziehen zu
können. Für Arendt ist eine derartige narrative Vorstellungskraft in jedem
Denkprozess notwendigerweise inbegriffen, als „[d]er schweigende Dialog
Pluralität [indiziert], aber Vorbild der Dialog mit einem Anderen [ist].
Nur weil ich mit Anderen sprechen kann, kann ich auch mit mir sprechen,
d.h. denken“ (DT II 688). Nussbaum spricht insbesondere die soziale Auf-
gabe kosmopolitischer Bildung an; für sie ist zentral, dass Bildung die ge-
samte Menschheit repräsentativ einbezieht, einem normativen Leitbild des
kosmopolitischen Menschen folgt und dadurch zu einer Verbesserung der
globalen Verhältnisse sowie zur Befähigung des Einzelnen zur Gestaltung
der Weltgesellschaft beiträgt. Daneben lässt sich die Idee des Globalen Ler-
nens auch sachlich-inhaltlich und methodisch bestimmen: „Global educa-

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

300

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


tion consists of efforts to bring about changes in the content, in the meth-
ods and in the social context of education in order to better prepare stu-
dents for citizenship in a global age“ (Anderson 1979, zit. nach Seitz 2002:
369). Sachlich gehe es darum, „einem jeden Menschen die Welt in ihrer
Gesamtheit zu erschließen“ (Seitz 2002: 302), d.h. Wissen auch über den
eigenen topographischen oder kulturellen Kosmos hinaus zu vermitteln.
Globale Fragen und Zusammenhänge werden als Gegenstand in den Bil-
dungsauftrag eingeschlossen. In methodisch-didaktischer Hinsicht lässt
sich globales Lernen definieren als Pluralismus der Lehr-Lern-Methodik,
als „ganzheitliches und interdisziplinäres Lernen“ (Seitz 2002: 380), inklu-
sive der unmittelbaren Erfahrung des anderen, entweder im Rahmen eines
eigenen Aufenthalts außerhalb des gewohnten Lebensumfelds oder durch
Einbindung anderer in das Bildungsprogramm vor Ort (vgl. VENRO 2014:
o.S.).

Nun habe ich vorab behauptet, dass die drei vorgestellten Herangehens-
weisen den Legitimitätsgrad sublimieren können, indem sie jeweils zur
Konjunktur des individuellen Rechts, Rechte zu haben, beizutragen wüss-
ten. Der Bezug eines Vorschlags kosmopolitischer Bildung zur oben her-
ausgearbeiteten Völkerrechtspraxis mag auf den ersten Blick nicht offen-
sichtlich sein. Ich möchte versuchen, die Irritation zu beseitigen, indem
ich die Frage zu beantworten suche, inwiefern der Vorschlag globaler Bil-
dungsinitiativen für einen kosmopolitischen Bürger den Status des indivi-
duellen Subjekts auf völkerrechtlicher Ebene belebt und stärkt, bevor ab-
schließend einige konkrete didaktische Maßnahmen vorgeschlagen wer-
den sollen.

Zunächst will ich jedoch aufzeigen, warum ich das Bildungssystem, ins-
besondere das (Hoch-)schulwesen – in gewissem Gegensatz zu Arendt – als
öffentlichen Raum begreife; anschließend streite ich für den Vorschlag
kosmopolitischer Bildungsprogramme als legitimitätsstiftende Praxis.

In ihrer Auseinandersetzung mit der gesetzlich forcierten Integration
des US-Schulsystems in Little Rock, grenzt Hannah Arendt den politischen
Bereich klar von der gesellschaftlichen Sphäre, in welcher ihrer Ansicht
nach auch das Schulsystem verortet ist, ab: „Für das Kind selbst ist die
Schule der erste Ort, wo es außerhalb des Zuhauses Verbindung aufnimmt
mit der öffentlichen Welt, von der es und seine Familie umgeben ist. Diese
öffentliche Welt ist nicht die politische, sondern die gesellschaftliche Sphä-
re […]“ (LR 111). Entsprechend, so Arendt, gilt im Gesellschafts-, d.h.
auch Schulsystem das Prinzip der Diskriminierung – „Diskriminierung ist
ein ebenso unabdingbares gesellschaftliches Recht wie Gleichheit ein poli-
tisches ist“ (LR 105). Ich dagegen verstehe das (Hoch-)schulsystem als öf-

6.1 Kosmopolitische Bildung und Information

301

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


fentlichen, d.h. politischen Raum. Um diese These zu behaupten, möchte
ich zwei Kritiken an Arendt formulieren. Die erste ist grundlegender Na-
tur insofern sie das Bildungssystem an Arendts eigenem Verständnis von
Öffentlichkeit misst; die zweite wirft Arendt einen undifferenzierten Um-
gang mit unterschiedlichen Formen des Bildungssystems bzw. eine will-
kürliche Abgrenzung zwischen Schul- und Hochschulsystem vor. Ausge-
blendet bleibt an dieser Stelle dagegen die Fundamentalkritik an Arendts
Differenzierung zwischen politischem und gesellschaftlichem Raum, wel-
che insbesondere in Antwort auf Little Rock aus verschiedenen Perspekti-
ven formuliert wurde.131

Wie oben dargestellt, knüpft Arendts Begriff des Öffentlichen an zwei
Dimensionen der griechischen Polis an – die agonistische Dimension ver-
steht den öffentlichen Raum als Bühne, auf welcher der Einzelne mit sei-
nen Standpunkten auftreten und gesehen und gehört werden kann, die as-
soziative Dimension betont den Aspekt der politischen Freiheit, der im öf-
fentlichen Miteinander-Handeln zum Ausdruck kommt. Das Öffentliche
ist alles, „was vor der Allgemeinheit erscheint, für jedermann sichtbar und
hörbar ist, wodurch ihm die größtmögliche Öffentlichkeit zukommt“ (VA
62). Alle drei Aspekte scheinen im bzw. durch das (Hoch-)schulsystem er-
füllt. (Hoch-)schulen sind bereits ihrem Namen nach öffentlich, sie gren-
zen sich explizit von privaten Schulen ab, die sich einem exklusiven Kreis
öffnen.132 D.h. dass das, was im öffentlichen Hochschulsystem diskutiert,
gelehrt, besprochen wird, mindestens potenziell vor der „Allgemeinheit er-
scheint“, als jeder die Möglichkeit zur Teilhabe hat; paradigmatisch sind
dafür öffentliche Vortragsreihen durch welche die Hochschule zur öffentli-
chen Bühne wird. Gleichzeitig dient die Hochschule als Ausgangspunkt
für gemeinsames Handeln. Im Rahmen studentisch-universitärer Initiati-
ven wirkt die Hochschule in den breiteren öffentlichen Raum; wissen-

131 David Spitz u.a. werfen Arendt kulturelles Unwissen bzw. eine Fehldiagnose
vor dem Hintergrund ihres europäischen Erfahrungshorizonts vor (vgl. Spitz
1959). Seyla Benhabib u.a. erklären Little Rock als Konsequenz aus Arendts ei-
genen philosophischen Kategorien und betonen, „[d]ie Unterscheidung zwi-
schen dem ‘Gesellschaftlichen’ und dem ‘Politischen’, wie Hannah Arendt sie
trifft, ist sinnlos in der modernen Welt […]” (Benhabib 1995: 103).

132 Private (Hoch-)schulen entscheiden über Zulassung und Ausschluss auf Basis
selbstverfasster Kriterien; insofern als hier die Diskriminierung bei der Auswahl
eine gewichtige Rolle spielt, könnten sie im Sinne Arendts der gesellschaftli-
chen Sphäre zugerechnet werden. Die öffentliche Hochschule basiert dagegen
vielmehr auf dem Prinzip der Gleichheit, die Hochschulgesetze der Länder sind
dem Diskriminierungsverbot verpflichtet.

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

302

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


schaftliche Erkenntnisse werden politisch aufgegriffen und bestimmen vie-
lerorts den Diskurs. In diesem Sinne lässt sich auch mit einem Arendt-
schen Begriff der Öffentlichkeit das Hochschulsystem eindeutig dem öf-
fentlichen Raum zuordnen. Diesen Befund teilt Arendt wohl selbst, inso-
fern sie bspw. im Kontext ihrer Überlegungen zu zivilem Ungehorsam den
studentischen Protestbewegungen eine explizit politische Dimension zu-
schreibt.133 Dagegen ist das Schulsystem für Arendt unpolitisch, es ist nach
ihr dem gesellschaftlichen Raum zugehörig. Diese Abgrenzung erscheint
willkürlich und argumentativ nicht stichhaltig. Greta Thunberg begann
am 20. August 2018 mit ihrem „Skolstrejk för klimatet“ (Schulstreik für
das Klima) und inspirierte damit eine Soziale Bewegung, die sich zunächst
unter dem Namen FridaysForFuture formierte und im September 2020
eine weltweite Klimaschutzdemonstration bedingte. Thunbergs Protest
dient als paradigmatisches Beispiel um auf die öffentliche Dimension der
Instanz Schule aufmerksam zu machen. Die Schule kann darüber hinaus
als öffentlicher Raum beschrieben werden, als sie nicht nur als öffentlich-
keitswirksame Bühne fungiert (siehe Thunberg), sondern den jüngeren
Bürgern der Gesellschaft als Raum des Miteinander-Handelns zur Verfü-
gung steht und sie zu mündigen Bürgern ausbildet. Insofern lässt sich das
gesamte Schulsystem als öffentlicher Raum begreifen. Im Gegensatz zu
Arendt sehe ich damit keinen derart kategorialen Unterschied zwischen
dem Schul- und dem Hochschulsystem, sondern begreife beide als Räume
der Öffentlichkeit.

Daran anschließend möchte ich argumentieren, dass ein kosmopoliti-
sches Bildungsprogramm ein im Sinne dieser Arbeit geeigneter Vorschlag
zur globalen Politisierung sein kann. Mir erscheinen dafür zwei Gedanken
zentral. Auf der einen Seite forciert ein kosmopolitischer Lehrplan inklusi-
ve globaler Methodik den Einbezug des Standpunkts des entfernten Ande-
ren. Im Sinne eines Auftretens in der Öffentlichkeit bzw. des Minimalkri-
teriums eines „Gesehen und Gehört-Werdens“ kann eine kosmopolitische
Bildungsinitiative im Hochschulsystem jene Öffentlichkeitswirksamkeit
herstellen. Ähnlich wie im amerikanischen Hochschulsystem die Studie-
renden im ersten Hochschuljahr Kurse jenseits ihres gewählten Studien-

133 Vgl. ihre Aufsätze zu zivilem Ungehorsam und Macht und Gewalt. An anderer
Stelle schreibt Arendt: „[…] in 1970 university students demanded time off in
order to be able to take part in the election campaign, and a number of the larg-
er universities granted them this free time. This is a political activity outside the
university which is made possible by the university in recognition of the fact
that students are citizens as well” (TPR 203).

6.1 Kosmopolitische Bildung und Information

303

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


fachs belegen müssen, um einen breiteren Bildungshorizont zu erwerben,
könnte für Studienanfänger weltweit ein kosmopolitischer Lehrplan ent-
wickelt werden, in welchem es explizit um die Auseinandersetzung mit in-
dividuellen Meinungen des entfernten Anderen geht, um – mit Martha
Nussbaum – „to think what it might be like to be in the shoes of a person
different from oneself” (Nussbaum 2002: 299):

„[…] narrative imagination is an essential preparation for moral inter-
action. Habits of empathy and conjecture conduce to a certain type of
citizenship and a certain form of community: one that cultivates a
sympathetic responsiveness to another’s need’s […].“ (Nussbaum 1997:
90)

Auf der anderen Seite erhält das Individuum durch Formen des globalen
Lernens die Möglichkeit „zu sehen und zu hören“, nämlich die Chance,
Informationen zu erhalten, die als notwendig erachtet werden, um über-
haupt einen eigenen Standpunkt hinsichtlich globaler Entwicklungen ein-
nehmen zu können. Somit wäre der Vorschlag auch als Informationsquel-
le für das kosmopolitische Individuum zu lesen, auf deren Basis ein infor-
mierter Konsens oder Dissens entstehen kann. Es geht letztlich nicht
darum, eine kosmopolitische Agenda mit konkreten normativen Präferen-
zen als Bildungsziele zu verankern und frontal zu vermitteln, sondern
darum, dem Individuum Orientierungspunkte für eine politische Ausein-
andersetzung mit globalen Thematiken an die Hand zu geben. Die Grund-
sätze des Beutelsbacher Konsenses134, insbesondere das Überwältigungsver-
bot und das Kontroversitätsgebot sollen nicht einer kosmopolitischen In-
doktrinierung weichen, vielmehr soll die politische Bildung den gegenwär-
tigen politischen und rechtlichen Bedingungen angepasst werden, indem
die globale Konstellation thematisch einbegriffen wird. Kosmopolitische
Bildung kann in diesem Sinne als Alternative zur nationalen Schließung
des Bildungssystems verstanden werden und das sowohl in substanzieller
als auch methodischer Hinsicht. Letztlich dient sie dazu, das individuelle

134 Als Beutelsbacher Konsens wird das Ergebnis einer didaktischen Tagung unter
Leitung der Landeszentrale für politische Bildung Baden-Württemberg im Jahr
1976 bezeichnet. Er legt die Grundsätze für die politische Bildung fest, im Ein-
zelnen: das Überwältigungsverbot, das Gebot der Kontroversität und das Prin-
zip der Schülerorientierung. Im Kern besagen die Grundsätze, dass das selbst-
ständige Urteilen des Schülers nicht zu behindern ist, d.h. dass die Indoktrinati-
on verboten und die Darstellung bestehender Kontroversen geboten ist (vgl.
Landeszentrale für Politische Bildung BaWü o.J.: o.S.).

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

304

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


Denk- und Urteilsvermögen den Bedingungen des 21. Jahrhunderts anzu-
passen.

Der Vorschlag ist damit in gewisser Weise zwar auf einer niedrigeren
Ebene angesiedelt, insofern er nicht unmittelbar im völkerrechtlichen Ver-
handlungsprozess die individuelle Öffentlichkeit einfordert, er kann aber
als wirksam und konstitutiv beschrieben werden, insofern er (a) den indi-
viduellen Standpunkt in der öffentlichen Diskussion publik werden lässt,
(b) im Sinne eines kosmopolitischen Austauschs, den entfernten Stand-
punkt in die globale Welt einbezieht, (c) die informierte Meinungsbildung
als Vorbedingung zur Entwicklung des individuellen Konsens oder Dis-
sens ermöglicht und (d) insofern völkerrechtlich zum Tragen kommt, als
bereits die nächste Generation, die völkerrechtliche Entscheidungen her-
beiführt, die kosmopolitische Bildung im eigenen Werthorizont verankert
weiß.

Dieser erste Vorschlag kann im Sinne der methodischen Prämisse dieser
Arbeit insofern aus bestehender Praxis abgeleitet werden, als sowohl im
Rahmen der UNESCO schon früh auf die Notwendigkeit des globalen Ler-
nens hingewiesen wurde, als auch zuletzt die SDGs auf kosmopolitische
Bildungsformate Bezug nehmen. Entsprechend wird im vierten Nachhal-
tigkeitsziel der Vereinten Nationen (SDG 4) Absatz 7 formuliert:

„By 2030, ensure that all learners acquire the knowledge and skills
needed to promote sustainable development, including, among others,
through education for sustainable development and sustainable
lifestyles, human rights, gender equality, promotion of a culture of
peace and non-violence, global citizenship and appreciation of cultural di-
versity and of culture’s contribution to sustainable development.”

Institutionalisierter Ziviler Ungehorsam

Sowohl Catherine Colliot-Thélène als auch Luis Cabrera identifizieren Ele-
mente kosmopolitischer Staatsbürgerschaft nicht ausschließlich in forma-
len Rechten (bspw. auf parlamentarische Vertretung im Rahmen der
WTO), sondern auch in individuellen und kollektiven Praktiken (vgl. Col-
liot-Thélène 2010: 181). Transnationale Proteste, bspw. im Kontext von
G20 Treffen, können als globale Formen zivilen Ungehorsams gelesen wer-
den und damit als Möglichkeit, auf überstaatlicher Ebene als Bürger wahr-
genommen zu werden (vgl. Cabrera 2010: 132ff.). Ich plädiere für eine in-
stitutionalisierte Form des zivilen Ungehorsams auf globaler bzw. völker-
rechtlicher Ebene und nehme damit eine Idee Arendts auf.

6.2

6.2 Institutionalisierter Ziviler Ungehorsam

305

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


Als ziviler Ungehorsam gilt nach Arendt der „gezielte Verstoß gegen ein
Gesetz, um dessen Verfassungsmäßigkeit zu überprüfen“ (ZU 120), er ent-
steht,

„wenn eine bedeutende Anzahl von Staatsbürgern zu der Überzeu-
gung gelangt ist, dass entweder die herkömmlichen Wege der Verän-
derung nicht mehr offenstehen bzw. auf Beschwerden nicht gehört
oder eingegangen wird oder dass im Gegenteil die Regierung dabei ist,
ihrerseits Änderungen anzustreben, und dann beharrlich auf einem
Kurs bleibt, dessen Gesetz- und Verfassungsmäßigkeit schwerwiegende
Zweifel aufwirft.“ (ZU 136)

Am 26. Juni 2019 fährt das Schiff ‚Sea Watch 3‘ mit 22 Besatzungsmitglie-
dern, 2 Journalisten und 53 aus Seenot geretteten Menschen in die italieni-
schen Hoheitsgewässer ein. Vorausgegangen waren knapp zwei Wochen
des Ausharrens sowie des Versuchs einer Einigung zwischen der Besatzung
und der italienischen Regierung. Der italienische Innenminister Matteo
Salvini verweigerte der Kapitänin Carola Rackete die Einfuhrerlaubnis so-
wohl in italienische Hoheitsgewässer als auch in einen italienischen Hafen
und bezeichnete das Schiff als „nave illegale“ (Red 2019 d: o.S.). Der Eilan-
trag der deutschen Rettungsorganisation, die Menschen dennoch in Lam-
pedusa an Land bringen zu dürfen, wurde vom Europäischen Gerichtshof
für Menschenrechte abgelehnt. Nachdem sich die Situation an Bord ver-
schlechterte – einige Migranten drohten letztlich, über Bord zu springen
(vgl. Seisselberg 2019: o.S.) – entschied Rackete, den italienischen Hafen
anzufahren. Die Kritik, die die Aktivisten mit ihrer Entscheidung verban-
den, zielte sowohl auf die italienische Regierung als auch die weiteren Mit-
gliedstaaten der EU. Die EU verhindere geschlossen, eine Lösung zur Ver-
teilung der Migranten auf dem Kontinent zu finden; „[p]olitische Lösun-
gen werden systematisch torpediert“ (Marie Naß, Leiterin der politischen
Öffentlichkeitsarbeit bei Sea Watch, zit. nach Red/höh 2019: o.S.).
Deutschland blockiere die Dublin-Reform und schiebe Migranten weiter-
hin in hoher Anzahl nach Italien zurück. Gleichzeitig fungiere Libyen als
Türsteher und diene dadurch dem Erhalt der vermeintlich „weißen
[europäischen] Weste“ (Red/höh 2019: o.S.). Die Aktivisten bringen damit
ihren Zweifel an der Verfassungsmäßigkeit der derzeitigen Verfahren zum
Ausdruck. Für Arendt sind Handlungen als ziviler Ungehorsam einzustu-
fen, wenn sie drei Bedingungen erfüllen. Zunächst gelte „Gewaltlosigkeit
als […] notwendige[s] Wesensmerkmal des zivilen Ungehorsams“ (ZU
138), weiterhin müsse immer eine Gruppe hinter der Aktion stehen, ein
Einzelner könne niemals zivilen Ungehorsam ausführen: „Der zivile Ge-

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

306

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


horsamsverweigerer handelt jedoch, auch wenn er zumeist gegen eine
Mehrheit opponiert, im Namen und um einer Gruppe willen“ (ZU 137).
Neben den Merkmalen der kollektiven Handlung und der Gewaltlosigkeit
sei die Aktion notwendigerweise in der Öffentlichkeit angesiedelt, um als
ziviler Ungehorsam zu gelten:

„Es gibt einen ungeheuren Unterschied zwischen dem Kriminellen,
der das Licht der Öffentlichkeit scheut, und dem zivilen Gehorsamsver-
weigerer, der in offener Herausforderung das Gesetz in seine eigenen
Hände nimmt. Dieser Unterschied zwischen offener Übertretung des Ge-
setzes, die vor aller Augen geschieht, und dem geheimen Rechtsbruch,
liegt so klar auf der Hand […].“ (ZU 137, herv. KH)

Die drei Bedingungen sind im Falle des Einfahrens in den Hafen von Lam-
pedusa entgegen der Anweisung der italienischen Regierung als erfüllt an-
zusehen. Die Gruppe um Kapitänin Rackete setzt keine Mittel der physi-
schen Gewalt ein, sie handelt als Kollektiv und verfährt öffentlich; Rackete
wird im Spiegel zitiert mit: „Mich hat überrascht, wie persönlich es gewor-
den ist. […] Es sollte um das Versagen der Europäischen Union gehen,
nicht um Einzelpersonen wie mich, die zufälligerweise in Erscheinung tre-
ten“ (Red/hor 2019: o.S.).

Doch inwiefern kann das Instrument des zivilen Ungehorsams als Ins-
trument zur Stärkung der völkerrechtlichen Legitimität verhandelt wer-
den; ist der Einsatz von zivilem Ungehorsam nicht vielmehr der Beweis für
einen Mangel völkerrechtlicher Legitimität? Soll hier wirklich ein außer-
rechtlicher Vorschlag verhandelt werden? Die Antwort lautet: Jein. Ja, zivi-
ler Ungehorsam soll als mögliches Instrument diskutiert werden, jedoch
nicht als außer-rechtliche Methode. Dieses scheinbare Paradox – nämlich,
dass „der Verstoß gegen das Gesetz [eigentlich] nicht durch das Gesetz ge-
rechtfertigt werden kann“ (ZU 120)135 – wird durch die Arendtsche Heran-
gehensweise an das Thema, die sich signifikant von jeder anderen Bearbei-
tung unterscheidet,136 aufgelöst. Sie schreibt:

„Offensichtlich ‚kann der Rechtsbruch nicht gesetzlich gerechtfertigt
werden‘, selbst wenn dieser Verstoß in der Absicht begangen wird, der
Verletzung eines anderen Gesetzes vorzubeugen. Doch es ist eine völ-
lig andere Frage, ob es nicht möglich wäre, für zivilen Ungehorsam in

135 Sie verweist an der Stelle auf den Aufsatz ‚Civil Disobedience and the Law‘ von
Carl Cohen im Sonderheft der Rutgers Law Review, Vol. 21, Herbst 1966.

136 Nach William Smith ist Arendts Vorschlag „unprecedented within political the-
ory“ (Smith 2012: 134).

6.2 Institutionalisierter Ziviler Ungehorsam

307

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


den Institutionen unseres Regierungssystems einen anerkannten Ort
ausfindig zu machen.“ (ZU 157)

Die politische Institutionalisierung des zivilen Ungehorsams, nach Smith
der Zugang „to the very heart of law-making“ (Smith 2012: 133 f.), stellt
sich Arendt wie folgt vor:

„Der erste Schritt wäre, den Minderheiten, die den zivilen Ungehor-
sam praktizieren, die gleiche Anerkennung zu gewähren, die den zahl-
reichen Interessengruppen (die per definitionem auch Gruppen von
Minderheiten sind) im Lande zugestanden wird, und mit den Grup-
pen des zivilen Ungehorsams auf die gleiche Art wie mit den Pressure-
groups zu verhandeln, welchen es gestattet ist, über ihre Vertreter –
das heißt über registrierte Lobbyisten – den Kongress mittels Überzeu-
gungsarbeit, ‚Gutachten und Anhängerzahl zu beeinflussen und zu un-
terstützen‘. Diese Meinungsminderheiten könnten sich auf diese Wei-
se als Macht etablieren, die nicht nur anlässlich von Demonstrationen
und anderer Darstellungen ihres Standpunkts ‚aus der Ferne zu sehen‘,
sondern präsent wäre, und mit der man in den täglichen Regierungs-
geschäften rechnen müsste.“ (ZU 158)

Die Schwierigkeit des Arendtschen Vorschlags liegt u.a. darin, dass sie
kaum darlegt, wie er im Detail umgesetzt werden könnte. Dennoch möch-
te ich den Versuch unternehmen, ihre Idee in gewisser Weise zu konkreti-
sieren und insbesondere in Relation zur globalen Sphäre zu setzen. Philip
Pettits Entwurf konsultativer und appellativer Institutionen in einer deli-
berativen Republik kann für diesen Versuch gewinnbringende Einsichten
ermöglichen. Beratungsgremien, öffentliche Anhörungen und Untersu-
chungen sollen nach Pettit den Einbezug der Bürger in die Politikgestal-
tung erleichtern, indem sie Instanzen darstellen, vor welchen die Bürgerin
die Möglichkeit erhält, politische Programme anzufechten und Argumen-
te zu präsentieren (vgl. Pettit 2000: 131). William Smith nimmt diese Ide-
en auf und entwirft einen spezifizierten Vorschlag. Er schlägt ein ständiges
Gremium vor, dessen Aufgabe darin bestehe, die Anliegen der Mitglieder
des zivilen Ungehorsams anzuhören und eine Bühne zu implementieren,
auf welcher Aktivisten und Regierungsvertreter miteinander streiten kön-
nen. Das Gremium sei ein beratendes Organ und ermögliche, Beschwer-
den zu artikulieren, wechselseitige Erklärungen abzugeben und auf Kritik
zu reagieren. Dabei soll der Dialog von einem unparteiischen Panel mode-
riert werden, das letztlich auch die Diskussion in einem Abschlussdoku-
ment inklusive weiterführender Empfehlungen zusammenfasst (vgl. Smith
2012: 143). Hinsichtlich der Legitimitätskriterien erscheint dieses Modell

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

308

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


wünschenswert. Ein institutionalisiertes Forum zur Ermöglichung eines
Dialogs eröffnet den individuell Beteiligten die Chance, mit ihren Stand-
punkten gleichberechtigt gehört zu werden, Argumente öffentlich auszu-
tauschen und Dissens zum Ausdruck zu bringen, in kurz: Als politisch
Handelnde ihre Macht zu realisieren.

Artikulation experimenteller Rechtsetzung als soziale Protestbewegung

Auch der dritte Vorschlag beruht auf der These, dass soziale Protestbewe-
gungen bzw. performative Ereignisse Potenzial für gesellschaftliche und
rechtliche Veränderung beinhalten. Global mit Aufmerksamkeit bedacht
werden immer wieder Bewegungen, die ihre Kritik am Status Quo perfor-
mativ zum Ausdruck bringen (bspw. Occupy, FridaysForFuture); daneben
existieren kleinräumigere Projekte, die lokal Protest initiieren (bspw.
‚Komm in die Gänge‘ – Gängeviertel Hamburg, Montagsdemo Stuttgart
21). Was ihnen gemein ist, ist – in den Worten Arendts – „[…] its determi-
nation to act, its joy in action, the assurance of being able to change things
by one’s own efforts“ (PR 202). Soziale Bewegungen können als „Träger
und Ausdruck von gesellschaftlichen Veränderungen” (Haunss/Ullrich
2013: 295) beschrieben werden;

„[s]ie kündigen diese an, bevor Richtung und Inhalt der Veränderun-
gen feststehen. […] Sie sind zentrale Akteure, die die bestehende Ord-
nung destabilisieren und die Wandlungsprozesse antreiben und be-
schleunigen oder auch versuchen, sich ihnen zu wiedersetzen. Dies gilt
für die Makro-Prozesse gesellschaftlichen Wandels, aber auch für viele
kleinteilige gesellschaftliche Konfliktkonstellationen, in denen der
Outcome nicht soziale Transformation, sondern Policy-, Norm- oder
Einstellungswandel ist.“ (Haunss/Ullrich 2013: 295)

Als dritte Idee soll entsprechend ein Modell alternativer vorgeblicher
Rechtsetzung als Ereignis performativen Protests, inklusive einschließen-
der Diskussions- und Verständigungsprozesse vorgestellt werden. Als Bei-
spiel dienen zwei unterschiedliche Projekte: Das European Balcony Project
und die Charta von Lampedusa.

Im Zentrum des European Balcony Projects stand die kontinentale Ver-
sammlung der Bürger Europas am 10. November 2018 um 16 Uhr: Von
Theatern, Balkonen und öffentlichen Räumen in ganz Europa haben
Künstlerinnen und Bürger eine Europäische Republik ‚ausgerufen‘ und da-
mit eine Debatte zur post-nationalen Demokratie angeregt:

6.3

6.3 Artikulation experimenteller Rechtsetzung als soziale Protestbewegung

309

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


„Heute, am 10. November 2018 um 16 Uhr, 100 Jahre nach Ende des I
WK, der auf Jahrzehnte die europäische Zivilisation zerstört hatte, ge-
denken wir nicht nur der Geschichte, sondern nehmen unsere Zu-
kunft selbst in die Hand.
Es ist Zeit, das Versprechen Europas zu verwirklichen und sich an die
Gründungsidee des europäischen Einigungsprojekts zu erinnern.
Wir erklären alle, die sich in diesem Augenblick in Europa befinden,
zu Bürgerinnen und Bürgern der europäischen Republik. Wir nehmen
unsere Verantwortung für das universale Erbe der allgemeinen Erklä-
rung der Menschenrechte an, und geloben, sie endlich zu verwirkli-
chen.
Wir sind uns bewusst, dass der Reichtum Europas auf Jahrhunderten
der Ausbeutung anderer Kontinente und der Unterdrückung anderer
Kulturen beruht. Wir teilen deshalb unseren Boden mit jenen, die wir
von ihrem vertrieben haben. Europäer ist, wer es sein will. Die Euro-
päische Republik ist der erste Schritt auf dem Weg zur globalen De-
mokratie. […]
Denn Europa heißt: Menschen zu einen und nicht Staaten zu integrie-
ren.
An die Stelle der Souveränität der Staaten tritt hiermit die Souveräni-
tät der Bürgerinnen und Bürger. Wir begründen die Europäische Re-
publik auf dem Grundsatz der allgemeinen politischen Gleichheit jen-
seits von Nationalität und Herkunft. Die konstitutionellen Träger der
europäischen Republik sind die Städte und Regionen. Der Tag ist ge-
kommen, dass sich die kulturelle Vielfalt Europas endlich in politi-
scher Einheit entfaltet. […]
Es lebe die Europäische Republik!“ (The European Balcony Project
2018: o.S.)

Mit der performativen Verkündung des Manifests ging die Kritik am aktu-
ellen Status Quo des Europäischen Projekts einher. Das European Balcony
Project kritisiert insbesondere die nationalstaatliche Basis der Europä-
ischen Union, die zu einer ständigen zwischenstaatlichen Konkurrenz und
einer intransparenten Bürokratie führe (Guérot o.J.: o.S.). Gleichzeitig ver-
binden die Aktivisten ihren Protest mit dem Vorschlag konkreter institu-
tioneller und politischer Neuerungen: „2025 Wahlrechtsgleichheit, 2035
steuerliche Gleichheit und 2045 gleicher Zugang zu sozialen Rechten“
(Guérot o.J.: o.S.). Zur Durchsetzung dieser Inhalte sei die Gründung
einer Europäischen Republik unerlässlich. Diese wiederum sei getragen
von den Regionen, welche in einem europäischen Senat repräsentiert wer-
den. Das vorgeschlagene Institutionengefüge wird ergänzt von einem Re-

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

310

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


präsentantenhaus, das die Bürgerinnen und Bürger vertritt sowie einem di-
rekt gewählten Präsidenten als Repräsentant der Republik (vgl. Guérot
o.J.: o.S.).

Melting Pot Europe, eine italienische Nichtregierungsorganisation, die
sich insbesondere den Rechten der sogenannten Sans-Papiers verschrieben
hat, entwarf Anfang 2014 die Aktion Die Charta von Lampedusa: „Lasst uns
zusammen die Charta von Lampedusa schreiben“, lautete das Motto und
der Auftrag des Projekts. Die Organisatoren plädierten für eine „grundle-
gende Absprache zwischen vielen verschiedenen Gruppen“ und forderten
einen „kollektiven Prozess, eine Gemeinschaftsfläche, für deren Erhalt alle
gemeinsam die Verantwortung tragen, ein*e jede*r mit seinen*ihren eige-
nen Methoden und Möglichkeiten“ (Melting Pot Europe 2013: o.S.). Kon-
kret wurde die Aktion vorgestellt wie folgt:

„Vom 31. Januar bis 2. Februar 2014 werden wir uns auf Lampedusa
treffen, um die Charta von Lampedusa zu schreiben: um uns der der-
zeitigen Situation entgegenzustellen und ihr ein anderes Recht entge-
genzusetzen. Ein Recht, das von unten geschrieben ist. Ein Recht auf
Leben, das Menschen an erste Stelle stellt und dabei ihre Würde, Wün-
sche und Hoffnungen achtet; ein Recht, das derzeit keine einzige Insti-
tution in der Lage wäre, zu gewährleisten; ein Recht auf Verteidigung,
das wir zurückfordern und erhalten; ein Recht von allen und für alle.“
(Melting Pot Europe 2013: o.S.)

Die Charta, die durch den inklusiven Diskussionsprozess entstand, sei we-
der „Gesetzesvorlage noch eine Aufforderung an Staaten und Regierun-
gen“. Stattdessen solle sie verstanden werden als „Recht von Unten, das auf
der ganzen Welt geltend gemacht werden soll“ (Carta di Lampedusa).

Beide Beispiele lassen sich als soziale Protestbewegungen verstehen, die
zugleich Foren der Artikulation globaler (alternativer) Rechtsetzung dar-
stellen, ohne dass de facto eine Ausübung globaler Rechtsetzung damit
einherginge. Zudem eint sie ein inklusives Verständnis des öffentlichen
Raums, potenziell Jede und Jeder ist willkommen zu partizipieren, der
Mensch als solcher wird sowohl inhaltlich als Zielmarke benannt als auch
prozessual als wichtigste Einheit begriffen.

Jedes Gesetzgeben ist in gewisser Weise ein Experiment. Ein Gesetz wird
grundsätzlich als Mittel entworfen, „um das menschliche Verhalten, den
sozialen Zustand usw. (abhängige Variable) zu beeinflussen“ (Maaß 2001:
29). Die „Fraglichkeit des Gelingens“ ist jedoch nur ex post zu beantwor-
ten, da das Gesetz „für die ‚prinzipiell unbeobachtbare‘ Zukunft gemacht
[wurde] und damit immer ein prognostisches Element in sich [trägt]“

6.3 Artikulation experimenteller Rechtsetzung als soziale Protestbewegung

311

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


(Maaß 2001: 29). In der Literatur wird der Begriff der experimentellen Ge-
setzgebung vorrangig mit zwei Bedeutungen verknüpft: Mit Gesetzge-
bungsexperimenten, d.h. „Experimenten im Rahmen des Gesetzgebungs-
verfahrens […], die auf die (Vorab-)Kontrolle von Gesetzesentwürfen zie-
len; ihre Methoden dienen der Erprobung beabsichtigter legislativer Maß-
nahmen vor ihrer Umsetzung in Gesetzesform“ (Maaß 2001: 30) und Expe-
rimentiergesetzen bzw. -klauseln, welche ein „rechtstechnisches Mittel
dar[stellen], welches Abweichungen vom aktuellen Gesetzeszustand zu-
lässt und damit den Geltungsanspruch des Gesetzes partiell einschränkt“
(Maaß 2001: 38). In einem dritten Sinne wird hier unter vorgeblicher expe-
rimenteller Rechtsetzung ein Forum gemeint, das außerhalb bereits insti-
tutionalisierter Instanzen der Rechtsetzung, Rechtsansprüche öffentlich
verhandelt und alternative Rechtsetzung artikuliert. Entsprechend der vor-
gestellten Beispiele werden jene experimentellen Arenen spontan initiiert,
inklusiv gestaltet und öffentlichkeitswirksam inszeniert. Die dadurch ent-
stehenden politischen Räume schaffen Beziehungslinien, ermöglichen
Kontestation und etablieren für die Involvierten eine Bühne – letztlich er-
möglichen sie politisches Handeln:

„A characteristic of human action is that it always begins something
new, and this does not mean that it is ever permitted to start ab ovo, to
create ex nihilo. In order to make room for one’s action, something
that was there before must be removed or destroyed, and things as they
were before are changed. Such change would be impossible if we
could not mentally remove ourselves from where we physically are lo-
cated and imagine that things might as well be different from what
they actually are. […] We are free to change the world and to start
something new in it." (LP 5)

Ich benutze die Begrifflichkeit des Experimentellen in Kombination mit
dem Term der Rechtsetzung hier, um auf das Arendtsche Fundament des
Vorschlags zu verweisen. Politik haftet nach Arendt stets etwas Experimen-
telles an, als das gemeinsame Handeln keinem festgelegten Plan folgen
kann, seine Konsequenzen seien unabsehbar:

„[…] diese Unabsehbarkeit [ist] dem Medium der Pluralität geschul-
det, in dem das Handeln sich bewegt, insofern ja die Folgen einer Tat
sich nicht aus der Tat selbst ergeben, sondern aus dem Bezugsgewebe,
in welches sie fällt, bzw. aus der Konstellation, in welcher eine Ge-
meinschaft von Ebenbürtigen, die alle die gleiche Kapazität des Han-
delns besitzen, gerade zueinander steht.“ (VA 312)

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

312

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


Gleichzeitig biete das Recht im Sinne eines wechselseitigen Versprechens
die Lösung an: „Seit den Römern jedenfalls hat die Vertragstheorie im
Zentrum politischen Denkens gestanden, was ja nichts anderes besagt, als
dass man das Vermögen des Versprechens als die zentrale politische Fähig-
keit ansah“ (VA 311). Der Begriff der vorgeblichen, experimentellen
Rechtsetzung soll in diesem Sinne explizit nicht als schlicht fiktive Recht-
setzung begriffen werden, sondern als Politisierungsvorschlag, der die ex-
perimentelle Natur des Miteinander-Handelns betont und gleichzeitig die
Intention der Verbindlichkeit enthält.

Die möglichen Einwände gegen diesen Vorschlag sind jedoch nicht zu
vernachlässigen. Am stärksten erscheint das Argument, das den Neben-
schauplatz der Aktion kritisiert. Inwiefern kann der Vorschlag, inklusive
Arenen symbolischer experimenteller Rechtsetzung zu initiieren (und
eventuell zu institutionalisieren) zur Legitimität der völkerrechtlichen
Ordnung beitragen? Wie wird das Rechtssubjekt Individuum hierdurch in
die faktisch bestehende Ordnung eingeschlossen? Anders gefragt: Ist eine
künstlerische Protestbewegung, deren faktische Einflussnahme auf die
Ausübung globaler Rechtsetzung zunächst begrenzt erscheint, wirklich die
maximale Idee? Als Antwort bietet sich an, zunächst auf die Elemente zu
verweisen, die oben gefordert wurden und die durch den hier verhandel-
ten Vorschlag erfüllt werden. Anschließend wird die explizite Kritik des
Nebenschauplatzes aufgenommen.

Alternative Foren zur Artikulation globaler Rechtsetzung ermöglichen
einen inklusiven Einbezug aller betroffenen Kommunikationsteilnehmer,
insofern sie die Teilnahme an der Diskussion nicht an bestimmte Voraus-
setzungen binden. Alle Teilnehmer begegnen sich zwangsläufig auf Basis
einer wechselseitig garantierten Gleichheit. Im Sinne eines Modellversuchs
erhalten die Teilnehmer die Möglichkeit, über einen befristeten oder un-
befristeten Zeitraum, Maßnahmen zu bewerten und Regelungen zu disku-
tieren. Grundsätzlich öffentlich binden derart gestaltete Protestbewegun-
gen Aufmerksamkeit, sei es durch eine größtmögliche geographische Ab-
deckung des Ereignisses (European Balcony Project, FridaysForFuture),
durch eine Verortung möglichst nah zum aktuellen ‚Krisenort‘ (Charta
von Lampedusa) oder durch eine öffentlichkeitswirksame Kampagne in
den Sozialen Medien (Occupy). Auch die lokale oder virtuelle Nähe des al-
ternativen Forums zur institutionalisierten rechtlichen Instanz bedingt die
Inklusion des Rechtssubjekts Individuum in die bestehende Ordnung. Die-
se profitiert gleichzeitig von einer Durchlässigkeit zwischen alternativem
Forum und bestehender Instanz. Die alternativen Rechtsforen sind somit
als zivilgesellschaftliche Ergänzung zur internationalen Rechtsetzung zu

6.3 Artikulation experimenteller Rechtsetzung als soziale Protestbewegung

313

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


bewerten. Das Potenzial der Protestbewegungen liegt darin, den vermeint-
lichen Nebenschauplatz als aufmerksamkeitsbindenden Ort des inklusiven
Austauschs zu institutionalisieren und durch die Artikulation globaler
Rechtsetzung mittelbar Einfluss zu nehmen. Zudem haben diese Institu-
tionen expressiven Wert (expressive value), insofern sie den Ungehörten
einen Raum und eine Stimme geben.

Zweitens muss sich dieser Vorschlag mit der Problematik des potenziel-
len Missbrauchs der Idee auseinandersetzen. Letztlich könnten jene alter-
nativen Arenen von politischen Akteuren genutzt werden, die sich nicht
der Normativität globaler Inklusion verpflichtet zeigen, sondern vielmehr
im Sinne eines nationalistischen Gedankens bspw. den Ausschluss des
Fremden aus dem bestehenden Rechtskontext fordern. Wie lässt sich die
Artikulation alternativen Rechts in dem einen Fall begrüßen und im ande-
ren Fall normativ kritisieren? Elementar für den hier vorgestellten Vor-
schlag ist die Idee der inklusiven Teilnahme auf Basis einer wechselseitig-
anerkannten Gleichheit, sodass sich ein prozessuales Argument anwenden
lässt um den Einwand zu entkräften. Vorausgesetzt jene Protestforen er-
möglichen die Partizipation jedes Menschen auf Basis des Gleichheitsge-
dankens im Prozess, so ist das inhaltliche Ergebnis der Artikulation letzt-
lich valide, entspricht mit großer Wahrscheinlichkeit aber auch nicht dem
Interesse nur einer partikularen Gruppe.

Zusammenfassung

Das Vorangegangene unternahm den Versuch, die Kritik an der Völker-
rechtspraxis konstruktiv umzusetzen und Vorschläge zu erarbeiten, die auf
unterschiedlichen Ebenen einen positiven Einfluss auf die Legitimität der
völkerrechtlichen Ordnung haben. Dabei wurde methodisch an die bereits
bestehende Praxis angeschlossen und insofern kein umfassendes neues Ide-
al entworfen. Im Kern besteht die Aufgabe darin, das Individuum als akti-
ves Rechtssubjekt im Sinne einer kommunikativen, kontestatorischen und
relativ-egalitären Person in der Völkerrechtspraxis zu verankern. Dabei
sollte hier ein möglichst breites und unkonventionelles Spektrum an mög-
lichen Vorschlägen dargestellt werden, namentlich kosmopolitische Bil-
dungsprogramme, der institutionalisierte zivile Ungehorsam und die Arti-
kulation vorgeblicher experimenteller Rechtsetzung als Protestform.

Im Kern stellen die verhandelten Innovationen Beispiele für eine globa-
le Politisierung im Sinne einer Ergänzung der Völkerrechtspraxis um alter-
native Räume der Öffentlichkeit dar. Angesichts einer zunehmenden Ver-

6.4

6 Die Politisierung der völkerrechtlichen Ordnung als legitimationstheoretische Lösung

314

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292


rechtlichung der globalen Sphäre erscheint es aus Sicht der politischen
Theorie notwendig, das Völkerrecht als Ganzes neu zu denken, dem engen
Verhältnis zwischen Recht und Politik im Sinne Arendts zu entsprechen
und folglich eine Einbettung des rechtlichen in einen politischen Kontext
zu fordern. Der Begriff der Politisierung betont dabei das transitive Mo-
ment, mit Manfred G. Schmidt lässt sich darunter „das Politisch-Machen
von zuvor unpolitischen […] Sachverhalten“ (Schmidt 2004: 560) verste-
hen, hier also vor allem das Erzeugen und Erhalten eines politischen
Raums und politischen Handelns innerhalb eines vormals unpolitischen
Kontextes. Letztlich kann so der prekäre Rechtsstatus des Individuums im
Völkerrecht, welcher bis dato von der Idee humanitärer Hilfe geprägt wird
und auf eine passive Schutzobjektivität reduziert bleibt, in eine angemesse-
ne Völkerrechtssubjektivität verwandelt werden. Dies würde sich entspre-
chend der Konzeption dieser Arbeit auch positiv auf die Legitimität der
völkerrechtlichen Ordnung auswirken.

Verbunden ist diese Arbeit insofern mit einem klaren Politisierungsvor-
schlag, dessen institutionelle Forderungen jedoch exemplarisch bleiben.
Damit soll vorrangig dem Gedanken entsprochen werden, dass sich Politik
in einem Zwischen-Raum der wechselseitigen Institutionalisierung und
Spontanität ereignet und somit nicht abschließend festgelegt werden kann.
Gefordert wird jedoch, diesen Zwischen-Raum der politischen Öffentlich-
keit nicht zu blockieren, isolieren oder schließen, sondern zu ermöglichen
und erhalten. Dort, wo sich politisches Handeln manifestiert, darf das
Licht der Öffentlichkeit nicht verdunkelt werden. Gleichzeitig folgt aus
diesem Verständnis auch, dass sich die Arbeit einer klaren Aussage zu kon-
kreten Inhalten des Völkerrechts enthält. Die Anerkennungswürdigkeit
der Ordnung wird letztlich nicht vom Ergebnis des politischen Diskurses,
wie es in rechtlichen Entscheidungen manifestiert ist, bedingt, sondern
von dem eigentlichen Erscheinen politischen Handelns, d.h. der Existenz
des politischen Zwischen-Raums selbst.

6.4 Zusammenfassung

315

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 08:51:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-292

	6.1 Kosmopolitische Bildung und Information
	6.2 Institutionalisierter Ziviler Ungehorsam
	6.3 Artikulation experimenteller Rechtsetzung als soziale Protestbewegung
	6.4 Zusammenfassung

