
Part VII: Reconstructing Law Through 
Alternative Sources – Rekonstruktion 
des Rechts durch alternative Quellen

301

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303 - am 03.02.2026, 07:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495989722-303 - am 03.02.2026, 07:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tim Wihl

Der Kampf mit dem Recht

Es gibt keine juristische Gesellschaftskritik ohne Kampf mit dem 
Recht. Das gilt im doppelt-doppelten Sinne. Der Kampf mit Hilfe 
des Rechts ist auch einer gegen das Recht; und der Kampf gegen 
das Recht kommt nicht ohne den Kampf mit Hilfe des Rechts aus.

Wer das Recht anwendet, ringt mit dessen Fehlern. Er hat 
einen inneren Kampf mit sich selbst auszutragen, weil die ihm 
angesonnene Distanz die Fähigkeit zur Liebe einschränkt. Nicht 
aus aufrechter Sorge um das Wohl der Beteiligten soll er handeln, 
sondern Interessen (als Anwältin) verfolgen oder (richterlich) 
schlichten, statt die immer wieder aufblitzenden oder gar allge­
genwärtigen Leidenschaften ernst zu nehmen.

Und doch ist ungewiss, ob das Recht nicht längst auch ein 
Ort für Nächstenliebe geworden ist oder zumindest absehbar ge­
worden sein wird. Es stellt sich die Frage, inwiefern das Recht 
in seiner gegenwärtigen Ausprägung eine dialektische Synthese 
von Gerechtigkeit und Liebe zu verwirklichen erlaubt oder sogar 
gebietet. Und daran schließt sich das Rätsel an, was damit gewon­
nen wäre, außer eine kognitiv-emotionale Dissonanz der Rechts­
anwendenden zu mildern. Soll derart auch das Recht zum neuen, 
gar „hyperpolitischen“ Austragungsort eines „sozialen Radikalis­
mus“ der Gemeinschaftssuche werden, statt ein Ethos der Distanz 
und Rollenakzeptanz (Helmuth Plessner) zu begünstigen?

Vielleicht verhält es sich aber so, dass das Recht „immer 
schon“ darauf angelegt ist, dem Anderen in einem anspruchsvol­
len Sinn ganz horizontal gerecht zu werden, statt ihm nur eine 

303

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303 - am 03.02.2026, 07:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerechtigkeit von oben widerfahren zu lassen. Vielleicht wäre der 
Befund anzunehmen, dass das geschriebene oder bisher judizierte 
Recht nie ganz passt und die Lösung von Fällen gerade darin 
besteht, mit der Einfühlung in die Besonderheit der Situation erst 
einmal zu beginnen und so die Gerechtigkeit in ihrer Distanznah­
me stets schon hinter sich zu lassen. Das von Gustav Radbruch 
eingeforderte „schlechte Gewissen“ aller Strafrichter:innen wäre 
dann ein verallgemeinerbares Postulat, das durch die Tatsache, 
dass im Strafverfahren ganz anders als im Zivilprozess eine Mo­
tivforschung von Amts wegen stattfindet, noch nicht abgegolten 
ist. Denn das Bewusstsein von der eigenen Fehlbarkeit bei der 
Gesamteinschätzung einer Situation müsste notwendig ubiquitär 
sein.

Das ist weder ein Ausdruck der Defizite der Rechtsform in 
der beherrschenden Ausprägung als subjektive Rechte, mit Effek­
ten von Atomisierung, Subjektivierung oder Zwang, noch des „Ju­
ridismus“, sprich: einer inhaltlichen Austrocknung des politisch-
sozialen Konfliktaustrags durch autoritär reklamierte Rechtsposi­
tionen. Es handelt sich hier um ein vom Form-Inhalt-Komplex 
verschiedenes Problem jeder Rechtsanwendung in Gestalt einer 
sozialen Praxis, einer Realisation des Rechts als sichtbare und 
unsichtbare Institution.

Das in der Verarbeitung als Rechtsfall Verlorene wäre erst 
wieder einzufangen, auch im „Passend-Machen“ des Falls (Sabine 
Müller-Mall), bei dem ein Bewusstsein von dem, was fehlt, als un­
tilgbarer Rest bleibt. Diese Verlusteinsicht erhöht sich tendenziell 
in der Rechtsentwicklung – als „Materialisierung“ im Privatrecht, 
als Schuldgrundsatz im Strafrecht, dann aber auch im von indi­
viduellen Menschen- und Grundrechten dirigierten und seit je 
herrschafts-, zunehmend auch machtsensiblen öffentlichen Recht; 
also: allgemein. Denn zunächst regt sich das schlechte Gewissen, 
dass etwas übersehen wird, im Fall stabil-institutioneller Rollen, 
ja Herrschaftsstrukturen, dann aber auch bei vorinstitutionell-in­
stabilen, intersektionalen Machtstrukturen.

Tim Wihl

304

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303 - am 03.02.2026, 07:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Führt eine solche Rechtsanwendung mit schlechtem Gewis­
sen, die die „Situation“ einzuholen gedenkt, notwendig zu Will­
kür? Zunächst einmal wäre „gleiche Berücksichtigung und nicht 
Distanziertheit an sich“1 Ausdruck eines Willens zu Multiperspek­
tivität und Pluriversalität. Ein Bemühen um tiefes Verstehen von 
Parteiperspektiven ist gerade nicht mit einer Identifikation zu 
verwechseln, schon gar nicht mit einem Wunsch nach Einheit 
oder Vereinigung, wie er die Liebe sonst kennzeichnet. Statt aber 
die Einzelnen als vereinzelte Instanzen von Universalien zu se­
hen,2 darf das Abstandnehmen nur eine Methode unter vielen 
sein, um „gleiche Berücksichtigung“ zu erreichen.3 Das Ziel der 
Rechtsanwendung besteht also nicht in der Distanznahme oder 
Objektivierung, sondern in universaler, totaler Subjektivierung. 
Auch die Herrschaft des Gesetzes muss sich um das Multiversum 
bemühen, sonst gerät sie von der „Herrschaft des Rechts“ auf den 
Abweg der „Herrschaft durch das Recht“. In letzterer muss die 
Richterin blind sein, in ersterer spielt sie eine konstitutive Rolle 
bei der Herstellung des Gesetzes gemeinsam mit den Parteien. 
Das „Telos“ der Richterin sollte demnach göttliche Gerechtigkeit 
sein, also ideale Gerechtigkeit4 (mithin Liebe); sie sollte sich nicht 
von vornherein an einem Leitbild der „nicht-idealen Gerechtig­
keit“ eines Liberalismus des kleineren Übels orientieren: „Die 
menschliche Gesellschaft kann und sollte Rechtsinstitute entwi­
ckeln, die – zumindest bis zu einem gewissen Punkt – persönliche 
subjektive Orientierungen berücksichtigen oder sie sich sogar zu­
eigen machen.“5

Ein eindrückliches, paradigmatisches Beispiel bildet das 
Scheitern der antidiskriminierungsrechtlichen, vermeintlich uni­
versalistischen Strategie von colorblindness. Daraus konnte man 

1 Fullmer (2019), 23–36, 24.
2 Ebd., 29.
3 Ebd., 31.
4 Ebd., 34.
5 Ebd., 35.

Der Kampf mit dem Recht

305

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303 - am 03.02.2026, 07:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lernen, dass eine Berücksichtigung von verschiedenen Bevölke­
rungsgruppen ohne Willkür möglich und nötig ist.6 Es ist folglich 
das Interpersonale als das Zwischenglied von Einzelnen zur Insti­
tution nicht zu überspringen, sondern mit dem (institutionellen) 
Tertium der Gerechtigkeit zu verbinden, als liebende Gerechtig­
keit. Das Recht würde als Praxis auf diese Weise ein weniger 
institutionell-staatliches, dafür aber gesellschaftlicheres, horizon­
taleres Recht. Die Justiz wäre eine Gewalt der zivilen Gesellschaft, 
unabhängiger vom Staat.

Die Dialektik von Solidarität-Liebe und Gleichheit unter 
Fremden, nicht zufällig beide Losungen der modernen Revoluti­
on, bildet sich in der juristischen Praxis ab. Das Recht ist dann 
unerfüllt, solange es nicht in den Menschenrechten ganz und 
gar aufgehoben ist. Diese bilden das moderne Medium der Liebe 
im Recht, ein einziges großes und in der Regel unerfülltes, aber 
unaufgebbares Versprechen.

Die Rechtspraxis ist die Einheit von psychologischer Einheit 
und Distanzierung, indem sie das Beste für (mindestens) zwei 
Parteien zu suchen aufgerufen ist. Sie versteht sich daher auch 
durch die Brille einer Neuen Politischen Theologie des Rechts 
trefflich selbst, nicht dagegen durch die alte Politische Theologie 
des Ausnahmezustands einer Aussetzung des Rechts. Im Zentrum 
steht der Gott, der liebt und nur dadurch herrscht. In den Worten 
von Ingolf U. Dalferth: „Ich werde auf genau dieselbe Weise als 
ein Du gesehen, wie der Andere als ein Du gesehen wird: nicht 
indem ich ihn meiner Konstruktion seiner selbst unterwerfe, son­
dern indem ich ihn und mich in Kontrast zu dem sehe, der uns 
als das konstruiert, was wir wahrhaftig sind: Nachbarn Gottes.“7

Der Kampf mit dem Recht hat auch eine äußere Seite des 
Widerstands. Hier widersteht nicht das schlechte Gewissen der 
Rechtsanwendenden der Regelmechanik, sondern es konkretisiert 

6 Ebd.
7 Dalferth (2019), 71.

Tim Wihl

306

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303 - am 03.02.2026, 07:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich im Protest die begriffliche Nähe von Liebe – nicht Gerech­
tigkeit – und Revolution, eine spezifisch moderne politische Äs­
thetik des Rechts. Die „wilde Demokratie“ sucht sich ihr eigenes 
Recht, das umfassender, holistisch aufhebt, mit Menschenrechten 
als Form der Gerechtigkeit und Substanz der Liebe im Recht. 
Gegen die neue „Staatsphobie“ (Nikita Dhawan) wäre zu fragen: 
Wie viele kämpferische Demokrat:innen gibt es eigentlich unter 
gegenwärtigen Verhältnissen der Subjektivierung? Wie kann das 
Recht Demokratisierung unterstützen, ermöglichen (also nicht nur 
Ordnungen verteidigen)?

Der doppelt-doppelte Kampf mit dem Recht mündet radika­
ler-modern im postautonomen Recht. Das Recht folgt in dieser 
Bewegung der Kunst und anderen Gesellschaftssphären. Darin 
drückt sich keine Krise, sondern eine Vertiefung der Moderne 
aus, durch die ein Holismus der Beziehungen und Beziehungs­
weisen (Fraternitäten, Solidaritäten) endlich ansatzweise sichtbar 
wird. Das Recht bildet indes seit jeher kein abgeschlossenes 
Determinationsverhältnis, sondern weist eine notwendige Verbin­
dung zu Staat und/oder Ideologie auf. Jede Prognostik kommt in 
ihm an ihre Grenzen, insoweit seine Urteile und Entscheidungen 
nicht allein durch die rechtlichen Vorgaben selbst festgelegt sein 
können.

Wieviel Autonomie wäre jedoch zu verteidigen? Wenn insbe­
sondere moralische Ideologie an die Stelle der juristischen träte, 
wäre schließlich nichts gewonnen.

Gleiche und vollständige Berücksichtigung als Ideal lieben­
der Gerechtigkeit, die nur selbstreflexiv, also auch nach innen 
holistisch gelingen kann, ist allerdings von Moral – und umso 
mehr von Vergebung – klar zu unterscheiden. Man hat sich auf 
das Recht geeinigt. Seine liebende Gerechtigkeit umfassender Be­
rücksichtigung transformiert moderne Subjektivitäten durch das 
Prisma der demokratischen, idealerweise holistischen Würde. Das 
erzeugt Begleiteffekte wie ein gelegentliches Aufbäumen der ine­

Der Kampf mit dem Recht

307

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303 - am 03.02.2026, 07:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


galitären Würdemodelle (um den Status herum) gegen die Vertie­
fung und den damit einhergehenden pluriversalistischen Gestalt­
wandel der Moderne. Die Welt der Kommunikation ohne Regeln 
– antiemanzipatorische Dystopien der „Befreiung“ von Wahrheit, 
Gesellschaft und „Sklavenmoral“ – als 1960er-Utopie der Tech-
Pioniere (aber nicht von Habermas, der tendenziell herrschaftli­
ches Recht durch soziales Recht ablösen möchte) bezeugt eine 
gegenwärtige rechtsutopische Alternative zwischen einem autori­
tären Libertarismus und dem sozialistischen Liberalismus oder 
liberalen Sozialismus ziviler Kollektive. Die gewaltsame Trennung 
der Gerechtigkeit von ihrer liebenden Substanz, die mit der ersten 
Variante einherginge, zerstörte die Gerechtigkeit selber. Schreitet 
Recht nämlich nicht mehr mit holistischem Fluchtpunkt – oder 
besser: im Multiversum – voran, etwa zu der Berechtigung auch 
„der Natur“, wird die „Zeit der Monster“ (Antonio Gramsci) 
nicht vergehen. Soyez réalistes, demandez l´impossible! ist auch 
das Motto des (postautonomen) Rechts.

Literatur
Fullmer, Everett (2019), Love, Justice, and Divine Simplicity, in: Dalferth, 

Ingolf U./Kimball, Trevor (Hg.), Love and Justice, Tübingen: Mohr 
Siebeck, 23–36.

Dalferth, Ingolf U. (2019), Kierkegaard on True Love, in: Dalferth, Ingolf 
U./Kimball, Trevor (Hg.), Love and Justice, Tübingen: Mohr Siebeck, 
55–71.

Tim Wihl

308

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303 - am 03.02.2026, 07:26:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-303
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Part VII: Reconstructing Law Through Alternative Sources – Rekonstruktion des Rechts durch alternative Quellen
	Der Kampf mit dem Recht|Tim Wihl


