
Autoresponsabilità e autodeterminazione

Mauro Ronco,
Università di Padova

Introduzione

Nell’esposizione seguente intendo mettere a confronto il principio di auto-
responsabilità, di cui il convegno che stiamo per terminare si è approfondi-
tamente interessato, con il principio di autodeterminazione. Sede privile-
giata entro cui perimetrerò il confronto è l’aiuto al suicidio detto anche
suicidio assistito, sul quale è viva l’attenzione degli studiosi italiani in atte-
sa della pronuncia che la Corte Costituzionale sarà per emettere nell’au-
tunno 2019.

Il movimento per l’autodeterminazione nella bioetica contemporanea,
sorto all’esterno del campo medico almeno agli inizi degli anni ‘70 del se-
colo scorso, ha via via offuscato, a favore dell’autonomia del soggetto, i
princìpi di beneficità e di giustizia, che costituivano all’origine l’insieme
organico dei criteri orientativi della ricerca e della pratica bioetica.

Nata sul piano filosofico, come espressione dell’intreccio tra una conce-
zione assoluta della libertà individuale e l’identificazione della dignità per-
sonale con la capacità di comunicazione verbale ed esplicita, l’idea dell’au-
todeterminazione ha guadagnato l’ambito giuridico, dapprima erigendo
come diritto il rifiuto dei trattamenti medici proposti dal medico come uti-
li e, successivamente, rivendicando un vero e proprio diritto al suicidio.
Come è detto in un documento approvato dall’Assemblea ordinaria dei so-
ci della Consulta di Bioetica nel lontano 1993 – proprio nel periodo in cui
negli Stati Uniti d’America era entrata nel vivo la questione circa l’abroga-
zione delle norme che vietavano nei vari Stati l’aiuto al suicidio – all’“indi-
viduo deve essere riconosciuta la facoltà di por fine ai propri giorni con il
suicidio o di chiedere di essere aiutato a morire ove si trovi in situazioni di
incapacità e di insopportabile sofferenza e perdita di dignità”1. Il riconosci-
mento giuridico di un «diritto alla morte», come conseguenza del diritto
umano all’autodeterminazione, è stato respinto dalle due Corti per i diritti

1.

1 Documento sull’eutanasia approvato dall’Assemblea ordinaria dei soci in data
30/01/1993, consultato dal sito www.consultadibioetica.org.

259

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.consultadibioetica.org
https://doi.org/10.5771/9783748924074-259
http://www.consultadibioetica.org


umani maggiormente rappresentative nel mondo occidentale. Infatti la
Corte Suprema degli Stati Uniti si è espressa all’unanimità con la decisione
del 26 giugno 1997 nel senso che la proibizione del suicidio assistito non
vìola il 14° Emendamento della Costituzione degli Stati Uniti, neanche se
applicata ad adulti terminali che desiderano affrettare la morte con farmaci
proibiti dai medici2. La Corte Europea dei Diritti dell’Uomo ha escluso,
con la sentenza 29 aprile 2002, che il principio di autodeterminazione pos-
sa legittimare il «diritto» al suicidio assistito. Quest’ultima ha negato che il
diritto alla vita protetto dall’art. 2 della Convenzione per la salvaguardia
dei diritti dell’uomo e delle libertà fondamentali conferiscano il diritto
“diametralmente opposto”3 a quello alla vita. Onde dall’art. 2 non può far-
si discendere un diritto all’autodeterminazione tale da consentire a ciascu-
no di optare per la morte e non per la vita.

Trascorsi circa 20 anni dalle predette pronunce il problema si sta ripre-
sentando nel mondo occidentale. L’Italia sarà forse il primo paese in cui
un’istanza giudiziaria di livello costituzionale dovrà nuovamente pronun-
ciarsi in ordine a un tema così sensibile sul piano dei princìpi e dei valori
costituzionali.

Come accennato, l’autodeterminazione del soggetto è l’argomento spe-
so attualmente con maggior forza a sostegno del suicidio assistito. Il filoso-
fo Ronald Dworkin è probabilmente l’autore che si è impegnato maggior-
mente a orientare la scienza giuridica e la giurisprudenza internazionale
nel senso di riconoscere il diritto al suicidio, sul rilievo che l’autonomia
del soggetto, caratterizzante l’intera esistenza dell’individuo, non deve esse-
re limitata, nella parte finale della vita, dalla struttura medica che sembra
deputata a estenderne la durata. L’obiettivo di Dworkin – autore, insieme
con altri cinque filosofi, della lettera (The Philosopher Brief) inviata nel 1997
come Amici Curiae alla Corte Suprema americana – è il riconoscimento del
diritto al suicidio assistito, che dovrebbe essere inserito nella lista delle de-
cisioni personali protette dalla clausola del due process (due process clause),
prevista dal 14° Emendamento della Costituzione americana.

2 Corte Suprema degli Stati Uniti d’America, sentenza 26 giugno 1997, Washington
et al. c. Glucksberg et al. e Corte Suprema degli Stati Uniti d’America, sentenza 26
giugno 1997, Vacco et al. c. Quill et al. V. le decisioni integrali in Physician Assisted
Suicide. Expanding the Debate, edited by Battin, Rhodes, Silvers, New York and
London, 1998, Appendix A, 377–427 e, in estratto in lingua italiana, in Foro it.,
1998, IV, 76.

3 Corte Europea dei Diritti dell’Uomo, Sez. IV, 29 aprile 2002, Pretty c. Regno Uni-
to, in www.echr.coe.int.

Mauro Ronco

260

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.echr.coe.int.
https://doi.org/10.5771/9783748924074-259
http://www.echr.coe.int.


Contraddittorietà tra l’idea dell’autodeterminazione assoluta e l’idea del
diritto come regola condivisa per il bene della collettività che vive in comune

La considerazione assolutistica del principio di autonomia inquina il signi-
ficato del diritto, secondo una linea di pensiero di tipo nichilistico, che, in-
terpretando fallacemente i diritti come poteri assoluti dell’individuo, fini-
sce per distruggerne il contenuto e la funzione. Ogni diritto consiste nel
riconoscimento di una libertà soggettiva per il perseguimento di un bene,
e, dunque, nella tutela di una facoltà di azione in vista di un fine. In ogni
diritto è compreso un aspetto negativo, come salvaguardia dalle possibili
intromissioni esterne, individuali o statali, nell’esercizio della libertà perso-
nale. L’ordinamento giuridico tutela anche la libertà negativa, ma non de-
ve perdere di vista il bene in funzione del quale la libertà è riconosciuta.
Può consentire che il soggetto non persegua il bene in vista del quale il di-
ritto è riconosciuto, ma non trasformare in diritto la mera libertà di fatto
di distruggere il bene che costituisce la ragione per cui il diritto sussiste.
Ciò vale per la vita o per la salute, per la dignità, per la libertà e per qualsia-
si altro diritto fondamentale dell’uomo. Questi beni basilari della persona-
lità umana configurano diritti che non stanno nell’assoluta disponibilità
del singolo individuo, come sarebbe se fosse ricompreso nel diritto alla vita
e alla salute la facoltà di distruggerle, nel diritto alla dignità e alla libertà la
facoltà di negarle, imponendo coattivamente al terzo – e, ultimamente, alla
collettività rappresentata dallo Stato – di compiere gli atti diretti a mettere
nel nulla la vita, la salute, la libertà e la dignità.

Se, invero, il diritto alla vita ricomprendesse la facoltà di distruggerla,
colui che non è in grado di uccidersi per incapacità fisica o per debolezza
psicologica di darsi direttamente la morte potrebbe pretendere che altri
mettesse fine alla sua vita. Lo stesso per quanto attiene al diritto alla salute,
alla libertà e alla dignità. Interpretare il senso e il contenuto di tali diritti al
di fuori dell’oggetto loro proprio significa contraddittoriamente negarli,
attribuendo spessore giuridico alla pretesa nichilistica del soggetto di di-
struggerli. L’assoluta autodeterminazione, senza vincoli e limiti dettati dal
rispetto dei beni in funzione dei quali il diritto è riconosciuto, sfocia nella
negazione dei beni e nella pretesa che gli altri contribuiscano alla loro di-
struzione.

Appare in questo quadro la valenza nichilistica e la contraddittorietà lo-
gica intrinseche a una concezione del diritto che ponesse il fondamento
dell’ordinamento nell’autodeterminazione assoluta del singolo. Infatti lo
scioglimento della libertà individuale da ogni vincolo non potrebbe realiz-
zarsi se non attraverso la strumentalizzazione delle altre persone, costituite
come strumenti indispensabili per l’attuazione di tale libertà. La strumen-

2.

Autoresponsabilità e autodeterminazione

261

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


talizzazione degli altri — in particolare, del medico, che sarebbe costretto,
in base al contratto, a compiere un atto contrario alla vita e alla salute o,
comunque, di un terzo deputato all’atto in sostituzione del medico — è
implicita nella costruzione, alla base dell’ordinamento, di una sorta di di-
ritto assoluto e illimitato a dare attuazione, in ogni caso, agli effetti dell’au-
todeterminazione individuale, senza che sia previamente definita sul piano
giuridico la res iusta, cioè il rapporto di proporzione che intercorre fra i
mezzi adottati e il bene in vista del quale il diritto è previsto nell’ordina-
mento.

Nel divorzio fra l’autodeterminazione e il suo oggetto la persona è priva-
ta del criterio di misura per delimitare l’ampiezza del suo potere. Allo stes-
so tempo essa si appropria dell’ingiusta facoltà di pretendere che gli altri
distruggano il bene che egli non è in grado eventualmente di annientare
con le proprie forze da solo.

Né va inteso come diritto il potere di fatto di ciascuno di negare la vita o
la salute, suicidandosi, ovvero serbando condotte che peggiorano le sue
condizioni di salute, ovvero omettendo contegni che sarebbero idonei a
migliorarle. Né va intesa come correlativa a un diritto del paziente, che ri-
fiuti consapevolmente le cure, pur utili alla salute, l’astensione del medico
dal praticarle. L’individuo può suicidarsi, esercitando un potere di fatto sul
proprio corpo; può determinare il peggioramento o impedire il migliora-
mento delle sue condizioni di salute non curandosi. Ma questi poteri non
sono espressione di un diritto, bensì di mere facoltà di fatto, che non trova-
no tutela nell’ordinamento e non costituiscono pretese azionabili nei con-
fronti di terzi.

Che non possa riconoscersi l’esistenza di un dovere di vivere, nel senso
di pretesa esigibile giuridicamente, dipende dal fatto che l’ordinamento
evita d’intervenire coattivamente sul corpo delle persone per la semplice ed
essenziale ragione che un intervento coattivo metterebbe in pericolo la di-
gnità della persona umana, che postula il rispetto delle facoltà razionali e
della libertà di ciascuno. Perciò la vita e la salute, come beni personalissi-
mi, non possono essere garantiti coattivamente attraverso un’azione diret-
tamente rivolta contro la volontà del loro titolare. Ma ciò non perché tali
beni siano giuridicamente disponibili, bensì perché la loro indisponibilità
non può non affidarsi ultimamente alla determinazione consapevole e libe-
ra di ciascuna persona4. Un intervento coattivo diretto a costringere alla
cura implicherebbe la negazione della libertà della persona e, quindi, di un
aspetto essenziale della sua dignità. Il passaggio dalla semplice incoercibi-

4 Cfr. Ronco, Il controllo penale degli stupefacenti, Napoli, 1990, 380.

Mauro Ronco

262

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


lità al diritto soggettivo implicherebbe invece di disegnare in modo com-
pletamente diverso il rapporto fra i soggetti e di giuridicizzare come prete-
sa coercibile il rifiuto della vita, della salute e delle cure che sono idonee a
preservare l’una e l’altra. L’ordinamento giuridico imporrebbe in questo
modo a un terzo il compimento di un atto contrario alla vita o alla salute.
Né il rimedio dell’obiezione di coscienza, eventualmente sollevabile da
parte di chi si rifiutasse di compiere gesti contrari alla vita o alla salute, po-
trebbe salvare l’ordinamento, che si pronuncerebbe comunque per la rela-
tività e la disponibilità del diritto riferito a tali beni5.

L’esperienza comune e il tessuto delle concrete relazioni giuridiche testi-
moniano, peraltro, con inequivoca evidenza che il suicidio e il rifiuto della
salute sono meri poteri di fatto e non costituiscono diritti nel senso di pre-
tese esigibili. Anche se affiori la consapevolezza e volontarietà dell’autore,
chi agisca per impedire l’evento suicidario si avvale certamente della dispo-
sizione giustificante della legittima difesa, prevista dall’articolo 52 c.p.. Chi
riesca a trattenere la persona che sta per lanciarsi da un ponte nel vuoto
non è responsabile di violenza privata ai sensi dell’articolo 610 c.p.. Chi
strappi di mano con violenza la pistola a colui che abbia in animo di spa-
rarsi in bocca un colpo, procurandogli lesioni, non è responsabile del delit-
to di cui agli articoli 582 e 583 c.p.. Ciò perché tali atti anticonservativi,
rivelando un disvalore giuridico, giustificano la tutela da parte del terzo
del diritto minacciato. Ciò perché, in altri termini, tali atti sono contrari al
diritto. E quando taluno sia ferito o altrimenti in pericolo, scatta per
chiunque l’obbligo di soccorso (art. 593 c.p.), allo stesso modo in cui l’ob-
bligo di salvare la vita con strumenti di sostegno vitale riguarda qualsiasi
anestesista/rianimatore cui venga presentata una persona che morirebbe
ove tale sostegno non gli venisse immediatamente prestato, anche se questa
persona si è procurata le lesioni lanciandosi volontariamente da un viadot-
to. E se un soggetto che abbia tentato il suicidio sia rimasto in vita, ma ab-
bisogni di un’intubazione per superare una crisi cardiopolmonare, l’aneste-
sista/rianimatore applicherà la macchina di sostegno vitale al paziente, sen-
za timore di commettere violenza privata o di coartarne ingiustamente la
libertà di autodeterminazione. E tutto ciò indipendentemente dalla sussi-
stenza di un previo consenso da parte della persona in pericolo e anche in
presenza di una volontà previamente manifestata di suicidarsi.

5 Cfr. con riferimento alle disposizioni del testamento biologico M. Casini, Di Pie-
tro e C. Casini, Testamento biologico e obiezione di coscienza, in Medicina e Morale.
Rivista Internazionale bimestrale di Bioetica, Deontologia e Morale Medica, nuova se-
rie, anno LVII, n. 3, Roma, maggio giugno 2007, 473–490.

Autoresponsabilità e autodeterminazione

263

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


Tanto l’ordinamento giuridico, quanto il giudizio pronunciato sponta-
neamente dal senso comune vedono in questi obblighi d’intervento la con-
seguenza intrinseca dell’obiettiva prevalenza del diritto alla vita e alla salu-
te su qualsiasi altro interesse, ivi compreso quello all’autodeterminazione
individuale.

Contraddittorietà tra la narrazione di un’autodeterminazione assoluta e lo
statuto dell’agentività umana

La narrazione in ordine a un concetto di autodeterminazione quasi assolu-
to sfugge allo statuto dell’agentività umana, che è relativo a un soggetto
sempre in-situazione, non dell’uomo astratto, autoreferenziale, estraneo al-
le relazioni con gli altri. L’uomo agisce non soltanto in forza di desideri,
bensì anche di credenze, di aspettative, di valori, di responsabilità, di rico-
noscimento da parte degli altri. La sua vita è vita-in-relazione, non vita di
una monade isolata dal resto del mondo. L’autodeterminazione autorefe-
renziale non è data nel mondo reale, poiché la decisione umana è sempre il
frutto di una serie di condizioni, ciascuna delle quali possiede una peculia-
re efficacia a seconda dei momenti e dei luoghi in cui è assunta. Se ciò è
vero per ogni azione umana in ogni tempo della vita, ancor più è vero per
le azioni spese in situazioni estreme, quando si è dipendenti dagli altri per
la stessa esistenza in vita e quando la decisione concerne la scelta tra la vita
e la morte6: la potenzialità agentiva della persona, a causa della fragilità fisi-
ca e psichica, quasi svanisce nelle situazioni in cui: “we confront mystery, un-
certainty, aporia”7. L’idealizzazione astratta dell’autonomia individuale, na-
ta nel recinto esclusivista dell’individualismo, oscura l’inadeguatezza basi-
lare di una nozione auto-referenziale delle azioni e delle scelte delle perso-
ne.

Per comprendere in modo concreto la complessità delle scelte e dell’a-
zione umana occorre tener conto tanto dei desideri auto-referenziali, quan-

3.

6 Cfr. Mann, Meanings of Death, in Physician Assisted Suicide. Expanding the Debat,
New York, London, 1998, 20. Sulla difficoltà di focalizzare decisioni certe in ordi-
ne alla volontà di anticipare la morte cfr. per gli anziani Pickering Francis, Assi-
sted Suicide. Are The Elderly a Special Case?, in Physician Assisted Suicide, cit., 75–90;
per i disabili Bickenbach, Disability and Life-Ending Decisions, ivi, 123–132; nonché
in generale Silvers, Protecting the Innocents from Physician-Assisted Suicide, ivi, 133–
148 e Ackerman, Assisted Suicide, Terminal Illness, Severe Disability, and the Double
standard, ivi, 149–161.

7 Mann, Meanings of Death, cit., 19.

Mauro Ronco

264

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


to dei sentimenti di responsabilità verso gli altri quanto delle attese del ri-
conoscimento del sé da parte degli altri. Il significato dell’azione è impove-
rito se non si tiene conto della complessità e dell’interferenza dei vari fatto-
ri che concorrono nelle scelte personali. Essi sono variamente distribuiti a
seconda delle situazioni in cui il soggetto si trova a decidere. Più egli versa
in condizioni di fragilità e di dipendenza, più la scelta è influenzata dall’at-
teggiamento degli altri nei suoi confronti, in particolare dall’atteggiamen-
to che il soggetto percepisce in ordine al valore che gli altri attribuiscono
alla sua esistenza. Più egli percepisce che tale apprezzamento scema in co-
loro che lo circondano, più si rafforzano le tendenze suicidarie e si consoli-
dano i presupposti psicologici per la richiesta di essere ucciso. Invece di
esprimere l’autodeterminazione libera della persona spesso la richiesta di
suicidio esprime piuttosto l’esito di una sconfitta esistenziale. La permissio-
ne legale del suicidio assistito modifica radicalmente la cifra valoriale delle
varie relazioni che il malato intrattiene con il nucleo dei familiari, dei con-
viventi e degli amici, nonché con il personale medico e infermieristico.

Affiora così un processo di degradazione antropologica8, che trasforma
progressivamente il significato delle relazioni più significative della perso-
na. La persistenza di una malattia incurabile costituisce fonte di sofferenza
non soltanto per il paziente, ma anche per i suoi parenti e amici. L’afflizio-
ne per la sofferenza fa sorgere il desiderio, frammisto alla pietà, della sua
rapida cessazione e della liberazione, tanto per il malato quanto per sé.
Questi desideri, che sorgono inevitabilmente nel cuore di ognuno, anche
senza alcuna malevolenza, venati purtuttavia spesso dalla coscienza del lo-
ro carattere egoistico, sono destinati a cambiare di senso una volta che il
suicidio assistito sia divenuto legale. Nel fuoco della decisione in ordine al-
la richiesta di morte non potrà non entrare la considerazione ‘altruistica’ di
liberare gli altri dai costi e dalla spendita del tempo necessario per attende-
re all’assistenza di un soggetto condannato a una morte prossima. Le rela-
zioni con l’umanità circostante non potranno non subire una torsione im-
pregnata dal desiderio di morte.

Un mutamento per certi versi analogo concerne la relazione medico-pa-
ziente. Dworkin e i sottoscrittori della Lettera dei filosofi denunciano l’osti-
nazione curativa dei medici che si porrebbe in contrasto con la libertà del
paziente. Dato e non concesso che prevalga tra i medici un atteggiamento
di aggressività curativa e non, piuttosto, di abbandono terapeutico, è evi-
dente che la legalizzazione del suicidio assistito trasforma la relazione me-

8 La fenomenologia della degradazione antropologica riferita nel testo è ampiamen-
te ispirata dallo scritto di Patricia Mann, citato alla n. 6, 19–25.

Autoresponsabilità e autodeterminazione

265

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


dico-paziente in modo radicale. Nella tradizione della medicina lo scopo
del medico è la cura per la guarigione ovvero per il lenimento della soffe-
renza nella prospettiva della vita o dell’accompagnamento dignitoso all’exi-
tus finale. L’introduzione del suicidio assistito rende i medici parti attive
nel processo decisionale verso la morte, di cui essi diventerebbero il fattore
causale terminale. L’assuefarsi alla prospettiva di morte non potrà non ren-
dere una porzione crescente di medici in sintonia con l’assistenza al sui-
cidio: “[...] growing proportion of doctors will find themselves sympathetic to
this practice, and will find themselves comfortable with recommending it to their
patients”9. Ancora più evidente sarà la trasformazione dell’atteggiamento
nel mondo delle strutture ospedaliere e delle compagnie di assicurazione10.
In quanto ispirate ai princìpi dell’efficienza e del profitto le une e le altre
favoriranno scelte organizzative e finanziarie favorevoli al suicidio assistito:
“In legalising assisted suicide, we will be legalising a method of death which will
be very much more convenient as well as more cost-effective than current methods
of dying. In our society, where almost everyone is pressed for time, and many are
pressed for money, individual notions of agency and the fabric of social agency
relations may evolve very quickly to reflect its conveniences and cost efficiency”11.

In realtà la permissione del suicidio assistito non potrà non rendere la
decisione sempre meno frutto dell’autodeterminazione e sempre più effet-
to dell’eterodeterminazione di fattori esterni scaturenti dai valori, dalle
aspettative e dai desideri di coloro che circondano il malato.

Le scelte individuali si calano – e sono condizionate – dai modelli di ri-
conoscimento e di accettazione culturale consolidati nel contesto sociale.
La vita contemporanea mostra che tali modelli sono ispirati all’efficienza,
alla preoccupazione per i costi economici e per lo spreco del tempo: l’im-
perativo sociale contemporaneo è nel senso che il tempo deve essere dedi-
cato non tanto all’assistenza, quanto al lavoro e allo svago. Tali modelli
premono sulla mentalità comune per favorire una conclusione rapida del
processo di malattia. A questi (dis)valori non potrà non sfuggire la scelta
del soggetto fragile. Lungi dal rappresentare l’autodeterminazione della vo-
lontà libera, il suicidio assistito risulterà la conseguenza di un complesso di
fattori causali che offusca l’inclinazione naturale del soggetto a permanere
nell’esistenza secondo la cifra valoriale di una relazione costruttiva con
l’intera compagine sociale.

9 Ibidem, 21.
10 Matthews Jr.,Would Physician-Assisted Suicide. Save the Healthcare System Money?,

in Physician Assisted Suicide, cit., 312–322.
11 Mann, Meanings of Death, cit., 22.

Mauro Ronco

266

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


Incompatibilità tra la narrazione di un’autodeterminazione assoluta e i
princìpi bioetici fondamentali del beneficio e della giustizia

Nell’esperienza dei malati gravi, quando si pone concretamente il proble-
ma se praticare o non praticare determinati interventi, è difficilissimo che
ricorrano tutte le condizioni affinché il paziente possa formulare un valido
consenso in ordine al trattamento, anche avvalendosi delle c.d. Disposizio-
ni anticipate di trattamento.

Un primo problema è costituito dalla completezza e dalla correttezza
dell’informazione che il medico ha il dovere di fornire al paziente. Un se-
condo problema è costituito dalla capacità effettiva che il paziente ha di
comprendere il significato della sua situazione clinica e delle prospettive
terapeutiche che gli vengono presentate. Poiché il consenso è valido soltan-
to se pienamente consapevole delle conseguenze del trattamento e della
sua omissione, l’informazione è fondamentale affinché non si consumino
prevaricazioni sul soggetto debole del rapporto, che potrebbe indursi a
scelte profondamente erronee a causa di una visione errata della sua situa-
zione.

L’informazione, pertanto, va effettuata con chiarezza e comprensibilità,
rendendo edotto l’interessato di tutto quanto è necessario per una decisio-
ne consapevole. Secondo Ferrando Mantovani, che ha approfondito questo
tema in molteplici scritti, l’informazione deve quindi avere per oggetto la
diagnosi, la prognosi, la possibilità e gli strumenti terapeutici, lo scopo e la
natura del trattamento proposto, le eventuali alternative terapeutiche, i be-
nefici e i rischi prospettabili, il decorso postoperatorio e i tempi di degen-
za, le strutture sanitarie più idonee e le conseguenze del rifiuto delle cu-
re12.

L’informazione va inoltre rapportata al grado di reale volontà del mala-
to di conoscere la propria condizione, perché non tutti i malati desiderano
veramente vedere fino in fondo la maggiore o minore prossimità del pro-
cesso patologico al punto della morte, preferendo spesso affidarsi, almeno
entro certi limiti, al medico. Peraltro, un’informazione completa e circo-
stanziata, nel caso di prognosi severe o infauste, può essere deleteria per il
malato e contribuire a indebolire la sua resistenza psicofisica alla progres-
sione rapida della malattia. Il Codice deontologico prevede al riguardo che
le informazioni circa prognosi gravi o infauste devono tener conto della

4.

12 Cfr. Mantovani, Biodiritto e problematiche di fine della vita, in Criminalia. Annua-
rio di scienze penalistiche, 2006, 57–90, in particolare 60.

Autoresponsabilità e autodeterminazione

267

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


reattività e sensibilità emotiva della persona assistita, senza escludere ele-
menti di speranza13.

Non poco arduo è per il medico fornire il giusto livello d’informazione
al paziente, da relazionarsi alla sua sensibilità, alla sua biografia, ai suoi
modelli di vita, al suo orientamento psicologico e alla sua maggiore o mi-
nore fragilità di carattere. Né è sempre possibile al medico, che non ha una
visione precisa della psicologia e della sensibilità del paziente, rendersi con-
to se egli ha guadagnato un livello d’informazione tale da consentirgli de-
cisioni veramente fondate e meditate.

Soltanto la prudenza del medico, invero, innestata sul rispetto del pa-
ziente e sul dialogo continuo con lui, può consentire che egli esprima deci-
sioni corrispondenti alla sua effettiva volontà e volte a realizzare veramente
il suo maggior bene. Che la relazione medico-paziente possa essere “giocata
per la morte”14, è contrario non soltanto al principio solidaristico, che im-
pregna la Costituzione, ma altresì alla realtà empirica, in cui molto spesso
la richiesta di cessazione delle cure non esprime un desiderio di morte,
bensì l’appello al sostegno, alla vicinanza, alla condivisione, all’aiuto. Qua-
lora si assolutizzasse il principio autonomistico rischierebbe di venir meno
l’impegno del medico al sostegno del malato: “[…] di fronte a un’espressione
formalmente corretta, ed esteriormente lucida, del rifiuto di essere curati sussiste-
rebbero, a quel punto, le condizioni per poter approfondire, facendosene carico,
l’istanza che quel rifiuto autenticamente manifesti? Il pericolo, in altre parole, è
quello di una mera presa d’atto, per giunta giuridicamente sancita (e indifferen-
te alle condizioni particolari in cui la manifestazione del volere si è formata)”15.

Soltanto il dialogo per il miglior bene del malato è capace di comporre
fra loro il principio di autonomia e il principio del beneficio, intorno a cui
è costruita tutta la medicina. Nel dialogo sta il vero significato dell’alleanza
terapeutica fra paziente e medico: come l’informazione adeguata non può
essere acquisita se non attraverso l’interazione dei due soggetti, allo stesso
modo la decisione per il miglior bene non può essere assunta se non attra-
verso l’innesto della prudenza del medico sui desideri e sulle aspettative del
malato. La conflittualità fra i due soggetti è una possibilità patologica del
rapporto, non la base concettuale su cui esso dev’essere costruito. Soprav-
valutare l’autonomia del paziente, fino a farne il criterio esclusivo della de-

13 Cfr. l’art. 33, par. 2 del Codice di Deontologia Medica (2014).
14 Eusebi, Il diritto penale di fronte alla malattia, in Medicina e Morale. Rivista Interna-

zionale bimestrale di Bioetica, Deontologia e Morale Medica, nuova serie, 2001, 127.
15 Ibidem, 128–129.

Mauro Ronco

268

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


cisione, implica incrementare le ragioni d’incomprensione e negare in ra-
dice l’alleanza indispensabile per il perseguimento del maggior bene.

A livello teorico la composizione fra autonomia e principio del benefi-
cio sembra impossibile. Ma il rifiuto del paternalismo non significa che il
medico debba rinunciare al criterio morale del beneficio, senza il quale la
sua opera sarebbe cieca, bensì che egli “[…] non può, non deve, né vuole eser-
citare tale beneficità in senso paternalistico e assoluto”16. Il medico, invero, se-
condo il suo giuramento e in forza del finalismo inerente intrinsecamente
al suo compito, è l’alleato del malato per tutelarne nel modo più ampio
possibile la vita e la salute e per alleviare le sofferenze e le pene della malat-
tia. Il Codice deontologico delinea esattamente questo compito nel con-
templare all’articolo 32 gli specifici doveri positivi del medico volti alla tu-
tela della salute dei soggetti fragili. Con espressione forte il codice statuisce
che il medico “[…] tutela il minore, la vittima di qualsiasi abuso o violenza e
la persona in condizioni di vulnerabilità o fragilità psico-fisica, sociale o civile in
particolare quando ritiene che l’ambiente in cui vive non sia idoneo a proteggere
la sua salute, la dignità e la qualità di vita”. Traspare con tutta evidenza da
queste disposizioni che il medico è l’alleato del malato, soprattutto del più
debole e abbandonato, per la tutela della sua vita e della sua salute.

La norma citata costituisce altresì la spia e propone il rimedio a un pro-
blema drammatico che l’esperienza consente di conoscere in modo sempre
più preciso, nella misura in cui l’ambiente in cui si svolge la vita del mala-
to tende a rifiutare o a ridurre la disponibilità all’assistenza. Le ragioni di
simili atteggiamenti sono variegate e non necessariamente addebitabili a
determinazioni perverse dei familiari o delle strutture sanitarie. Spesso, in-
fatti, i costi dell’assistenza, insieme con la carenza di validi supporti intrafa-
miliari, a cagione degl’impegni lavorativi dei componenti della cellula fa-
miliare e del suo progressivo contrarsi, non possono essere sostenuti dai fa-
miliari. Da situazioni siffatte scaturiscono disagi psichici notevoli nel mala-
to, che accrescono il suo senso di solitudine e di abbandono, inducendo in
lui una sensazione di frustrazione e d’inutilità, fin quasi a generare un sen-
so di colpa per gl’insolubili problemi addossati inevitabilmente alle perso-
ne a lui vicine sul piano affettivo. In questo orizzonte chiuso matura nel
malato, che non intravede alcuna possibile via d’uscita, soprattutto se le
condizioni economiche del gruppo di riferimento sono penose, l’idea, qua-
si ispirata da un sentimento di benevolenza, di rinunciare alle cure per li-
berare i propri cari da un peso insostenibile.

16 Gracia Guillén, Fondamenti di bioetica. Sviluppo storico e metodo, trad. it., con
Prefazione di Sandro Spinsanti, Cinisello Balsamo [Milano], 1993, 134.

Autoresponsabilità e autodeterminazione

269

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


Opportunamente l’articolo 32 del Codice deontologico, in precedenza
citato, rammenta con forza al medico il suo compito di alleato dei soggetti
fragili. Ove, infatti, si consolidasse l’orientamento contrattualistico e indi-
vidualistico in ordine alla natura del rapporto terapeutico si scaverebbero
solchi immensi di ingiustizie. Mentre i soggetti tutelati dall’ambiente fami-
liare potrebbero trovare comunque un sostegno, i soggetti deboli e isolati
rischierebbero di essere abbandonati alle loro “libere determinazioni” di
morte. L’esaltazione acritica della libertà individuale rischia di confondersi
con l’ipocrita soddisfazione per la liberazione delle risorse economiche che
la rinuncia alle cure consente di ottenere.

Il circolo vizioso non si arresta però a questo punto. Le dinamiche eco-
nomiche e sociologiche influiscono più di quel che normalmente si creda
sui processi decisionali e sul substrato psichico ove maturano le decisioni
dell’uomo. Occorre prendere realisticamente atto che l’uomo, come com-
posto di corpo e di anima indissolubilmente congiunti fra loro, subisce sul
piano spirituale i contraccolpi del suo esistere fisico, calato in una realtà
economica e materiale determinata. L’assolutizzazione del principio di au-
tonomia, con il far ricadere sul singolo l’intero peso psicologico e tutta la
responsabilità giuridica della decisione, colpevolizza in modo penoso e in-
giusto il malato. Costui, scegliendo per la protrazione delle terapie, non
sfuggirebbe al rimprovero, esplicitamente formulato o anche soltanto im-
plicitamente adombrato, di aver assunto decisioni tese a conservare egoisti-
camente l’esistenza con la pratica di cure costose, implicanti altresì l’assi-
stenza continua di familiari o di più persone specializzate. Nella spontanea
rinuncia alle cure, con la consapevole liberazione della società dai costi per
esse necessari, si manifesterebbe, invece, una generosità altruistica degna di
approvazione. Traspare così il volto oscuro inerente all’esasperazione del
principio di autonomia. Il verso della medaglia, che viene rappresentato
mediaticamente, mostra il compiacimento per l’esaltazione della libertà in-
dividuale, rivelata dal diritto di ciascuno di decidere da sé e per sé. Tale di-
ritto esprimerebbe il dominio supremo della persona sulla realtà, cui sareb-
be inerente la capacità di sfidare la morte, a tal punto coraggiosa da antici-
parla nel tempo, con il sottrarsi alle sofferenze che normalmente la corteg-
giano. Il retro della stessa medaglia lascia intravvedere la prevaricazione dei
sani, dei forti e dei potenti. Con l’assegnazione ai malati, ai fragili e agl’im-
potenti della decisione di vita e di morte su se stessi viene sottilmente
adombrata l’inutilità di una vita priva di standard adeguati di qualità e vie-
ne stigmatizzato l’accanimento egoistico di voler essere mantenuti in vita.
La concezione contrattualista della medicina, che pone al suo centro l’asso-
lutizzazione del principio autonomistico, apre la strada in realtà all’intro-
nizzazione del principio utilitaristico, ove i costi e i benefici di cui occorre-

Mauro Ronco

270

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


rebbe tener conto nelle decisioni, passando attraverso la strumentalizzazio-
ne del debole, sono in realtà di tipo economico e monetario, senza alcuna
attenzione per la dignità inerente in modo uguale a ogni singola vita uma-
na. Il principio bioetico di giustizia, nella sua specificazione di “diritto al-
l’uguaglianza” di ogni persona, che implica il diritto “a uguale considera-
zione e rispetto” da parte dell’ordinamento giuridico, trova a questo punto
la sua più radicale negazione.

Pregiudizio che l’ammissione giuridica del suicidio assistito reca all’integrità e
all’efficacia del rapporto tra medico e paziente, soprattutto all’interno delle
strutture ospedaliere e di assistenza

Il suicidio assistito reca un grave pregiudizio all’integrità e all’efficacia del
rapporto curativo tra medico e paziente, soprattutto all’interno delle strut-
ture ospedaliere e di assistenza ai malati in cui il suicidio assistito sarebbe
in via ordinaria praticato. Lo psichiatra americano Michael Teitelman, ha
esposto in uno scritto, significativamente intitolato Not in the House17,
quattro argomenti per invocare, ove il suicidio assistito sia reso legale, che,
comunque, esso non sia praticato in ospedale. Le sue considerazioni valgo-
no comunque, a mio avviso, con riferimento a qualsiasi condizione in cui
il medico venga chiamato a somministrare la sua competenza nell’aiuto al
suicidio.

I quattro argomenti sono: i) il nesso tra malattia, depressione e propen-
sione al suicidio in un quadro giuridico in cui il suicidio assistito sia legale;
ii) il logico passaggio dal suicidio assistito all’eutanasia attiva ove sia com-
piuto il primo step del suicidio assistito; iii) la destabilizzazione dell’ethos
della medicina con l’irruzione del suicidio assistito: iv) la degradazione del
significato dell’ospedale nella considerazione sociale.

Con il primo rilievo Teitelman osserva che la legalizzazione del suicidio
assistito indurrebbe i medici a uccidere pressoché sempre i soggetti malati
di depressione18, anche se gli interventi psicoterapeutici o psicofarmacolo-

5.

17 Teitelman, Not in the House. Arguments for a Policy of Excluding Physician-Assisted
Suicide from the Pratice of Hospital Medicine, in Physician Assisted Suicide, cit., 203–
222.

18 Il nesso tra malattia, depressione e propensione al suicidio è stato descritto ampia-
mente nella letteratura medica. La depressione, sottodiagnosticata già nella popo-
lazione comune, è di difficile diagnosi soprattutto tra i pazienti affetti da patolo-
gie gravi per la sovrapponibilità dei criteri diagnostici che la concernono con i
sintomi della malattia di base del paziente: scarsa energia, perdita di appetito e di

Autoresponsabilità e autodeterminazione

271

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


gici potrebbero guarire il paziente dalla depressione ed estinguere il suo in-
teresse al suicidio19. L’ospedalizzazione, infatti, di malati con patologie
prolungate, progressive e normalmente fatali come il cancro, i disordini
neurovegetativi (sclerosi multipla e sclerosi amiotrofica laterale), i deficit
cardiaci gravi, l’AIDS, avviene quando la sintomatologia diventa severa ov-
vero quando sopravvengono complicazioni nel trattamento. L’ingresso in
ospedale di questi pazienti segna al contempo un grave deterioramento fi-
sico e una forte demoralizzazione psicologica, che favoriscono la richiesta
del suicidio.

Il secondo argomento concerne gli aspetti tecnici del suicidio assistito,
confrontati con l’uccisione diretta da parte del medico. L’assunzione orale
autosomministrata pone non di rado difficoltà pratiche e implica incertez-
za su un esito immediato e senza sofferenze. L’infusione letale endovenosa
da parte del medico, che abbatte il sistema nervoso centrale, rappresenta
una via più diretta e immediata; evita con sicurezza sofferenze per il pa-
ziente; non postula la coscienza e la volontà attuale del malato né richiede
la sua cooperazione. È inevitabile che, sia per ragioni pratiche che per un
sentimento di compassione, lo staff medico tenderà a sostituire le infusioni
letali endovenose all’assunzione orale autosomministrata. Ciò, peraltro,
renderebbe meno controllabile il comportamento dello staff medico,
aprendo la strada all’eutanasia volontaria20.

Il terzo argomento riguarda tanto le dinamiche psicologiche e interper-
sonali all’interno dello staff medico quanto la qualità delle cure praticate al
malato nelle fasi finali di vita. Il suicidio assistito potrebbe demotivare, an-
che sotto l’influenza delle strutture sanitarie e delle società assicurative, i
medici in ordine alla qualità e quantità della cura, nuocendo all’integrità
etica della professione medica e alla sua identità come professione che ha
per vocazione la guarigione o, in ogni caso, la cura del paziente. Inoltre,
l’ospedale è uno spazio pubblico che coinvolge l’attività di soggetti estranei
al mondo del paziente. Nel suicidio assistito sarebbero necessariamente
coinvolti medici, dirigenti sanitari, comitato etico, consulenti psichiatrici e
infermieri, suddivisi in almeno tre strati professionali. Se il suicidio deve
rispondere a un atto che scaturisce dalla libertà intima del soggetto, le mo-
dalità del suo compimento descriverebbero un quadro opposto a quello

peso, disturbi del sonno, fragilità nella concentrazione e disturbi della malattia a
breve termine. Cfr. Chochinov, Wilson, Enns, Lander, Prevalence of Depression
in the Terminally Ill: Effects of Diagnostic Criteria and Symptom Threshold
Judgments“, in American Journal of Psychiatry, 151 (4), 1994, 537–540.

19 Teitelman, Not in the House, cit., 208–210.
20 Ibidem, 211–213.

Mauro Ronco

272

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


della privacy che deve rispettare la dignità del morente. Né va dimenticata
la condizione degli altri pazienti in condizioni gravi, nei cui confronti la
pratica della sedazione profonda, utilizzata come modalità palliativa, po-
trebbe essere anticipata per affrettarne ingiustamente la morte. Vista la co-
sa dal punto di vista dello staff ospedaliero, l’introduzione del suicidio assi-
stito rischia di trasformare il suicidio assistito da scelta esistenziale del pa-
ziente in una procedura che il sistema sanitario fornisce, in maniera equi-
valente alla cura, a partire dal momento in cui tramonta la possibilità di
prestare terapie efficaci21.

Teitelman svolge in conclusione del suo scritto una riflessione di etica
pubblica assai pregnante. L’ospedale è, nella considerazione contempora-
nea, un luogo che suscita reazioni ambivalenti. Per un verso è visto, come
nella tradizione della cristianità occidentale, alla stregua di un luogo di cu-
ra e di assistenza, ove le energie dei medici e del personale infermieristico
sono spese per il bene del malato; per un altro verso, però, in conseguenza
della trasformazione aziendalistica del sistema sanitario, si sono scatenate
tensioni sempre più vive dei familiari del malato per la scarsa qualità e
quantità delle terapie e dell’assistenza, spesso motivate da accuse al perso-
nale sanitario di ricercare il profitto economico e il successo personale,
piuttosto che di prestare l’attenzione dovuta ai malati. L’introduzione del
suicidio assistito rischierebbe di trasformare l’ospedale lungo la linea di de-
grado sopra evocata. L’ospedale rischierebbe di passare, nell’immaginario
collettivo, soprattutto di coloro che nutrono sfiducia, per la loro margina-
lizzazione sociale, nelle istituzioni, come il luogo nel quale alcuni sono uc-
cisi dagli altri per il loro tornaconto sotto l’auspicio dello Stato22.

L’autodeterminazione nel quadro dei valori costituzionali

Poiché nella realtà l’autodeterminazione autoreferenziale non esiste, in
quanto costituisce il frutto di un individualismo ideologico che nega i li-
miti della condizione umana – nega, soprattutto, l’essenziale finitudine
umana –, è evidente che la Costituzione repubblicana, nata in un’epoca
storica che ha conosciuto l’incontro tra il solidarismo cristiano e le aspira-
zioni all’uguaglianza dei movimenti di matrice socialista, non accoglie in

6.

21 Ibidem, 213–217.
22 Ibidem, 217–218, in particolare il punto in cui Teitelman osserva che l’introduzio-

ne del suicidio assistito nella pratica ospedaliera rischierebbe di dare la percezione
sociale dell’ospedale “as a locus in which some people are killed by others for someone
else’s benefit” (217).

Autoresponsabilità e autodeterminazione

273

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


modo acritico e indiscriminato il principio dell’autodeterminazione perso-
nale. Né si è formato con il tempo alcun ‘diritto vivente costituzionale’ che
abbia modificato i princìpi fondamentali della Carta. Piuttosto, essa inseri-
sce l’autodeterminazione all’interno di un quadro complessivo di valori
guidati dal principio della dignità oggettiva, senza discriminazioni di sorta,
dell’uomo, considerato “sia come singolo sia nelle formazioni sociali ove si
svolge la sua personalità” (art. 2 Cost.)23.

Con realismo ontologicamente fondato, la Costituzione contempla, per-
tanto, in stretta relazione tra loro, i diritti fondamentali con i doveri di so-
lidarietà a livello politico, economico e sociale. La stretta correlazione tra i
diritti e i doveri postula un principio superiore, quello sorgivo della di-
gnità, che rinvia al fondamento comune dei diritti e dei doveri, proclamato
al 1° comma dell’art. 3 Cost.

La dignità non è forgiata dalla libertà. È vero il contrario. Come dice
Antonio Ruggeri: “Una libertà senza limiti è infatti ... una “non libertà”,
costituzionalmente non riconoscibile e storicamente non riconosciuta, al-
trimenti scadendo e snaturandosi in licenza o arbitrio. Diversamente, una
dignità soggetta a limiti sarebbe una contradictio in adiecto”24. La volontà
della persona svolge certamente un ruolo di primaria importanza nelle vi-
cende della vita; essa però va incontro a limiti “secondo quanto è proprio
di ogni diritto (o più in genere, valore) fondamentale (eccezion fatta, ap-

23 Sulla dignità umana nella nuova disciplina della bioetica v. Furlan, Dignità uma-
na e bioetica: risorse e problemi di una nozione fondamentale, in Bioetica e dignità
umana. Interpretazioni a confronto a partire dalla Convenzione di Oviedo, Milano,
2009, 7–54; Bompiani, La genesi della Convenzione Europea sui diritti dell’uomo e la
biomedicina: una ricostruzione storica, ivi, 57–75; Andorno, La tutela della dignità
umana: fondamento e scopo della Convenzione di Oviedo, ivi, 77–109; Becchi, Il di-
battito sulla dignità umana: tra etica e diritto, ivi, 113–142; Reichlin, Dignità uma-
na: ragioni di un paradigma morale, ivi, 143–161, il quale, riaffermando la rilevanza
del teorema della dignità umana, mette in guardia dal collegarlo a prospettive che
pecchino di un ingenuo naturalismo ovvero a una immagine esclusivamente bio-
logica e non dinamica della natura umana. A beneficio dei giuristi Reichlin inse-
gna che tale teorema non deve essere invocato in funzione immediatamente nor-
mativa, bensì in un complesso esplicativo che pone in correlazione la dignità con
i princìpi giuridici pure rilevanti nei singoli casi (161).

24 Ruggeri, Appunti per uno studio sulla dignità dell’uomo, secondo diritto costituziona-
le, in Rivista telematica giuridica dell’Associazione Italiana dei Costituzionalisti,
1/2011, 3. Contra Gemma, Dignità umana: un disvalore costituzionale?, in Quad. co-
st., 2/2008, 379 ss; sulla stessa linea Risicato, Dal “diritto di vivere” al “diritto di mo-
rire”. Riflessioni sul ruolo della laicità nell’esperienza penalistica, Torino, 2008 e Fian-
daca, Il diritto di morire tra paternalismo e liberalismo penale, in Foro it., 6/2009, V,
227 ss.

Mauro Ronco

274

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


punto, della dignità)”25. Se l’autodeterminazione venisse prima della di-
gnità, la misura di quest’ultima varierebbe da uomo a uomo e condurreb-
be allo smarrimento della stessa dignità26. La dignità invece è indisponibi-
le27.

Sul piano costituzionale la dignità umana è valore fondamentale, richia-
mato oltre che nel già visto art. 3, 1° co., che fonda l’uguaglianza di tutti
gli uomini davanti alla legge sulla “pari dignità sociale”, anche nell’art. 41,
2° co., che configura la dignità umana come limite all’iniziativa economica
privata. Né vanno dimenticati l’art. 27, 3° co. alla cui stregua le pene non
possono consistere in “trattamenti contrari al senso di umanità” e il 4° co.,
che vieta in modo assoluto la pena di morte. L’art. 22 stabilisce che nessu-
no può essere privato, per motivi politici “della capacità giuridica, della cit-
tadinanza, del nome”; l’art. 698, 1° co. del codice di rito penale vieta la
consegna della persona “quando vi è ragione di ritenere che l’imputato o il
condannato verrà sottoposto ad atti persecutori o discriminatori per motivi
di razza, di religione, di sesso, di nazionalità, di lingua, di opinioni politi-
che o di condizioni personali o sociali ovvero a trattamenti crudeli, disu-
mani o degradanti o comunque ad atti che configurano violazione di uno
dei diritti fondamentali della persona”.

Nella Carta dei diritti fondamentali dell’Unione Europea proclamata a
Nizza il 7 dicembre 2000, che oggi ha assunto lo stesso valore giuridico dei

25 Ruggeri, Appunti, cit., 5.
26 Ibidem. V. anche Glendon, Il fondamento dei diritti umani: il lavoro incompiuto, ora

in Id., Tradizioni in subbuglio, a cura di Carozza e Cartabia, Soveria Mannelli,
2007, 98, secondo cui “i diritti umani sono fondati sul dovere di ciascuno di por-
tare a compimento la propria dignità, che a sua volta obbliga a rispettare la ‘dona-
ta’ scintilla di dignità presente negli altri, qualunque cosa costoro ne abbiano fat-
to”. V. anche Spaemann, Tre lezioni sulla dignità della vita umana, Torino, 2011; in
particolare sulla connessione della dignità con la questione dei diritti Id., Über den
Begriff der Menschenwürde, in Id., Grenzen. Zur ethischen Dimension des Handelns,
Stuttgart, 2001, 107–122. Nello stesso senso v. anche Mathieu, Privacy e dignità
dell’uomo. Una teoria della persona, Torino, 2004, secondo il quale la dignità è il
rapporto non oggettivabile della persona con la sua origine e con il suo fine spiri-
tuale (95). La dignità è il diritto della persona al pieno sviluppo del suo io intimo
e profondo.

27 In questo senso l’individuo privato della dignità soffre una “negazione della sua
stessa umanità”: così Silvestri, Considerazioni sul valore costituzionale della dignità
della persona, in www.associazionedeicostituzionalisti.it; v. pure Eusebi, Dinnanzi
all’ “altro” che ci è problema: l’“incostituzionalità” di ogni configurazione dell’ “altro”
come nemico, in Arch. giur., 4/2009, 433 ss., spec. 448 ss.

Autoresponsabilità e autodeterminazione

275

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.associazionedeicostituzionalisti.it
https://doi.org/10.5771/9783748924074-259
http://www.associazionedeicostituzionalisti.it


Trattati, per effetto dell’art. 6, n. 1 del Trattato sull’Unione Europea28, la
“dignità della persona umana non è soltanto un diritto fondamentale in sé,
ma costituisce la base stessa dei diritti fondamentali”29. Le spiegazioni pre-
disposte dal Presidium della Convenzione Europea che aveva redatto la Car-
ta e che ne costituiscono uno strumento di interpretazione focalizzano nel-
la dignità il valore fondante dei diritti fondamentali. Come conseguenza:
“che nessuno dei diritti sanciti nella presente Carta può essere usato per re-
care pregiudizio alla dignità altrui e che la dignità umana fa parte della so-
stanza stessa dei diritti sanciti nella Carta”30.

La dignità della persona, come qualcosa di originario che connota l’u-
manità dell’uomo, che non è data da una norma e che non consegue a un
antecedente empirico, spetta all’uomo per la semplice “novità” di essere ve-
nuto al mondo31. L’uomo, insignito di questa dignità originaria, che lo
rende autonomo e artefice del proprio destino, deve al contempo meritarla
come oggetto del compito inderogabile che sostiene l’intera sua vita contro
il Gestell economico-tecnologico e contro gli innumerevoli idola che si er-
gono continuamente nell’esistenza sopra, accanto e contro di lui. Assai pre-
gnante è il rilievo di Giampaolo Azzoni, secondo cui la dignità umana va
vista “non solo come limite all’autodeterminazione, ma, insieme, come
modo dell’autonomia, cioè di una volontà libera (non eteronoma e non
contraddittoria) che consideri la persona nella sua integrità e non la riduca
ad una sua parte”32.

28 Trattato sull’Unione Europea come modificato dal Trattato di Lisbona del 13 di-
cembre 2007, entrato in vigore il 1° dicembre 2009.

29 Spiegazioni relative alla Carta dei diritti fondamentali (2007/C303/02). Cfr. anche
Malvestiti, Criteri di non bilanciabilità della dignità umana, relazione al Convegno
Diritti fondamentali e diritti sociali, organizzato dall’Istituto di Storia, Filosofia e
Diritto ecclesiastico e dall’Istituto di Studi storici dell’Università degli Studi di
Macerata (22–23 novembre 2011).

30 Sulla dignità nella Carta dei diritti fondamentali si vedano ex multis Monaco, La
tutela della dignità umana: sviluppi giurisprudenziali e difficoltà applicative, in La Po-
litica del Diritto, 2011, 45 ss.; Sacco, Note sulla dignità umana nel «diritto costituzio-
nale europeo», a cura di Panunzio, I diritti fondamentali e le Corti in Europa, Napo-
li, 2005, 596 ss. Evidente è il riflesso nella Carta di Nizza del Grundgesetz tedesco
del 1949, che all’art. 1 sancisce l’intangibilità della dignità dell’uomo e il dovere
di ogni potere statale di rispettarla e proteggerla, riconoscendo altresì i diritti
umani fondamentali e inviolabili come conseguenza della stessa dignità (cfr.
Maunz, Dürig, Grundgesetz, Kommentar, Beck-online).

31 Così Mathieu, Privacy e dignità, cit., 138.
32 Azzoni, Dignità umana e diritto privato, in Ragion Pratica, 2012, 93 ora in Id.,

Nomofanie. Esercizi di filosofia del diritto, 2° ed., Torino, 2018, 233–254.

Mauro Ronco

276

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


Se la dignità si esaurisse nell’autodeterminazione, secondo l’assunto di
Dworkin per cui la dignità esprimerebbe la coerenza delle scelte di vita33

scaturenti dall’autodeterminazione individuale, affiorerebbero immediata-
mente tre aporie insolubili: i) la prima, concernente la contraddizione del-
l’uomo tra sé e sé, perché soltanto ipoteticamente e dall’esterno si potrebbe
individuare quale sia l’atto di autodeterminazione che conferirebbe inte-
grità alla molteplicità innumerevole delle autodeterminazioni dell’uomo
nella sua esistenza; ii) la seconda, concernente l’introduzione di una radica-
le disuguaglianza delle persone tra loro, perché sarebbero portatrici di di-
gnità soltanto le persone capaci di una pura e trasparente autodetermina-
zione, e non quelle che di ciò non sono capaci, o assolutamente, per l’inca-
pacità di intendere, o parzialmente, per le ferite inferte all’intelletto e alla
volontà dalle occorrenze della vita; iii) la terza, concernente l’irrimediabile
separazione che verrebbe eretta tra ciascun uomo e tutti gli altri uomini e
tra ciascuno e ogni singolo altro uomo, con la rottura del vincolo ontologi-
co che avvince gli esseri umani tra loro in una solidarietà intrageneraziona-
le e transgenerazionale.

La dignità umana implica dei limiti all’autodeterminazione individuale.
Questi limiti sono suscettibili di un giudizio, in una certa misura discrezio-
nale, che spetta pronunciare alla prudenza politica delle istituzioni respon-
sabili del governo della società alla luce del principio statuito dall’art. 1
della Costituzione repubblicana. Sussiste però un nucleo essenziale di atti
contro gli altri e anche contro di sé contrari alla dignità umana che posso-
no – e talora debbono – essere stigmatizzati come contrari al diritto e alla
giustizia. Tra questi, la dazione di se stessi in schiavitù, l’automutilazione34,
l’esposizione ad atti di sadismo sessuale, la vendita di organi del corpo che
rendono la persona priva dell’indispensabile funzionalità personale e socia-
le e, infine, la vita stessa. La dignità umana è un limite all’autodetermina-
zione: essa non è disponibile perché la “dignità umana è ciò che deve esse-
re prima di tutto attribuito all’uomo perché all’uomo originariamente ap-
partiene”35 36.

33 V. la critica alla tesi di Dworkin in Nicolussi, Rifiuto e rinuncia ai trattamenti e
obblighi del medico, in Studi in onore di Mario Romano, Napoli, 2011, 2897.

34 Significativa è l’introduzione nell’ordinamento dell’art. 583 bis c.p. (art. 6, co. 1,
L. 9 gennaio 2006 n. 7) del delitto denominato “Pratiche di mutilazione degli or-
gani genitali femminili”.

35 Azzoni, Dignità umana, cit., 96.
36 L’esame di dottrina e giurisprudenza consente di riconoscere la prevalenza di un

orientamento volto a riconoscere il principio secondo cui la dignità dell’uomo co-
stituisce un limite invalicabile all’autodeterminazione soggettiva. Ex multis v.

Autoresponsabilità e autodeterminazione

277

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259


Alla base dell’autodeterminazione sta l’autoresponsabilità: la responsabi-
lità di ciascun uomo verso se stesso, verso la ragione di vero e di buono che
sostanzia il complesso dei diritti e dei doveri degli uomini che vivono nella
società comune. Tommaso d’Aquino riconosce sussistente un dovere giuri-
dico dell’uomo verso se stesso, anche se lo definisce giuridico solo per ana-
logia, poiché il diritto è essenzialmente relatio ad alterum37. Nella visione
kantiana dell’autonomia del soggetto che fonda la legge morale e giuridica,
il dovere verso se stessi di rispettare la propria vita è ugualmente cogente.
L’unità dell’essere umano nelle componenti soggettiva ed oggettiva impli-
ca di definire sul piano logico giuridico la relazione dell’azione esterna
non soltanto come interpersonale, ma anche come intrapersonale nel rap-
porto dell’uomo con se stesso38.

Dunque, una autodeterminazione che non si fondasse sull’autorespon-
sabilità sarebbe priva di valore razionale universale e non corrisponderebbe
ad altro che alla empirica espressione dell’arbitrio individualistico.

Levinet, Dignité contre dignité. L’épilogue de l’affaire du «lancer de nains» devant le
Comité des droits de l’homme des Nations Unies, in Revue trim. des droits de l’homme,
2003, 1024 ss.; Ailincai, Propos introductifs, in La Revue des droits de l’homme, Édi-
tion électronique, 8/2015; Bernard, L’évolution de la notion de dignité en droit, in-
tervento al Convegno organizzato dall’Institut international de recherche en éthi-
que biomédicale, Parigi, 5–6 dicembre 2007; Aune, Le phénomène de multiplication
des droits subjectifs en droit des personnes et de la famille, Aix-en Provence, 2007.

37 “Cum vero aliquis agit quod in bonum proprium vel malum vergit [...] licet non
debeatur ei retributio inquantum est bonum vel malum singularis personae, quae
est eadem agenti, nisi forte a seipso secundum quandam similitudinem, prout est
iustitia hominis ad seipsum” (T. d’Aquino, Summa Theologiae, Prima Secundae, Q.
21, A.3, R).

38 Sul tema cfr. il commento del penalista germanico di ispirazione kantiana
Köhler, Die Rechtspflicht gegen sich selbst, in Jahrbuch für Recht und Ethik / Annual
Review of Law and Ethics, Vol. 14, 2006, 425–446, spec. 438–439: “Rechtslogisch ist
das äußere Handlungsverhältnis also nicht erst interpersonal zu definieren, sondern in-
tern äußerlich (oder: intrapersonal) im Verhältnis der Person zu sich [...] verletzt es aber
einheitlich, sowohl die ethische Pflicht der Selbsterhaltung, als auch und vorrangig die
Rechtspflicht im Selbstverhältins. Selbstbestimmung (Autonomie) als handelnd-gesetzge-
bend ist nicht anders denkbar als unter Voraussetzung ihres leiblich-geistigen Potenzials
in menschlicher Individualität; sich dagegen zu wenden, ist deshalb als Akt erlaubter
Selbstbestimmung ausgeschlossen“.

Mauro Ronco

278

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:34:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-259

	1. Introduzione
	2. Contraddittorietà tra l’idea dell’autodeterminazione assoluta e l’idea del diritto come regola condivisa per il bene della collettività che vive in comune
	3. Contraddittorietà tra la narrazione di un’autodeterminazione assoluta e lo statuto dell’agentività umana
	4. Incompatibilità tra la narrazione di un’autodeterminazione assoluta e i princìpi bioetici fondamentali del beneficio e della giustizia
	5. Pregiudizio che l’ammissione giuridica del suicidio assistito reca all’integrità e all’efficacia del rapporto tra medico e paziente, soprattutto all’interno delle strutture ospedaliere e di assistenza
	6. L’autodeterminazione nel quadro dei valori costituzionali

