3. Vielschichtige Wechselbeziehung — historische
Beobachtungen zu Interdependenzen zwischen
Kirche und Zivilgesellschaft

Die Entwicklung von modernen Zivilgesellschaften in demokratischen Kon-
texten und die Entwicklung der Kirchen als Akteurinnen im 6ffentlichen
Raum, die damit aktiv zur Ausbildung der Zivilgesellschaft beitragen, vollzog
sich historisch in einem konfliktreichen Wechselverhaltnis (Meyer 2015). Das
Bild in der Forschungslandschaft hat sich innerhalb der vergangenen 20 Jahre
deutlich gewandelt. Dominierten um die Jahrtausendwende noch antagonisti-
sche Gegenuberstellungen von Kirche und Zivilgesellschaft (Borutta 2005: 11f.
und 38),* so hebt man mittlerweile vielschichtige Wechselbeziehungen her-
vor, die in unterschiedlichen Detailstudien herausgearbeitet wurden (Borutta
2005, Bauernkamper / Nautz 2009, Hermle / Lepp / Oelke 2012 und Dam-
berg / Jahnichen 2015).

Ambivalenzen und Widerspriiche kennzeichneten das Verhaltnis seit dem
spaten 18. Jahrhundert (Bauernkdmper / Nautz 2009: 14f.). Die Grenzen zwi-
schen beiden GrofSen waren variabel und offen und wurden evangelischerseits
durch die Struktur des landesherrlichen Kirchenregimentes gepragt, das einen
langen, wirkungsgeschichtlichen Schatten warf (Wendebourg 2003). Einer-
seits wurden durch kirchliche Akteur:innen im Rahmen des konfessionellen
Vereinswesens die Ausbreitung von zivilgesellschaftlichen Werten und Struk-
turen gefordert. Andererseits wiesen die Kirchen durch ihr staatskirchliches
Erbe staatsanaloge Ziige und korporatistische Tendenzen auf und haben vor
allem in Gestalt ihrer Amtstrager:innen ein Deutungsmonopol und einen
Machtanspruch auf ihre Mitglieder artikuliert, der mit dem Pluralismus von
Zivilgesellschaften in Widerspruch geriet. Markante Einschnitte fir das Ver-

8  Dies fiihrt Borutta primar auf den dominanten Einfluss der Sakularisierungstheorie bei der his-
torischen Rekonstruktion des Verhiltnisses von Religion bzw. Kirchen und Zivilgesellschaft zu-
riick, die den Einfluss der Kirchen auf zivilgesellschaftliche Prozesse nicht angemessen wahrneh-
men und wiirdigen koénne.

23

https://dol.org/10.5771/9783748967132-23 - am 02.02.2026, 05:39:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ezm.


https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

haltnis von Zivilgesellschaft und Kirchen stellten die Weimarer Republik mit
der ,hinkenden® Trennung von Kirche und Staat dar, die sich in der Bundes-
republik fortsetzte (Germann 2019, Grofbolting 2023), sowie die kulturellen
Umbrtiche in den spiten 1960er Jahren. Der Schwerpunkt der ausgewahlten
Beobachtungen bezieht sich dabei auf den Zeitraum, der fiir diese Arbeit von
besonderer Relevanz ist: die Entwicklung ab den 1960er Jahren, in denen der
Zusammenhang von zivilgesellschaftlichen Dynamiken und kirchlichen Ent-
wicklungen besonders greifbar wird (Hermle / Lepp / Oelke 2012 und Dam-
berg / Jahnichen 2015).

Historisch ist die Entstehung der diakonischen, missionarisch und kultu-
rell orientierten konfessionellen Organisationen im 19. Jahrhundert eng mit
burgerlichem Engagement verkniipft. Im 19. Jh. waren es Biirger:innen, die
die Freiriume zur assoziativen Vergemeinschaftung, die das neue Vereinsrecht
bot, fiir sozialkaritative, missionarische und konfessionelle Anliegen nutz-
ten. Dabei ging es darum, Menschen in Not zu helfen und dem christlichen
Glauben tatkraftig Ausdruck zu verleihen (Hofmann 2016, 221f. ). Auf diese
Weise fillten die protestantischen Vereine die Liicken, die sowohl staatliche
wie amtskirchliche Strukturen bei der Armenfiirsorge angesichts der sozio-
strukturellen Umbriiche der industriellen Revolution und die Amtskirche im
Blick auf die kirchliche Entfremdung des neu entstehenden Proletariats und
Teilen des liberalen Burgertums liefen. Das Verhaltnis zwischen protestanti-
schem Vereinswesen und Amtskirche gestaltete sich tendenziell kritisch, da
Organisationsstrukturen jenseits landeskirchlich-territorialer Grenzen, eine
innerevangelische Okumene und das Zuriickdringen des kirchliche Amtes
und der entsprechenden Hierachie zugunsten des freiwilligen Engagements
sowie Vereinsstrukturen generell von der Amtskirche beargwéhnt wurden.

Durch den Kompensationseffekt der vereinsmifiig getragenen sozial-
diakonischen und religiosen Initiativen wurden die Weichen fiir unterschied-
liche Varianten der Verhaltnisbestimmung zwischen verfassten Kirchen und
Vereins- bzw. Verbandsprotestantismus gelegt, die von verschérfter Konkur-
renz Uber synergetische Kooperation bis hin zur Integration reichten (Jah-
nichen 2020). Historisch ist fiir diese Phase neben der langen Tradition des
sozialen und karitativen Engagements die Rolle der protestantischen Bildungs-
organisationen fiir die Entwicklung der birgerlichen, gebildeten Mittelschicht
sowie die Verbreitung der Zivilitit hervorzuheben. Zugleich wird Religion
als Motiv fiir zivilgesellschaftliche Selbstorganisation jenseits der klassisch-
sakularen Burgergesellschaft manifest; hierbei sind besonders die Rolle der
Frau, des Judentums und des Katholizismus betroffen (Borutta 2005, 22-34).

24

https://dol.org/10.5771/9783748967132-23 - am 02.02.2026, 05:39:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ezm.


https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Insofern hat das evangelische Vereinswesen und hier insbesondere die Inne-
re Mission Impulse zur Entstehung der modernen Zivilgesellschaft im Blick
auf erweiterte Partizipationsmoglichkeiten geliefert. Denn sie zahlt zu den
Institutionen, die Bevolkerungsgruppen bzw.-schichten in die karitative und
religios-missionarische Arbeit einbezogen, die zuvor weitgehend davon aus-
geschlossen waren. Dazu gehorte die Beteiligung von Frauen, zunichst aus
dem Biirgertum, spater auch aus klein- und unterbiirgerlichen Schichten
sowie junge Menschen und Handwerker sowie Arbeiter (Hitzer 2009).

»Mit ihrem Eintreten fiir das Gemeinwobl, ihrem weitgespannten, oft ehrenamt-
lichen Engagement, der Vermittlung von Werten wie Ndichstenliebe und Solidar:-
tat, der Einiibung demokratischer Vereinsformen ebenso wie der schrittweisen
Inklusion immer grofSerer Kreise in die Wobltitigkeitsarbeit gehort die Arbeit der
Inneren Mission mithin zweifellos zu den historischen Wurzeln dessen, was man
gemeinhin mit dem Begriff der Zivilgesellschaft umschreibt” (Hitzer 2009: 126).

Drei Entwicklungspfade differenzierten sich im Protestantismus in unterschied-
lichen historischen Prozessen aus diesem gemeinsamen Ursprung heraus, der
sich historisch der Birgergesellschaft zuordnen lasst. Die organisierte Diako-
nie ist aus dem burgerschaftlichen Engagement neben der verfassten evange-
lischen Kirche entstanden, die damals noch Staatskirche war. Sie entwickelte
sich in der Weimarer Republik und im bundesrepublikanischen Sozialstaat
nach der repressiven Phase im Nationalsozialismus zunehmend in Richtung
unternehmerisch tatiger Einzelorganisationen mit Verbandsstrukturen wei-
ter. Nach der Ablosung vom klassisch korporatistischen Modell der Sub-
sidiaritat mit dem Staat und der zunehmenden Okonomisierung des Wohl-
fahrtsbereichs agiert die Diakonie zugleich als gemeinwohlorientierte NPO
im Rahmen der Sozialwirtschaft und bringt tiber den Dienstleistungssektor
religiose Grundwerte und karitative sowie anwaltschaftliche Funktionen in
die Zivilgesellschaft ein (mit unterschiedlichen Akzenten Bedford-Strohm
2016 und Albrecht 2018 sowie 2020).

Parallel entwickelten sich Vereine, die starker standisch orientiert waren (Frau-
en-, Manner-, Kinder- und Jugendarbeit) sowie welt- und volksmissionarische
Anliegen vertraten und sich unter dem Dach der Inneren Mission in Vereins-
und Verbandsstrukturen organisierten. In unterschiedlichen und wechsel-
haften historischen Phasen wurden diese urspriinglich freien Organisations-
formen weitgehend in die verfassten Kirchen integriert. Sie bildeten die Basis
der rechtlich verfassten landeskirchlichen Dienste und Werke (Elhaus 2024:
24-34 und Borck 2016: 15-68).

25

https://dol.org/10.5771/9783748967132-23 - am 02.02.2026, 05:39:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ezm.


https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Der dritte Entwicklungstyp neben Diakonie und landeskirchlichen Dienste,
Werke und Einrichtungen sind die sogenannten freien Werke, die in Kontinuitat
zu ihrer organisationalen Selbststindigkeit und ihres oftmals pietistischen Ent-
stehungsprofils sowohl diakonisch, kulturell als auch missionarisch titig sind
und Giber unterschiedliche Netzwerke und ein loses Dachwerknetz, dem Gna-
dauer Verband, verbunden sind (Hempelmann 1997). Alle drei Entwicklungs-
typen weisen auf die Burgergesellschaft und die dominante zivilgesellschaft-
liche Organisationsform des Vereins als ihren historischen Ursprung zuriick.
Insofern lassen sich sowohl Diakonie, die landeskirchlichen Dienste, Werke
und Einrichtungen und die freien Werke als Folge zivilgesellschaftlicher Pro-
zesse verstehen, die als gemeinsames historisches Strukturmerkmal die freie
Assoziation von Burger:innen aufweisen.

Auch wenn sich im Katholizismus deutliche Unterschiede zum Protestantis-
mus zeigen (Schneider 2009, Damberg 2014 und Damberg/Jihnichen 2015:
23-27) hat die katholische Selbstorganisation tiber Vereine und Verbande
im 19. Jahrhundert mit ihren antimodernistischen Ziigen nicht intendier-
te Demokratisierungseffekte bewirkt und kontrafaktisch zur Herausbildung
einer zivilgesellschaftlich konturierten Offentlichkeit im Sinne von pluralen
Aushandlungsprozessen beigetragen (Grofle Kracht 1997 und 2009).

Mit dem Eintritt in die Arena der Oﬂentlz'chkeit hat der Katholizismus zwar
nicht theoretisch, aber praktisch und performativ auf seinen Anspruch auf
Reprisentation der einzig wabren Weltanschauung verzichtet” (Bauernkam-
per / Nautz 2009: 15).°

Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil wandelte sich das Verhaltnis von Kir-
che zum Staat (Jager 2019,134). Der Staat wird nun als 6ffentliche Gewalt in der
Gesellschaft verstanden. Auch Katholik:innen werden dazu aufgefordert,am
zivilgesellschaftlichen Meinungs- und Weiterbildungsprozess teilzunehmen,
in dem das Gemeinwohl nicht normativ abgeleitet, sondern diskursiv gene-
riert wird (Gabriel 2023,91-93 u.146-15). Damit sind auch Herausforderungen
fur die kirchliche Organisationsgestalt verbunden: ,,Zur Krise der katholi-
schen Kirche gehort, dass sie heute vor der Entscheidung steht, entweder am
Modell sakralisierter, monokratischhierarchische Burokratie festzuhalten oder
den Durchbruch zur Intermediaritit einer entsakralisierten Sozialgestalt zu
schaffen® (Gabriel 2023: 156).

9 Vgl. zum Verhiltnis von katholischer Kirche und Zivilgesellschaft in historischer Sicht Weich-
lein 2009 sowie zu aktuellen Herausforderungen Gabriel 2023: 139-156.

26

https://dol.org/10.5771/9783748967132-23 - am 02.02.2026, 05:39:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ezm.


https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Zeitgleich zu den weltkirchlichen Dynamiken im katholischen Raum erlebten
die Kirchen in der Bundesrepublik im Kontext der politischen Umwilzungen
und der Neuen Sozialen Bewegungen einen Transformationsschub, der in
unmittelbarem Zusammenhang mit zivilgesellschaftlichen Entwicklungen
stand (Nolte 2015, Damberg / Bosch 2011 und Damberg / Jahnichen 2015).°

,Soziodkonomischer und soziokultureller Wandel, und nicht zuletzt der Wan-
del politischer Organisation und Artikulation in der ,Zivilgesellschaftlieffen
die kirchliche Sphire nicht unbertithrt® (Nolte 2015: 55).

Die unterschiedlichen Faktoren der wechselseitigen Beeinflussung von zivil-
gesellschaftlicher Offentlichkeit und den Kirchen in der Bundesrepublik
strukturiert der Historiker Paul Nolte in drei Phasen (Nolte 2014: 138148
und Nolte 2015: 62-69). Der traditionellen Phase ordnet er den volkskirch-
lichen Charakter der beiden grofSen Konfessionen in der Nachkriegszeit
zu, in der sich die Kirchen angesichts einer Kirchenmitgliedschaft von tber
90%, die wie selbstverstandlich generational weitergegeben wurde, als Kir-
chen der Gesellschaft verstanden." Diese christliche Homogenitit der west-
deutschen Nachkriegsgesellschaft basierte noch auf den langsam brockelnden
drei Milieusdulen aus dem spaten 19. Jahrhundert, in denen sich Konfession,
politische Orientierung und soziales Engagement weitgehend tberlappten.
Nolte meint damit fir den katholischen Raum die Zentrumspartei, fiir die
evangelischen Milieus die konservative Partei und versteht auch das Milieu
der sozialdemokratischen Arbeiterbewegung quasi-religios — allerdings eher
kirchenkritisch (Nolte 2015: 63). Durch die geografische Zersplitterung der
homogenen konfessionellen Milieus aufgrund der Geflichteten im und nach
dem 2. Weltkrieg sowie staatskritischen Tendenzen im Protestantismus in der
Debatte um die Westorientierung und die Wiederbewaffnung wandelte sich
mit dem Kontext auch die Rolle der evangelischen Kirche zumindest partiell
wom Bestatiger von Konsens und Integration hin zum Produzenten von Dis-
sens“(Nolte 2015: 64). Dabei hatten die Evangelischen Akademien als Ort und
Verstarker von pluralen, kritischen Aushandlungsprozessen eine besondere
Bedeutung (Mittmann 2011: 68-147).

10 Aus der zeitgeschichtlichen Forschungsliteratur zur Entwicklung der Kirchen im Zusammen-
hang mit Politik und Gesellschaft in diesem Zeitraum sind besonders Grofbolting 2013: 95-180
sowie Brechenmacher 2021 hervorzuheben. Aus religionsgeschichtlicher Perspektive zu den Ent-
wicklungen vgl. Braunlein 2015. Summarisch bieten aus interdisziplinirer Sicht die Beitrage in
Hermle / Oelke 2023 einen guten Uberblick iiber den Zeitraum.

11 Vgl.zu dieser Phase Hermle / Oelke 2021: bes. 34-77.

27

https://dol.org/10.5771/9783748967132-23 - am 02.02.2026, 05:39:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ezm.


https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Mit der Bewegungsphase wird die Transformation des zivilgesellschaftlichen

Modells ab Ende der 1960er Jahre bezeichnet, bei der die Neuen Sozialen

Bewegungen zum Seismografen und Antreiber der gesellschaftlichen Ent-
wicklung wurden. Es wuchs innerhalb spezifischer Bevolkerungsgruppen

die Bereitschaft, fir die Mitgestaltung der gesellschaftlichen Ordnung Ver-
antwortung zu tbernehmen. Universalistische oder kollektive Werte wie

Solidaritat, Frieden und Gerechtigkeit gewannen an Relevanz. Parallel dazu

nahm die Kritik an den institutionellen und sozialen Ordnungen der Bundes-
republik und der westlichen Gesellschaft zu. Intensiv wurde tiber die ,Demo-
kratisierung‘ der Gesellschaft debattiert. Ein breites Geflecht von politischen

Reformbewegungen rief entsprechende konservative Gegenreaktionen her-
vor. ,Ein Kampf um die Hegemonie politischer Deutungsmuster,um Lebens-
stile und Wertesysteme entbrannte® (Lepp 2014: 18). Auf der Verlustseite fiir
die Kirchen ist die zunehmende und bis in die Gegenwart anhaltende Ero-
sion der konfessionellen Verankerung und der generational tradierten kirch-
lichen Zugehorigkeit zu verbuchen (Pollack 2016). Auf der anderen Seite

standen die Neuen Sozialen Bewegungen fiir ein dezidiertes Gemeinschafts-
gefithl, das eine hohe Affinitat zu kirchlich-religiosen Gemeinschaftsmustern

und -codes aufwies. Der kulturelle Umbruch mit seinen neuen Handlungs-
und Organisationsformen eroffnete unterschiedliche religiose wie kirch-
liche Anschlussmoglichkeiten, fiir die die Kirchentage ein exponiertes Bei-
spiel darstellen. Sie erscheinen aus heutiger Perspektive als ,paradigmatische

Marktplitze der neuen Zivilgesellschaft mit Raum fiir religiose (oder para-
religiose) Vergewisserung der ,commmunio® ebenso wie fiir die politische

Grofkundgebung und fiir den Austausch vielfaltigster Initiativen und Issues®
(Nolte 2015, 66).

Zugleich veranderten sich die Muster der privaten Lebensfihrung (Lepp
2016). Christsein gerat in unterschiedlichen Ebenen und Artikulationsformen
in einen Verinderungsmodus (Schmidtmann 2021). Insgesamt ist eine Inter-
nationalisierung des Protestantismus feststellbar, die wesentlich durch die
okumenische Bewegung vermittelt war und zu einer Ausdifferenzierung im
politischen Bereich fiihrte (Damberg/Jahnichen 2015: 19f.). Der Einsatz fiir
weltweite Gerechtigkeit, das Anti-Apartheid-Engagement, die Uberwindung
der Blockkonfrontation zwischen Ost und West und die damit verbunden
Schritte zu einer neuen Friedenspolitik sowie das 6kologische Anliegen wur-
den vor allem in der 6kumenischen Bewegung profiliert, die 1983 im auf der
Vollversammlung in Vancouver ins Leben gerufenen ,,Konziliaren Prozess fir
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung® gipfelte (Schmitthen-
ner 1998). Generell lasst sich von einer Politisierung der Kirche ,von unten’

28

https://dol.org/10.5771/9783748967132-23 - am 02.02.2026, 05:39:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ezm.


https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

sprechen, die in unmittelbarer Wechselbeziehung zur Politisierung der Gesell-
schaft stand (Lepp 2014: 18-20). Uber die neuen Konflikt- und Dissensmuster
im Verhiltnis von Kirche zur Gesamtgesellschaft und insbesondere zum
Staat entstanden neue Formen der zivilgesellschaftlichen Binnenintegration.

»Religiose Motivlagen und Handlungsmuster diffundierten in den neuen sozia-
len Bewegungen, ja trieben diese zum Teil mafSgeblich voran; und das wirkte
wiederum auf den Binnenraum der Kirchen zuriick und verdnderte ihr Selbst-
verstandnis, auch das Bild von ihrer eigenen Rolle in Staat und Gesellschafl. So
begann zugleich ein Wandel der Kirchen auf dem Weg von anstaltlichen, para-
staatlichen Verbinden zu zivilgesellschaftlichen Akteuren einer pluralistischen
Gesellschaft“ (Nolte 2015: 67).

Der damit deutliche Mentalitatswechsel bei Hauptamtlichen z.B. beim Thema
Geschlechterrollen in evangelischer Kirche und Diakonie ist ein Indikator fir
die Prigung durch Werte und Leitbilder der Neuen Sozialen Bewegungen
(Damberg / Jahnichen 2015: 21f.). Das sozialkritische Verhalten vollzog sich
auf unterschiedlichen Ebenen. Ausgehend von engagierten Individuen setz-
te es sich uber lokale Gruppen fort — hier sind vor allem die sogenannten
3. Welt- und Anti-Apartheid-Gruppen zu nennen (Tripp 2011 und 2015a) — und
diffundierte zuletzt in die Groflorganisation, die die grofiten konservativen
Beharrungskrafte aufwiesen. In diesem Zusammenhang fungierten Individu-
en und Kleingruppen als ,Agents of Change®

wInnovative kirchliche Gruppen haben — sebr hiufig im Kontakt mit Neuen
Sozialen Bewegungen — insbesondere innerkirchlich, z. T. auch gesamigesellschaft-
lich erbeblich zur Akzeptanz von neuen Werthaltungen und vor allem neuen
Handlungsmustern beigetragen. Dabei haben sie in einer lingerfristigen Pers-
pektive auch die Ebene der GrofSorganisation verdindert (Damberg / Jahni-
chen 2015: 19).

Ein Beispiel fiir die Affizierung der Grofforganisation war der Ausbau der funk-
tionalen Dienste, der zeitlich in die Bewegungsphase fiel und sich in ihrem
Kontext als organisationaler Reflex auf die Neuen Sozialen Bewegungen ver-
stehen lasst. Zum einen entstanden neue Arbeitsfelder und Dienststellen. So
wurden z.B. die zivilgesellschaftlich relevanten Themen Umwelt (Schramm
2017 und Hoffmann 2019) und Frieden tber eigene Beauftragte in die kirch-
liche Organisation strukturell verankert. Zum anderen wirkten sich die Impulse
auf das Themenportfolio und Handlungsformen bereits existierender Diens-
te, Werke und Einrichtungen aus. Die traditionellen Frauenwerke rezipier-

29

https://dol.org/10.5771/9783748967132-23 - am 02.02.2026, 05:39:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ezm.


https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

ten z.B. Anst6fSe aus der Frauenbewegung in Form von feministischer Theo-
logie und zivilgesellschaftlichem Engagement (Paulus 2015 und Tripp 2015a).

Die Politisierung der kirchlichen Handlungsfelder spiegelte sich auch in
einer veranderten Semantik wider, die unter dem Begriff der Sikularisierung
deskriptiv beschrieben (Hoscher 2011) und mit der Bezeichnung der ,,Selbst-
sakularisierung“kritisch beleuchtet wurde (Huber 1998: 10). Huber konstatiert,
dass die evangelische Kirche auf den Prozess der gesellschaftlichen Differen-
zierung mit einer entsprechenden Differenzierung der eigenen Tatigkeiten
geantwortet und auf diese Weise die gesellschaftliche Sikularisierung ,in
gewissem Umfang als Selbstsakularisierung in sich aufgenommen® (Huber
1998: 10) habe. Diese Einschatzung tbersieht jedoch, dass die Ethisierung
auch zu einer Veranderung von klassischen sozialen Praktiken im Bereich von
Liturgie und Frommigkeit fithrte und mit Innovationen im Blick auf neue
liturgische Formen und Formate verbunden war. So lasst sich eine interes-
sante Verschiebung bei der Semantik im Blick auf eine ,,Sakularisierung der
Kirchensprache® (Hoscher 2011: 112) feststellen. Dabei ging es darum, traditio-
nell kirchliche Begriffe in gesellschaftlich giangige Begriffe und Sprechweisen
(und umgekehrt) zu tbersetzen. Die Sprache der Bibel und der Theologie
wurde dabei einerseits oft als traditioneller Ballast empfunden, andererseits
tiber Verfremdungseffekte und Konfrontationen fiir neue hermeneutische
Zuginge und Lesarten erschlossen. Dieser gesellschaftliche Offnungsprozess
tber neue sprachliche Codierungen richtete sich aber primar weniger nach
auflen, sondern nach innen, und spielte sich vor allem auf das Feld der Litur-
gie ab. So verband das ,Politische Nachtgebet® Information und Aktion in
einem besonderen liturgischen Format (Cornehl 2012) und wurde spater in
Gestalt der Liturgischen Nacht und des Feierabendmahl auf den Evangelischen
Kirchentagen transformiert und popularisiert (Schroeter-Wittke 2020: 120f.).

Die Bewegungsphase wurde laut Nolte seit den 1990er Jahren von der post-
sakularen oder multireligiosen Phase abgelost (Nolte 2015: 53-59).” Das neue
Modell der Zivilgesellschaft als einer vorpolitischen Sphare mit birgerlich
artikulierten Interessen etablierte, institutionalisierte und regulierte sich.
Damit geriet ,,der Protest vom Storfall der Demokratie zu ihrem Normalfall®
(Nolte 2015: 67). Die wachsende Bedeutung von Religion in Offentlichkeit
und Zivilgesellschaft resultierte nicht nur aus der paradox wirkenden Auf
losung der Selbstverstandlichkeit des Konnexes von (Staats)Birger:in und

12 Die Einteilung dieser dritten Phase korrespondiert mit der religionsgeschichtlichen Rekonstruk-
tion von Schlamelcher 2015.

30

https://dol.org/10.5771/9783748967132-23 - am 02.02.2026, 05:39:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ezm.


https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Kirchenmitglied — christliche und religiose Identitit wird dadurch profilier-
ter eingebracht und wahrnehmbarer — sondern auch aus einer zunehmend
religiosen Pluralisierung aufgrund der Migrationsbewegungen. Damit wan-
delte sich nicht nur der Ort von Religion in der Zivilgesellschaft, sondern
auch die Wahrnehmung der Zivilgesellschaft selbst. Sie erschien nun nicht
mehr primir als Protestraum und Ort des Konfliktes zwischen Biirger und
Staat wie in der Bewegungsphase,sondern als ,,Aushandlungsraum kultureller
Identititen verschiedener Gruppen® (Nolte 2015: 6). Gegeniiber den Konflikt-
mustern traten wieder die der Integration und die Betonung des Gemeinwohls
in den Vordergrund, wobei sich die Konfliktlinien nun eher in Abgrenzung
gegenuber der dunklen Seite der Zivilgesellschaft bewegten. Kirchlicher-
seits ist dies mit entsprechendem Engagement gegen Rechtspopulismus ver-
bunden und schlug sich im Rahmen der Organisation u.a. in einem Ausbau
bzw. einer Verinderung der klassisch dialogischen Arbeitsfelder der Diens-
te, Werke und Einrichtungen im Kontext von Interkulturalitat, Interreligiosi-
tat und Friedensarbeit oder den diversitaitsbewussten Arbeitsbereichen in
der Frauen- und Miannerarbeit sowie aktuell in der queeren Seelsorge nieder.

In der Retrospektive auf die verschiedenen Phasen lassen sich férdernde und
hemmende Faktoren fiir die Uberlappungen zwischen Zivilgesellschaft und
dem religi6s-kirchlichen Feld benennen (vgl. Nolte 2015: 53-59). So fiithrte
die zunehmend postmaterielle Lebensorientierung zu einer neuen Offen-
heit fir Transzendenz und Spiritualitit, von der auch das religiose Feld und
die Kirchen profitierten. Paradigmatisch ist hier das Pilgern als mittlerweile
etablierte soziale Praxis zu nennen (Kunz 2020). An die verstarkt ausgepragte
ethische Orientierung an der Stelle von 6konomischer Rationalitat im Sinne
einer ,Moralpolitik“ konnten die Kirchen mit ihren religios fundierten Werten
andocken. Die gesellschaftliche Umorientierung des politischen Engagements
von der Verfolgung eigener Interessen zum anwaltschaftlichen Engagement
fir Andere im Sinne von Advocacy wirkte sich positiv auf das gemeinwohl-
orientierte kirchliche Engagement aus. Das mit den Grenzen des Wachstums
in den gesellschaftlichen Diskurs wandernde Thema der Umwelt bzw. des
Umweltschutzes und der Umweltbewegung wurde vom innerkirchlichen
konziliaren Prozess , Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der Schopfung®
aufgegriffen und verstarkt. Organisational greifbar wurden diese Effekte in
der Einrichtung von entsprechenden Beauftragungen und Arbeitsstellen im
Rahmen der funktionalen Dienste. Diese stellten daher die Organisations-
einheiten dar, in denen sich die positiven Wechselbeziehungen von sich aus-
bildender Zivilgesellschaft und Kirchen unmittelbar strukturell manifestier-
ten. Mittelbar sind Demokratisierungstendenzen in Gestalt der ausgebauten

31

https://dol.org/10.5771/9783748967132-23 - am 02.02.2026, 05:39:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ezm.


https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vielschichtige Wechselbeziehung — historische Beobachtungen zu Interdependenzen

synodalen Strukturen auf den klassischen Organisationsebenen Landeskirche,
mittlere Ebene und Kirchenkreis greifbar (Hermelink 2012: 296f.). Schliefs-
lich ist als weiterer férdernder Faktor ein Sprach- und Kommunikationsstil zu
nennen, der auf religiose Elemente rekurrierte und diese aktualisierte (Dam-
berg 2011 und Holscher 2011).

Hemmend fiir das Verhaltnis von religios-kirchlichem Feld und Zivilgesellschaft
wirkten sich folgende Entwicklungen aus: Mit der Wohlstandsgesellschaft
schwand der ,Religionsbedarf‘ und die Kirchenbindung. Die Erosion sozia-
ler Milieus und ihrer Organisationsformen fiihrte zu einem gesellschaftlichen
Relevanzverlust der Kirchen. Das wachsende urbane Lebensgeftihl mit ten-
denziell sakularen Tendenzen wurde auch in lindlichen Regionen greif
bar. Zugleich lasst sich an diesem Beispiel die Ambivalenz der Entwicklung
veranschaulichen. Denn es kam auch zu wachsenden Schnittmengen und
positiver Affizierung von Grofstadt und zivilgesellschaftlicher Religions-
kultur, z.B. in Gestalt der Kirchentage oder der sich herausbildenden, funk-
tional ausgerichteten City-Kirchenarbeit (Lowe 1999 und riickblickend Sig-
rist 2022: 91-150).

Als Ergebnis der historischen Rekonstruktionsversuche des Verhaltnisses von
Zivilgesellschaft und den Kirchen kann festgehalten werden, dass sich das viel-
schichtige und ambivalente Verhiltnis seit den 1960er Jahren zunehmend in
Richtung von breiteren Uberlappungen und wechselseitigen Interdependenzen
entwickelt hat. Dies gilt insbesondere fiir Transformationsprozesse innerhalb
der Kirchen.

»Zugespitzt konnte man sogar sagen, dass sich die Kirchen — die evangelische
wohl mebr als die romisch-katholische — in den letzten drei bis vier Jahrzehnten
tiberhaupt in die Zivilgesellschaft hinein transformiert haben: Sie sind von quasi-
korporativen, hierokratischen Anstaltsverbinden (im Sinne Max Webers) zu
zivilgesellschaftlichen Akteuren im bunten Flickenteppich eines neuen demo-
kratischen Pluralismus geworden® (Nolte 2015: 52).

Dabei lasst sich feststellen, dass die Kirchen nicht nur an der Zivilgesellschaft
partizipierten. Sie bildeten auch intern zivilgesellschaftliche Strukturen und
Handlungsfelder heraus. Dazu gehorten Engagementkulturen, Handlungs-
formen und Symboliken, neue, in Diensten und Werken organisierte Arbeits-
felder, sowie Formen von Diskurs und Dissens zu kirchlichen Autoritaten und
Lehrmeinungen sowie entsprechende Einstellungsmuster bei den hauptame-
lichen Mitarbeitenden (Mulia 2018 und Braune-Krickau 2018).

32

https://dol.org/10.5771/9783748967132-23 - am 02.02.2026, 05:39:38. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Ezm.


https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	3. Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen zwischen Kirche und Zivilgesellschaft

