
AUFSATZ

Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

Apokalyptik – eine Coping-Strategie

Metaphorologische Erkundungen im Anschluss an Hans Blumenberg

Einleitung

»Das ist die Apokalypse«, titelte Der Spiegel zum massenhaften Sterben von 
Fischen im Fluss Oder im Sommer 2022.1 Das Bild von einem Menschen 
und einem toten Fisch brauchte keine weitere Erklärung. Was im Spiegel so 
einfach zu funktionieren scheint, erweist sich bei näherem Hinsehen jedoch 
als deutlich komplexer. Denn das griechische Wort ἀποκάλυψις (Apokalyp­
sis) bedeutet Offenbarung oder Enthüllung. Und Apokalyptik als Begriff 
und Konzept bezieht sich sodann auf vielfältige Formen der Geschichtsdeu­
tung in jüdischen und christlichen Texten seit dem 3. Jahrhundert vor unse­
rer Zeitrechnung. Gemeinsam ist Texten, die Apokalypsen enthalten, dass 
sie als eine religiöse Literaturgattung funktionieren, in der – erzählerisch 
vielfältig gerahmt – ein Mensch Einblick in transzendente Wirklichkeiten in 
Raum und Zeit erhält und dadurch auf eine endzeitliche Rettung vorausbli­
cken kann.2

Unterschieden von dieser Literaturgattung der Apokalypse findet sich 
im wissenschaftlichen Diskurs seit dem frühen 19. Jahrhundert Apokalyp­
tik als Begriff zur Beschreibung einer religiösen Weltdeutungsperspektive.3 

Ausgangspunkt der Erforschung der Literaturgattung war der griechische 
Beginn der Offenbarung des Johannes, dem letzten Buch im Kanon neu­
testamentlicher Schriften: Ἀποκάλυψις Ἰησοῦ Χριστοῦ (Apokalypsis Jesu 
Christi, Offb 1,1).4 Apokalyptik lässt sich prinzipiell als (religionsgeschicht­
lich erfolgreiches) Programm definieren, in dem mithilfe von Offenbarungen 
(Apokalypsen) die Gegenwart im Lichte einer, und das ist besonders wich­

1.

 
1 Schrader 2022.
2 Siehe hier grundlegend: Collins 1979.
3 Siehe dazu und zum Folgenden Schröter 2015, der auf Friedrich Lücke als Begründer der Apoka­

lyptikforschung verweist. Siehe auch: Lücke 1852 [1832]. In der sozial- und geisteswissenschaft­
lichen Forschung wird Apokalyptik, welche Friedrich Lücke zunächst zur Deutung und Klassifi­
kation religiöser Texte diente, im 20. Jahrhundert über religiöse und rein textliche 
Untersuchungsgegenstände erweitert, um Apokalypsen beziehungsweise apokalyptische Motive, 
Narrative und Momente auch als Diskursmacht im Umgang mit Krisen- und Kontingenzerfah­
rungen zu untersuchen. Vgl. Weymann 2008, S. 14; sowie Schilk 2022, S. 452 f.

4 Siehe zur Rezeption der Offenbarung des Johannes insbesondere Alkier, Paulsen 2022.

Leviathan, 51. Jg., 4/2023, S. 608 – 634, DOI: 10.5771/0340-0425-2023-4-608

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


tig, verheißungsvollen Zukunft einer kritischen Analyse unterzogen wird, 
die sich aus dem Impuls einer transzendenten, oftmals göttlichen Autori­
tät speist.5 Davon hat sich nun die Artikelüberschrift des Spiegel deutlich 
entfernt. Dennoch funktioniert die Metapher Apokalypse offensichtlich wei­
terhin, unter anderem als dramatische Kritik an gegenwärtiger Umweltver­
schmutzung, allerdings ohne die für die Apokalyptik wesentlichen Hinweise 
auf ein in ihr aufscheinendes Heilsversprechen.

Wir vertreten im Folgenden die These, dass die metaphorologische Leis­
tungsfähigkeit gegenwärtiger Hinweise auf Apokalypsen im Sinne radikaler 
Gegenwartsdiagnostik in den religionsgeschichtlichen Wurzeln von Apoka­
lyptik liegt. Allerdings haben sich die Sinngehalte dieser Metaphorik deut­
lich gewandelt und damit auch ihre Funktionen. Die Apokalyptik ist säku­
larisiert beziehungsweise – der Begrifflichkeit Hans Blumenbergs folgend 
– umbesetzt worden.6 Die hier verfolgte Argumentation analysiert diese 
Diskursverschiebung mithilfe Blumenbergs und deutet Apokalyptik als eine 
Bewältigungsstrategie in als krisenhaft empfundenen Zeiten.7 Dahinter steht 
die Einschätzung, dass das theoretische Potenzial der Metaphorologie Blu­
menbergs für die Analyse des gegenwärtigen Gebrauchs von Apokalyptik 
noch nicht ausgeschöpft ist. Wir vermuten, dass die Metapher der Apoka­
lypse nach wie vor der Bewältigung von Welt- und Zeiterfahrungen dient, 
ihre Coping-Funktion gleichwohl zumeist auf die Darstellung von Unter­
gangsszenarien begrenzt bleibt.8 Die zunächst vielleicht kontraintuitive Sicht 
von Untergangsvorstellungen als Coping-Strategie wird ausführlich zu dis­
kutieren sein.

Im Einzelnen gliedert sich der Aufsatz in folgende Schritte: Nach einer 
einleitenden Kontextualisierung und Bestimmung von Apokalyptik wird die 
Metaphorologie Blumenbergs skizziert und auf die Vorstellung von Apoka­
lypse(n) bezogen. Im nächsten Schritt stellen wir drei Varianten vor, auf die 
Apokalyptik als Bewältigungsstrategie angesichts einer ungewissen Zukunft 
wirken kann. Diese sind erstens die Bewältigung von Ängsten, zweitens 
der Umgang mit Kränkungen und drittens der Versuch, den prophezeiten 
Untergang aufzuhalten oder abzuwenden. Gerade die heutzutage vor allem 

 
5 Zur Unterscheidung und Definition von Apokalypse und Apokalyptik: Schipper 2008, S. 73–98.
6 Vgl. zur Kritik bestimmter Vorstellungen der Säkularisierung Blumenberg 1988 sowie 

Buch 2012.
7 Vgl. zu Metaphern und Blumenberg aus theologischer Perspektive insbesondere Stoellger 2000. 

Zum Zusammenhang von Krise und Bewältigungsstrategie: Saß 2021.
8 Wir verwenden die Begriffe Bewältigungsstrategie und Coping-Strategie entsprechend der übli­

chen Definition synonym, zumal Bewältigung lediglich die deutsche Übersetzung von Coping 
ist. Im Bereich der Sozialen Arbeit, Pädagogik und Psychologie ist Coping-Strategie jedoch ein 
etablierter Begriff und ein elaboriertes Konzept, zunehmend auch in Sachbüchern und populärer 
Ratgeberliteratur.

Apokalyptik – eine Coping-Strategie 609

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


bemühten »kupierten Apokalypsen«9 ohne beruhigendes Heilsversprechen 
haben eine präventiv-politische Funktion im Sinne einer sich selbstverhin­
dernden Prophezeiung (self-defeating prophecies). Die Bewältigungsfunk­
tion zeigt sich hier darin, dass die apokalyptische Metapher darauf zielt, den 
selbstvorhergesagten Untergang zu verhindern. Es handelt sich bei diesem 
Typus um das Gegenteil der bekannten selbsterfüllenden Prophezeiung. Die­
sem Zusammenhang wenden wir uns abschließend zu.

Methodisch ist anzumerken, dass die Analyse als funktionalistische Rela­
tionierung von Problem-/Lösungszusammenhängen erfolgt. Wir fragen also 
vor allem danach, welche Funktion oder Aufgabe die Apokalypse als Meta­
pher erfüllt, und weniger nach deren normativer Beurteilung. Diese Form 
einer metaphorologischen Reflektion verspricht eine weiterführende Per­
spektive auf Apokalyptik als Sinnstiftung mit Blick auf kontingente Zukunft 
und künftige Bedrohungsszenarien. Dabei gehen wir davon aus, dass die 
Metapher der Apokalypse als Coping-Strategie nicht nur auf psychologi­
sche Begründungszusammenhänge im Bewusstsein des Einzelnen verweist. 
Darüber hinaus haben derlei Metaphern eine kulturgeschichtliche Dimen­
sion und Bedeutung, welche sich insbesondere bei der Organisation von reli­
giösen und politischen Kollektiven mittels geteilter Fiktionen zeigt. Unsere 
Rekonstruktion beschreibt, wie die Metapher der Apokalypse sowohl auf 
der Mikro-Ebene der individuellen Psyche als auch auf der Makro-Ebene 
politischer und religiöser Kollektive funktioniert.

Apokalypse – eine Metapher

Apokalyptik und kupierte Apokalypsen

Der Spiegel ist sich sicher: Tote Fische sind Zeichen der Apokalypse. Warum 
eigentlich? Das ist – zugegeben – eine naive Frage, jedoch auch mehr als nur 
ein rhetorischer Trick als Einstieg ins Thema: Im gegenwärtigen Gebrauch 
bezeichnet Apokalypse primär vielfältige negative Veränderungen, die wahl­
weise als Katastrophen oder Unglücke gedeutet werden und Zukünfte als 
Untergänge erscheinen lassen.10 Apokalypse, im Sinne einer Spekulation 
über ein Ende, zeigt konzeptionell eine erstaunliche ideengeschichtliche 
Konstanz und eine zudem bemerkenswerte Karriere dieser Metapher. Erzäh­

2.

2.1

 
9 Siehe zur Apokalyptik ohne Heilsversprechen, die sogenannte kupierte Apokalypse, insbeson­

dere die richtungsweisende Studie von Klaus Vondung: Vondung 1988.
10 »Apokalypse meint in allen biblischen Texten, in denen dieses Wort begegnet, keinen Zeitpunkt 

und schon gar nicht ein schreckliches Weltende. Apokalypse ist vielmehr ein Verstehenskonzept 
prozesshafter Erkenntnis.« Alkier und Paulsen 2022, S. 274 f. Religions- und ideengeschichtlich 
ist der Hinweis wichtig, »dass erst die Rezeption und nicht zuletzt die einseitige theologische 
Interpretation Luthers und seiner Nachfolger die Johannesapokalypse zu einem höllischen 
Katastrophenbuch hat werden lassen«; ebd., S. 15.

610 Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


lungen vom Weltuntergang finden sich zu unterschiedlichen Zeiten und in 
unterschiedlichen Kulturen: Die Edda erzählt vom Weltenbrand, gleiches 
gilt für die hinduistische Kosmologie, in welcher Shiva den Weltenbrand 
im Sinne einer globalen Katastrophe verursacht. Im hellenistischen Ägypten 
des 3. und 2. Jahrhundert vor Christus gibt es ebenfalls Belege für apoka­
lyptische Texte.11 Auch Religionen mit einem anderen Geschichtsmodell, 
wie der Buddhismus, kennen Erzählungen von Untergängen.12 All diese 
apokalyptischen Erzählungen verbinden ein Untergangsszenario mit einem 
Versprechen auf Heil, das auf den Untergang folgen soll.

Die Sinndimension des Endes, der Zerstörung oder des Untergangs 
wohnte der Literaturgattung Apokalyptik stets und insbesondere in jüdi­
scher oder christlicher Überlieferung inne. Doch stellt diese – und das ist 
entscheidend für die Unstimmigkeit im gegenwärtigen Gebrauch – dem 
Untergang konstitutiv die Hoffnung auf Erlösung und die Zusage von Heil 
zur Seite: »der Weltuntergang [war] nur eine Durchgangsphase zu einer 
›neuen Erde‹, einem ›neuen Jerusalem‹ […].«13 »Zentral für die antiken 
Apokalypsen ist demnach ein Dreischritt, bestehend aus der jetzigen Welt 
(1), dem Weltuntergang (2) und der zukünftigen, göttlichen Welt (3).«14 

Dieses dritte Moment von Verheißung ist – wie bereits angedeutet – in 
gegenwärtigen Verwendungen des Wortes Apokalypse verloren gegangen, 
die nur noch die Momente der Kritik an der bestehenden Welt und deren 
notwendigen Untergang kennen. So stehen im Zentrum gegenwärtiger Apo­
kalypsen die Bedrohungen durch Atomwaffen, Umweltverschmutzungen, 
Klimawandel oder andere Bedrohungsszenarien, etwa durch Technik (wie 
zum Beispiel Künstliche Intelligenz), und deren Übersetzung in drastischen 
Narrativen und Bildern.15 Die Botschaft ist eindeutig: Die bisherige Welt 

 
11 Vgl. Schipper 2008, S. 79.
12 Bei der Kellen 2012. »Historisch und kulturvergleichend betrachtet lässt sich zwar feststellen, 

dass endzeitliche Narrative nicht in allen Kulturen und zu allen Zeiten nachweisbar sind (vgl. 
Lehmann 1939, S. 113), dennoch seit Jahrtausenden und in einer breiten Palette an Kulturen 
vorkommen.« Betz, Bosančić 2020, S. 14.

13 Vondung 1988, S. 11.
14 Schipper 2008, S. 78. Schipper konstatiert weiterhin, dass der narrative Dreischritt jeweils mit 

der Unterscheidung von Transzendenz und Immanenz verwoben ist. Vgl. ebd.
15 »Vielmehr sind die öffentlichen Diskurse des vergangenen Jahrzehnts bereits von mannigfalti­

gen Ausformungen endzeitlicher Narrative geprägt.« Betz, Bosančić 2020, S. 7. Betz und 
Bosančić skizzieren in der Einleitung zum Sammelband Apokalyptische Zeiten anschaulich die 
medialen und sozialwissenschaftlichen Diskursfelder und -verschiebungen und geben eine 
knappe ideen- und religionsgeschichtliche Rückblende (inklusive Verweise auf die einschlägige 
Fachliteratur); vgl. ebd., S. 7–15. Zur Corona-Apokalypse siehe in diesem Band Prisching 2020. 
Vgl. zur aktuellen Tendenz zu apokalyptischen Zeitdiagnosen sowie für eine sehr aktuelle sozi­
alwissenschaftliche Theorie des Phänomens Nagel 2021. Zu einer historischen Studie, wie das 
Imaginieren künftiger Katastrophen in der Moderne kollektive Wirklichkeiten strukturiert, 
sowie zur generellen Tendenz, das Künftige als katastrophal zu deuten: Horn 2014.

Apokalyptik – eine Coping-Strategie 611

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


steuert auf ihr Ende zu. »In den letzten Jahrzehnten hat sich eigentlich 
im allgemeinen Sprachgebrauch eingebürgert, wenn man von Apokalypse 
spricht, meint man immer nur Untergang. Ursprünglich ist die Apokalypse 
eine Erlösungsvision.«16 Klaus Vondung spricht daher von »kupierten Apo­
kalypsen«, wenn die Vision einer Erlösung abgeschnitten wurde oder fehlt. 
Systematisch lässt sich zwischen zwei Idealtypen von Apokalyptik unter­
scheiden: chiliastische und katastrophische. Die katastrophische Apokalypse 
prophezeit – wie der Name bereits anzeigt – eine Katastrophe und in der 
Folge eine Verschlechterung der gegenwärtigen Situation; die chiliastische 
Apokalypse – quasi die klassische Form der Apokalyptik – wartet derweil 
mit einem Heilsversprechen auf.17 Die »kupierte Apokalypse«18 ist in dieser 
Kategorisierung eine radikalisierte Sub-Form der katastrophischen Apoka­
lyptiken, welche einen völligen Untergang und Zerstörung verkünden. Ursa­
chen für die aktuelle Dominanz von kupierten Apokalypsen lassen sich mit 
Klaus Vondung überzeugend benennen: »Nach dem Ersten Weltkrieg und 
im weiteren Verlauf des 20. Jahrhunderts ging jedoch der Glaube verloren, 
man könne ein von Menschen geschaffenes Paradies errichten. Endgültig 
erledigt wurde dieser Glaube durch die Atombomben von Hiroshima und 
Nagasaki.«19

Apokalyptische Erzählungen und metaphorische Anspielungen haben sich 
also (vordergründig) von einem religiösen Bezug entfernt. Apokalypsen sind 
gleichwohl beliebt, weil sie als Zukunftsvorhersagen zeitdiagnostische Sinn­
stiftungen sowohl für Einzelne als auch für Kollektive bereitstellen. Dabei 
ist »Apokalyptik […] heute weniger eine Gattung als ein rhetorischer Topos, 
der eingesetzt wird, wo die Rede auf die Zukunft kommt«.20 Die Metapher 
Apokalypse wird nun vor allem zusammen mit bestimmten Bildern und 
einzelnen Motiven des Untergangs zitiert. Der Sinngehalt dessen, was unter 
den Terminus Apokalypse gefasst wird, ist offenbar vielschichtig und über­
steigt das Fassungsvermögen einfacher Begriffe. Zudem ist nicht eindeutig, 
was alles als Apokalypse verstanden wird, und die Sinngehalte schwanken 
stark, weshalb im Folgenden Apokalypse als eine Metapher im Sinne Hans 
Blumenbergs analysiert wird.

 
16 Bei der Kellen 2012.
17 Vgl. Betz, Bosančić 2020, S. 15.
18 Vondung 1988, S. 12. Claudia Gerhards verwendet für die Form von Apokalyptik, die Vondung 

als »kupiert« bezeichnet, den Terminus »inverse Apokalypse«; Gerhards 1999, S. 37. Einzu­
schränken ist, dass sich in apokalyptischen Deutungen der politischen Rechten ein Narrativ fin­
det, welches einem Dreischritt von »Dekadenz – Apokalypse – Heroismus« folgt und damit eine 
Version für die Zeit nach dem Untergang hat; vgl. Schilk 2022, S. 454.

19 Vondung 2018, S. 26. Siehe zu den inhaltlichen Unterscheidungsmerkmalen von Utopie und 
Apokalypse: Nagel 2021, S. 15, 11–23.

20 Schenk, Vögele 1999, S. 5.

612 Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


Zur Metapher Apokalypse

Die Verwendung von apokalyptischen Szenarien verwaltet in jeder Gegen­
wart das Nicht-Wissen über die Zukunft. Da die Welt bisher nicht unter­
gangen ist und Zukunft letztlich unbekannt bleibt, richtet sich der Mensch 
mit solchen Untergangsvorstellungen in der gegenwärtigen Welt ein, und 
zwar unabhängig davon, wie ungemütlich diese Einrichtung auch erscheinen 
mag. Apokalyptische Erzählungen vom Untergang der Welt verraten also 
immer mehr über die Gegenwart, in welcher diese artikuliert werden, als 
über die Zukunft, die sie vorherzusagen behaupten. Hans Blumenbergs 
philosophische Anthropologie fragt nun nach der Funktion von Begriffen, 
Metaphern und Mythen für die menschliche Bewältigung von Wirklichkeit. 
Für die Analyse von kupierten Apokalypsen der Gegenwart verspricht das 
einen aufschlussreichen Zugang, weil gerade die Bewältigungsfunktion die­
ser Metaphorik nicht sinnfällig ist.

Hans Blumenberg weist darauf hin, dass es Apokalypsen im Sinne von 
Naherwartungsphantasien immer schon gegeben habe. In seiner Auseinan­
dersetzung mit der Matthäuspassion stellt er fest: »Solange die Menschen 
nur ein Leben zu leben haben, werden sie zu dem Glauben geneigt sein, 
genau in dieser Spanne müsse sich das Bedeutende und Weltwendende ereig­
nen. Das Erwartungspotential ist daher immer groß genug für das Angebot 
des Niedagewesenen: für Apokalypsen jeder Art also.«21 In vielen Publika­
tionen zum Thema wird die Apokalypse von unterschiedlichen Autor*innen 
zu einer anthropologischen Konstante erklärt.22 Ob man dieser Wesensbe­
stimmung nun zustimmt oder nicht, Kontinuität ist nicht zu leugnen. Würde 
das Sprechen über und das Erzählen von Apokalypsen nämlich kein Prob­
lem adressieren und in gewisser Weise auch lösen, wäre die kultur- und 
zeitunabhängige Beständigkeit schwerlich zu erklären. Mit Blick auf die 
genannten Beispiele liegt die Funktion apokalyptischer Erzählungen weni­
ger in der Genauigkeit einer Zukunftsvorhersage, denn: »Weltuntergänge 
haben bisher nicht stattgefunden. Wir wüßten es sonst.«23 Richtig ist der 
Hinweis, dass die Apokalypse – im Sinne des Untergangs dieser Welt – nicht 
eingetreten ist, das heißt, apokalyptische Hoffnungen wurden immer wieder 
enttäuscht, was Blumenberg vor allem am frühen Christentum illustriert. 
Aufgrund der Parusieverzögerung, das heißt einem Ausbleiben der Wieder­
kehr Christi als Weltenrichter am Ende der Welt noch zu Lebzeiten der 
ersten urchristlichen Generation, verschob sich die präsentische eschatologi­

2.2

 
21 Blumenberg 2020 [1988], S. 214. »Whether we hope for it or fear it, whether it brings redemp­

tion or catastrophe whether it is religious or political, the apocalypse has an eternal attractive­
ness to human beings. Blumenberg tries to explain why this is the case.« Styfhals 2022, S. 64.

22 Siehe hierzu unter anderem Nagel et al. 2008 oder Bei der Kellen 2012.
23 Blumenberg 1998, S. 102 f.

Apokalyptik – eine Coping-Strategie 613

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


sche Hoffnung auf eine futurische. Dies lässt sich an der individuellen Ent­
wicklung der Schriften des Apostels Paulus im ersten Jahrhundert unserer 
Zeitrechnung erkennen. Für Blumenberg wurde deswegen eine Institution 
Kirche in der Welt in ihrer Funktion überhaupt erst nötig und möglich. 
»Die freigesetzte Energie des eschatologischen Ausnahmezustandes drängt 
darauf, sich in der Welt zu institutionalisieren.«24 Solange die Welt nicht 
endet, ist es notwendig, sich in dieser Welt einzurichten und sie mit Sinn zu 
füllen. Der 1. Petrusbrief, der später, vermutlich zu Beginn des 2. Jahrhun­
derts entstanden ist, dokumentiert eindrücklich diese Entwicklung von der 
starken Naherwartung hin zu einer Einrichtung der Menschen in der Welt.25 

Während also der unmittelbar bevorstehende Untergang der Welt Transzen­
denz aufwertet, macht die Verzögerung des Untergangs die verbleibende 
Zeit wertvoller. Blumenbergs Kapitel zur Eschatologie ist darum zutreffend 
mit »Verweltlichung durch Eschatologie, statt Verweltlichung der Eschato­
logie«26 betitelt.

Ob der Untergang gleichsam infinit aufgeschoben ist oder ob eine Apoka­
lypse im Sinne des Endes dieser uns bekannten Welt doch noch eintritt, lässt 
sich – natürlich – nicht seriös vorhersagen. Die Möglichkeit der atomaren 
Selbstzerstörung und des Klimawandels – um nur die prominentesten Bei­
spiele für mögliche Apokalypsen im Sinne von Weltuntergängen zu nennen 
– geben selbstverständlich Grund zur Sorge. Dies gilt umso mehr, da diese 
Untergänge der Welt nicht von außen, durch eine transzendentale Wirklich­
keit drohen, sondern im Handeln des Homo Sapiens selbst kausal verortbar 
sind.27 Die wissenschaftliche Bearbeitung des diskursiven Gebrauchs der 
Metapher Apokalypse, die wir hier anstreben, will nun nicht potenzielle 
Szenarien des Endes diskutieren. Vielmehr lassen sich aus einer inflationären 
Deutungspraxis Rückschlüsse ziehen auf Wahrheiten über uns selbst, den 
Menschen und sein Verhältnis zur Welt.

Apokalypsen sind Metaphern,28 weil sie als ein aus bestimmten Bedeu­
tungszusammenhängen, wie der Offenbarung des göttlichen Heilsplans, 
gelöster sprachlicher Ausdruck auf eine Reihe unterschiedlicher Versionen 

 
24 Blumenberg 1988, S. 55.
25 Vgl. Wolff 1975.
26 Vgl. Blumenberg 1988, S. 46. Siehe auch Weidner 2014 sowie Styfhals 2022.
27 Blumenberg selbst hat sich zu den Untergangsdiskursen der 1980er Jahre in Zeitungsartikeln 

meist ironisch-distanziert geäußert. Siehe hierzu die Texte unter »Endzeittümelei«: Blumenberg 
2022 b, S. 39–50; und insbesondere den Artikel »Rette, was wer kann!«: Blumenberg 2022 a, 
S. 44 f.

28 Klaus Vondung spricht statt von der Metapher der Apokalypse von dieser als einem Symbol, 
welches »bestimmte psychische, soziale oder auch politische Funktionen« erfüllt; Vondung 
2018, S. 13. Für unsere Analyse verspricht die Metaphern-Theorie jedoch bestimmte Vorteile, 
die wir im Folgenden erörtern.

614 Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


vom Ende der Welt übertragbar sind. Deshalb kann das Magazin Der Spie­
gel einen Mann am Wasser mit einem Köcher in der Hand und einem 
toten Fisch zu seinen Füßen zeigen und damit suggerieren, hier würde die 
Apokalypse sichtbar. Erst das latente, unbewusste und kollektive Wissen um 
diese, die einfache Begrifflichkeit übersteigende Sinndimension erlaubt ein 
Verständnis des Bildes.

Die Kategorie der Metapher ist bei Blumenberg eng verknüpft mit der 
Vorstellung, dass sich der Mensch seit jeher einer angsterregenden und 
unzuverlässigen Wirklichkeit ausgesetzt sieht. All die Mächte der Umwelt, 
die wir Menschen fürchten, fasst Blumenberg als den Absolutismus der 
Wirklichkeit. Charakteristisch ist darin die »Rücksichtslosigkeit der Welt 
gegenüber jedermann«.29 Diese rücksichtslose Übermacht der Wirklichkeit 
vergleicht Blumenberg mit einem absoluten Souverän. Geworfen in die 
Wirklichkeit und ausgeliefert an deren Übermacht, bemühen sich Menschen 
unablässig um kulturelle Distanzierung und damit um Bewältigung. Apoka­
lyptische Erzählungen können dazu dienen, mit einer gegenwärtig als kri­
senhaft empfundenen Wirklichkeit umzugehen. Diese Form der Bewältigung 
durch Abstraktion funktioniert nicht nur auf der individuell-psychischen 
Ebene, sondern gilt ebenso gleichsam kollektiv für religiöse oder politische 
Gemeinwesen.

Folgt man Blumenbergs Überlegungen in »Paradigmen zu einer Metapho­
rologie«, dienen Metaphern nicht bloß der Ausschmückung der Sprache, 
sondern ihre ungebrochene Relevanz gewinnen sie dadurch, dass sie Bedeu­
tungen transportieren, die sich nicht in die »Logisierung«30 überführen las­
sen. Metaphern sind, diesem Gedanken folgend, »in der Ursprungssphäre 
des Begriffs beheimatet«, verfügen aber über eine Medialität, welche die 
»Unzulänglichkeiten des Begriffs und seine Leistungsgrenzen«31 kompensie­
ren. Metaphern (wie auch Mythen)32 zeichnet also aus, dass sie begrifflich 
nicht völlig im Logischen aufgelöst werden können. Es geht darum, ver­
 
29 Blumenberg 2020 [1986], S. 67.
30 Blumenberg 1998 [1960], S. 10.
31 Blumenberg 2007, S. 28.
32 Ohne die Kenntnis entsprechender Mythen ist der Verweis mittels der Metapher Apokalypse 

nicht verständlich, und damit ist diese selbst von mythologischen Bezügen abhängig. Die Meta­
pher der Apokalypse funktioniert in unserem kulturellen Kontext entsprechend, weil wir um die 
mythischen Bezüge wissen. So lässt sich folgern, die Apokalypse ist in unserer Gegenwart ein 
»Ein-Wort-Mythos«. Siehe zum »Ein-Satz-Mythos« Blumenberg 2020 [1986], S. 77. Apokalyp­
sen und die Wirksamkeit von Apokalyptik sind entsprechend sowohl als Metapher wie auch als 
Mythos analysierbar. Der Unterschied zwischen Mythos und Metapher ist nach Blumenberg 
»nur ein genetischer: der Mythos trägt die Sanktion seiner uralt-unergründbaren Herkunft, sei­
ner göttlichen oder inspirativen Verbürgtheit, während die Metapher durchaus als Fiktion auf­
treten darf und sich nur dadurch auszuweisen hat, daß sie eine Möglichkeit des Verstehens 
ablesbar macht«; Blumenberg 1998 [1960], S. 112. Das bedeutet, dass Mythos und (absolute) 
Metapher sich hinsichtlich ihrer historischen Entwicklung und Form sowie durch die Begrün­

Apokalyptik – eine Coping-Strategie 615

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


mittelt durch derartige Denkbilder, die Angst vor dem Absolutismus der 
Wirklichkeit zu nehmen. Hier ist zunächst der Hinweis wichtig, dass eine 
solchermaßen bedrohliche Wirklichkeit in Relation zur begrenzten biologi­
schen Grundausstattung des Homo Sapiens (mäßige körperliche Kraft und 
Schnelligkeit, fragile Gesundheit und Lebensdauer usw.) unsere Spezies nach 
Blumenberg konstitutiv auf Metaphern anweist. Sie sind ein Werkzeug für 
unser Selbstverständnis und Weltverhältnis.33 Damit ist nun keine Aussage 
über den Erfolg oder den Grad von Bewusstsein beim Einsatz dieser Strate­
gien verbunden. Mittels apokalyptischer Metaphern entsteht eine vor allem 
zukunftsbezogene Interpretation von Wirklichkeit, um mit den Anforderun­
gen der Gegenwart umzugehen; sie also irgendwie zu bewältigen.

Metaphern ermöglichen eine bildliche Vorstellung, welche mit den redu­
zierten Mitteln der logischen Sprache nicht oder nicht so einfach möglich 
ist. Absolute Metaphern nun, als eine besondere Form der Metapher, 
»repräsentieren das nie erfahrbare, nie übersehbare Ganze der Realität«.34 

Entsprechend dieser Definition Blumenbergs stellt sich die Frage, inwiefern 
es sich bei der Apokalypse um eine absolute Metapher handelt. Blumenberg 
hat dieses Attribut relativ freigiebig vergeben: für Leib, Bodenlosigkeit, 
Kraft, die Höhle, die kopernikanische Revolution, das heraklitische Frag­
ment usw.35 Dieser kategorial recht zufällig anmutenden Reihung ungeach­
tet, übersteigen die Sinndimensionen der Apokalyptik durch die Vielzahl an 
potenziellen Apokalypsen das Fassungsvermögen einfacher Begrifflichkeit. 
Dies zeigt sich insbesondere auch an den Bildern, die mit Apokalypse(n) ver­
bunden sind und assoziativ mit der Metapher aufgerufen werden.36 Insbe­
sondere die Vorstellung von mit dem Untergang einhergehender Zerstörung 
repräsentiert die Metapher Apokalypse. »Absolute Metaphern beantworten 
jene vermeintlich naiven prinzipiell unbeantwortbaren Fragen, deren Rele­
vanz ganz einfach darin liegt, daß sie nicht eliminierbar sind, weil wir sie 
nicht stellen, sondern als im Daseinsgrund gestellt vorfinden.«37 Die apoka­

 
dung unterscheiden können. Der Mythos benötigt ein Authentizitätsversprechen mit Verweis 
auf eine Tradition, während Metaphern auch offen als Fiktionen auftreten können.

33 Vgl. Wetz 2020, S. 19.
34 Blumenberg 1998 [1960], S. 25.
35 Vgl. Gehring 2014, S. 209.
36 Zur Illustration hier ein Link zu den Google-Treffern zu Bildern von Apokalypsen: www.google

.de/search?q=Apokalypse&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=2ahUKEwjovfH_ltr6AhVQt6
QKHdXeCHAQ_AUoAXoECAEQAw&biw=1536&bih=703&dpr=1.25 (Zugriff vom 
02.03.2023). »Die Eschatologie ist die Vorstellung vom Ende der Welt; eine Vorstellung, die als 
solche kein konkretes Bild vom Endgeschehen zu enthalten braucht, die sogar das Ende nicht 
als ein chronologisch fixiertes zu denken braucht. […] Die Apokalyptik dagegen ist eine 
bestimmte Konkretisierung der eschatologischen Vorstellung. Sie entwirft Bilder vom Endge­
schehen, und sie fixiert das Ende chronologisch.« Bultmann 1967, S. 476.

37 Blumenberg 1998 [1960], S. 23.

616 Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.google.de/search?q=Apokalypse&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=2ahUKEwjovfH_ltr6AhVQt6QKHdXeCHAQ_AUoAXoECAEQAw&biw=1536&bih=703&dpr=1.25
https://www.google.de/search?q=Apokalypse&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=2ahUKEwjovfH_ltr6AhVQt6QKHdXeCHAQ_AUoAXoECAEQAw&biw=1536&bih=703&dpr=1.25
https://www.google.de/search?q=Apokalypse&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=2ahUKEwjovfH_ltr6AhVQt6QKHdXeCHAQ_AUoAXoECAEQAw&biw=1536&bih=703&dpr=1.25
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608
https://www.google.de/search?q=Apokalypse&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=2ahUKEwjovfH_ltr6AhVQt6QKHdXeCHAQ_AUoAXoECAEQAw&biw=1536&bih=703&dpr=1.25
https://www.google.de/search?q=Apokalypse&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=2ahUKEwjovfH_ltr6AhVQt6QKHdXeCHAQ_AUoAXoECAEQAw&biw=1536&bih=703&dpr=1.25
https://www.google.de/search?q=Apokalypse&source=lnms&tbm=isch&sa=X&ved=2ahUKEwjovfH_ltr6AhVQt6QKHdXeCHAQ_AUoAXoECAEQAw&biw=1536&bih=703&dpr=1.25


lyptische Erzählung beantwortet die Fragen nach der Zukunft, dem Unter­
gang, der Erlösung, dem Ende und Nichts und damit auch von Schuld, Tun 
und Ergehen, Gut und Böse, Sinn sowie dem Unsinn des Daseins. So reprä­
sentieren sie diverse Vorstellungen vom Ende des Bestehenden mit Hoffnun­
gen auf eine neue Welt oder eben mit der Aussicht auf das Nichts danach: 
alles Vorstellungen, die jenseits konkreter menschlicher Erfahrungen liegen. 
Die Apokalypse ist also als absolute Metapher interpretierbar, weil sie die 
menschliche Sorge vor Bedeutungslosigkeit und Sinnverlassenheit der Welt 
anzeigt, wie es die absoluten Metaphern vom »unermesslichen Weltall«,38 

dem »stürmischen Meer« und der »Seefahrt«39 ebenfalls tun.

Von Lebenszeit und Weltzeit

Die Erwartung der Apokalypse ist nach Blumenberg die Lösung für das 
Problem des Auseinanderfallens von Lebenszeit und Weltzeit. »Blumenbergs 
Figur zur Bestimmung und Beschreibung von Apokalyptik ist die Relation 
zur Zeit in der Zeit, genauer zur Weltzeit in der Lebenszeit«,40 weil die 
Menschheit mit dem zeitlichen Bewusstsein gestraft ist, dass das individu­
elle Leben endlich ist. Oder mit Thomas Noetzel gesprochen: »Die Apoka­
lypse begleitet den Menschen, seitdem er sich darüber Gedanken machen 
kann, dass er ein sterbliches Tier ist.«41 Es gibt in dieser binären Wahr­
nehmung von Zeitlichkeit eine jeweils individuelle Lebenszeit und eine 
Zeit der gesamten Welt beziehungsweise der Umwelt. Diese Einsicht wäre 
nicht weiter problematisch, würden sich menschliche Erwartungen auf die 
endliche Lebensspanne reduzieren. Aber Erwartungen und Hoffnungen auf 
eine längere Lebenszeit oder Unsterblichkeit erzeugen Leiderfahrungen, weil 
Wunsch und Wirklichkeit auseinanderfallen. Die Erkenntnis, dass die eigene 
Zeit (zu) kurz ist, ist alt, bedeutet aber immer schon, dass die Möglichkeiten 
der Realisierung der eigenen Wünsche limitiert bleiben: »Immer weniger 
Zeit für immer mehr Möglichkeiten und Wünsche.«42 Zeitliche Unendlich­
keit und damit unendliche Möglichkeiten können zwar gedacht, aber nicht 
realisiert werden. Konkret entsteht das Problem nach Blumenberg dadurch, 
dass die Welt fortbesteht, wenn der Einzelne stirbt – nach Blumenberg die 
»bitterste aller Entdeckungen, die empörendste Zumutung der Welt an das 
Leben […]«.43

2.3

 
38 Vgl. Blumenberg 2021 [1980].
39 Vgl. Blumenberg 1979.
40 Stoellger 1999, S. 256.
41 Noetzel 2021.
42 Blumenberg 2020 [1986], S. 73.
43 Ebd., S. 76.

Apokalyptik – eine Coping-Strategie 617

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


Diese Friktion wird mit dem wissenschaftlichen Wissen um die kosmische 
Weltzeit sogar noch größer. Es geht um den Antagonismus, dass die indivi­
duelle Lebenszeit in Relation zur Weltzeit, das heißt der Zeit vom Urknall 
bis zum möglichen Ende des Universums (Entropie, Wärmetod etc.), erheb­
lich kürzer ist, als auch in religiösen Kontexten oftmals gedacht. Selbst 
unsere Spezies und unser Planet sind vor dem Hintergrund der Weltzeit als 
kosmischer Zeit ein Nichts, ein flüchtiges Ereignis. Blumenberg verwendet 
zur Beschreibung des Konflikts zwischen Weltzeit und Lebenszeit immer 
wieder die Metapher der Schere. Der Punkt, an dem die Schraube die beiden 
Blätter der Schere zusammenhält, kann demnach als Urknall oder auch 
als göttliche Schöpfung gedeutet werden, und die Messerblätter stehen für 
Lebenszeit und Weltzeit. Wenn sich die Schere öffnet – zum Beispiel durch 
neues Wissen über die Weltzeit, bewegen sich die beiden Messerblätter 
auseinander, das heißt der Abstand zwischen individueller Lebenszeit und 
der Zeit der Welt vergrößert sich. Die Konvergenz von Lebenszeit und Welt­
zeit ist wiederum das Aufeinandertreffen der beiden Enden der Schere. Die 
Konvergenzerwartung ist die Hoffnung oder der aktive Versuch, die Schere 
wieder zu schließen.44 Eine Form der Konvergenzerwartung von Lebenszeit 
und Weltzeit ist die Vorstellung des Endes in der Apokalyptik.45 Anders for­
muliert: Apokalypsen jeder Art sind Möglichkeiten, die Schere zu schließen, 
und damit eine Bewältigungsstrategie.

Zusammenfassend lässt sich sagen: Metaphern dienen als Coping-Strate­
gien. Coping bedeutet schlicht Bewältigung und lässt sich wie folgt definie­
ren: »Coping [engl. cope handeln, kämpfen mit], Bewältigungsverhalten, 
beschreibt jede Form der Auseinandersetzung bzw. des Umgangs mit psych. 
und physisch als belastend empfundenen Situationen (Belastung, psychische) 
oder erwarteten Ereignissen, welche die Ressourcen einer Person berühren 
oder übersteigen.«46 Übertragen auf die Differenzierung der Zeit in Weltzeit 
und Lebenszeit bedeutet dies: Die zeitliche Bedingtheit des Lebens wird 
zu einem Konflikt, welcher mit der Metapher Apokalypse bewältigt oder 
zumindest vorübergehend beruhigt wird. Im Folgenden werden wir – im 
Anschluss an und über Blumenberg hinaus – drei Bewältigungsdimensionen 
der Apokalyptik analysieren: (1) Bewältigung von Angst mittels apokalyp­
tischer Hoffnung; (2) Bewältigung von Kränkungserfahrung mittels apoka­

 
44 Vgl. Stoellger 1999, S. 248.
45 »Die Frage nach dem Ende bezieht sich zweitens und spezifischer auch auf die Frage nach dem 

Ganzen der Geschichte, denn nach Blumenberg hat gerade die Unvorstellbarkeit des Endes in 
den Eschatologien die verschiedensten Versuche seiner Bewältigung hervorgebracht.« Weidner 
2014, S. 57.

46 Faltermaier, Lessing 2021.

618 Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


lyptischer Untergangserwartung; (3) Bewältigung durch das Aufhalten apo­
kalyptischer Untergänge mittels Prävention.

Bewältigungsdimensionen von Apokalyptik

Bewältigung von Angst

Blumenberg schreibt über die Vorstellungen von Weltuntergängen, dass 
diese »zumeist Metaphern für zerebrale und emotionale Katastrophen«47 

seien. Wie alle Metaphern hat auch die der Apokalypse eine ganz basale 
performative Funktion. Sie erlaubt und ermöglicht es nämlich, »zerebrale 
und emotionale Katastrophen« oder, einfacher ausgedrückt, Leiderfahrun­
gen und Ängste in das Medium der Sprache zu übersetzen. Leid und Angst 
werden auf einen Begriff beziehungsweise eine Metapher gebracht, und 
unsere Sprachlosigkeit angesichts des Schreckens wird überwunden. Die 
Metaphorik hat somit in der Performanz bereits eine Bewältigungsfunktion.

Angst ist unter anderem eine Reaktion auf eine unbekannte und unsichere 
Zukunft. »Die Angst ist auf den unbesetzten Horizont der Möglichkeiten 
dessen, was herankommen mag, bezogen. Nur deshalb kann sie, in maxi­
mierter Größe, als ›Lebensangst‹ auftreten.«48 Vor dem Hintergrund der 
Schere von Lebens- und Weltzeit ist die Angst eine Reaktion auf die Entde­
ckung der eigenen Endlichkeit, des Vergehens in Alter, Krankheit und Tod.49 

Die Vorstellung der Apokalypse schafft erstens Sicherheit über die zuvor 
unendlichen Möglichkeiten der Zukunft, und zweitens löst sie den Konflikt 
zwischen Lebens- und Weltzeit. »Apokalyptik ist diejenige Deutung unseres 
Daseins, die den Anspruch erhebt, apokalyptische Ängste zu beheben.«50 

Das klingt zunächst tautologisch, aber aus der Einsicht in die Möglichkeit 
des Nicht-Seins wird die Gewissheit der Sterblichkeit, und in der Apokalyp­
tik wird diese gesteigert zur kollektiven Gewissheit des Endes der Welt. Die 
üblicherweise versprochene Erlösung hat in der Metaphorik der Apokalyp­
tik eine komplementäre Funktion, weil sie dem Menschen die apokalypti­
schen Ängste auch wieder nimmt. Apokalyptische Erzählungen und Bilder 
zielen somit darauf, existenzielle Bedrohungen anzuzeigen und gleichzeitig 
Gewissheit und Trost zu geben, das heißt Sorgen und Angst zu nehmen und 

3.

3.1

 
47 Blumenberg 1998, S. 102 f. Hier am Beispiel von Artur Schnitzer.
48 Blumenberg 2021 [1979], S. 12. Zu Angstbewältigung bei Blumenberg vgl. auch Zill 2011, 

S. 265 ff.
49 Siehe zur apokalyptischen Angst insbesondere mit Fokus auf Tillich und Heidegger: Körtner 

1988, S. 138 ff. Aus theologischer Perspektive hier auch Tillich 1953.
50 Körtner 1988, S. 138. Etwas tautologisch hier, und es wird mit Blick auf nicht kupierte Apoka­

lypsen formuliert, die noch die Unsterblichkeit im Paradies versprechen.

Apokalyptik – eine Coping-Strategie 619

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


Leiderfahrungen, also die sogenannten »zerebralen und emotionalen Kata­
strophen«, zu legitimieren: »Der Mensch ist ein trostbedürftiges Wesen.«51

Diese Funktion lässt sich exemplarisch im biblischen Buch Daniel erken­
nen. Es erzählt von den apokalyptischen Visionen des Traumdeuters und 
Sehers Daniel während des babylonischen Exils (597–539 vor Christus). 
In dieser für Israel traumatischen Zeit nach der Eroberung Jerusalems 
durch die Neubabylonier war die Identität des Glaubens an den einen Gott 
JHWH52 existentiell bedroht. Daniel aber besaß nicht nur traumdeuterische 
Fähigkeiten sowie Kompetenzen als apokalyptischer Seher, er war zudem 
unbeirrbar und treu in seinem Glauben an JHWH. Im Verlauf des Tex­
tes werden verschiedene Zukünfte skizziert. Insbesondere Daniels Visionen 
von Tier-Bildern kündigen die Abfolge von antiken Weltreichen und deren 
jeweiligen Untergang an. Auf den Untergang des letzten Reichs folgt aber 
nicht Nichts, sondern es werden der Beginn der Endzeit in einem von Gott 
geschaffenen jüdisch-irdischen Reich sowie die Auferstehung der Gerechten 
geschildert. Der nahe Untergang ist also nicht das Ende für die auserwählte 
Gruppe. Allein die Feinde werden für ihre Taten bestraft, die Gläubigen 
hingegen für ihre Treue in einer neuen Zeit belohnt, so die Verheißung des 
Textes.

Verfasst wurde das Buch Daniel allerdings erst einige Jahrhunderte nach 
dieser Zeit, vermutlich im zweiten Jahrhundert vor Christus während der 
Herrschaft des seleukidischen Königs Antiochos IV. (167–164 vor Chris­
tus).53 Das Buch Daniel wird retrospektiv konzipiert und im Sinne eines 
Authentizitätsversprechens rückdatiert. Die beiden historischen Schauplätze 
und die zugehörigen Narrative weisen nun nicht zufällig Parallelen auf. 
Die religionspolitischen Maßnahmen durch Antiochos IV. stellten Israel vor 
ähnliche krisenhafte Herausforderungen wie die Zeit des babylonischen 
Exils, da sie die Tragfähigkeit religiöser Sinnstiftungen in Geschichte und 
Gegenwart erneut erschütterten. Die damit verbundenen Ängste und Unsi­
cherheiten lassen sich als »zerebrale und emotionale Katastrophen« deuten. 
Deren Bearbeitung erfolgt durch die apokalyptische Verheißung der Visio­
nen Daniels, da diese von religiösen Widersprüchen entlastet und neuen 
Trost gibt. Gleichzeitig artikuliert das Buch Daniel eine massive Gegen­
wartskritik an den Bündnisentscheidungen Israels.54

 
51 Blumenberg 1987, S. 153.
52 Das sogenannte unvokalisierte Tetragramm JHWH ist in der hebräischen Bibel der Gottesname, 

der gleichwohl nie ausgesprochen, sondern stets als Adonaj gelesen wird.
53 Vgl. Helms 2018.
54 »Im Zentrum der Aufmerksamkeit steht jedoch durchgängig das Bekenntnis zur machtvollen 

Überlegenheit des Gottes Israels über jede Form menschlicher oder vermeintlich göttlicher 
Mächte. Deren Hoheitsanspruch wird als Selbstüberschätzung und größenwahnsinnige Hybris 

620 Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


Der Clou der apokalyptischen Erzählung ist somit, dass die Angst derer, 
die vertrauen, adressiert werden soll. Dies ist ihre Bewältigungsfunktion 
auf der Mikro-Ebene des einzelnen Menschen und dessen »zerebraler und 
emotionaler Katastrophen«55 sowie auf der Makroebene von religiösen 
Gruppen und politischem Gemeinwesen. Erst die Konstruktion von Fiktio­
nen erlaubt die Handlungskoordination und -steuerung größerer menschli­
cher Gruppen. Handlungskoordination und Kooperationsfähigkeit mittels 
geteilter Fiktionen sind eine evolutionäre Errungenschaft des Menschen, 
und insbesondere religiöse Apokalypsen haben hier ihre Erfolgsgeschichte: 
»Ganze Völkerschaften sind durch die Worte eines einzigen Predigers in 
Bewegung gesetzt worden, wenn er nur zu beschwören vermochte, die 
gerade Lebenden würden noch erleben, was überhaupt zu erleben sei.«56 

Dass es sich bei dieser Erfolgsgeschichte um eine ambivalente Historie mit 
vielen Abgründen handelt, ist evident, der Verweis auf Pogrome an Juden, 
Hexenverfolgungen und gewaltsamen apokalyptischen Eifer gegen andere 
Minderheiten genügt hier als Beleg. Die Kraft des apokalyptischen Mythos 
zeigt sich zudem in der Instrumentalisierung individueller und kollektiver 
Ängste durch politische Ideologien wie den Nationalsozialismus und den 
Sowjet-Kommunismus, welche sich unter anderem durch Heilsversprechen 
nach dem Untergang der alten Welt und apokalyptische Rhetorik legitimier­
ten.57

In Krisensituationen Zukunftsängste zu adressieren und zu bewältigen 
ist wesentliches Anliegen apokalyptischer Narrative. Das Unbekannte und 
Ungewisse, das existentiell Bedrohliche der Zukunft wird durch die apo­
kalyptische Deutung in die Gewissheit verwandelt, dass sich die Schere 
zwischen Lebens- und Weltzeit schließen wird. Bewältigung erfolgt durch 
das Heilsversprechen nach dem Untergang. Die Erwartung changiert zwar 
zwischen Untergang und Erlösung, zwischen Defizienz und Fülle,58 aber 
am Ende obsiegt die positive Erwartung; damit werden gegenwärtige Leid­
erfahrungen legitimiert. Die Funktion dieser Formen von Apokalyptik in 
religiösen Kontexten ist es, Menschen, das heißt zumeist einer auserwählten 

 
entlarvt. Der Gott Israels ist – entgegen dem äußeren Anschein – der geschichtsmächtige Gott, 
der sein Gott-Sein auch und gerade in der Situation des Exils machtvoll erweist.« Ebd.

55 Blumenberg 1998, S. 102 f.
56 Stoellger 1999, S. 263.
57 Der Nationalsozialismus (mit der Selbstdeutung als 1.000-jähriges Reich oder auch Drittes 

Reich) ebenso wie der Sowjet-Kommunismus lassen sich als apokalyptische Bewegungen inter­
pretieren. Zur religiösen und apokalyptischen Aufladung politischer Bewegungen und der sinn­
stiftenden Funktion von Mythen zur massenhaften Handlungskoordinierung und Legitimation 
extremer Gewalt siehe Grey 2008. Vgl. auch Vondung 2018, S. 16 f. Zur politischen Dimension 
von religiösen Bewegungen siehe wiederum Noetzel 2014.

58 Siehe Vondung 1988, S. 65–67.

Apokalyptik – eine Coping-Strategie 621

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


Gruppe, zu versichern, dass (ihr) Gott nicht gleichgültig und teilnahmslos 
ist. Auch der Absolutismus der Wirklichkeit erscheint in diesen Deutungen 
nicht als sinnlos, sondern das Schlechte der Gegenwart wird durch künftiges 
Heil gerechtfertigt. Die Erwartung der Apokalypse hat somit eine Theodi­
zee-Funktion; sie rechtfertigt die Welt und ihre Bedeutung, trotz der Erfah­
rung von Leid. Mit Ernst Käsemann könnte man somit die Apokalyptik als 
»Mutter der Theologie« apostrophieren.59

Bewältigung narzisstischer Kränkung

Solch eine angstbewältigende Funktion von Apokalyptik lässt sich kupier­
ten Apokalypsen nicht zuschreiben, weil hier Untergangserzählungen ohne 
Heilsperspektive anders auf menschliche Ängste rekurrieren. Kupierte Apo­
kalypsen liefern den Menschen der Angst geradezu aus: Der Absolutismus 
der Wirklichkeit wird nicht durch eine Erzählung in eine Stätte der behagli­
chen Vertrautheit verwandelt, die Zukunft erscheint in solchen Perspektivie­
rungen als die schlechteste aller möglichen Welten. Kupierte Apokalypsen 
verschärfen Bedrohungsszenarien und lassen die Einzelnen in der »zerebra­
len und emotionalen Katastrophe« zurück. Es stellt sich somit die Frage, 
wie kupierte Apokalypsen dennoch als Bewältigungsstrategie zu fassen sind 
und ob diese Form von Apokalyptik mit Blumenbergs Philosophie über­
haupt aufgeklärt werden kann.

Blumenberg selbst behandelt den Fall von kupierten Apokalypsen nicht 
unter dieser Begrifflichkeit. Doch schreibt er über unterschiedliche Unter­
gangsvorstellungen, bei denen – und dies ist nun entscheidend – die Kom­
pensation der Angst durch Heilserwartung in den Hintergrund tritt:

»Die in unserer Tradition überwiegend wohlwollende Beschreibung der 
urchristlichen Naherwartung des Weltendes hat über dem Moment des jeden 
Untergang kompensierenden Heils, also über der zentral theologischen Ver­
heißung, die schlicht menschliche Attraktivität übersehen, die in der Befriedi­
gung des kaum genuin biblischen Wunsches besteht, bei eigner Hinfälligkeit 
und Endlichkeit solle gefälligst auch alles andere hinfällig und endlich sein 
– abstrakter ausgedrückt: Lebenszeit und Weltzeit sollten koinzidieren. […] 
Es geht um das Nichtertragenmüssen der Gleichgültigkeit der Welt in ihrem 
Vorbestand und Fortbestand als der Sinnverweigerung.«60

Angst ist nicht die einzige Empfindung, die bewältigt werden muss. In 
bestimmten Fällen, so Blumenberg, kann der Mangel an eigener Zeit in 
der Zeit so schwer erträglich sein, dass die Verwehrung von Unsterblichkeit, 
Bedeutung und Rücksichtnahme der Wirklichkeit als Kränkung empfunden 
wird. Angesprochen wird hier auch die abgründige menschliche Eigenschaft 

3.2

 
59 Vgl. Käsemann 1980.
60 Blumenberg 2020 [1986], S. 79.

622 Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


von Neid und Missgunst. Ängste und Enttäuschung schlagen demnach um 
in ein einziges Ärgernis, dass den Anderen, also der Nachwelt, etwas ver­
gönnt sein könnte, was einem selbst verwehrt bleibt.61 Das Beleidigt-Sein 
ist Ausdruck einer kognitiven Dissonanz. Blumenberg skizziert verschiedene 
Strategien, um mit dieser umzugehen.62 Die Erwartung des baldigen Unter­
gangs, das Erhoffen oder gar aktive Betreiben dieses Untergangs sind eine 
solche Strategie. Denn darin findet sich der abgründige Trost, dass mit dem 
Selbst wenigstens auch alle Anderen und alles Andere untergeht. Die Sorge 
um die eigene Irrelevanz wird so kuriert. Der Untergang wird somit vom 
Problem zur Lösung, weil der Untergang der Welt alle betrifft und damit 
kein einsamer Tod ist. Vielmehr besiegelt seine Endgültigkeit in bestimmten 
Varianten sogar die Dauer der kosmischen Weltzeit. Betrifft der Untergang 
(Klimakatastrophe, atomare Zerstörung, Kometeneinschlag etc.) nur die 
natürlich planetare Umwelt und damit die menschliche Spezies, muss den­
noch nicht ertragen werden, dass die Anderen fortbestehen.

Der Homo Sapiens muss sich damit abfinden, dass er seine eigene 
Unsterblichkeit erhoffen kann, aber – trotz aller transhumanistischen Fan­
tasien – diesseitig nicht realisieren kann.63 Wir werden alle sterben, und 
gemessen an der Weltzeit ist unsere persönliche Lebenszeit erschreckend 
kurz. In diesem Zusammenhang scheint die Überwindung beziehungsweise 
Bannung der Angst vor akuter Bedrohung des Lebens gar nicht mehr so 
entscheidend, weil diese ohnehin so nichtig ist, gemessen am großen Ganzen 
der Weltzeit:

»Daß dies noch nicht die Monstrosität einer Umkehrung von Rücksichtslosig­
keit ist, zeigt sich erst in den Verzerrungen, die das Ärgernis an der Divergenz 
von Lebenszeit und Weltzeit gefunden hat, nämlich dort, wo die psychische 
Disposition nicht nur im Einwilligen und Warten, im Erflehen von Beschleuni­
gung und im Sich-Freihalten von der Welt besteht, sondern im Betreiben des 
Untergangs.«64

Blumenberg schreibt diese Zeilen mit Blick auf den Untergang des NS-
Regimes und die Person Adolf Hitler. Hier zeigt sich ein »absoluter Nar­
zißmus«, welcher in der »gewaltsame[n] Reduktion der Weltzeit auf die 
Lebenszeit«65 gipfelt. Hitler sah mit dem – doch sehr späten – Wissen um 
den verlorenen Krieg keine Zukunft mehr für sich selbst und wünschte der 

 
61 Vgl. ebd., S. 78.
62 Siehe zum Überblick über die Strategien insbesondere Wetz 2020. So gibt es noch andere, weni­

ger drastische Coping-Strategien, mit dieser Kränkung umzugehen. Vgl. Blumenberg 2020 
[1986], S. 87 ff.; und insbesondere zur »Kunst der Resignation« Blumenberg 1989, S. 791.

63 Siehe zur ideengeschichtlichen Tradition des aufklärerischen bis transhumanistischen Verspre­
chens auf Unsterblichkeit unter anderem Caritat 1796, S. 275–325; sowie Sorgner 2019.

64 Blumenberg 2020 [1986], S. 79.
65 Ebd., S. 80.

Apokalyptik – eine Coping-Strategie 623

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


ganzen Welt den Untergang. Überliefert ist Hitlers Diktum: »Wir können 
untergehen, aber wir werden eine Welt mitnehmen.«66 Das aktive Betreiben 
des Untergangs versucht eine Schließung der zeitlichen Schere; die Bewälti­
gung der persönlichen Kränkung in einem Ende im Schrecken. Dies ist 
sicherlich eine extreme Form einer narzisstischen Kränkung, welche das 
Handeln und Empfinden einzelner pathologischer Personen erklären kann: 
»Die Divergenz von Lebenszeit und Weltzeit ist daher unwiderruflich und 
eine Hoffnung auf eine finale Konvergenz im Grenzwert ein Wahn.«67

Die Erklärungskraft der Kränkungsthese findet ihre Grenzen bei nicht­
pathologischen Fällen: Apokalyptische Warnungen vor Klimakatastrophen 
und Atomwaffen werden in den meisten Fällen nicht artikuliert, weil ein­
zelne Menschen oder Gruppen gekränkt sind und insgeheim auf den Unter­
gang der Spezies oder der Welt hoffen. Das Gegenteil scheint der Fall, denn 
der prophezeite Untergang soll gerade aufgehalten werden. Prinzipiell lässt 
sich die moderne Apokalypse ohne Erlösung mit Blumenbergs-These eines 
»Urkonflikts« des Nicht-Ertragen-Müssens der Gleichgültigkeit der Welt als 
etwas erklären, wonach Einzelne es schlicht nicht aushalten, »von der Welt 
bleibe etwas vorenthalten, was denen zufallen würde, die eine Zeit jenseits 
der eigenen nutzen können«.68 Isoliert ist die Kränkungsthese mithin eine 
Verkürzung auf individuelle psychische Dispositionen und vermag nicht alle 
sozialen und politischen Bewältigungsfunktionen der kupierten Apokalyptik 
zu erklären.

Bewältigung durch Aufhalten – self-defeating prophecy

Kupierte Apokalyptik hat, so argumentieren wir im Folgenden, eine kon­
trollierende Funktion von Zukunftserwartungen, weil Unsicherheit bewäl­
tigt wird. Die Erwartung des Untergangs kann vor diesem Hintergrund eine 
Entlastung bedeuten, denn es ist in gewisser Weise besser, vom Untergang 
zu wissen, als nichts über die Zukunft zu wissen.69 Ferner erlaubt das Aus­
malen von Untergangsszenarien, mögliche Wege zu suchen, wie diese Sze­
narien doch noch abgewendet werden könnten. Statt also defätistisch und 
apathisch vor der Vorhersage zu verharren, kann kupierte Apokalyptik im 
Diskurs eine eigene Dynamik und präventive Funktion entfalten. Kupierte 
Apokalyptik wirkt dann als self-defeating prophecy. Wenn sie die Angst 

3.3

 
66 Ebd., S. 84.
67 Stoellger 1999, S. 264. Blumenberg selbst beschreibt eine solchermaßen entgrenzte Kränkung 

als »Grenzfall der Paranoia«; Blumenberg 2020 [1986], S. 80.
68 Blumenberg 2020 [1986], S. 72.
69 »Die Erkenntnis des Umstandes, dass eine einmal formulierte Prognose als Prophetie wirkt, 

könnte zur besseren Kontrolle des Nicht-Wissens führen – und somit zur genaueren Reflexion 
darüber, wie wirksam oder wirkungslos unsere Vorbereitungen für die Zukunft sind.« Esposito 
2013, S. 327.

624 Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


zwar nicht bannt, so hat die kupierte Apokalyptik doch eine Bewältigungs­
funktion, die wir mit Blumenberg in der Prävention [und Ästhetik] finden.70

In der Auseinandersetzung mit Arnold Gehlens These, wonach Begriffe 
durch die Reduktion von Komplexität Entlastung stiften und der Selbst­
erhaltung dienen, ergänzt Blumenberg, dass damit unmittelbar auch die 
Möglichkeit zum Aufbau neuer Komplexität im Sinne »des Mehr-Wahrneh­
men-Könnens«71 gegeben ist. Blumenberg dehnt diese Einschätzung auf die 
besonderen Fälle von Metaphern und Mythen aus, denn auch diese erlauben 
ein »Mehr-Wahrnehmen-zu-Können«. Konkret geht es um die »Vorweg­
nahme des Möglichen«. Sie besitzen eine präventive Funktion; sie gestatten 
gegenwärtige »Wahlhandlungen«, um Einfluss auf mögliche Zukünfte zu 
nehmen. Bereits das Sprechen über die Zukunft verändert diese, weil gegen­
wärtige Kommunikation mögliche Zukünfte wahrscheinlicher oder unwahr­
scheinlicher werden lässt. Durch Verzicht (zum Beispiel Vorratshaltung, 
Sparsamkeit) oder rituelle Praxen (zum Beispiel Regentanz, Gebete) ver­
sucht der Mensch einen Handel mit der Zukunft zu schließen: Bestimmtes 
Tun in der Gegenwart soll ein bestimmtes Ergehen in der Zukunft bewirken 
– oder zumindest wahrscheinlicher machen. Der Tun-Ergehen-Zusammen­
hang, der in der jüdischen Überlieferung als ein wenig plausibles Phäno­
men problematisiert wurde (zum Beispiel im Hiob-Buch), wird in unserer 
Zeit re-aktualisiert: Entscheidend ist hierbei, dass Metaphern und Mythen 
auf diese Weise funktionieren können. Die kommunikative Verarbeitung 
von Zukunftsvorstellungen wirkt präventiv in der Gegenwart. Evolutionär 
war die Prävention ein Vorteil und eine Errungenschaft, »das Mögliche 
vorweg verarbeiten«72 zu können. Mit der Prävention durch apokalyptische 
Erzählungen verändert sich der Fokus: Nicht Erlösung von der Angst oder 

 
70 Zur Ästhetik schreibt Blumenberg (2007, S. 26 f.): »denn die Prävention schafft zugleich die 

Freiheit, das, was sie zugunsten der Vorwegnahme des Möglichen wahrnimmt, auch als Ange­
bot von Wahlhandlungen zu nehmen, die auf den Genuß tendieren.« Quasi eine Umnutzung des 
Mythos durch ästhetischen Genuss: »Als Paradefall erscheint mir der Mythos: seiner Funktion 
nach gehört er ursprünglich ganz in den Zweckzusammenhang der Befreiung von Furcht; am 
Ende ist er aber zugleich ein unerschöpfliches Reservoir für die Grundfiguren dessen, was schon 
in überständigen Ritualen und deren ästhetischem Reiz, in der Dichtung, in der Tragödie nur 
noch genossen werden kann.« Blumenberg 2007, S. 27. Die Apokalypse hat bis in die Gegen­
wart einen besonderen ästhetischen Reiz, welcher sich insbesondere in der Popkultur und Kul­
turindustrie Hollywoods beobachten lässt. Ob im Film, in der Literatur, der Musik oder in 
Computerspielen: Angstlust an apokalyptischen Vorstellungen des Untergangs und Ästhetisie­
rung dieses Schreckens sind ausgesprochen gegenwärtig. Dominiert werden diese Szenarien 
nicht durch Darstellung des himmlischen Jerusalems, sondern von Untergängen aller Art: Pan­
demien (Outbreak, 12 Monkeys), Zombies (The Walking Dead, Resident Evil), Außerirdische 
(Independence Day), Asteroiden (Armageddon), Flutkatastrophen (Waterworld), Klimawandel 
(The Day after Tomorrow), Killerroboter (Terminator). Vgl. zur Apokalypse im Film und zu 
den verschiedenen Subgenres insbesondere Mitchell 2001.

71 Blumenberg 2007, S. 26 f.
72 Ebd., S. 26.

Apokalyptik – eine Coping-Strategie 625

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


Bewältigung von Kränkungen stehen im Zentrum, sondern Erkenntnis der 
Bedrohung und in der Folge Abwendung.

Am apokalyptischen Diskurs über den Klimawandel beziehungsweise die 
Klimakatastrophe lässt sich die präventiv-politische Funktion exemplarisch 
illustrieren: Menschliches Leben bleibt, trotz aller modernen Zugewinne 
an Sicherheit, ein riskantes Unterfangen.73 Die rationale Technik erzeugt 
im Anthropozän durch den Ausstoß an Kohlendioxid in die Atmosphäre 
unintendierte Nebenfolgen.74 Empirische Wissenschaft erlaubt es, dies zu 
erkennen und bestimmte Wahrscheinlichkeiten für künftige Entwicklungen 
zu berechnen. Beobachtung und Berechnung ersetzen in diesen Prognosen 
die Begründung durch göttliches Offenbarungswissen.75 Eine Abwendung 
des Risikos durch neue und bessere Techniken erfolgt – aus einer ganzen 
Reihe von Gründen, die in den Limitierungen der funktionalen Differen­
zierung der modernen Gesellschaft liegen – nicht in der Geschwindigkeit, 
die geboten erscheint. Auch Verzicht erfolgt nicht in dem Maße, wie es 
bestimmte Klimamodelle ratsam erscheinen lassen. Verhaltensänderungen 
im Sinne von Verzicht sind sicherlich auch deshalb schwierig, weil Sein 
und Sollen der individuellen Lebenspraxen auseinanderfallen und die damit 
verbundene kognitive Dissonanz nur schwierig aufgehoben werden kann; 
so ist der Klimawandel nicht zuletzt auch eine psychologische Krise. Die 
Warnung vor der Klima-Apokalypse hat vor dem skizzierten Hintergrund 
eine präventive Funktion und versucht eine bestimmte zeitliche Schließung 
der Weltzeit in der Lebenszeit gerade zu verhindern, um menschliches Leben 
und dessen Umwelt vor einem selbsterschaffenen Risiko zu bewahren. Prä­
vention als apokalyptische Bewältigungsstrategie zielt mittelbar darauf, die 
zeitliche Schere offen zu halten, das heißt die Konvergenz aufzuhalten. 
Dies geschieht aber nicht nur, um die individuelle Lebenszeit zu verlängern, 

 
73 Sicherheit kann es in einem vollkommenen Sinne ohnehin nicht geben, weil jeder aktive 

Umweltkontakt immer mit Risiken verbunden ist und, umgekehrt, passives Abwarten ebenfalls 
eine potenziale Gefahr birgt; vgl. Luhmann 1991. Siehe zu einer systemtheoretischen Analyse 
moderner Apokalypsen insbesondere Claudia Gerhards (1999, S. 15–25), welche überzeugend 
moderne Endzeitdeutungen und Semantiken als Reaktion auf drei sozialstruktureIle Merkmale 
der modernen Gesellschaft (Systemdifferenzierung, Rationalisierung und Technisierung) deutet.

74 Vgl. zur aktuellen Diskussion des Anthropozän in den Sozialwissenschaften Schroer 2022, 
S. 13 ff.

75 Vgl. zu den Begründungsfiguren und strukturellen Unterschieden antiker und moderner Apoka­
lypsen Keller 2013, S. 253–274, 261 f. Aber auch jede Prognose wird im Moment ihrer Aus­
sprache zur Prophetie, weil sie die Koinzidenzen ihrer selbst nun nicht mehr kontrollieren, 
modellieren und berechnen kann. Dies gilt auch für moderne kupierte Apokalyptik mit Rekurs 
auf Berechnungen möglicher Zukünfte (Klimamodelle, Spieltheorie der Abwurfwahrscheinlich­
keit von Atombomben unter bestimmten Prämissen usw.). Solchermaßen artikulierte Vorhersa­
gen changieren in einer Zone der Ununterscheidbarkeit von Prophetie und Prognostik bezie­
hungsweise Prophezeiung und Prognose. Siehe hierzu Weidner, Willer 2013, S. 9; sowie 
Esposito 2013, S. 327.

626 Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


sondern ist ebenso mit dem Ziel verbunden, die kollektiven Lebenschan­
cen eines Gemeinwesens sowie potenzieller Nachkommen, quasi die Gesell­
schaftszeit, zu steigern. Zu beobachten ist hier eine mehrschichtige Verkeh­
rung des Umgangs mit dem Auseinanderfallen von Lebens- und Weltzeit.

Anders als die Aufforderung zum Vertrauen in die Naherwartung inner­
halb der jüdischen und daran anschließend frühchristlichen Überlieferung 
vertraut die kupierte Apokalyptik nicht auf einen transzendenten Ratschluss 
oder wartet passiv auf Künftiges, sondern versucht aktiv in den Prozess 
einzugreifen. Somit eröffnet die Prävention durch diese Metaphorik eine 
neue Perspektive auf die Bewältigung von Angst: Metaphern können Ängste 
deuten und sie so in Furcht verwandeln.76 Mit dieser Unterscheidung 
bezieht sich Blumenberg implizit auf Søren Kierkegaard.77 Die Angst ist 
eine Reaktion auf eine unbestimmte Gefahr, während Furcht einen Objekt­
bezug hat, das heißt auf etwas Bestimmtes verweist. Furcht ermöglicht es 
daher, den bestimmten Bedrohungen mittels »präventiven Verhaltens«, das 
heißt »Handlungen auf Entfernung«78 – sowohl räumliche wie zeitliche 
Entfernung –, entgegenzuwirken: »Es geht dabei um die Umwandlung von 
Angst in Furcht, also von einem unspezifischen Ohnmachtsgefühl angesichts 
der Vielzahl von Bedrohungen, die oft auch nicht versteh- und erklärbar 
sind, in eine durchschaubare Macht, der das Übel zugeschrieben und die so 
auch ein Stück weit gebannt werden kann.«79 Diese Differenz von Furcht 
und Angst betrifft nicht nur die Individualpsychologie, sondern ebenso Kol­
lektive. Die Aufgabe der Politik besteht derweil darin, kollektive Angst in 
Furcht zu verwandeln, damit Entscheidungen und Handlungen auf konkrete 
Bedrohungen bezogen und Probleme bearbeitbar werden.

Die Funktion kupierter Apokalypsen ist es also, Ängste in Bilder und Nar­
rative zu übersetzen, den Schrecken quasi an die Wand zu malen, mit dem 
Ziel, ihn nicht wirklich werden zu lassen und ihn präventiv abzuwenden. 
Es ist ein Handel mit der Zukunft, gegenwärtige Praxen der technischen 
Anpassung und des Verzichts sollen die Möglichkeiten in der Zukunft erhal­
ten. Andererseits muss mit Blick auf die kupierte Apokalypse konstatiert 

 
76 »Es entsteht die Bereitschaft zu einer auf den gesamten Horizont bezogenen vorfühlenden 

Erwartungshaltung. Sie eben hat ihren funktionalen Wert in der Unabhängigkeit von bestimm­
ten oder schon bestimmbaren Drohungsfaktoren.« […] Weiter heißt es, »daß Angst immer wie­
der zur Furcht rationalisiert werden muß, sowohl in der Geschichte der Menschheit wie in der 
des Einzelnen. Das geschieht primär nicht durch Erfahrung und Erkenntnis, sondern durch 
Kunstgriffe, wie den Suppositionen des Vertrauten für das Unvertraute, der Erklärungen für das 
Unerklärliche, der Benennungen für das Unnennbare. Es wird eine Sache vorgeschoben, um das 
Ungegenwärtige zum Gegenstand der abwehrenden, beschwörenden, erweichenden oder depo­
tenzierenden Handlung zu machen.« Blumenberg 2021 [1979], S. 11.

77 Vgl. Kierkegaard 1991.
78 Blumenberg 2007, S. 13.
79 Zill 2011, S. 265.

Apokalyptik – eine Coping-Strategie 627

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


werden, dass die Angst dadurch nicht völlig gebannt wird. Die in Furcht 
übersetzte Angst ist vielmehr durchaus funktional, um bestimmte Zukünfte 
aufzuhalten. Stärker noch, die Prävention funktioniert gerade dort, wo man 
sich fürchtet. Erst die in Furcht übersetzte Angst vor dem Untergang erlaubt 
gegenwärtig Handlungen, die sonst nicht erfolgen würden. Die völlige Ban­
nung der Angst oder gar Trost durch apokalyptische Erzählung sind hier 
mithin sogar dysfunktional. Die Beschwörung einer Entscheidungssituation 
mittels Untergangsängsten ist das Ziel.80

Hinzu kommt, dass die Aufmerksamkeitsökonomie moderner Massenme­
dien eine gewisse Dramatik verlangt, damit Warnungen überhaupt zur 
Kenntnis genommen werden. Umgekehrt sind die reine Panik, als Modus 
Operandi, im Sinne einer Steigerung der Angst, und der Wunsch »Ich will, 
dass ihr in Panik geratet!«81 für demokratische Systeme problematisch, 
wenn dies zu totalitärem Aktionismus führt, der in Unkenntnis der Funk­
tionsweise der funktional-differenzierten Gesellschaft Lösungen präferiert, 
ohne deren Folgeprobleme zu reflektieren.82 Aufgeworfen sind dann norma­
tive Probleme, denn apokalyptische Diskurse neigen dazu, gegen die Ande­
ren, die ihr Sein nicht nach dem postulierten Sollen (der Apokalyptiker) 
ausrichten, autoritär und totalitär zu werden. Die Geschichte des Totalita­
rismus zeigt, wie politische Ziele fragwürdige Mittel legitimieren und damit 
Zwang und Repression zum Mittel der Wahl bei Abweichung werden. Apo­
kalyptische Erzählungen erlauben die Mobilisierung von Kräften, aber wenn 
Angst alle Bestrebungen auf einen Aspekt totalisiert, wenn die Unterschei­
dung von Gut und Böse zum Extrem getrieben wird, entsteht eine politische 
Gefahr.83

Gleichwohl scheint vor dem Hintergrund der klimatischen Veränderungen 
Furcht ja durchaus sinnvoll und ist kompatibel mit der Art und Weise, wie 
demokratische politische Systeme operieren. Die kupierte Apokalypse dient 
in diesem Sinne dazu, sich diesen »Absolutismus der Wirklichkeit« bewusst 
zu machen und sich seinem Schrecken auszusetzen, um politische Anstren­
gungen zu mobilisieren. Das heißt, neben Diagnose und Prognose findet sich 
in apokalyptischen Deutungen ein politischer Appell, der darauf zielt, den 
 
80 Damit folgen wir der Grundthese in Nagel und al. 2008, welche antike wie moderne Apokalyp­

sen als Entscheidungshilfen in Krisensituationen beschreiben. Unsere Einschätzung der kupier­
ten Apokalypse trifft sich zudem mit einer Beobachtung, die Alexander-Kenneth Nagel unter 
der Analysekategorie konsultative Apokalypsen verhandelt: »Der ethische Aktivismus klassi­
scher, resultativer Apokalypsen wird erweitert durch den politischen Aktivismus konsultativer 
Apokalypsen, welche die Krise beschwören, um sie abzuwenden.« Nagel 2006, S. 1027.

81 Vgl. Thunberg 2019.
82 Vgl. Luhmann 2008.
83 Mit Blick auf den Nationalsozialismus und die Sowjetunion schreibt Klaus Vondung (2018, 

S. 17): »Wenn sich die innerweltliche Apokalypse politisch verwirklichen will, mündet sie 
zwangsläufig in Mord.« Vgl. Vondung 2013; siehe auch Stern 1963.

628 Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


Untergang durch eine vereinte Anstrengung abzuwenden. Zeitdiagnostisch 
ist der Befund interessant, dass die Apokalyptik gegenwärtig vor allem in 
ihrer kupierten Form auftritt. Verarbeitet wird in diesen Erzählungen die 
Sorge, dass wir (möglicherweise) Gott nicht nur gleichgültig sind (oder Gott 
sogar inexistent sei), sondern dass der Humanismus den Menschen selbst 
ins Zentrum der Schöpfung gesetzt hat und sich mittels moderner Tech­
nik an einer Form von Umwelt- und Naturbeherrschung versucht, deren 
nichtintendierte Folgen nun nicht mehr beherrschbar erscheinen (Klima, 
Umweltzerstörung, Atombombe, Bedrohung durch KI, Pandemien durch die 
Zerstörung der Umwelt usw.).

Fazit

Jede apokalyptische Vorhersage produziert performativ in gewisser Weise 
die Zukunft, die sie beschreibt, durch die Beschreibung. Anders formuliert: 
Die imaginierte Zukunft kann durch den Glauben an die Richtigkeit der 
Vorhersage, als selbst erfüllende Prophezeiung, die sich infolge ihrer Aus­
sage verwirklicht, hervorgebracht werden. Apokalyptischen Warnungen vor 
dem Untergang, in Form der kupierten Apokalyptik, wohnt damit ein dop­
peltes Paradox inne: einerseits die Zukunft hervorbringen zu müssen, die 
beschrieben wird, damit die Vorhersage als richtig gelten kann. Andererseits 
werden apokalyptische Warnungen (atomare Zerstörung, Klimakatastrophe 
usw.) ausgesprochen, um sich selbst zu unterlaufen, das heißt durch präven­
tives Handeln die Richtigkeit der eigenen Vorhersage gerade zu verhindern. 
Die Vorhersage des Untergangs soll präventives Handeln ermöglichen, um 
das Ende aufzuhalten. Da in der Zukunft nicht gehandelt werden kann, 
müssen kollektive Entscheidungen in der jeweiligen Gegenwart präventiv 
mögliche Risiken antizipieren. Entsprechend wird versucht, künftige Ereig­
nisse durch gegenwärtige Entscheidungen zu beeinflussen oder gar zu steu­
ern. In diesem Sinne verbindet Apokalyptik und Politik, dass sie immer auf 
die Zukunft gerichtet sind. Politik versucht in der jeweiligen Gegenwart zu 
definieren, was sein soll, weil das, was ist, nicht mehr sein sollen kann, es ist 
bereits. Nur die Zukunft ist offen für Veränderungen, weil jede Gegenwart 
bereits abgeschlossen ist und im Vergehen.

Gewendet auf kupierte Apokalypsen im politischen Diskurs, lässt sich nun 
folgern, dass die Erlösung im himmlischen Jerusalem kein Thema mehr ist, 
aber die Erkenntnisse, die durch die Erzählungen vom Untergang gewonnen 
werden, sollen gleichwohl dazu dienen, von den Schrecken der Zukunft zu 
befreien. Auch hinter kupierten Apokalypsen steht eine Hoffnung: nicht auf 
ein diesseitiges oder jenseitiges Paradies, sondern Hoffnung auf das Aufhal­
ten der Bedrohung und Ausschalten von Risiken. Der Dreischritt antiker 

4.

Apokalyptik – eine Coping-Strategie 629

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


Apokalyptik (jetzige Welt (1), Weltuntergang (2) und zukünftige, göttliche 
Welt (3)) findet in kupierten Apokalypsen auf den ersten Blick als Zwei­
schritt (jetzige Welt (1), Weltuntergang (2)) statt. Aber der Determinismus 
der Abfolge erscheint auf der zweiten Beobachtungsebene als dramaturgi­
sches Mittel, damit der Untergang abgewendet wird und es bei der jetzigen 
Welt (1) (in modifizierter Form, weil sie um den abgewendeten Untergang 
weiß) bleiben kann.

Diejenigen, die apokalyptische Szenarien von Untergängen vertreten, 
reflektieren nicht durchweg und vertieft den oben skizzierten Zusammen­
hang und die Kontingenz der eigenen Erzählungen. Aus der Praxis gesehen, 
ist dies bisweilen ratsam, weil andernfalls die erhoffte präventive Wirkung 
und Bewältigungsstrategie selbst sabotiert würde. Solche Coping-Strategien 
lösen aber nicht zwingend Probleme, indem sie das Problem wirklich aufhe­
ben, sondern sie bieten oft lediglich eine Möglichkeit des Umgangs. Mit 
Blick auf die Metaphorik der Apokalypse ist der mittel- bis langfristige 
Erfolg ebenso wie die Nachhaltigkeit der Problemlösung mitunter fraglich. 
Es bedarf sicherlich detaillierter Analyse, um im Einzelnen zu beurteilen, 
inwiefern bestimmte Metaphern der Apokalypse im konkreten Fall als psy­
chologische, religiöse wie politisch funktionale oder dysfunktionale Coping-
Strategien zu beurteilen sind und welche Interessen und Machtansprüche 
mit solchen diskursiven Strategien verbunden sind. Die hier entworfene 
abstrakte Interpretation der Metapher verfährt primär funktional, eine kon­
krete machttheoretische Analyse einzelner apokalyptischer Diskurspraxen 
(zum Beispiel der Neuen Rechten84 oder religiöser Bewegungen) könnte 
demgegenüber noch stärker selbst normativ positionieren.

Für den hier untersuchten Zusammenhang bleibt festzuhalten: Da, wo 
apokalyptische Vorhersagen ein Korrektiv im Spektrum des politischen Dis­
kurses darstellen, können sie eine positive Funktion haben, weil sie Ängste 
und damit mögliche Zukünfte thematisieren, die zum Gegenteil einer selbst­
erfüllenden Prophezeiung werden. Aus einer theoretischen Perspektive zeigt 
sich jedoch, dass apokalyptische Vorhersagen konstitutiv eine Position bean­
spruchen, die die Gesellschaft und deren Zukunft als Ganzes zu beobachten 
behauptet. Aus dem Blick gerät dabei, dass es diese Position letztlich nicht 
gibt, dass Zukunft nicht linear ist und die eigene apokalyptische Erzählung 
Kommunikation und damit Handlungen verändert, was wiederum Anpas­
sungsleistungen bedingt, die möglicherweise eine andere Zukunft als die 
prognostizierte hervorbringen. Weltveränderung findet immer in der Welt 
statt, die sich gerade verändert und in welcher unüberschaubar viel gleich­
zeitig passiert. Eine Perspektive auf die Gesellschaft von außen (quasi Gott 

 
84 Siehe hierzu insbesondere Schilk 2022.

630 Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608


gleich) kann es für uns nicht geben, weil Gesellschaft nur aus ihr selbst 
adressierbar ist und während der Beschreibung weiterläuft.85 Apokalypti­
sche Metaphern und die damit verbundenen Vorhersagen sind Modellierun­
gen bestimmter Szenarien möglicher Zukünfte, die nur so tun, als ob das 
nicht so wäre.

Literatur

Alkier, Stefan; Paulsen, Thomas. Hrsg. 2022. Apocalypse Now? Studien zur Intertextualität 
und Intermedialität der Johannesapokalypse von Dante bis Darksiders. Kleine Schriften 
des Fachbereichs Evangelische Theologie der Goethe-Universität Frankfurt am Main, 
Band 13. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Bei der Kellen, Ralf 2012. »Die Welt geht unter! Wer geht mit?«, in Deutschlandfunk 
Kultur. www.deutschlandfunkkultur.de/die-welt-geht-unter-wer-geht-mit-100.html 
(Zugriff vom 27.02.2023).

Betz, Gregor J.; Bosančić, Saša 2020. »Einleitung«, in Apokalyptische Zeiten. Endzeit- und 
Katastrophenwissen gesellschaftlicher Zukünfte, hrsg. v. Betz, Gregor J.; Bosančić, Saša, 
S. 7–26. Weinheim, Basel: Beltz Juventa.

Blumenberg, Hans 1979. Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmetapher. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Blumenberg, Hans 1987. Die Sorge geht über den Fluss. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Blumenberg, Hans 1988. Legitimität der Neuzeit. 2., erneuerte Auflage. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp.
Blumenberg, Hans 1989. Höhlenausgänge. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Blumenberg, Hans 1998. Lebensthemen. Stuttgart: Reclam.
Blumenberg, Hans 1998 [1960]. Paradigmen zu einer Metaphorologie. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp.
Blumenberg, Hans 2007. Theorie der Unbegrifflichkeit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Blumenberg, Hans 2020 [1986]. Lebenszeit und Weltzeit. Berlin: Suhrkamp.
Blumenberg, Hans 2020 [1988]. Matthäuspassion. 10. Auflage. Berlin: Suhrkamp.
Blumenberg, Hans 2021 [1979]. Arbeit am Mythos. Berlin: Suhrkamp.
Blumenberg, Hans 2021 [1980]. Die Genesis der kopernikanischen Welt. Berlin: Suhrkamp.
Blumenberg, Hans 2022 a. »Rette, was wer kann!«, in Hans Blumenberg: Ein mögliches 

Selbstverständnis: Lebensthemen, S. 39–50. Berlin: Suhrkamp.
Blumenberg, Hans 2022 b. Ein mögliches Selbstverständnis: Lebensthemen. Berlin: Suhr­

kamp.
Buch, Robert 2012. »Umbuchung: Säkularisierung als Schuld und Hypothek bei Hans Blu­

menberg«, in Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 64, 4, S. 338–358.
Bultmann, Rudolf 1967. »Ist die Apokalyptik die Mutter der christlichen Theologie?«, in 

Rudolf Bultmann: Exegetica: Aufsätze zur Erforschung des Neuen Testaments, S. 476–
482. Tübingen: Mohr.

Caritat, Marquis de Condorcet; Nicolas, Marie Jean Antoine 1796. Entwurf eines histori­
schen Gemähldes der Fortschritte des menschlichen Geistes. Tübingen: Cotta.

Collins, John J. 1979. »Introduction: Towards the Morphology of Genre«, in Apocalypse: 
The Morphology of a Genre (Semeia 14). Missoula: Society of Biblical Literature.

Esposito, Elena 2013. »Formen der Zirkularität in der Konstruktion der Zukunft«, in Pro­
phetie und Prognostik: Verfügungen über Zukunft in Wissenschaften, Religionen und 
Künsten, hrsg. v. Weidner, Daniel; Willer, Stefan, S. 325–340. München: Wilhelm Fink.

Faltermaier, Toni; Lessing, Nora 2021. »Coping«, in Dorsch. Lexikon der Psychologie. 
https://dorsch.hogrefe.com/stichwort/coping (Zugriff vom 27.02.2023).

 
85 Vgl. Luhmann 1998, S. 879–893.

Apokalyptik – eine Coping-Strategie 631

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.deutschlandfunkkultur.de/die-welt-geht-unter-wer-geht-mit-100.html
https://dorsch.hogrefe.com/stichwort/coping
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608
https://www.deutschlandfunkkultur.de/die-welt-geht-unter-wer-geht-mit-100.html
https://dorsch.hogrefe.com/stichwort/coping


Gehring, Petra 2014. »Metaphern«, in Blumenberg lesen. Ein Glossar, hrsg. v. Buch, Robert; 
Weidner, Daniel, S. 201–213. Berlin: Suhrkamp.

Gerhards, Claudia 1999. Apokalypse und Moderne. Alfred Kubins »Die andere Seite« und 
Ernst Jüngers Frühwerk. Würzburg: Königshausen & Neumann.

Grey, John 2008. Black Mass: Apocalyptic Religion and the Death of Utopia. London: 
Penguin Books.

Helms, Dominik 2018. »Daniel/Danielbuch«, in WiBiLex. Das wissenschaftliche Bibellexi­
kon im Internet. www.bibelwissenschaft.de/stichwort/16161/ (Zugriff vom 23.10.2023).

Horn, Eva 2014. Zukunft als Katastrophe. Frankfurt a. M.: S. Fischer.
Käsemann, Ernst 1980. An die Römer. Tübingen: Mohr.
Keller, Reiner 2013. »Das Ende der Welt (wie wir sie kannten). Zur apokalyptischen Dimen­

sion des Klimadiskurses«, in Untergangsszenarien – Apokalyptische Denkbilder in Lite­
ratur, Kunst und Wissenschaft, hrsg. v. Bluhm, Lothar; Schiefer Ferrari, Markus; Wag­
ner, Hans-Peter; Zuschlag, Christoph, S. 253–276. Berlin: Akademie-Verlag.

Kierkegaard, Søren 1991. »Der Begriff Angst«, in Søren Kierkegaard: Gesammelte Werke 
11/12. 3. Auflage. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.

Körtner, Ulrich 1988. Weltangst und Weltende: Eine theologische Interpretation der Apoka­
lyptik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Lehmann, Rudolf 1939. »Weltuntergang und Welterneuerung im Glauben schriftloser Völ­
ker«, in Zeitschrift für Ethnologie 71, S. 103–115.

Lücke, Friedrich 1852 [1832]. Offenbarung des Johannes oder Allgemeine Untersuchungen 
über die apokalyptische Literatur überhaupt und die Apokalypse des Johannes insbeson­
dere. Bonn: Weber.

Luhmann, Niklas 1991. Soziologie des Risikos. Berlin, New York: de Gruyter.
Luhmann, Niklas 1998. Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Luhmann, Niklas 2008. Ökologische Kommunikation. 5. Auflage. Wiesbaden: VS Verlag für 

Sozialwissenschaften.
Mitchell, Charles P. 2001. A Guide to Apocalyptic Cinema. London: Greenwood Press.
Nagel, Alexander-Kenneth 2006. »End-Zeit-Geist? Moderne Apokalypsen als Krisenherme­

neutik«, in Die Natur der Gesellschaft. Verhandlungen des 33. Kongresses der Deut­
schen Gesellschaft für Soziologie in Kassel 2006, hrsg. v. Rehberger, Karl-Siegbert, 
S. 1013–1030. Frankfurt a. M.: Campus.

Nagel, Alexander-Kenneth 2021. Corona und andere Weltuntergänge: Apokalyptische Kri­
senhermeneutik in der modernen Gesellschaft. Bielefeld: transcript.

Nagel, Alexander-Kenneth; Schipper, Bernd U.; Weymann, Ansgar. Hrsg. 2008. Apokalypse. 
Zur Soziologie und Geschichte religiöser Krisenrhetorik. Frankfurt a. M.: Campus.

Noetzel, Thomas 2014. »Politische Religionen – mehr als eine Metapher?«, in Religiöse Min­
derheiten und gesellschaftlicher Wandel, hrsg. v. Franke, Edith, S. 195–208. Wiesbaden: 
Harrassowitz.

Noetzel, Thomas 2021. Apokalypse als politisches Problem. Vortrag.
Prisching, Manfred 2020. »Covid-19: Apokalyptische Erzählungen«, in Apokalyptische Zei­

ten. Endzeit- und Katastrophenwissen gesellschaftlicher Zukünfte, hrsg. v. Betz, Gregor 
J.; Bosančić, Saša, S. 62–89. Weinheim, Basel: Beltz Juventa.

Saß, Marcell 2021. »Krise können? Eine praktisch-theologische Perspektive«, in Das Bauge­
rüst 73, 2, S. 34–37.

Schenk, Richard; Vögele, Wolfgang. Hrsg. 1999. Aktuelle Apokalyptik! Loccumer Proto­
kolle 20/99.

Schilk, Felix 2022. »›Heroismus als Weg zur Transzendenz‹. Metadiskursive Religionsbezüge 
und apokalyptische Diskurspraxis der Neuen Rechten«, in Zeitschrift für Religion, 
Gesellschaft und Politik 5, S. 445–469.

Schipper, Bernd U. 2008. »Apokalyptik und Apokalypse – ein religionsgeschichtlicher Über­
blick«, in Apokalypse. Zur Soziologie und Geschichte religiöser Krisenrhetorik, hrsg. v. 
Nagel, Alexander-Kenneth; Schipper, Bernd U.; Weymann, Ansgar, S. 73–98. Frankfurt 
a. M.: Campus.

Schrader, Hannes 2022. »Das ist die Apokalypse«, in Der Spiegel. Panorama. www.spiegel.
de/panorama/umweltkatastrophe-in-der-oder-was-bleibt-wenn-alles-stirbt (Zugriff vom 
27.02.2023).

632 Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/16161
https://www.spiegel.de/panorama/umweltkatastrophe-in-der-oder-was-bleibt-wenn-alles-stirbt
https://www.spiegel.de/panorama/umweltkatastrophe-in-der-oder-was-bleibt-wenn-alles-stirbt
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608
https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/16161
https://www.spiegel.de/panorama/umweltkatastrophe-in-der-oder-was-bleibt-wenn-alles-stirbt
https://www.spiegel.de/panorama/umweltkatastrophe-in-der-oder-was-bleibt-wenn-alles-stirbt


Schroer, Markus 2022. Geosoziologie: Die Erde als Raum des Lebens. Berlin: Suhrkamp.
Schröter, Jens 2015. Apokalyptik im frühen Judentum und im Urchristentum. Loccumer 

Pelikan 2/2015. www.rpi-loccum.de/material/pelikan/pel2-15/2-15_schroeter (Zugriff 
vom 23.10.2023).

Sorgner, Stefan L. 2019. Übermensch. Plädoyer für einen Nietzscheanischen Transhumanis­
mus. Basel: Reflexe Schwabe Verlag.

Stern, Fritz 1963. Kulturpessimismus als politische Gefahr. Bern: Scherz.
Stoellger, Philipp 1999. »Arbeit an der Apokalyptik zur Dehnung der Zeit. Überspannte 

Erwartungen und phänomenologische Entspannungsübungen«, in Loccumer Protokolle 
20/99, S. 248–279.

Stoellger, Philipp 2000. Metapher und Lebenswelt. Hans Blumenbergs Metaphorologie 
als Lebenswelthermeneutik und ihr religionsphänomenologischer Horizont. Tübingen: 
Mohr Siebeck.

Styfhals, Willem 2022. »Blumenberg, Latour and the Apocalypse«, in Interrogating Moder­
nity. Debates with Hans Blumenberg, hrsg. v. Bielik-Robson, Agata; Whistler, Daniel, 
S. 61–79. Cham: Palgrave Macmillan.

Thunberg, Greta 2019. Ich will, dass ihr in Panik geratet! Meine Reden zum Klimaschutz. 
Frankfurt a. M.: S. Fischer.

Tillich, Paul 1953. Der Mut zum Sein. Stuttgart: Steingrüben.
Vondung, Klaus 1988. Die Apokalypse in Deutschland. München: dtv.
Vondung, Klaus 2013. Deutsche Wege der Erlösung. Formen des Religiösen im Nationalso­

zialismus. München: Wilhelm Fink.
Vondung, Klaus 2018. Apokalypse ohne Ende. Heidelberg: Universitätsverlag Winter.
Weidner, Daniel 2014. »Ende«, in Blumenberg lesen. Ein Glossar, hrsg. v. Buch, Robert; 

Weidner, Daniel, S. 57–71. Berlin: Suhrkamp.
Weidner, Daniel; Willer, Stefan 2013. »Fürsprechen und Vorwissen. Zum Zusammenhang 

von Prophetie und Prognostik«, in Prophetie und Prognostik: Verfügungen über 
Zukunft in Wissenschaften, Religionen und Künsten, hrsg. v. Weidner, Daniel; Willer, 
Stefan, S. 9–22. München: Wilhelm Fink.

Wetz, Franz J. 2020. Hans Blumenberg zur Einführung. 5., vollständig überarbeitete Auf­
lage. Hamburg: Junius.

Weymann, Ansgar 2008. »Gesellschaft und Apokalypse«, in Apokalypse. Zur Soziologie und 
Geschichte religiöser Krisenrhetorik, hrsg. v. Nagel, Alexander-Kenneth; Schipper, 
Bernd U.; Weymann, Ansgar, S. 13–48. Frankfurt a. M.: Campus.

Wolff, Christian 1975. »Christ und Welt im 1. Petrusbrief«, in Theologische Literaturzei­
tung 100, 5, S. 333–342.

Zill, Rüdiger 2011. »Überlebensthemen. Vom Umgang mit der Sterblichkeit des Menschen 
bei Hans Blumenberg«, in Überleben: historische und aktuelle Konstellationen, hrsg. v. 
Schmieder, Falko, S. 265–280. München: Wilhelm Fink.

Apokalyptik – eine Coping-Strategie 633

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.rpi-loccum.de/material/pelikan/pel2-15/2-15_schroeter
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608
https://www.rpi-loccum.de/material/pelikan/pel2-15/2-15_schroeter


Zusammenfassung: Apokalyptik hat gegenwärtig Konjunktur. Religionsgeschichtlich 
war diese immer Gegenwartsdiagnose, allerdings mit Hinweis auf das hinter dem 
Untergang aufscheinende Heil. Mithilfe Blumenbergs wird nach der Funktion apokalyp­
tischer Metaphern heute gefragt, wenn Angstbewältigung durch ein Heilsversprechen 
kein Strukturmerkmal mehr ist. Fokussiert wird die präventive Funktion apokalyptischer 
Metaphorik, welche als self-defeating prophecy eine politische Coping-Strategie ist.

Stichworte: Apokalyptik, Apokalypse, Hans Blumenberg, Bewältigungsstrategie, 
Coping-Strategie, Metapher

Apocalyptic – a Coping Strategy. Metaphorological Explorations Following 
Hans Blumenberg

Summary: Apocalyptic is currently in vogue. In the history of religion, this has always 
been a diagnosis of the present, but with reference to the salvation that appears behind 
the doom. With the help of Hans Blumenberg, the function of apocalyptic metaphors 
today is inquired, when coping with fear through a promise of salvation is no longer 
a structural characteristic. The focus is on the preventive function of apocalyptic 
metaphors, which as self-defeating prophecy is a political coping strategy.

Keywords: apocalyptic, apocalypse, Hans Blumenberg, coping strategy, metaphor

Autoren

Jan-Paul Klünder
Philipps-Universität Marburg
FB Evangelische Theologie – FG Praktische Theologie
Deutschhausstr. 11+13
35032 Marburg
Deutschland
jan-paul.kluender@staff.uni-marburg.de

Marcell Saß
Philipps-Universität Marburg
FB Evangelische Theologie – FG Praktische Theologie
Lahntor 3
35032 Marburg
Deutschland
m.sass@uni-marburg.de

634 Jan-Paul Klünder und Marcell Saß

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-608

