POSITIONEN UND DEBATTEN

Janna Mareike Hilger

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung

1. Einleitung!

» Awareness« und »Safe(r) Spaces« sind zwei Konzepte, die bereits seit lan-
gerem zu erhitzten Debatten fithren, sei es in linken Kontexten oder auch
in den Feuilletons. Dieses Jahr riickte insbesondere »Awareness« in den
Fokus der Offentlichkeit: Nachdem der #MeToo-Fall rund um den Singer
der Band Rammstein im Frihsommer 2023 publik wurde, gab es diverse
Berichte tiber den Einsatz von »mobile[n] Awareness-Teams«2 auf den Kon-
zerten. Die Aufgabe dieser Teams ist es, auf (Grof$-)Veranstaltungen und
in Clubs »diskriminierende[m] oder grenziiberschreitende[m] Verhalten, wie
sexueller Beldstigung, vor[zu]beugen«.3 Sie treten als Ansprechpersonen auf,
beobachten und stellen Riickfragen zu Vorkommnissen.* In der Regel sind
die Gruppen Teil einer Gesamtstrategie, die auch »Saferspaces«’ umfasst —
also Riickzugsraume abseits des eigentlichen Geschehens.¢ Teilweise wird
»Safer Space« jedoch auch in Bezug auf den ganzen, mit einem Awareness-
Konzept arbeitenden Veranstaltungsort verwendet. Auf zahlreichen Festivals
und in grof$stidtischen Clubs sind diese MafSnahmen - anders als bei
Rammstein-Shows — bereits seit Jahren giangig.”

Auf die mittlerweile grofSe Verbreitung derartiger Strategien verweisen
auch Nadine Maser und Sighard Neckel im Leviathan vom Juni 2023
und unterziehen Safe(r) Spaces und Awareness einer soziologischen Kritik.
Ihre Argumentation behandelt Awareness als ein »Emotionsprogramm«$
und nimmt fir sich in Anspruch, auf die konkrete Praxis, das tagtagliche
Machen von Awareness zu schauen.” Dabei beschreiben Maser und Neckel

—_

Fiir Lektiiren und immens wertvolle Hinweise danke ich Lotte Junia Hiller, Judy Alan Richter
und Glen Sattler.

Kreisverwaltungsreferat Miinchen 2023.
Glaser 2023.

Vgl. ebd.

Hentschel 2023.

Vgl. ebd.

Vgl. ebd.

Maser, Neckel 2023.

Vgl. ebd., S. 301.

O 0 NI N Li AW N

Leviathan, 51.Jg., 4/2023,S.635—-653, DOI: 10.5771/0340-0425-2023-4-635

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

636 Janna Mareike Hilger

wiederholt »sozial[e] Interaktionen«!10 als den Wirkungsbereich dieses Kon-
zepts. Gehalt und Bedeutung von diesen Interaktionen sind den Autor:innen
zufolge nicht unabhingig von den beteiligten Personen bestimmbar.!? Wei-
terhin identifizieren Maser und Neckel »Paradoxien«!? von Awareness, die
sie am Nutzen der entsprechenden Konzepte zweifeln lassen. Insbesondere
werfen sie Awareness vor, mit einer starren Unterscheidung zwischen »privi-
legiert« und »nicht privilegiert« zu arbeiten!? und dadurch - entgegen dem
eigenen Anspruch — Essentialisierungen zu forcieren.'* Zudem nimmt ihre
Kritik ein Grundprinzip von Awareness-Praktiken in den Blick, namlich die
unbedingte Parteinahme fiir die betroffene Person. Im Kontext von Aware-
ness zihlt dabei die subjektive Wahrnehmung: Was als Ubergriffigkeit erlebt
wurde, wird unhinterfragt als solche anerkannt.!> Dies verhindere, so die
Autor:innen, dass »fuir alle verbindlich[e] Regeln entstehen, denen es zur
Vermeidung von Diskriminierung aber bediirfte«.1¢ Entgegen der dezidier-
ten Intention von Awareness erzeuge dies »interaktive Verunsicherung«.!”

In dieser Replik mochte ich eine sozialphilosophisch-genealogische Gegen-
position vorschlagen und dabei folgende These plausibilisieren: Die von
Maser und Neckel hervorgebrachte Kritik ist kontextvergessen. Damit
meine ich erstens, dass sie Awareness- und Safer-Space-Konzepte als monoli-
thischer und starrer darstellt, als sie eigentlich sind. Beides sind lebendige,
wandelbare, eben gerade nicht fixierte Strategien und miissen in ihrer Viel-
falt ernst genommen werden. Zweitens gilt es, diese Praktiken vor dem
Hintergrund der »Feinmechanik« von gegenwirtigen Macht- und Herr-
schaftsformationen zu betrachten — denn dies sind deren Entstehungs- und
Wirkungsbedingungen. Daran angelehnt, werde ich argumentieren, dass
Awareness und Safe(r) Spaces vor allem als politische Instrumente betrachtet
werden miissen. Masers und Neckels stark psychologisierender Zugang ver-
fehlt genau dies, weshalb ihre Kritik dem Gegenstand nicht gerecht wird.

2. Diskriminierung und Affekt

Ich beginne mit Masers und Neckels Hauptthese, laut derer Awareness
»subjektive Gefithle und emotionale Reaktionen zum entscheidenden Indi-

10 Ebd., S. 306.

11 Vgl. ebd.

12 Ebd., S.302.

13 Vgl. ebd., S. 306, 315-316.
14 Vgl. ebd., S. 318.

15 Vgl. Probst 2023.

16 Maser, Neckel 2023, S. 320.
17 Ebd., S.314.

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 637

kator fur die Existenz bestimmter Machtverhiltnisse«!® mache — und dies
Unsicherheit verursache und Diskussionen unmoglich mache. Dazu erkla-
ren die Autor:innen, dass sie die »Tatsache der Diskriminierung«!® nicht
verleugnen. Sie zweifeln jedoch an, dass subjektive Empfindungen einen
verldsslichen Maf$stab fiir Diskriminierungen darstellen konnen.?? Denn
»die subjektive Wahrnehmung, einer diskriminierten Kategorie anzugehoren,
[muss sich] nicht zwangsldufig mit einem objektiv feststellbaren Ausmafl von
Benachteiligung decken. So kennt auch die aktuelle Sozialforschung den Fall,

dass diejenigen, die am starksten benachteiligt sind, sich bisweilen am wenigs-
ten diskriminiert fithlen. «2!

Unter Bezug auf den Soziologen Aladin El-Mafaalani schreiben Maser
und Neckel aufSerdem, dass »gerade auch der gesellschaftliche Abbau von
Benachteiligung dazu fiihren kann, verbleibende Diskriminierung besonders
laut zu beklagen«.22 Zuletzt verweisen die Autor:innen auf eine »gesell-
schaftlich heute vergleichsweise breit getragen[e] Uberzeugung, dass Diskri-
minierungen ganzer Gruppen im Grundsatz illegitim sind «.23

Zwei Punkte mochte ich an dieser Einschdtzung von Maser und Neckel
problematisieren. Zum einen scheinen sie mir eine verharmlosende Sicht
auf nach wie vor bestehende Diskriminierung in liberal-demokratischen
Gesellschaften zugrunde zu legen. Zum anderen mochte ich ihre Auffassung
von Affekten infrage stellen. Zunichst stellen sich folgende Fragen: Wel-
chen Beweiswert hat es, wenn dufSerst benachteiligte Menschen im Glauben
leben, nicht benachteiligt zu sein? Bedeutet dies, dass sich ihre gemachten
Diskriminierungserfahrungen tatsichlich in keiner — vielleicht diffusen, pra-
reflexiven — Gefuihlslage niederschlagen? Oder ist es den befragten Personen
vielmehr unmoglich, ihr Erleben mit den immer intransparenteren, perfi-
deren Machtmechanismen unserer Zeit zusammenzubringen und eben als
Diskriminierung zu benennen? Unterwerfung tritt auch fiur die Betroffenen
oftmals nicht offen zutage, weil die Verschleierungs- und Beharrungskrafte
sozialer Verhaltnisse massiv sind. Dies deutet auch der von Maser und
Neckel zitierte Soziologe El-Mafaalani an, der hervorhebt, dass Fihigkeiten
zur Interessenvertretung erst durch einen Sozialisationsprozess erlernt wer-
den. Der »eigene Anspruch auf Teilhabe und Zugehorigkeit«24 muss sich, so
El-Mafaalani, erst bilden, um artikuliert werden zu konnen. Ginzliche Per-

18 Ebd., S.319.

19 Ebd., S.318.

20 Vgl. ebd., S.319.
21 Ebd.

22 Ebd.

23 Ebd.,, S.320.

24 El-Mafaalani 2019.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

638 Janna Mareike Hilger

spektivlosigkeit, wie sie etwa durch lebenslange immense Benachteiligung
entsteht, verhindere dies.2’ Ich mochte erginzen: Gerade die Erzihlung,
dass es linear »besser wird«, dass es kaum noch etwas zu tun gibe, dass
rechtliche Gleichstellung ausreiche, dass allerorts tbertrieben, dramatisiert
und grundlos gejammert werde, erschwert es, einen stindig mitlaufenden
Zorn, eine Wut tiber nicht erfillte Versprechen in eine progressive Kritik an
den Zustinden zu verwandeln. Anders als Masers und Neckels Rezeption
vermuten ldsst, betont zudem auch El-Mafaalani die Notwendigkeit einer
solchen Kritik. Seine Forschung zum »Integrationsparadox«2¢ ist sogar ein
Pladoyer fiir mebr Auseinandersetzungen mit Diskriminierungen, insofern
El-Mafaalani damit firr die Produktivitat von identitatspolitischen Konflik-
ten argumentiert.?” In Bezug auf Awareness ist dabei anzumerken, dass die
Helfer:innen nicht aktiv werden, wenn eine Person eine erlebte Situation
als harmlos einschitzt, selbst wenn externe Beobachter:innen diese eventu-
ell als diskriminierend beschreiben wiirden. Im Sinne ihres Pladoyers fur
»klare Regeln« werten Maser und Neckel dies als erneutes Anzeichen fiir
die Befremdlichkeit von Awareness.?8 Es kann jedoch im Gegenteil als eine
Stdarke des Konzepts gelten, trotz oftmals unerkannt bleibenden Macht- und
Herrschaftsformationen keinem Paternalismus zu verfallen.

Wie steht es nun aber um das Problem, ob und inwiefern subjektives
Empfinden als Indikator fiir Diskriminierung gelten kann? Masers und
Neckels Einschitzung, dass dies nicht ausreiche, wirft die Frage auf, wel-
che Macht- und Affekttheorien ihren Uberlegungen zugrunde liegen. Der
Aufsatz referenziert Georg Simmel, Pierre Bourdieu?® und den Co-Autor
Sighard Neckel.3? Jenseits dieser Beziige sagt der Beitrag wenig zu seinen
theoretischen Pramissen und gibt auch keine Auskunft iiber den angenom-
menen Zusammenhang von Affekt und Macht. Dies erstaunt umso mehr,
als dass es sich um ein Projekt aus der Affekt- und Emotionsforschung
handelt.3! Trotz »Interviews mit Personen aus Awareness-Kontexten«32 ver-
wenden Maser und Neckel wenig Aufwand darauf, mithilfe von Empirie
und/oder Theorie die Affektivititen zu betrachten, aus denen Awareness

25 Vgl. ebd.

26 Fbd.

27 Vgl. ebd.

28 Vgl. Maser, Neckel 2023, S. 312.
29 Vgl. ebd., S. 319.

30 Vgl. ebd., S.305. Bourdieu folgend, riumen die die Autor:innen bemerkenswerterweise die
»Unsichtbarkeit« (ebd., S. 319) von Privilegien ein.

31 Vgl ebd., S.301.
32 Ebd.

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 639

entstand. Durch welche Gefiihle sind diese Praktiken motiviert — jenseits des
Wunsches, Diskriminierungen und Gewalt etwas entgegenzusetzen?

Allgemein zeichnen Maser und Neckel ein Bild von Affekten und Emotio-
nen, das diese lediglich mit den Aspekten in Verbindung bringt, die ihnen
klischeehaft zugeschrieben werden: Willkiir, Unzuverlassigkeit, Irrationali-
tat, Undifferenziertheit, Innerlichkeit und solitirer Zugang. Damit einher
geht die Pramisse, dass sich Affekte und das Politische als die »6ffentliche
Sache« immer schon im Wege stehen. Als implizites Gegenbild dient den
Autor:innen die Common-Sense-Vorstellung, dass Emotionen von Reflektio-
nen und Prozessen des rationalen Abwigens begleitet werden miissen, um
zu einer realititsaddquaten Aussage uber die Welt beitragen zu koénnen.
Sicherlich ist richtig, dass die Fihigkeiten zur hinterfragenden Distanzierung
und zur Emotionsregulierung fir ein alltidgliches Zusammenleben unver-
zichtbar sind. Dass die Autor:innen es dabei belassen, zeigt jedoch, dass die
hier durchscheinenden Vorstellungen von Affekt und Macht verkiirzt sind.
Dies wird besonders dann relevant, wenn damit eine Analyse von Awareness
und Safe(r) Spaces geleistet werden soll. Genau in diesem Phanomenbereich,
oder konkreter: in der Geschichte von Safe(r) Spaces, finden sich Beispiele,
die eine andere Verbindung von Affekt und Macht eindriicklich illustrieren.
Interessanterweise nehmen Maser und Neckel sogar auf diese Geschichte
Bezug und erwihnen die consciousness-raising-Gruppen der 1970er Jahre
als historischen Entstehungsraum von Awareness.33 Welche Aspekte hierbei
im Detail eine Rolle spielen sollen, wird nicht ausgefihrt. Auf diese Grup-
pen sowie ihre Vor- und Nachgeschichte werde ich mich nun auch fokussie-
ren, allerdings unter einem verdnderten Vorzeichen. Nicht die Unbrauchbar-
keit, sondern im Gegenteil das grofSe Potenzial von Safe(r) Spaces zeigt sich
an genau diesen Raumen und ihrem Affektivitats- und Politikverstandnis.

3. Zur Geschichte von Safe(r) Spaces

Die Geschichte der Safe(r) Spaces ist eine unordentliche. Urspriinglich in
den USA entstanden, kam das Konzept in den 1970er Jahren nach West-
Deutschland. In Form von sogenannten Selbsterfahrungsgruppen formierten
sich Riume exklusiv fiir Frauen und fur gleichgeschlechtlich begehrende
Manner, die sich dort in einen bewegungspolitisch motivierten, extensiven
Erfahrungsaustausch untereinander begaben.3* Vorbild dieser Praxis waren
die sogenannten consciousness raising-Gruppen der US-amerikanischen

33 Vgl. ebd., S. 304.
34 Vgl. Lux 2019; Henze 2019, S. 233-261.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
\halts Ir Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

640 Janna Mareike Hilger

Frauen- beziehungsweise Schwulen- und Lesbenbewegung.3® Der tibernom-
mene Grundgedanke war folgender: Durch die kollektive Auslotung der
eigenen Biografie sollte ein »Bewusstsein« dariiber geschaffen werden, was
es heifst, als Frau beziehungsweise queere Person in dieser Gesellschaft zu
leben. Dies sollte eine Grundlage fiir weitere politische Aktionen schaffen.3¢
In der Forschungsliteratur gelten diese Raume als »Nachfolger« der schwu-
len und lesbischen Bars der 1950er und 1960er Jahre, die den Beginn einer
moglichen historisierenden Erzihlung tiber Safe(r) Spaces markieren.?” Zu
deren weiterer Geschichte gehoren auflerdem die lesbisch-separatistischen
all women spaces der 1980er und 1990er Jahre.38

Die consciousness raising-Gruppen nutzten verschiedene Regeln, um ihren
Teilnehmenden ein Gefithl von Sicherheit und Solidaritit zu vermitteln.
Teilnehmende waren dazu aufgerufen, die anderen nicht zu unterbrechen
und sie in ihrem Gesagten unbedingt ernst zu nehmen.3® Auf diese Weise
sollte ein freimutiges Sprechen ermoglicht werden, das von Zeitzeug:innen
in emotionalen Worten beschrieben wird: »Das Gefiihl war unglaublich -
so offen zu sein, so frei, sagen zu konnen, was man denkt ohne Angst
vor Repressalien, ohne sich dariiber Gedanken machen zu missen, dass
jemand dich auslachen konnte.«#% Affekte und Emotionen hatten im con-
sciousness raising eine sehr spezifische Funktion, die die fihrende Radikalfe-
ministin Kathie Sarachild wie folgt beschreibt: »Wir gehen davon aus, dass
unsere Gefuhle uns etwas sagen, wovon wir lernen konnen [...] dass unsere
Gefiihle etwas bedeuten, das es wert ist, analysiert zu werden [...] dass
unsere Gefuhle etwas Politisches sagen.«*! Entscheidend ist hier das Wort
»politisch«. Es verdeutlicht, dass das kollektive Sprechen tber die eigenen
Gefiihle nicht allein der individuellen Katharsis dienen sollte. Vielmehr wur-
den Emotionen und Affekte als Seismograf aufgefasst, mit dessen Hilfe die
gegenwartige Gesellschaft in ihrer Verfasstheit begriffen werden kann. Mit
anderen Worten: Consciosuness raising ging von einem Niederschlag des
Gesellschaftlichen im emotionalen Erleben des Individuums aus.*?

Die implizite Vorstellung eines politischen und sozialen Seins von Emotio-
nen hat weitreichende Konsequenzen. Sie findet Resonanz in der aktuellen

35 Vgl. Lux 2019, S. 56.

36 Vgl. Sarachild 1970, S. 79-80.

37 Vgl. Kenney 2001, S. 24-25.

38 Vgl. Cvetkovich 2003, S. 83; Hilger 2023, S. 66-79.

39 Vgl. Women’s Action Alliance 1975, S. 192.

40 Zitiert nach: Shreve 1989, S. 48; eigene Ubersetzung.

41 Sarachild 1970, S. 78; eigene Ubersetzung, Auslassungen und Hervorhebungen im Original.

42 Dass eine solche Konstituierung der Psyche (oder priziser: der verkdorperten Psyche) durch
Macht stattfindet, argumentieren verschiedene Theoretiker:innen, insbesondere Judith Butler;
vgl. Butler 2019 [2001].

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 641

Affekttheorie, die sich zunehmend fiir die Historizitat von Affekten interes-
siert und diese als Sedimentierungen einer gewalt- und machtdurchzogenen
Geschichte sichtbar macht.*> So verstanden, konstituieren Emotionen und
Affekte kein privates und vor dufSerlichen Zugriffen geschiitztes »Innenle-
ben«. Vielmehr sind sie selbst ein Schauplatz von komplexen Machtaus-
tubungen und konnen fur Unterwerfungen, aber auch fir Widerstinde mobi-
lisiert werden. Wie sich an den bewegungspolitischen Selbstbefragungen
zeigt, geschieht letzteres haufig im Modus eines zihen, zeitintensiven Rin-
gens. Die Aktivist:innen wiesen pathologisierende, psychologisierende Nar-
rative und Stereotypisierungen** zuriick, die ihnen eine Hysterie oder sons-
tige emotionale Dysfunktion attestierten. Unbehagen, Zorn und angestaute
Frustration wurden neu interpretiert — als Index dessen, was grundlegend
falsch lauft. Dieser kritische Perspektivenwechsel fiihrte auch dazu, dass
sich den Teilnehmenden das eigene Selbst in einem anderen Licht zeigte,
namlich als das Produkt einer gesellschaftlichen Gemachtheit. Auf diese
Weise wurde Emotionen und Affekten eine eigene, un-naive Epistemologie
zugesprochen, die weniger in dem ethischen Imperativ wurzelt, eigene und
fremde Gefiihle ernst zu nehmen; sondern die schlichtweg als Analysein-
strument galt, um die rassifizierende, klassifizierende, hetero-patriarchale
Gesellschaft mit ihren ganzen Auswirkungen zu begreifen.

Die eigenen Emotionen auf gegenwirtige, weitgreifende Macht- und Herr-
schaftsformationen zu beziehen ist in ebendieser Gesellschaft dabei vor
allem eins: tiberaus plausibel. Dieser Befund verbindet die vergangenen
Safe(r) Spaces der consciousness raising-Gruppen mit heutigen Awareness-
Praktiken. Beiden liegt das Wissen zugrunde, dass das Gefiihlte nicht
spontan und situativ in einem Einzelsubjekt entsteht, sondern in den gesell-
schaftlich bedingten Wiederholungen von Verletzungen, Derealisierungen
und Degradierungen, die sich stauen, die eigene Aufmerksamkeit okkupie-
ren und Handlungsdruck erzeugen. Ebenso finden unter Marginalisierten
weiterhin Erfahrungsabgleiche statt, die Gewalt und Diskriminierung als
solche benennbar machen und zum weiteren Sprechen ermutigen. Wenn
eine Ubergriffigkeit oder Diskriminierung als solche adressiert wird, spricht
die Einzelne fiir sich — aber es gibt in diesen Momenten auch eine ganze
Sozialitdit der Marginalisierten, die in diesem Moment durch sie spricht.
Diese Sozialitit hat Analysekompetenzen und beansprucht vollig zu Recht
politische wie auch individuell-ethische Glaubwiirdigkeit.

43 Fiir eine Ubersicht iiber entsprechende Arbeiten vgl. Bernhardt 2021.

44 Wie das berithmte Combahee River Collective schreibt, kimpften viele Schwarze Frauen vor
ihren Beriihrungen mit consciousness raising mit »feeling[s] of craziness« (Combahee River
Collective 2002 [1977], S.236). Mit einer eindriicklichen Zuriickweisung von Stereotypen
beginnt auch ein aktivistischer Text einer anonymen schwulenpolitischen Gruppe: » Gay males
feel pain« (A Gay Male Group 1992 [1972], S. 293; Hervorhebung im Original).

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

642 Janna Mareike Hilger

4. Ausschliisse: Ein Anzeichen von Essentialisierungen?

Am Beispiel von consciousness raising lassen sich mehrere Differenzierun-
gen vornehmen, die Masers und Neckels Einwinde weiter entkriften. Die
Autor:innen kritisieren, dass Safe(r) Spaces Ausschlusse entlang von Identi-
taten vornihmen, die »ungewollt nicht weniger essentialistisch vor[gehen]
als der Rassismus, den man bekimpft«.4> Dazu ist zunichst festzuhalten,
dass die bewegungspolitischen Raume der 1970er Jahre explizite wie impli-
zite Ausschliisse vornahmen. Der explizite Ausschluss galt, je nach Gruppe,
Mainnern, nichtqueeren Personen und weiffenn Frauen — also Menschen, die
von Herrschafts- und Machtstrukturen und deren Exkludierungen profitier-
ten.

Die impliziten Ausschlisse, die die bewegungspolitischen Gruppen vor-
nahmen, wurden bereits in den 1970er Jahren innerfeministisch kritisiert.
Dass die Frauenbewegung mehrheitlich weiff und mittelstaindisch war,%®
fuhrt das Combahee River Collective in seinem Black Feminist Statement
von 1977 an.*’ Die Mitbegrinderinnen, die lesbischen, Schwarzen Akade-
mikerinnen Beverly und Barbara Smith, kritisierten zudem den vollig ver-
engten inhaltlichen Fokus und die politische Naivitit des weiffenn Feminis-
mus.*8 Auch weiffe Lesben stieflen in den Kleinkollektiven zunichst auf
Argwohn,*® was den Verdacht nahelegt, dass genderdeviante Identititen
wie die der maskulinen butch dort nicht gerne gesehen wurden. Derartige
Diskriminierungen finden sich noch in anderen Zeitabschnitten der hier
entfalteten Geschichte. Die schwulen und lesbischen Bars wurden durch
queere Black, Indigeneous und People of Color erst mithsam de-segregiert,
wobei viele Schwarze Queers aufgrund von offenen und subtilen Anfeindun-
gen weiterhin Schwarze Nachbarschaftskneipen und Hauspartys aufsuchten
— also eine Homosozialitat entlang von race bevorzugten.’® Die Frauen-
Buchldden, -Cafés und -Festivals der 1980er und 1990er Jahre gerieten
im (queer)feministischen Aktivismus und in der zu der Zeit aufkommen-
den weiflen queerfeministischen Theorie immer wieder in die Kritik, da
sie trans* Personen ausschlossen. Dies geschah sowohl durch dezidierte,
trans*feindliche Regeln wie auch durch die routinierten Beschworungen

45 Maser, Neckel 2023, S. 318.

46 Vgl. Shreve 1989, S. 12; Kravetz 1978.

47 Vgl. Combahee River Collective 2002 [1977].

48 Vgl. Smith, Smith 2002.

49 Vgl. Wilchins 1997, S. 110; Shreve 1989, S. 95.

50 Vgl. Beemyn 2014, S. 108-109; Lorde 1993, S. 217; Kennedy, Davis 1993, S. 119-121.

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 643

von »Frausein«, verstanden als cis Weiblichkeit.’! Dass derartige Diskrimi-
nierungen weiterhin virulent sind, zeigt auch Masers und Neckels Beitrag,
in dem eine interviewte Person von trans*feindlichen Ausschlissen auf
»FLINTonly-Demos«32 berichtet.

Kurios sind jedoch die Schlisse, die die Autor:innen aus der Tatsache
dieser Exkludierungen ziehen. Sie gelten Maser und Neckel als Beweis fir
die Pauschalisierungen und Essentialisierungen, die Awareness- und Safe(r)-
Space-Konzepte vornihmen. Dabei bleibt im Dunkeln, auf wen oder was
ihre Einwidnde genau abzielen: Geht es um die spezifischen, wiederkehren-
den Diskriminierungen gegen BIPoC33 und trans* Menschen? Oder schlie-
Ben die Autor:innen damit an den von ihnen hervorgebrachten Vorwurf
an, dass diese Praktiken weiffen cis Minnern gegeniiber pauschalisierend
seien?3* Zur ersten Interpretationsweise ist festzuhalten: Es waren, wie
erwahnt, Feminist:innen und Aktivist:innen, die die Diskriminierungstak-
tiken der genannten Rdume als erste kritisierten — ohne die zugrundelie-
genden Praktiken und Konzepte gianzlich zu verwerfen. Das Combahee
River Collective formierte sich selbst zunidchst als eine consciousness rai-
sing-Gruppe.®® Der Blick in die Geschichte zeigt aufSerdem, dass das Zusam-
menkommen in Safe(r) Spaces vieles gleichzeitig sein kann. In der Tat
konnen diese Raume, wie oben dargestellt, AusschliefSungsmaschinen sein,
die »Gemeinschaft« auf Kosten anderer Marginalisierter herstellen. Aller-
dings konnen Safe(r) Spaces auch eine dezidiert anti-naturalistische Strategie
sein, um die eigene Subjektformierung freizulegen; sie konnen »Maoglich-
keitsraume«¢ sein, in denen andere Arten des Sprechens, des Verhaltens
und des In-Beziehung-Tretens geubt werden konnen; und schliefSlich handelt
es sich um eine Praxis, die auch von denen iibernommen und modifiziert
wird, die aus den weiflen, cis-hetero-geschlechtlichen, buirgerlichen Raumen
exkludiert wurden und werden.

Bezieht sich Masers und Neckels »Essentialisierend-wie-Rassismus«-Vor-
wurf hingegen auf vermeintliche Stereotypisierungen gegenuber weiffen,
cis Mannern, so mochte ich dazu Folgendes bemerken: Sowohl beim con-

51 Vgl. Rubin 2006 [1992], S.477; Halberstam 2018, S. 107; Butler, Kotz 1992. Der Begriff »cis«
ist der Gegenbegriff zu »trans«, er beschreibt eine Ubereinstimmung zwischen dem bei der
Geburt zugewiesenen Geschlecht und der eigenen Geschlechtsidentitit.

52 Maser, Neckel 2023, S. 316.
53 BIPoC steht fiir Black, Indigenous and People of Color.
54 Vgl. ebd., S. 315.

55 »After a period of months of not meeting, we began to meet again late in the year and started
doing an intense variety of consciousness-raising. The overwhelming feeling that we had is that
after years and years we had finally found each other.« (Combahee River Collective 2002
[1977], S. 241)

56 Thuswald 2018, S. 154.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

644 Janna Mareike Hilger

sciousness raising als auch bei gegenwirtigen Awareness-Konzepten sind die
zugrunde liegenden Praktiken nicht ausschliefend, sondern im Gegenteil
universalisierbar. Denn Awareness schldgt sich nicht auf die Seite bestimm-
ter Identititen oder bestimmter marginalisierter Gruppen, sondern auf die
der von Ubergriffen, Grenziiberschreitungen und Diskriminierung Betroffe-
nen. Dies bedeutet: Wenn ein weifSer, burgerlicher cis-hetero Mann bei
einem Awareness-Team Redebedarf anmeldet (etwa iiber eine ubergriffige
Situation), dann wird auch ihm unhinterfragt Sorge zuteil. Thm gilt die
Solidaritat, und ihm wird Glaubwirdigkeit zugestanden. Awareness steht
also, anders als von Maser und Neckel angenommen, in keiner eindeutigen
Beziehung zu gesellschaftlicher Marginalisierung.>” Ebenso ist der Kern von
consciousness raising — eine Selbstsituierung innerhalb der Gesellschaft vor-
nehmen und sich als ihr Produkt begreifen — nicht an irgendeine Identitit
gebunden. Auch weifle, cis-hetero Manner konnen sich zusammenfinden,
um etwa ihre Geschlechtsidentitit in Relation zu ihrer Sozialisierung zu
begreifen.’® So betrachtet, sind diese Praktiken deutlich durchlissiger, als es
zunichst scheint. Sie sind erprobte Strategien, die bereits vor ihrer Populari-
sierung in den 1970er Jahren in Vorformen existierten’® und die im Laufe
der Zeit weiterentwickelt, systematisiert und dann als Wissensgabe an die
Gesellschaft vermacht wurden.

Zu Masers und Neckels Vorwurf der Essentialisierung von cis Mannern
mochte ich auflerdem folgende Makroperspektive in Anschlag bringen.
Betrachtet man die Geschichte der Safe(r) Spaces, dann fillt auf, dass diese
eben nicht isolierter, verkapselter, identitdtszentrierter werden. Im Gegenteil:
Sowohl der Begriff als auch entsprechende Praktiken und Politiken 6ffnen
sich mehr und mehr. Ausgehend von Arbeiten der Wirtschaftspsychologin

57 Dies betont auch die von ihnen genannte (vgl. Maser, Neckel 2023, S.304) Initiative »Act
Aware« auf ihrer Homepage. Dort wird Awareness beschrieben als »das Bewusstsein und die
Aufmerksamkeit fiir Situationen, in denen die Grenzen anderer tiberschritten werden oder wur-
den«; https://act-aware.net/ (Zugriff vom 14.06.2023). Und weiter: »Alle Formen von Diskrimi-
nierung und (sexualisierter) Gewalt konnen dabei eine Rolle spielen, es geht aber auch um Sen-
sibilitdt fir das Wohlbefinden einer Person« (ebd.; Hervorhebung ]J.M.H.). Dazu sei
eingerdumt, dass Awareness-Angebote wahrscheinlich hauptsichlich von Marginalisierten in
Anspruch genommen werden. Dies liegt jedoch weniger an deren subjektivem Empfinden, son-
dern an der Verfasstheit dieser Welt.

58 FEine solche Selbst-Sorge von Minnern kann zum Feminismus beitragen. Es sei jedoch gesagt,
dass die konkrete Umsetzung in Form von »Mainnergruppen« hiufig hinter diesem Anspruch
zuriickbleibt, insofern sie oft minnliches Selbstmitleid kultivieren; vgl. Schober, Posster 2021.

59 Laut der Autorin Marta Malo de Molina liegen die genealogischen Urspriinge von conscious-
ness raising im Black Feminism des 19. Jahrhunderts, nimlich »in den informellen Frauenver-
sammlungen sowie in Erfahrungen wie jenen der schwarzen Frauengruppen des Blackclubwo-
men’s Movement nach dem Sezessionskrieg in den Vereinigten Staaten und der Abschaffung der
Sklaverei (1865)« (de Molina 2014, S. 144).

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://act-aware.net
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635
https://act-aware.net

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 645

Amy Edmondson,® taucht die Rede von »Safe Spaces« neuerdings in Dis-
kursen um New Work und »psychological safety«! am Arbeitsplatz auf.
Damit ist hier gemeint, dass Arbeitende sich frei fihlen sollen, ihre Ideen,
Meinungen sowie Emotionen zu dufSern, da dies Unternehmen resilienter
und innovativer mache.®? Die Begriffsverwendung geschieht dabei ohne
jegliche eventuell irritierende, storende oder grundsitzlich politisierende
Erwiahnung von Identititen. Die Form von Safe(r) Spaces, die in den USA
am besten etabliert ist, arbeitet ebenfalls nicht mit starren Ausschliissen ent-
lang von Identititen. Es handelt sich dabei um diversity trainings im Bereich
LGBTQ-Politik, die auf zahllosen US-Campi von den jeweiligen Hochschu-
len selbst oder von landesweit agierenden NGOs angeboten werden. Sowohl
die Programme als auch die NGOs tragen in der Regel eine Begriffsvariante
von »Safe Space« im Namen.®? Die Teilnehmenden informieren sich etwa
iiber queeren Slang und queere Identifizierungsweisen®* und erhalten nach
dem Ende der Workshops einen Sticker oder Button in Regenbogenfarben
mit dem Begriff »Safe Space« darauf.®> Die Zielgruppe der Programme sind
sogenannte allies — also Menschen, die sich mit Queers solidarisieren wollen
und sich mit den Buttons als »sichere Person« markieren.¢

Dass Maser und Neckel sich nicht firr neuere Safe-Space-»Modelle« inter-
essieren, verweist auf eine grundsitzliche Schwiche ihres Aufsatzes. Safe(r)
Spaces und auch Awareness werden hier nicht als Begriffe verhandelt,
die in erster Linie tiberaus plurale, lebendige und veranderliche Praktiken
beschreiben. Stattdessen begreifen die Autor:innen beides als monolithische,
eindeutig definierte Programmatiken. Ebenso werden innerfeministische
Ressourcenkdmpfe und Kritiken — etwa an der Trans*feindlichkeit vieler
Frauenrdaume — nicht als solche benannt. Vielmehr schreiben Maser und
Neckel mit einem psychologisierenden Unterton von »Handlungsproble-

60 Vgl. Edmondson 2019.

61 McKinsey Quarterly o.].

62 Vgl. Unicorn Workspaces 2022; Neue Narrative o.].

63 Ein Paper mit dem Titel Creating Safe Places: A Collaborative Autoethnography on LGBT
Social Activism aus dem Jahr 2014 nennt die landesweiten Angebote Safe Spaces, Safe Harbors,
Safe Space Ally, and SAFE on Campus; vgl. Young, McKibban 2014, S.362. Eine einfache
Google-Suche fiihrt aufferdem zu den NGOs The Safe Zone Project und Campus Pride, die ein
»Safe Space Program« unterhalten; vgl. https://thesafezoneproject.com/; Safe Space Program.
www.campuspride.org/SafeSpace/ (Zugriffe vom 30.06.2023).

64 Vgl. Young, McKibban 2014, S. 368.

65 Vgl. Hanhardt 2013, S. 30; Young, McKibban 2014, S. 364.

66 Vgl. Kaminer 2012; Young, McKibban 2014. Aus einer kritischen Perspektive gibt es vieles
iiber die Workshops zu sagen; etwa dass sie queere Politiken und Anliegen massiv simplifizie-
ren; vgl. Fox 2007; dass sie Teil von 6konomisierten und marketingstrategischen diversity-Prak-
tiken sind; dass sie an US-Hochschulen, die damit erklirtermaflen den Campus fiir alle Queers

sicherer machen wollen, zusammen mit campuseigenen Polizeieinheiten existieren; vgl. Hilger
2023, S.124-127.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://thesafezoneproject.com
https://www.campuspride.org/SafeSpace
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635
https://thesafezoneproject.com
https://www.campuspride.org/SafeSpace

646 Janna Mareike Hilger

men«%” und werten Debatten unter Aktivist:innen als Beweis dafiir, dass
Safe(r) Spaces und Awareness in der Praxis nun mal an ihre Grenzen
kiamen.®8 Dabei werden gleich mehrere entscheidende Aspekte von genau
dieser konkreten Umsetzung schlichtweg tibergangen: Auch in linken Kon-
texten gibt es ein Unbehagen mit allzu identititsfixierten beziehungsweise
identitdtsfixierenden Safe(r) Spaces; deren Zulassungspolitiken sind Gegen-
stand von fortlaufenden Verhandlungen und Anpassungen; und in der Pra-
xis und deren theoretischer Auslotung existieren bereits Gegen-Konzepte,
die Safe(r) Spaces situativer, flichtiger und affektiv anstatt identitatsbasiert
denken.®?

In Bezug auf den Vorwurf der Essentialisierung hat Masers und Neckels
Beitrag meines Erachtens nach noch einen weiteren blinden Fleck. Aware-
ness-Kontexten unterstellen sie zwar implizit, einen naiven, untertheoreti-
sierten Privilegienbegriff zu verwenden;”? aber ihr eigenes Verstindnis von
Privilegien konturieren sie kaum. Neuere sozialphilosophische Forschung
kommt selten bis gar nicht zu Wort. Diese charakterisiert Privilegien
wie Weifs-Sein, Burgerlichkeit und Mainnlichkeit als konkret-individuelle
sowie gesellschaftlich-strukturelle Anspruchshaltungen. Demnach handelt es
sich dabei um institutionell gestiitzte Phantasmen tber immerwahrenden,
»natirlichen« Zutritt, iiber Besitz, der einem zusteht, und iiber grenzenlose
Verfligungsmacht, die keinen Abbruch oder Ausschluss kennt.”! Ein solcher
Begriff von Privilegierung erklirt auch, warum Safe(r) Spaces so haufig auf
Intrusionsversuche treffen, also auf Menschen, die sich unerlaubt Eintritt
verschaffen wollen,”2 und warum sie oftmals Reflexe der Ridikiilisierung
und Diffamierung hervorrufen. Maser und Neckel haben Kenntnis von die-
sen Uberlegungen zu Privilegien. Allerdings erwihnen sie sie nur im Kontext
von Aktivismus, ohne deren theoretisches Fundament zu benennen, und tun
sie als Essentialisierungen ab.”3

Auch mit den genauen Motivationsgriinden hinter Awareness und Safe(r)
Spaces, das heifst mit den gegenwartigen, umgebenden »Macht-Milieus«,
auf die diese Praktiken antworten, befasst sich Masers und Neckels Beitrag
kaum. Diese sollen nun charakterisiert werden.

67 Maser, Neckel 2023, S. 301.

68 Vgl. ebd., S.311-312.

69 Vgl. Mader 2018, S. 82-83; Hiller 2022.

70 Vgl. Maser, Neckel 2023, S. 314.

71 Vgl. Ahmed 2007; Guenther 2019; von Redecker 2020, S. 19-42.
72 Vgl. Ahmed 2012, S. 36-37; Karada House 2019.

73 Vgl. Maser, Neckel 2023, S. 314.

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 647

5. »Negative care«: Vom Sorgeaufwand Marginalisierter

Vor der Awareness gab es Awareness. Und zwar in unterschiedlichen For-
men: als explizite oder unartikulierte Ubereinkunft unter Frauen, in einem
Club zusammenzubleiben, nicht allein auf Toilette zu gehen und die Drinks
im Auge zu behalten; als Hyperaufmerksamkeit auf dem nachtlichen Weg
nach Hause; als sekundenschneller Umgebungscheck, der bei jedem Ein-
steigen in die U-Bahn erfolgt; als vorgingige, anlassbezogene Abwigung,
ob eine bestimmte Kleidung vor Ubergriffen und Gewalt »schiitzen« oder
diese im Gegenteil »provozieren« konnte; als untereinander geleistete Unter-
stiitzung, die nach Irritationsmomenten und Ubergriffigkeiten wieder stabi-
lisiert; als mentale Indiziensammlung tiber die tatsachliche Queerfreundlich-
keit einer bestimmten Situation; als Gesprach dariiber, ob ein queeres Paar
an einem Bahnhof voller Fufsballfans besser nicht Handchen hilt.

Was ich mit diesen Beispielen verdeutlichen will, ist, dass Awareness weni-
ger ein kognitiver Losungsversuch ist, also weniger eine am ReifSbrett entwi-
ckelte MafSnahme zur Bekdmpfung von Diskriminierung und Gewalt. Es ist
vielmehr eine Modifizierung einer Sorgepraxis, die bereits ganz alltaglich
und routiniert geschieht. Den Begriff der Sorge fasse ich zum einen alltags-
sprachlich als emotionale wie iiberlebenssichernde care-Arbeit auf. Zum
anderen schliefSe ich an Foucaults Uberlegungen zur Sorge an, der darunter
allgemeiner auf Dauer gestellte Praktiken der Aufmerksamkeit begreift.”#
Darunter fillt ein beildufiges und kaum merkliches Gewahrsein ebenso wie
eine einnehmende, Zeit und Energie konsumierende mental load. Ebenfalls
von Foucault iibernehme ich den Befund, dass Sorge- beziehungsweise Auf-
merksamkeitspraktiken von Machtausiibungen durchzogen sind. Uber sie
konstituieren Menschen ihre »Haltung sich selbst, den anderen und der
Welt gegeniiber«”3 und legen Verhaltensdispositionen in Korper und Psyche
an. Oder anders formuliert: Sich-Sorgen heif$t, die eigenen Ressourcen zu
binden und sich tagtaglich weiter in den entsprechenden Habitualisierungen
zu uben, sie weiter in den Korper einzuscharfen. Es sind eben diese Prozesse
der nichtdirektiven Verhaltensbeeinflussung und der dazugehorigen Korper-
und Subjektformierungen, die Foucault als Machtausiibungen bezeichnet.”®

Habachtstellungen, Vorsichtsmaffnahmen und eine hintergriindig dauer-
haft prasente Reflexivitit sind demnach nicht nur Ausdruck von individu-
ellen Beschiddigungen. Sie sind auch Instrumente einer ent-personalisiert
ablaufenden Unterwerfung, die aus der Vergangenheit kommt und sich in
der Gegenwart fortsetzt. Dass eine so verstandene Sorge unter anderem

74 Vgl. Foucault 2016, S. 16.
75 Ebd., S.26.
76 Vgl. Foucault 2015 b, S. 95.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

648 Janna Mareike Hilger

massiv gendert und rassifiziert, weisen mehrere postkoloniale und/oder
feministische Theoretiker:innen nach. In ihrer Studie Selbstverteidigung.
Eine Philosophie der Gewalt pragt die Philosophin Elsa Dorlin den Begriff
der »dirty care«,”’ um eine alltagliche, kleinteilige Hermeneutik des Ande-
ren zu beschreiben, bei der die Pravention von sexualisierter Gewalt und
Ubergriffigkeit angestrebt wird:
»Die erlittene Gewalt erzeugt eine negative kognitive und emotionale Haltung,
die die Personen, die sie erfahren, dazu bewegt, stindig auf der Hut zu sein, auf
die Welt und die anderen zu horen; in einer kriftezehrenden, grundsatzlichen
Angst zu leben und die Gewalt zu leugnen, herunterzuspielen, zu entschirfen,
einzustecken, zu reduzieren oder zu vermeiden [...]. So geht es darum, eine
Reihe von Uberlegungen anzustellen, um den anderen zu entschliisseln, sein
Tun zumutbar und >normal< zu machen, Gesten, Handlungen, Haltungen so zu
entfalten, dass sie ihn nicht >beunruhigen, nicht seine Gewalt >herauszufordernc
[...]; aber auch mit Affekten und Emotionen zu leben, die kaum wahrnehmbar
und doch stindig da sind, um sich an seine Gewalt zu gewohnen, fiir sie
unempfindlich zu werden, sich mit ihr abzufinden.«”$

Der postkoloniale Vordenker Frantz Fanon wiederum beschreibt das alltag-
liche, rassifizierende Blickregime der »weiffen Welt«,”® das fiir ihn einem
handlungshemmenden Selbstentzug gleichkommt. Ein einfacher und routi-
nierter Vorgang, namlich das Anziinden einer Zigarette, wird unter dem
weifSen Blick zu einem reflexiven Akt, zu einem Handeln aus einer bewuss-
ten, »stillschweigenden Erkenntnis«30 heraus. Die befahigende Kehrseite
dieser Sorgestrukturen legt hingegen die interdisziplindre Theoretikerin Sara
Ahmed frei, die Weif8-Sein als Affordanzgeschehen®! analysiert. Riume, die
historisch weif§ sind oder in denen sich mehrheitlich weifSe Personen aufhal-
ten, bieten sich Weiffen an, schenken ein Gefithl von Passgenauigkeit und
entlasten sie von einer Reflexivitat iiber race.8?

Awareness und auch Safe(r) Spaces sind gleich mehrfach in den beschrie-
benen Aufmerksamkeitsstrukturen situiert. Aus ihnen erklart sich die Moti-
vation dieser Konzepte; sie entspringen einem Machtgeschehen, das sich
als alltdaglich gespiirter Sorgedruck dufSert. Diese Sorge hat viele Gesichter:
als eine unterstiitzende wie versuchsweise »beschwichtigende« Sorge um

77 Dorlin 2020, S. 221.

78 Ebd., S.221-222.

79 Fanon 2016 [1952], S. 94.
80 Ebd.

81 Den Begriff der Affordanz entnehme ich der Kognitionstheorie und der Phinomenologie, wo er
eine Handlungsermdoglichung beschreibt, die sich aus Beziehungen zwischen Subjekt und Objekt
ergibt. Die Affordanz eines Stuhls ist unter anderem, dass darauf gesessen werden kann; vgl.
Weichold, Thonhauser 2019, S. 1-2. Mit anderen Worten: Affordanz ist der Angebotscharakter
einer Umwelt, die Leichtigkeit ihres Gebrauchs.

82 Vgl. Ahmed 2007.

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 649

Andere, als Sorge um sich selbst sowie um den eigenen Korper, sein Erschei-
nungsbild und seine Verhaltensstile. Mit dem Zwang zum Sich-Kiimmern ist
ein Begehren verbunden, namlich nach Raumen, die das reflexive und affek-
tive Hintergrundrauschen dimmen und in denen ein »Einsinken«83 moglich
wird. Gleichzeitig ist insbesondere Awareness eine aktive Intervention in
Aufmerksamkeitsokonomien. Die Praxis vereindeutigt Zustindigkeiten,
professionalisiert Abldufe, die bereits stattfinden, und verweigert sich somit
der Annahme, dass Sorgearbeit eine rein private Tatigkeit sei. Nicht zuletzt
wird damit anerkannt, dass diese reparative Bewaltigungsarbeit tiberhaupt
existiert, dass es Praktiken gibt, die Marginalisierte notgedrungen ausiiben,
um eine im Kern unlebbare Welt fiir sie lebbar zu machen. Awareness als
Neuverteilungsstrategie fithrt somit direkt zum Puls von gegenwirtigen
Macht- und Herrschaftsformationen. Die Fragen, wie Aufmerksamkeit und
Glaubwiirdigkeitskapital in dieser Gesellschaft verteilt sind, welche Arbeit
tatsachlich als Arbeit gilt, welche Affektivitaten artikulierbar sind und wel-
che schlichtweg unsichtbar gemacht und normalisiert werden — all dies sind
keine kuriosen, innerlinken Spezialinteressen. Sie betreffen gesellschaftliche
Kdmpfe. Auf Awareness riickbezogen bedeutet dies: Die entsprechenden
Praktiken zielen durchaus auf Affekte und Intersubjektivitit ab, aber ihr
Bedeutungshorizont hort nicht beim individuellen Wohlfiihlen auf. Im glei-
chen Atemzug geht es um eine politische Weigerung, die routinierte Aufzeh-
rung von Ressourcen und das alltigliche Getan-Werden durch Andere
schlichtweg hinzunehmen.

6. Fazit

Lotte ]J. Hiller beschreibt Safe(r) Spaces fiir Marginalisierte treffend als
»Wohlfithlorte als Uberlebensstrategie«.84 Anders formuliert: Fin »gelunge-
ner« Safe(r) Space bietet die Moglichkeit, das eigene Wachsamkeitsregime
ruhen zu lassen und in einen Raum »einzusinken«. Gerade dartiiber konnen
tiberlebensnotwendige Entlastungen und Stabilisierungen zustande kommen
und kann der Mut zur Kritik und zum Aufbegehren gefordert werden. Ich
habe in dieser Replik argumentiert, dass Maser und Neckel Safe(r) Spaces
und Awareness in genau dieser Doppelfunktion — als individuelle und poli-
tische Ressource — nicht fassen konnen. Die zugrunde liegenden Praktiken
werden mit einem psychologisierenden Ansatz und Vokabular thematisiert,
wodurch ihnen ihr kritischer Gehalt, ihre Vielfalt und ihre Ankntipfung
an ein alltagliches Erfahrungs- und Widerstandswissen genommen werden.

83 Ebd., S.158.
84 Hiller 2022, S. 9.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

650 Janna Mareike Hilger

Somit ldsst sich der grundlegende Vorwurf, den Maser und Neckel an
Awareness und Safe(r) Spaces richten, an sie zuriickgeben: Thre Betrachtung
dieser vermeintlich pauschalisierenden, essentialisierenden Praktiken fallt
selbst pauschalisierend und grobkornig aus. Als Untersuchungsgegenstande
bleiben Safe(r) Spaces und Awareness hingegen hoch relevant. Insbesondere
bleibt abzuwarten, wie sich Awareness-Praktiken, die mittlerweile auch jen-
seits von subkulturellen und linken Raumen zirkulieren, zukiinftig entwi-
ckeln werden. Thre Verinderungen zu kartographieren und zwischen kriti-
schen Interventionen und einer oberflachlich befriedenden Vereinnahmung
zu unterscheiden werden Aufgaben von weiteren Machtanalysen sein.

Literatur

A Gay Male Group 1992 [1972]. »Notes on Gay Male Consciousness-raising«, in Out of the
Closets. Voices of Gay Liberation, hrsg. v. Jay, Karla; Young, Allen, 3. Auflage, S.293-
301. New York: New York University Press,

Ahmed, Sara 2007. » A Phenomenology of Whiteness«, in Feminist Theory 8, 2, S. 149-168.
https://doi.org/10.1177/1464700107078139.

Ahmed, Sara 2012. On Being Included. Racism and Diversity in Institutional Life. Durham:
Duke University Press.

Beemyn, Genny 2014. A Queer Capital. A History of Gay Life in Washington, D.C. Hobo-
ken: Taylor & Francis.

Bernhardt, Fabian 2021. Affektive Stasis. https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/29602
(Zugriff vom 28.09.2023).

Butler, Judith 2019 [2001]. Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. 10. Auflage.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Butler, Judith; Kotz, Liz 1992. »The Body You Want. An Interview with Judith Butler«, in
Artforum 31, 3. www.artforum.com/print/previews/199209/the-body-you-want-an-intev
iew-with-judith-butler-33505 (Zugriff vom 28.09.2020).

Combahee River Collective 2002 [1977]. »A Black Feminist Statement«, in This Bridge Cal-
led My Back. Writings by Radical Women of Color, 3. Auflage, hrsg. v. Moraga,
Cherrie L.; Anzaldaa, Gloria, S. 234-244. Berkeley: Third Woman Press.

Cvetkovich, Ann 2003. An Archive of Feelings. Trauma, Sexuality, and Lesbian Public
Cultures. Durham: Duke University Press.

de Molina, Marta Malo 2014. »Gemeinbegriffe: Erfahrungen und Versuche zwischen Unter-
suchung und Militanz«, in Was ist dein Streik? Militante Streifziige durch die Kreislaufe
der Prekaritdt, hrsg. v. Precarias a la deriva, S. 131-171. Wien, Linz: Transversal texts.

Dorlin, Elsa 2020. Selbstverteidigung. Eine Philosophie der Gewalt. Berlin: Suhrkamp.

Edmondson, Amy C. 2019. The Fearless Organization. Creating Psychological Safety in the
Workplace for Learning, Innovation, and Growth. Hoboken: Wiley.

El-Mafaalani, Aladin 2019. »Alle an einem Tisch. Identitdtspolitik und die paradoxen Ver-
hiltnisse«, in Aus Politik und Zeitgeschichte vom 22. Februar 2019. www.bpb.de/shop/
zeitschriften/apuz/286512/alle-an-einem-tisch/?p=all (Zugriff vom 06.09.2023).

Fanon, Frantz 2016 [1952]. Schwarze Haut, weifSe Masken. 2. Auflage. Wien, Berlin: Turia
+ Kant.

Foucault, Michel 2015 a. Sicherbeit, Territorium, Bevilkerung. Geschichte der Gouverne-
mentalitit 1. Vorlesung am Collége de France (1977-1978). 4. Auflage. Frankfurt a. M.
Suhrkamp.

Foucault, Michel 2015 b. »Subjekt und Macht«, in Asthetik der Existenz. Schriften zur
Lebenskunst, 5. Auflage, hrsg. v. Defert, Daniel; Ewald, Francois, S. 81-105. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.1177/1464700107078139
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/29602
https://www.artforum.com/print/previews/199209/the-body-you-want-an-inteview-with-judith-butler-33505
https://www.artforum.com/print/previews/199209/the-body-you-want-an-inteview-with-judith-butler-33505
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/286512/alle-an-einem-tisch/?p=all
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/286512/alle-an-einem-tisch/?p=all
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635
https://doi.org/10.1177/1464700107078139
https://refubium.fu-berlin.de/handle/fub188/29602
https://www.artforum.com/print/previews/199209/the-body-you-want-an-inteview-with-judith-butler-33505
https://www.artforum.com/print/previews/199209/the-body-you-want-an-inteview-with-judith-butler-33505
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/286512/alle-an-einem-tisch/?p=all
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/286512/alle-an-einem-tisch/?p=all

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 651

Foucault, Michel 2016. Hermeneutik des Subjekts. Vorlesung am Collége de France (1981-
1982). 3. Auflage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel 2017. Die Geburt der Biopolitik. Vorlesung am College de France (1978-
1979). 5. Auflage. Frankfurt a. M., Suhrkamp.

Fox, Catherine 2007. »From Transaction to Transformation: (En)Countering White Hetero-
normativity in >Safe Spaces««, in College English 69, 5, S. 496-511.

Glaser, Tizian 2023. Awareness-Team im Erfurter Club Kalif Storch: » Zeigen, dass manches
nicht in Ordnung ist«. www.mdr.de/nachrichten/thueringen/mitte-thueringen/erfurt/kalif
-storch-awareness-club-100.html (Zugriff vom 13.06.2023).

Guenther, Lisa 2019. »Seeing Like a Cop: A Critical Phenomenology of Whiteness as Pro-
perty«, in Race as Phenomena. Between Phenomenology and Philosophy of Race, hrsg.
v. Lee, Emily S., S. 189-207. Lanham: Rowman & Littlefield.

Halberstam, Jack 2018. Trans*. A Quick and Quirky Account of Gender Variability. Oak-
land: University of California Press.

Hanhardt, Christina B. 2013. Safe Space. Gay Neighborhood History and the Politics of
Violence. Durham: Duke University Press.

Hentschel, Lisa 2023. » Awareness-Teams« und »Saferspaces«: Clubs stoffen an Grenzen.
www.ndr.de/nachrichten/hamburg/Awareness-Teams-und-Saferspaces-Clubs-stossen-an
-Grenzen,awareness100.html (Zugriff vom 13.06.2023).

Henze, Patrick 2019. Schwule Emanzipation und ibre Konflikte. Zur westdeutschen Schwu-
lenbewegung der 1970er Jabre. Berlin: Querverlag.

Hilger, Janna M. 2023. Safe Space. Sorge und Kritik nach Michel Foucault und Eve Sedg-
wick. Frankfurt a. M.: Campus.

Hiller, Lotte J. 2022. »Wie Gefiihle queer Safer Spaces schaffen«, in Queerdinx 2, S. 6-9.

Kaminer, Ariel 2012. »Since Suicide, More Resources for Transgender and Gay Students«, in
New York Times vom 22. September 2012. www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/aft
er-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collect
ion%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun %20 (Zugriff vom 13.06.2023).

Karada House 2019. Reflecting on 20 weeks of Karada House. https://karada-house.de/2019
/12/27/reflecting2019/ (Zugriff vom 13.06.2023).

Kennedy, Elizabeth Lapovsky; Davis, Madeline D. 1993. Boots of Leather, Slippers of Gold.
The History of a Lesbian Community. New York: Routledge.

Kenney, Moira Rachel 2001. Mapping Gay L.A. The Intersection of Place and Politics.
Philadelphia: Temple University Press.

Kravetz, Diane 1978. »Consciousness-raising Groups in the 1970’s«, in Psychology of
Women Quarterly 3,2, S.168-186.

Kreisverwaltungsreferat Miinchen 2023. SicherbeitsmafSnabmen fiir Rammstein-Konzerte.
https://stadt.muenchen.de/news/rammstein-konzerte.html (Zugriff vom 13.06.2023).

Lorde, Audre 1993. Zami: A New Spelling of My Name. Berkeley: Crossing Press.

Lux, Katharina 2019. »Selbsterfahrung und Kritik — Zur Geschichte feministischen Bewusst-
seins in der autonomen Frauenbewegung der 1970er Jahre«, in Gender — Wissen — Ver-
mittlung, hrsg. v. Ketelhut, Klemens; Lau, Dayana, S. 53-73. Wiesbaden: Springer VS.

Mader, Esto 2018. »Kollektivitit, Handlungsfihigkeit und Affekte. Uber die Frage nach
transformativem Potenzial von Praktiken in- und auflerhalb queerer Rdume in Berlin«,
in Zeitschrift fiir Kultur- und Kollektivwissenschaft 4, 1, S. 75-100.

Maser, Nadine; Neckel, Sighard 2023. » Awareness: Paradoxien eines Emotionsprogramms«,
in Leviathan 51,2, S. 300-324.

McKinsey Quarterly o.]. Is It Safe? www.mckinsey.com/featured-insights/leadership/five-fift
y-is-it-safe (Zugriff vom 30.06.2023).

Neue Narrative o.]. Glossar New Work, Lemma Safe Space. https://newworkglossar.de/was
-sind-safe-spaces/ (Zugriff vom 13.06.2023).

Probst, Benjamin 2023. »Debatte um Rammstein-Konzerte in Berlin: »Awareness muss von
innen kommenc, in die tageszeitung vom 11. Juni 2023. https://taz.de/Debatte-um-Ram
mstein-Konzerte-in-Berlin/!5937340/ (Zugriff vom 13.06.2023).

Rubin, Gayle 2006 [1992]. »Of Catamites and Kings. Reflections on Butch, Gender, and
Boundaries«, in The Transgender Studies Reader, hrsg. v. Stryker, Susan; Whittle, Ste-
phen, S.471-481. New York: Routledge.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtiich geschiizter Inhalt.
I Ir oder In



https://www.mdr.de/nachrichten/thueringen/mitte-thueringen/erfurt/kalif-storch-awareness-club-100.html
https://www.mdr.de/nachrichten/thueringen/mitte-thueringen/erfurt/kalif-storch-awareness-club-100.html
https://www.ndr.de/nachrichten/hamburg/Awareness-Teams-und-Saferspaces-Clubs-stossen-an-Grenzen,awareness100.html
https://www.ndr.de/nachrichten/hamburg/Awareness-Teams-und-Saferspaces-Clubs-stossen-an-Grenzen,awareness100.html
https://www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/after-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collection%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun%20
https://www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/after-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collection%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun%20
https://www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/after-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collection%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun%20
https://karada-house.de/2019/12/27/reflecting2019
https://karada-house.de/2019/12/27/reflecting2019
https://stadt.muenchen.de/news/rammstein-konzerte.html
https://www.mckinsey.com/featured-insights/leadership/five-fifty-is-it-safe
https://www.mckinsey.com/featured-insights/leadership/five-fifty-is-it-safe
https://newworkglossar.de/was-sind-safe-spaces
https://newworkglossar.de/was-sind-safe-spaces
https://taz.de/Debatte-um-Rammstein-Konzerte-in-Berlin/!5937340
https://taz.de/Debatte-um-Rammstein-Konzerte-in-Berlin/!5937340
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635
https://www.mdr.de/nachrichten/thueringen/mitte-thueringen/erfurt/kalif-storch-awareness-club-100.html
https://www.mdr.de/nachrichten/thueringen/mitte-thueringen/erfurt/kalif-storch-awareness-club-100.html
https://www.ndr.de/nachrichten/hamburg/Awareness-Teams-und-Saferspaces-Clubs-stossen-an-Grenzen,awareness100.html
https://www.ndr.de/nachrichten/hamburg/Awareness-Teams-und-Saferspaces-Clubs-stossen-an-Grenzen,awareness100.html
https://www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/after-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collection%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun%20
https://www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/after-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collection%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun%20
https://www.nytimes.com/2012/09/22/nyregion/after-clementis-suicide-rutgers-embraces-its-gay-and-transgender-students.html?rref=collection%2Ftimestopic%2FRavi%2C%20Dharun%20
https://karada-house.de/2019/12/27/reflecting2019
https://karada-house.de/2019/12/27/reflecting2019
https://stadt.muenchen.de/news/rammstein-konzerte.html
https://www.mckinsey.com/featured-insights/leadership/five-fifty-is-it-safe
https://www.mckinsey.com/featured-insights/leadership/five-fifty-is-it-safe
https://newworkglossar.de/was-sind-safe-spaces
https://newworkglossar.de/was-sind-safe-spaces
https://taz.de/Debatte-um-Rammstein-Konzerte-in-Berlin/!5937340
https://taz.de/Debatte-um-Rammstein-Konzerte-in-Berlin/!5937340

652 Janna Mareike Hilger

Sarachild, Kathie 1970. »A Program for Feminist >Consciousness Raising««, in Notes from
the Second Year: Women’s Liberation. Major Writings of the Radical Feminists, hrsg. v.
Firestone, Shulamith; Koedt, Anne, S. 78-80. New York: Radical Feminism.

Schober, Larissa; Posster, Kim 2021. »Mdnnlichkeit ist ein gesellschaftlicher Skandal«.
www.gwi-boell.de/de/2021/11/25/maennlichkeit-ist-ein-gesellschaftlicher-skandal
(Zugriff vom 06.09.2023).

Shreve, Anita 1989. Women Together, Women Alone. The Legacy of the Consciousness-rai-
sing Movement. New York: Viking.

Smith, Beverly; Smith, Barbara 2002. »Across the Kitchen Table. A Sister-to-Sister Dialo-
gue«, in This Bridge Called My Back. Writings by Radical Women of Color, 3. Auflage,
hrsg. v. Moraga, Cherrie L.; Anzaldia, Gloria, S.123-140. Berkeley: Third Woman
Press.

Thuswald, Marion 2018. »Safe Space — brave space? Konzeptionen (queer-)feministischer
Schutzraume«, in Orte der Begegnung. Orte des Widerstands. Zur Geschichte homose-
xueller, trans*geschlechtlicher und queerer Raume, hrsg. v. Kiippers, Carolin; Schneider,
Martin, S. 153-170. Hamburg: Minnerschwarm.

Unicorn Workspaces 2022. New Work: Warum der Arbeitsplatz ein Safe Space sein muss.
www.unicorn.de/stories/new-work-warum-der-arbeitsplatz-ein-safe-space-sein-muss/
(Zugriff vom 30.06.2023).

von Redecker, Eva 2020. Revolution fiir das Leben. Philosophie der neuen Protestformen.
Frankfurt a. M.: S. Fischer.

Weichold, Martin; Thonhauser, Gerhard 2019. »Collective Affordances«, in Ecological Psy-
chology 32, 1, S. 1-24.

Wilchins, Riki Anne 1997. Read My Lips. Sexual Subversion and the End of Gender. Ithaca:
Firebrand Books.

Women’s Action Alliance 1975. » Consciousness-raising Guidelines«, in A Practical Guide to
the Women’s Movement, hrsg. v. Peterson, Deena, S.189-194. New York: Faculty
Press.

Young, Stephanie L.; McKibban, Amie R. 2014. »Creating Safe Places: A Collaborative
Autoethnography on LGBT Social Activism«, in Sexuality & Culture 18,2, S. 361-384.

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtiich geschiizter Inhalt.
I Ir oder In



https://www.gwi-boell.de/de/2021/11/25/maennlichkeit-ist-ein-gesellschaftlicher-skandal
https://www.unicorn.de/stories/new-work-warum-der-arbeitsplatz-ein-safe-space-sein-muss
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635
https://www.gwi-boell.de/de/2021/11/25/maennlichkeit-ist-ein-gesellschaftlicher-skandal
https://www.unicorn.de/stories/new-work-warum-der-arbeitsplatz-ein-safe-space-sein-muss

Awareness und Safe(r) Spaces: Eine politische Verteidigung 653

Zusammenfassung: Der Beitrag ist eine sozialphilosophische und affekttheoretische
Replik auf Masers und Neckels ablehnende Auseinandersetzung mit Safe(r) Spaces und
Awareness. Insbesondere kritisiere ich den Ansatz der Autor:innen als individualpsycho-
logisch und kontextvergessen. Stattdessen gilt es, so mein Argument, Safe(r) Spaces und
Awareness als politische Instrumente zu betrachten, die aus spezifischen Macht- und
Herrschaftsformationen stammen und auf diese antworten.

Stichworte: Sozialphilosophie, Affekttheorie, Safe Space, Awareness, Diskriminierung

Awareness and Safe(r) Spaces: A Political Defense

Summary: The essay draws on social philosophy and affect theory to respond to Maser’s
and Neckel’s disapproving perspective on safe(r) spaces and awareness. I especially
criticize that their interpretation focusses on individual psychology and does not take
contextuality into account. Instead, as I argue, safe(r) spaces and awareness need to
be looked at as political instruments stemming from and answering to specific power
structures.

Keywords: social philosophy, affect theory, safe space, awareness, discrimination

Autorin

Janna Mareike Hilger
Institut fiir Philosophie
Freie Universitit Berlin
Habelschwerdter Allee 30
14195 Berlin
Deutschland
janna.hilger@gmx.de

@ © Janna Mareike Hilger

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:51:37. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhal 3
I Ir oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-635

