
I. Teil
Theorien und Methoden — Theories and Methods

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Medium als Grenze 
Ansatzpunkte einer liminalen Medientheorie im Spannungsfeld 
von Alltagsmedien und Künsten 

Liminal Media Theory 
Metacriticism and Perspectives of Postmodern Theories of the 

Medial 

Thomas Metten

Abstract
DE Der vorliegende Beitrag entwickelt den Vorschlag einer liminalen Medientheorie, die 
sich absetzt von etablierten medientheoretischen Ansätzen, um u.a. die dualistische Entge­
genstellung von Materialität und Sinn zu überwinden. Eine solche Theorie begreift das Me­
dium als wahrnehmbare Grenzfläche zur Organisation von Prozessen der Sinnkonstitution 
ebenso wie als äußere Grenze der Sinnbildung. Entfaltet wird der Ansatz in Auseinander­
setzung mit den Positionen von Strukturalismus, Hermeneutik und Phänomenologie sowie 
der Fortschreibung dieser Theorieprogramme in post-strukturalistischen, post-hermeneuti­
schen oder post-phänomenologischen Konzeptionen. Abschließend wird ausgehend davon 
eine Perspektive entwickelt, die ästhetische Praktiken der medialen Gestaltung in Alltagsme­
dien ebenso wie in den Künsten integriert.

EN This contribution develops the proposal of a liminal media theory that distances itself 
from established media theoretical approaches in order to overcome the dualistic opposi­
tion of materiality and meaning. Such a theory understands the medium as a perceptible 
boundary surface for the organization of processes of meaning constitution as well as an 
external boundary of meaning making. This approach is developed in discussion with 
positions of structuralism, hermeneutics and phenomenology as well as the continuation of 
these theoretical programs in post-structuralist, post-hermeneutic or post-phenomenological 
conceptions. Finally, a perspective is developed that integrates aesthetic practices of media 
design in everyday media as well as in the arts.

Der Vorschlag einer liminalen Medientheorie zielt darauf, die in der neue­
ren Medientheorie zugrunde gelegte Prämisse, dass Medien sich der Wahr­
nehmung entziehen, kritisch zu hinterfragen. Strategien der Medienreflexi­
vität, wie sie in unterschiedlichen Medien, in den Künsten, aber auch in 
der Theoriebildung auftreten, lassen dementgegen deutlich werden, dass 
Medien vielfach gerade darauf angelegt sind, als solche wahrgenommen zu 
werden. Eine liminale Medientheorie setzt daher voraus, dass die Wahrneh­
mung des Mediums stets den Ausgangspunkt für Prozesse der Sinnkonsti­
tution bildet. Dabei begreift sie — über gängige Entgegenstellungen von 

43

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinn und Materialität oder Form und Substanz hinaus — das Medium 
als Grenze. Zum einen bedeutet dies, dass Medien wahrnehmbare Grenz­
flächen zur Organisation von Prozessen der Sinnkonstitution bilden; zum 
anderen aber auch: Differenzen und Brüche kenntlich zu machen und 
herauszustellen, dass sich in jeder Kommunikation eine Grenze der Sinn­
bildung zeigt, die unaufhebbar ist. Eine liminale Medientheorie fragt daher: 
Wie bildet sich Sinn? Welche konstitutiven, aber auch disseminativen oder 
diffraktiven Dynamiken tragen Medien in das kommunikative Geschehen 
hinein?

Entfaltet wird der Ansatz einer liminalen Medientheorie im Verlauf die­
ses Beitrags zunächst vor dem Hintergrund theoriegeschichtlich früherer 
Positionen wie Strukturalismus, Hermeneutik und Phänomenologie bzw. 
im Kontext der kritischen Fortschreibungen dieser Theorieprogramme 
in post-strukturalistischen, post-hermeneutischen oder post-phänomenologi­
schen Konzeptionen. Kritisch diskutiert werden hierbei Weiterentwicklun­
gen, wie sie von Jacques Derrida, Maurice Merleau-Ponty oder Dieter 
Mersch vorgenommen wurden, wobei diese u.a. kontrastiert werden mit 
der Symbolphilosophie Ernst Cassirers oder der Medienphilosophie Os­
wald Schwemmers. Die Diskussion und Kontrastierung der verschiedenen 
Positionen dienen dazu, auf diesem Weg sukzessive theoretische Ressour­
cen zu erschließen, die es ermöglichen, den Dualismus von Materialität 
und Sinn aufzulösen, aber auch Weiterentwicklungen innerhalb des theo­
riegeschichtlichen Feldes kenntlich zu machen, die oftmals kaum wahrge­
nommen oder übergangen wurden. Vor diesem Hintergrund öffnet sich 
abschließend der Blick für ästhetische Praktiken der medialen Grenzflä­
chengestaltung, wodurch etwa Alltagsmedien, Künste oder auch die Medi­
en der Theoriebildung nicht als voneinander getrennte Register, sondern 
als Spektrum medialer Praktiken wahrgenommen werden können.

1 Hinführung: Das Medium als Grenze

Um den Einsatzpunkt einer liminalen Medientheorie bestimmen zu kön­
nen, ist zunächst eine Auseinandersetzung mit zentralen Positionen im 
Feld der neueren Medientheorien notwendig, in deren Kontext Medien 
vielfach als Übergänge, als Zwischenräume oder Schwellen beschrieben 
werden. Die Zuschreibung einer vermittelnden Funktion resultiert daraus, 
dass sie in einer dritten Position verortet werden, zwischen Subjekten 

Thomas Metten

44

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder zwischen Subjekt und Welt.1 Gegenüber einer solchen Konzeption 
zeichnet sich innerhalb der medientheoretischen Debatten seit einiger Zeit 
eine Verschiebung ab: weg von einem Medienverständnis, das Medien in 
einem Dazwischen verortet, hin zur Umweltlichkeit von Medien, d.h. vom 
Medium als Mitte zum Medium als Milieu.2 Diese Verschiebung geht mit 
einer Dezentralisierung einher, die das Subjekt aus seiner Zentralstellung 
herauslöst, die ihm seit der Neuzeit zugewiesen wurde: Nicht das Subjekt 
verfügt über Medien oder vermag es, souverän seine Botschaften zu über­
mitteln, vielmehr wirken Medien als konstitutive Kräfte daran mit, Sinn zu 
artikulieren.3 Werden Medien als Umwelten begriffen, gelten Subjekte nicht 
nur als in medientechnische Systeme eingebettet, vielmehr werden auch sie 
durch die medialen Umwelten mitkonstituiert.

Es gehört zu den Prämissen medientheoretischen Nachdenkens, dass die 
Medialität eines Mediums dabei, unabhängig davon, ob es als Mitte oder 
Milieu verstanden wird, konzeptionell in einem medialen Binnenraum — 
darunter — verortet wird, der sich einem reflexiv-analytischen Zugriff ent­
zieht. Eröffnen Medien spezifische Möglichkeitsräume, zum Beispiel, um 
über ein Ereignis zu berichten (Sprache, Zeitung, etc.) oder einen Raum 
übersichtlich darzustellen (diagrammatische Darstellungen, Karten, etc.), 
so steht nicht das Medium selbst im Fokus, sondern die hierdurch ermög­
lichten Leistungen: »Medien zeichnen sich gerade und im Wesentlichen 
dadurch aus, dass es nicht um sie selbst geht.«4 Die Genese der neueren 
Medientheorien ist dem entgegen eng mit dem Anspruch verbunden, die 
Nach- und Unterordnung des Mediums aufzuheben: The medium ist the 
message lautete bereits Marshall McLuhans Leitsatz, mit dem er seit den 
1950er Jahren eine Hermeneutik der medialen Tiefenwirkungen einleitete.

Unabhängig davon also, ob Medien als Mitte oder Milieu bestimmt wer­
den, wird ihnen zugeschrieben, dass sie sich der Wahrnehmung entziehen. 
Das Medium ist, kurz gesagt, das, was selbst nicht wahrnehmbar wird, um 
anderes wahrnehmbar zu machen. Diese Leitidee hat sich unhinterfragt als 
Ausgangsprämisse verschiedener Medientheorien etabliert, ohne dass die 
Möglichkeit einer alternativen Konzeption berücksichtigt wird. Ausgegan­
gen wird davon, dass signifikante Unterscheidungen, die in einem Medium 
getroffen werden, vertraut sind, weshalb der Prozess der Bedeutungskonsti­

1 Vgl. Mersch 2006, S. 9.
2 Vgl. dazu u.a. Hörl 2010, Hörl 2016.
3 Vgl. Reckwitz 2008.
4 Bermes 2004, S. 9.

Das Medium als Grenze

45

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tution nicht (mehr) als solcher, sondern stets nur der hierdurch artikulierte 
Sinn wahrgenommen wird. Das Medium als konstituierende Instanz tritt 
nicht (mehr) in den Blick, da es als abgesunken gilt in einen Bereich un­
terhalb der Aufmerksamkeitsschwelle. Dadurch, dass Medien die Wahrneh­
mung neu organisieren und spezifische Aufmerksamkeitsschwellen schaf­
fen, trennen sie eine bewusste von einer unbewussten Wahrnehmung ab.5

Neuere Medientheorien setzen somit bei der Medienvergessenheit von 
Alltagserfahrungen an und nehmen diese zum Ausgangspunkt für eine 
allgemeine Bestimmung von Medien. Dabei wird eine Denkfigur wiederbe­
lebt, die von Martin Heidegger kommt, der davon ausgeht, dass in dem, 
was gegeben ist, stets schon eine Vermittlung liegt, eine Synthesis, die sich 
über einer tieferliegenden Differenz (»ontisch-ontologische Differenz«) 
bildet.6 Medien gelten folglich nicht einfach als gegeben, sondern sind 
Ergebnis und Effekt eines Mediationsgeschehens, in dem ein Darunterlie­
gendes wirksam wird. Die entscheidende medientheoretische Innovation, 
die zur Herausbildung eines eigenständigen Forschungsfeldes geführt hat, 
resultiert daher aus der Abwendung vom Primat des Sinns hin zu den 
tieferliegenden Voraussetzungen, dem medialen Untergrund, durch den 
Sinn konstituiert wird. An die Stelle der Frage nach dem Was (Was ist die 
message?) ist in Folge die Frage nach dem Wie der Mediation getreten.

Eine unter diesem theoretischen Vorzeichen firmierende Reflexion und 
Analyse von Medien dient, so verstanden, der Aufklärung eines tieferlie­
genden Mediationsgeschehens. Anregungen findet sie bei Disziplinen wie 
der Archäologie oder der Geologie, die in ihrer Orientierung auf ein Dar­
unter einen originären Zugang zum Medialen versprechen. Das Freilegen 
eines Tieferliegenden, das Aufsprengen eines sich darin Befindlichen, das 
Ausloten, Vermessen und Verzeichnen des medialen Binnen- und Tiefen­
raums wären dann Praktiken einer Medienanalyse, die jene Grenze, die 
ein Darüber von einem Darunter scheidet, auf einen subliminalen Bereich 
hin überschreiten. Medienarchäologie und Mediengeologie wären dann die 
»wohlgeborenen Kinder« einer sich kontinuierlich in den medialen Bin­
nenraum hineinreflektierenden Medientheorie. Gelten Medien als quasi-
transzendentale Voraussetzungen oder als Apriori kultureller Entwicklun­
gen, das unsere Handlungsmöglichkeiten, Weltzugänge und Denkweisen 
prägt, so ließe sich Medientheorie in Folge als eine Form der Transzenden­

5 Vgl. Waldenfels 2004, S. 21 und 128.
6 Vgl. Heidegger 1957, S. 15.

Thomas Metten

46

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


talphilosophie begreifen, die nach den medialen Möglichkeitsbedingungen 
der Artikulation und Zirkulation von Sinn fragt. Dass Medien nach einer 
vermeintlich langen Geschichte der Medienvergessenheit (»Medienmargi­
nalismus«), in der den Formen des Darstellens und Kommunizierens wenig 
Aufmerksamkeit geschenkt wurde, somit in einen transzendentalen Rang 
erhoben wurden (»Medienapriorismus«), hat bereits Werner Konitzer auch 
als eine Überreaktion kritisiert.7

Entscheidend ist vielmehr: Der Geltungsbereich von Medientheorien, 
die dieser Ausgangsprämisse folgen, bleibt eingeschränkt, da hierbei Medi­
en übergangen werden, die nicht der alltäglichen Verständigung dienen, 
sondern die, wie z.B. die Künste, Sinn durch alternative Darstellungswei­
sen neu stiften und mit vertrauten Wahrnehmungsmustern brechen. Boris 
Groys hat das Selbstverständnis der Künste in der Moderne wie folgt zu­
sammengefasst: »Plötzlich begann das moderne Bild wiederum Botschaf­
ten zu übermitteln — nicht die Botschaften der Außenwelt vielleicht, 
aber auf jeden Fall die Botschaften seines eigenen medialen Trägers.«8 

Die Hauptaufgabe der modernen Kunst bestehe folglich darin, so Groys, 
das Medium selbst zur Sprache zu bringen.9 So verliert die Malerei in 
der Moderne ihren Wirklichkeitsbezug: Nicht mehr die Darstellung einer 
außerbildlichen Wirklichkeit steht im Fokus, vielmehr werden neue For­
men der Wahrnehmung erprobt (Impressionismus, Pointilismus), die Kunst 
wird zum Ausdruck des Inneren (Expressionismus, Surrealismus), sie wird 
konzeptuell wie in den Readymades Marcel Duchamps oder zunehmend 
abstrakter und gegenstandslos wie in der Malerei Wassily Kandinskys. Die 
Vorläufer dieser Entwicklungen zeigen sich im 19. Jahrhundert. Bei Gustave 
Courbet verselbständigt sich der Farbauftrag, wodurch die Farbe ihren 
Darstellungswert verliert.10 Claude Monet stellt in seiner Malerei vom Was 
auf das Wie, d.h. vom Motiv auf die Malweise um, wodurch sich das Motiv 
in Farbe, Form und Fläche auflöst.11

Folgt man Jürgen Trabant, ist die Kunst nicht bloß eine semiotische 
Handlung, mit der jemand anderen etwas zu verstehen gibt, das einfach 
nur verstanden werden soll: Ein Kunstwerk ist nicht darauf angelegt, nur 
auf den Sinn hin durchschaut zu werden; vielmehr soll es in seinem 

7 Vgl. Konitzer 2006, S. 12.
8 Groys 2009, S. 265.
9 Vgl. ebd., S. 278.

10 Vgl. Prange 2001, S. 7–8.
11 Vgl. Bonnet 2005, S. 4.

Das Medium als Grenze

47

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So-Sein und seiner spezifischen Materialität betrachtet werden.12 Dies gilt 
nicht nur für die Künste, sondern gleichfalls für Formen der Reflexivität 
z.B. in der Literatur, in der Fotografie oder im Film.13 Tritt das filmische 
Bild wie etwa bei den jump cuts in den Filmen Jean Luc Godards als solches 
hervor, wird es reflexiv. Selbstreflexive mediale Praktiken finden sich auch 
in Bezug auf die Medientheorie bzw. hinsichtlich der Aufklärung ihrer 
eigenen medialen Voraussetzungen. Diese erfolgt wider Erwarten vielfach 
nicht im analytischen Denken und Schreiben, sondern vielmehr medien­
immanent: als performative Reflexion; — d.h. als Reflexion der medialen 
Praxis in der medialen Praxis, des Schreibens im Schreiben, des Zeichnens 
im Zeichnen etc. Kaum jemand hat dies so eindrücklich vor Augen geführt 
wie der französische Philosoph Jacques Derrida, der sein Schreiben einer 
rhetorischen Strategie unterstellt hat, die das Hier und Jetzt der Schreibsze­
ne akzentuiert, um den Blick auf das zu richten, was sich just im Moment 
des Schreibens vollzieht.14 Reflexive Strategien der Theoriebildung finden 
sich auch bei Marshall McLuhan, wenn dieser seine Texte als Mosaike 
beschreibt. Schultz hat McLuhans Arbeiten daher treffend als das »Projekt 
einer reflexiven Theoriebildung« charakterisiert, das mit graphischen Text­
aufbrüchen, Zuspitzungen und der Dialogizität der Texte operiere.15

Vielfach hatten solche Darstellungsformen allerdings zur Folge, dass 
entsprechende Texte nicht als Theorie, sondern als literarisch klassifiziert 
bzw. als nicht-wissenschaftliche Texte kritisiert und aus akademischen Dis­
kursen verbannt wurden. Genau hier jedoch nähern sich unterschiedliche 
Formen der medialen Reflexion aneinander an: zum einen in einer Theo­
riearbeit, die ihre eigenen medialen Voraussetzungen sichtbar macht und 
reflektiert, zum anderen durch neue Formen der Reflexion und der Theore­
tisierung in den Künsten und Medien selbst. Maria Muhle hat etwa anhand 
des Films beschrieben, inwiefern sich bestimmte Modi der ästhetischen 
Erfahrung als eigenständige Formen eines konkreten, ästhetisch verfassten 
Denkens begreifen lassen.16 Ästhetische Erfahrungen werden von ihr nicht 
als Erfahrungen ästhetischer Gegenstände bestimmt, sondern als Erfahrun­
gen, in denen die Materialität oder die Präsenz eines Mediums relevant 
gesetzt wird, wodurch es zu einem Bruch mit der vertrauten Wahrnehmung 

12 Vgl. Trabant 1998, S. 49.
13 Vgl. Metten und Meyer 2015, S. 9–69.
14 Vgl. Metten 2014, S. 203–208.
15 Vgl. Schultz 2004, S. 33.
16 Vgl. Muhle 2014, S. 93.

Thomas Metten

48

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommt. Über solche Formen der Medienreflexivität hinaus bezeichnet der 
Begriff des »Mediendenkens«, so der Titel eines einschlägigen Sammelban­
des,17 nicht nur ein Nachdenken über Medien, sondern ein Denken der 
Medien selbst: Der Eigensinn des Mediums schlägt um in ein Selbstdenken 
der Medien.

Mit Bezug auf die dargestellten reflexiven medialen Praktiken muss die 
von verschiedener Seite wiederholt postulierte These, dass sich Medien 
der Wahrnehmung entziehen, grundlegend überdacht werden. Vielmehr 
zeigt sich, dass reflexive mediale Strategien, die auf die Wahrnehmung der 
Materialität eines Mediums zielen, keine Ausnahme bilden, sondern weit 
verbreitet sind. Die Annahme, dass die medialen Binnendifferenzierungen 
eines Mediums sich dem Zugriff entziehen — man also das Medium 
vergisst —, kann dementsprechend nur für einen sehr eingeschränkten 
Bereich gelten: für den der Alltagsmedien. Wenn Dieter Mersch hingegen 
betont, dass die Kunst stets an der Grenze des Medialen operiere, so adres­
siert er damit das medienreflexive Potenzial der Künste, die stets dagegen 
opponiert hätten, dass die Struktur als unabhängig von der Materialität zu 
begreifen sei.18 In den Bereichen der Medientheorie, der Medienpraxis oder 
der Künste decken reflexive mediale Praktiken demnach auf vielfältige Wei­
se jene Grenze auf, die ein Medium an der Schnittstelle unterschiedlicher 
Instanzen bildet. 

Damit ist der Ausgangspunkt für die Entwicklung einer liminalen Me­
dientheorie gewonnen. Entscheidend hierfür ist, dass Medien nicht als 
Medien der Bedeutungsübertragung begriffen werden, sondern als von 
auf instrumentelle Zwecke und Bestimmungen abgekoppelte, gestalt- und 
wahrnehmbare Formen des Sichtbarmachens, der Organisation von Auf­
merksamkeit und Wahrnehmung sowie der Sinnbildung. Dass eine limi­
nale Medientheorie Medien als Grenze begreift, bedeutet zum einen von 
wahrnehmbaren Grenzflächen auszugehen, die die Organisation von Sinn 
verfügen; zum anderen aber auch Differenzen und Brüche in der Verstän­
digung kenntlich zu machen. Sie legt den Fokus auf die konstitutiven Eigen­
schaften eines Mediums als Grenzfläche ebenso wie auf seine Intervention 
als Sinngrenze. Sie fragt: Wo bildet sich Sinn, wo werden Kommunikation 
und Verständigung un-/möglich? Welche konstitutiven, aber auch dissemi­
nativen oder diffraktiven Dynamiken tragen Medien selbst in unterschied­
liche Formen der Verständigung hinein?

17 Vgl. Engell, Bystricky und Krtilova 2010.
18 Vgl. Mersch 2003.

Das Medium als Grenze

49

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Ausgangspunkte: Strukturalismus, Hermeneutik, Phänomenologie

Bevor die Überlegungen zu einer liminalen Medientheorie im Verlauf die­
ses Beitrags weiter ausgearbeitet werden, erfolgt zunächst ein Blick zurück 
in die Theoriegeschichte, um kenntlich zu machen, dass die duale Entge­
genstellung von Materialität und Sinn verschiedene Ursprünge hat. Im 
folgenden Abschnitt werden dazu drei Positionen hinsichtlich der Frage 
diskutiert, welches Verständnis von Schrift und Materialität sie vorausset­
zen: der Strukturalismus, wie er durch Ferdinand de Saussure begründet 
wurde, die Hermeneutik Hans Georg Gadamers und die Phänomenologie 
Edmund Husserls. Wie Schrift oder die Materialität der Kommunikation 
in ihren Konzeptionen verortet werden, ist entscheidend dafür, ob ein Me­
dium als solches wahrgenommen wird. Alle drei Autoren präsentierten in 
dieser Frage, das sei vorweggenommen, eine ähnliche Position: Sie ordnen 
die Materialität der Kommunikation nach, was Konsequenzen hat für das 
Verständnis von Kommunikation und Medien. Die im Folgenden präsen­
tierten Skizzen dienen dabei lediglich dazu, eine Kontrastfolie aufzubauen, 
um einen Unterschied zu den im Anschluss dargestellten Positionen zu 
markieren. Radikale Verkürzungen in der Darstellung sowie das Abblenden 
der weiteren theoretischen Kontexte sind darauf zurückzuführen.

Charakteristisch für die strukturalistische Zeichentheorie Ferdinand de 
Saussures ist ein bilateraler Zeichenbegriff: Saussure bestimmt Anfang des 
20. Jahrhunderts Zeichen als Einheit von Signifikant und Signifikat, d.h. 
als innere, mentale Einheit eines zweiseitigen Zeichens.19 Der Signifikant, 
von dem zumeist fälschlicher Weise angenommen wird, er bezeichne die 
materielle Außenseite eines Zeichens, ist für Saussure jedoch gerade nichts 
Äußerliches, das zunächst wahrgenommen werden muss, sondern stets Teil 
eines bereits wahrgenommenen, sinnvollen Zeichens.20 Die Konsequenz 
ist, dass Fragen nach der Materialität eines Zeichens für Saussure nicht von 
Bedeutung sind. Dort, wo von Zeichen gesprochen werden kann, gelten 
diese bereits als verstanden. In einer homogenen Sprachgemeinschaft, in 
der alle Mitglieder der Gemeinschaft über denselben ›Code‹ verfügen, 
sind hermeneutische Differenzen bzw. Miss- oder Nichtverstehen folglich 
nicht denkbar. Zeichen zirkulieren, so verstanden, nicht in der Welt, sie 
sind vielmehr Bestandteil einer kollektiv geteilten, mentalen Struktur, die 
als solche beschrieben werden kann. Aufgrund dessen wurde in der an 

19 Vgl. Saussure 2001, S. 78.
20 Vgl. Saussure 2001, S. 15 und 77.

Thomas Metten

50

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Semiologie Saussures anschließenden Tradition die Deskription von 
Strukturen und Zeichensystemen als wesentlich erachtet; der Analyse des 
kommunikativen Geschehens kam hingegen kaum Bedeutung zu. Obwohl 
Kommunikation nicht Gegenstand seiner Konzeption ist, lässt sich die 
Frage stellen, wie sie auf Basis dieser Voraussetzungen möglich wird: Saus­
sure begreift die Äußerung eines Zeichens in der Welt als ideale Form 
(konkret: als »Lautbild«, nicht als »Laut«), d.h. als eine Form, die sich von 
ihrer kontingenten Umwelt abhebt und die stets als solche wiedererkannt, 
d.h. identifiziert werden kann.21 Als Form ist ein Zeichen kein materielles 
Äußerungsereignis, da Form (Sinn) und Materialität als voneinander unab­
hängig gelten. Nur durch die einhergehend damit eingeführte Prämisse, 
dass die Zeichen-Form in der Welt tatsächlich iterierbar ist, ohne dass 
es zu Abweichungen oder Veränderungen kommt, lässt sich sicherstellen, 
dass die Zeichenbedeutung identisch kommuniziert werden kann. Die 
Idee der Form bildet somit den konzeptionellen Ausgangspunkt für eine 
Idealisierung des kommunikativen Geschehens, die keine hermeneutische 
Differenz kennt.

Mit der weitergehenden Unterscheidung von synchroner und diachroner 
Sprachbetrachtung trennt Saussure darüber hinaus nicht nur zwei Weisen 
der Sprachbetrachtung, vielmehr wird der gegenwärtige Zustand eines 
Zeichensystems hierdurch abgelöst von seiner Genese.22 Als Folge dessen 
gerät außer Blick, dass ein Signifikant womöglich nichts anderes ist, als 
eine aus der Verständigungspraxis resultierende, etablierte Unterscheidung, 
die den Mitgliedern einer Verständigungsgemeinschaft qua Sprachgebrauch 
vertraut, nicht aber im Sinne der langue (»Zeichensystem«) kollektiv 
vorausgesetzt ist. Zugespitzt lässt sich daher sagen: Zeichen werden von 
Saussure als mentale und ahistorische Einheiten konzipiert, die außerhalb 
der Welt stehen, weshalb sie immer schon als verstanden gelten können. 
Grundlegend für seine Zeichentheorie ist hierbei ein Dualismus von Form 
und Materialität (»Hylemorphismus«), der es ermöglicht, dass die Bedeu­
tung eines Zeichens frei zirkulieren kann.

Die Kritik an einem mentalistischen, weltlosen Zeichenbegriff trifft die 
Hermeneutik Hans Georg Gadamers nicht. Dieser hat nicht die Deskription 
von Sprache als Zeichensystem im Sinn, vielmehr geht es ihm darum, wie 
eine überlieferte Bedeutung aus der Tradition heraus in der Gegenwart 

21 Vgl. ebd., S. 146: »die Sprache ist eine Form und nicht eine Substanz«; vgl. dazu auch 
Metten 2014, S. 262–264.

22 Vgl. Saussure 2001, S. 255.

Das Medium als Grenze

51

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angeeignet werden kann. Seine Konzeption führt gleichfalls jedoch dazu, 
dass die Materialität einer Äußerung marginalisiert wird: So versteht er 
einen Text nicht als visuell gestaltete Fläche, vielmehr betont er, dass die 
Schrift nicht gesehen, sondern stets gehört werden müsse.23 Die Lektüre ei­
nes Textes gleiche einem inneren Hören, d.h. im Vollzug der Lektüre erfolge 
eine »Rückverwandlung von Schrift in Sprache«.24 Diese Transformation 
vollzieht sich nach Gadamer in dem Moment, in dem Geschriebenes in Ge­
sprochenes umschlägt, wobei sich die Schrift aus der Materialität zurück­
ziehe. Prägnant hat Gadamer dies in seinem philosophischen Hauptwerk 
Wahrheit und Methode (1960) formuliert: »Sinnlose Striche, die bis zur Un­
verständlichkeit fremd erscheinen, erweisen sich, wo sie als Schrift deutbar 
werden, plötzlich als aus sich selber aufs genaueste verständlich […].«25

Die Hermeneutik setzt in Folge erst dort ein, wo die Entzifferung einer 
Inschrift vollzogen, wenn also ein primäres Sinnverstehen bereits gegeben 
ist. Die Prämisse lautet: »Der Sinn einer schriftlichen Aufzeichnung ist […] 
grundsätzlich identifizierbar und wiederholbar.«26 Gadamer hat diesen Ge­
danken an anderer Stelle wiederholt, wenn er das Wesen eines Zeichens be­
schreibt, das sich von seiner Umgebung abheben müsse, um »sein eigenes 
Dingsein aufzuheben und in seiner Bedeutung aufzugehen (zu verschwin­
den)«.27 Zwar erkennt er den ornamentalen Wert von Schriftzeichen an, 
die Differenz zwischen Sinnlichkeit und Sinn sei aber absolut, weshalb Ge­
schriebenes nicht dem Register des Sichtbaren zugeordnet werden könne 
und die Materialität des Geschriebenen im Verstehensprozess auf den Sinn 
hin aufgehoben wird.28 Aleida Assmann hat mit Bezug auf diese Position 
kritisiert, dass die Hermeneutik »diese Schicht des Textes […] geflissent­
lich übersehen und verdrängt«29 habe. Wenn die Hermeneutik von Welt 
spreche, so grenze sie diese stets auf die Sinnsphäre ein, wobei die Unter­
scheidung von Sinnhaftem und Nichtsinnhaftem stets schon vorausgesetzt 
werde.30 Auch Gadamer schließt auf diese Weise Nichtsinnhaftes, Schrift 

23 Vgl. Gadamer 1993, S. 272.
24 Ebd.
25 Gadamer 1990, S. 394.
26 Ebd., S. 396.
27 Gadamer 1990, S. 417. Kritisch hat Aleida Assmann dahingehend herausgestellt: »Die 

Transparenz, die Durchlässigkeit, die Selbst-Aufhebung des Buchstabens galt daher 
als seine positivste Eigenschaft«; Assmann 1994, S. 333.

28 Vgl. Gadamer 1990, S. 417.
29 Assmann 1996, S. 17.
30 Vgl. Hilmer 2006, S. 144.

Thomas Metten

52

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Materialität aus, wodurch Sinn aus der Geschichte heraus bruchlos 
angeeignet werden kann.31

Die von Saussure und Gadamer vollzogene Abwertung der Schrift bzw. 
die Reduktion der Materialität findet sich, wenn auch anders, ebenfalls 
in der Phänomenologie Edmund Husserls:32 Für ihn ist die Sprachproble­
matik eng mit der Intersubjektivitätsfrage verknüpft. Grundsätzlich geht 
er davon aus, dass eine reine Grammatik von der empirischen Faktizität 
der Sprache losgelöst werden kann. Die Sprache unterzieht er dazu einer 
Idealisierung, was dazu führt, dass die Verständigung zwischen Subjekten 
stets als möglich gedacht wird. Voraussetzung hierfür ist, dass die Verstän­
digungsgemeinschaft in einer Normalität der Subjekte gründet, d.h. sie 
steht unter dem Vorzeichen, dass wir andere durch Angleichung und Ver­
ähnlichung immer als diese oder jene wiedererkennen und identifizieren 
können. Die Bestimmung des Anderen vollzieht sich demnach stets inner­
halb einer »Formvorzeichnung«.33 Abweichungen können korrigiert und 
auf die jeweils selbige Identität zurückgeführt werden. Die Begegnung zwi­
schen Selbst und Anderem wird für Husserl somit durch die Form als basa­
le apriorische Struktur ermöglicht, die Identifizierbarkeit und Kontinuität 
garantiert. Deutlich wird dies anhand seines Schriftverständnisses, wenn er 
Schrift als diaphan, d.h. als für den Sinn durchlässig beschreibt. Kritisch 
hat Bernet dazu angemerkt: »Als geistiger Leib wird die Schrift von jeder 
Faktizität und Materialität entkleidet, sie wird reduziert auf die Intention 
des Sich-Ausdrückens […].«34 Ein dritter Bereich, in dem die Reduktion 
der Äußerlichkeit bei Husserl wiederkehrt, ist die in den Logischen Unter­
suchungen eingeführte Unterscheidung von Ausdruck und Anzeichen.35 

Husserl unterscheidet hier den Ausdruck von der konkreten Äußerung, die 
er als identisch nicht wiederkehrend beschreibt.36 Der Seite des Anzeigens, 
d.h. der konkreten Äußerung, werden dabei sämtliche Aspekte zugewiesen, 
die dem Ausdruck gegenüber äußerlich, d.h. kontingent sind. Auf diese 
Weise orientiert er sich in seinem Sprachverständnis an der logischen 
Funktion der Sprache, die er als eine ideale Form denkt, die garantiert, 
dass äußerliche Aspekte die Identität des Sinns nicht gefährden.

31 Vgl. ebd., S. 141.
32 Vgl. dazu insgesamt Metten 2014, S. 167–185.
33 Vgl. Husserl 1995, S. 128 und 140.
34 Vgl. Bernet 1986, S. 97.
35 Vgl. dazu Metten 2014, S. 177–185.
36 Husserl 1968 [1900], S. 43.

Das Medium als Grenze

53

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser kurze Abriss historischer Positionen zeigt: Die Hermeneutik Hans 
Georg Gadamers kann ebenso wie die Konzeption Ferdinand de Saussures 
dem abendländischen Logozentrismus zugeordnet werden. Beide folgen 
einem Primat des Sinns vor der Materialität; auch Husserls Phänomenolo­
gie kann diesem Paradigma zugeordnet werden. Charakteristisch für die 
dargestellten Positionen ist, dass der Konzeption des Zeichens oder der 
Schrift Prämissen zugrunde gelegt werden, durch welche die Identität der 
Bedeutung oder des Sinns stets gewahrt werden können. Alle drei Posi­
tionen lassen sich dahingehend als idealisierend beschreiben. Für sie ist 
die Vorordnung des Geistigen, des Sinnhaften und Semantischen bestim­
mend; zugleich werden Materialität, Äußerlichkeit und Ereignishaftigkeit 
von Zeichen, Schrift oder Sprache nachgeordnet, wodurch Differenzen und 
Grenzen des Sinns oder der Verständigung als nicht relevant erachtet wer­
den. Der damit verbundenen Hierarchie der Aspekte liegt ein Dualismus 
zugrunde, der Sinn und Materialität explizit voneinander trennt bzw. diese 
einander entgegenstellt. Der Schritt hin zu einer medialen Konzeption voll­
zieht sich erst im Anschluss daran und in kritischer Auseinandersetzung 
mit diesen Positionen.

3 Wendepunkte: Nachmoderne Perspektiven auf Medialität

Die zuvor dargestellten Positionen bilden den Ausgangspunkt für die Dis­
kussion der weiteren Entwicklung post-strukturalistischer, post-hermeneu­
tischer und post-phänomenologischer Positionen, mit denen sich eine zen­
trale Traditionslinie der neueren Medientheorie herausgebildet hat. Der 
Übergang hin zu alternativen Konzeptionen ist u.a. durch Positionen wie 
jene von Michel Foucault oder Roland Barthes geprägt. Entscheidend für 
diese ist die zunehmende Akzentuierung der Materialität der Kommuni­
kation, wie sie Hans Ulrich Gumbrecht und K. Ludwig Pfeiffer bereits 
in den 1980er Jahren kenntlich gemacht haben.37 Foucault spricht in der 
Archäologie des Wissens etwa von einer »greifbare[n], sichtbare[n] und 
farbige[n] Kette der Wörter«;38 Barthes hebt z.B. die Rauheit der Stimme 
hervor, die er als »Materialität des Körpers«39 bezeichnet. Entscheidend 
für die theoriegeschichtliche Wende ist im Anschluss daran die Philosophie 
Jacques Derridas.

37 Vgl. Pfeiffer 1988.
38 Foucault 1981, S. 74.
39 Barthes 1982, S. 271.

Thomas Metten

54

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Derrida hat u.a. mit Bezug auf Emmanuel Levinas’ Alteritätsphilosophie 
und in Absetzung von einem immateriellen Zeichen-Begriff, wie ihn Saus­
sure konzipiert hatte, den Begriff der Spur (trace) ins Zentrum seiner post-
strukturalistischen bzw. post-phänomenologischen Konzeption gestellt. Die 
Bedeutung des Spurbegriffs ist vielfältig: Spuren können als historische 
Spuren wahrgenommen werden, die die Spuren von Spuren, also die 
Zeichen ihrer eigenen Genese an sich tragen. Zudem gelten sie nicht 
als präsente Ereignisse, die Sinn kommunizieren, vielmehr lassen Spuren 
eher die Abwesenheit von Sinn erfahrbar werden. Mit dem Spurbegriff 
wendet sich Derrida so zum einen gegen die Reduktion von Materialität 
und Äußerlichkeit, zum anderen stellt er heraus, dass sich Sinn »nur in 
der Einbuchtung der *Differenz: der Diskontinuität und der Diskretion 
[…]« bilde.40 Sinnbildungsprozesse werden, so verstanden, stets durch eine 
signifizierte Materialität angeleitet, ohne dass Derrida bereits von einer 
konstituierten, signifikanten Differenz ausgeht, vielmehr geht es ihm »vor 
aller inhaltlichen Bestimmung, um eine reine Bewegung, welche die Diffe­
renzen hervorbringt«.41 Ziel der damit verbundenen Überlegungen ist die 
Überwindung des Dualismus von Sinn und Materialität: Die Materialität 
eines Mediums wird nicht als Sinnanderes gedacht, sie gilt nicht per se 
als Störung der Verständigung, sondern als Ausgangs- und Bezugspunkt 
der Sinngenese.42 Deutlich wird dies, wenn Derrida darauf insistiert, die 
Materialität der Kommunikation lediglich zu akzentuieren, ohne sie dem 
Sinn vorzuordnen oder entgegenzustellen.43 

Derridas Position ist allerdings nicht ohne Widerspruch geblieben: So 
hat Dieter Mersch kritisiert, dass Derrida wiederum Aspekten wie der 
Differenziertheit, der Strukturiertheit oder der Iterabilität ein zu großes 
Gewicht beimesse.44 Im Zentrum seiner Kritik steht, dass die Materialität 
und die Präsenz einer Äußerung hierdurch wiederum in den Hintergrund 
rücken und erneut als sekundär ausgewiesen werden. Dem entgegen lassen 
sich die Arbeiten Derridas allerdings auch so lesen, dass er mit gleichem 
Nachdruck auf jene Aspekte hinweist, die dem Verstehen und dem Sinn 
entgegenstehen, ohne die Möglichkeit der Sinnbildung und der Verständi­

40 Derrida 1983, S. 121.
41 Ebd., S. 109.
42 Vgl. Metten 2021, S. 96.
43 Vgl. Derrida 2006, S. 44.
44 Dieter Mersch sieht den »Primat der Struktur« auch bei Derrida noch vorherrschen; 

vgl. Mersch 2002, S. 114 und 116 sowie S. 346–350.

Das Medium als Grenze

55

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung mit Anderen zu negieren. Vielmehr betont er die Möglichkeit der 
Wiederholung und der Verständigung in der Differenz, die aber immer ein 
Anderswerden, eine Diskontinuität und eine fortgesetzte Transformation 
miteinschließt. Folglich führt der Begriff der Spur auf eine Dimension hin, 
die — als das jeder Mediation Zugrundeliegende — die Medialität eines 
Mediums ausmacht, die also den Kern dessen beschreibt, wodurch ein 
Medium als Medium zu dienen vermag, und zwar zugleich als Medium 
der Möglichkeit und der Unmöglichkeit von Verständigung. Spuren werden 
als Differenzmoment hierbei nicht als von der Materialität verschieden ge­
dacht, vielmehr werden sie als immanente Differenzen, d.h. als Inschriften, 
nicht als Aufschriften, in der Mediation wirksam. Die Spur selbst kann da­
her als Chimäre verstanden werden, in der Strukturalität und Materialität, 
Sinn und Nicht-Sinn unauflösbar miteinander verwoben sind.45

Eine vergleichbare Position hat — im Anschluss an die Arbeiten Derri­
das — Michael Wetzel entwickelt: Mit dem Begriff der Infra-Medialität 
beschreibt er jene grundlegende Dimension, in der sich die Medialität 
eines Mediums ausbildet. Durch das Präfix Infra stellt er ein Darin heraus, 
das »unterhalb der Schwelle spektraler Sichtbarkeit«46 liege. Dabei geht es 
ihm gerade um das, was seine Wirkung in der Wahrnehmung entfaltet, 
ohne dass es als solches wahrgenommen wird, um feine und feinste Dif­
ferenzierungen, um eine »Hyperphysik des Feinen« und »Distinkten«.47 

In Abgrenzung zu einer binären Logik des Zeichens, wie sie Saussure ent­
wickelt hatte, zielt Wetzel somit ebenfalls auf eine innere Differenzierung 
von Medien, wobei er das Unscharfe, Vage und Offene als Aspekte dieser 
medialen Binnendifferenzierung betont.48 Das Augenmerk verschiebt sich 
somit weg von der Annahme klarer Konturen oder feststehender Differen­
zen hin zu einer diffusen Logik des Kontrasts, zu sich herausbildenden 
Unterscheidungen, d.h. hin zu einem Werden, durch das etwas allmählich 
als etwas wahrgenommen werden kann. Während Saussure die ideale Form 
als Garantin von Kommunikation begreift, setzt Wetzel dem eine »Suspen­
dierung von Signifikanz« entgegen.49

Seine Konzeption steht damit nicht nur der strukturalistischen Konzep­
tion des Zeichens als idealer Form entgegen, sondern auch einer Überbeto­

45 Vgl. Metten 2014, S. 250.
46 Wetzel 2011, S. 87.
47 Ebd., S. 88.
48 Vgl. Becker, Cuntz et al. 2012, S. 16.
49 Wetzel 2012, S. 130.

Thomas Metten

56

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung von Aspekten der Prägnanz. Kontrastiert man seine Überlegungen 
mit Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen (1923–29), wird 
dies deutlich: Cassirers Ziel ist es, wie er selbst angibt, den Brechungsin­
dex von Medien zu bestimmen, d.h. ihre Eigengesetzlichkeit zu erfassen.50 

Zentral für seine Überlegungen ist der Begriff der symbolischen Prägnanz: 
»Unter ›symbolischer Prägnanz‹ soll also die Art verstanden werden, in 
der ein Wahrnehmungserlebnis, als ›sinnliches‹ Erlebnis, zugleich einen 
bestimmten nicht-anschaulichen ›Sinn‹ in sich faßt und ihn zur unmittel­
baren konkreten Darstellung bringt«.51 Ist Prägnanz gegeben, könne etwas 
als etwas, d.h. als ein Zeichen, das Sinn kommuniziert, wiedererkannt 
werden. In Abgrenzung zu Husserl stellt er heraus, dass die Unterscheidung 
von sinnlichem Stoff und beseelten Akten jedoch niemals bedeuten dürfe,

daß beides sich im Phänomen trennen läßt, daß ein an sich formloser 
Stoff gegeben wäre, der nach und nach in verschiedenen Formen der 
Sinngebung aufgenommen und durch sie erst gestaltet wurde. […] Für 
uns jedenfalls steht fest, daß ›Sinnliches‹ und ›Sinnhaftes‹ uns rein phä­
nomenologisch immer nur als ungeschiedene Einheit gegeben sind.52

Die Äußerung zeigt, wie sehr Cassirer die Einheit von Form und Materia­
lität betont — um an anderer Stelle dann aber doch die sinnliche Seite 
nachzuordnen: So erläutert er am Beispiel einer von Hand gezeichneten 
Linie, dass die besonderen Qualitäten eines Linienzuges verloren gehe, 
sobald die Linie als Schema oder Darstellungsmittel für etwas begriffen 
werde. Das individuelle Moment einer gezeichneten Linie, ihre Farben oder 
Helligkeitswerte, verlieren an Relevanz, sobald der Linienzug als geometri­
sches Gebilde wahrgenommen wird. In der Wahrnehmung vollziehe sich 
dabei ein Wandel, ein Akt der symbolischen Ideation, aufgrund dessen 
eine Linie als reine Form aufgefasst werde, wodurch das Gesehene erst 
seine Bedeutung erhalte.53 Dass etwas dadurch zum Zeichen wird, sich aus 
dem Hier und Jetzt heraushebt und an Dauer gewinnt, gewährleiste seine 
Bedeutungsidentität.54 Entscheidend für diesen Transformationsprozess ist, 
dass bestimmte Aspekte wie die Beleuchtungsfarbe als ein bloß zufälliges 
Moment übersehen werden, um darüber hinaus die Identität und Kontinui­

50 Vgl. Cassirer 2010 [1929], S. 1.
51 Ebd., S. 231.
52 Ebd., S. 259.
53 Vgl. ebd., S. 149f. und 218.
54 Vgl. ebd., S. 127.

Das Medium als Grenze

57

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tät eines Gegenstandes zu erfassen — wobei Cassirer selbst bemerkt, dass 
er auf diese Weise Konstantes und Variables, Notwendiges und Zufälliges, 
Allgemeines und Individuelles voneinander trenne.55 Während es im sinn­
lichen Erleben kein Wiederkehrendes und Gleiches gebe, sei Bedeutung 
»ein Wiederholbares und Wiederkehrendes; ein Etwas, das nicht im bloßen 
Hier und Jetzt haftet, sondern […] als ein sich selbst Gleiches, Identisches 
gemeint und verstanden wird.«56

Kritisch hat Oswald Schwemmer gegen Cassirers Konzeption eingewen­
det, dass er auf diese Weise ebenfalls den materiellen Träger der symboli­
schen Repräsentation als irrelevant deklariere.57 Sein Einwand bringt dabei 
jedoch einen Aspekt zur Geltung, der in den vorhergehenden Positionen 
nicht berücksichtigt wird: So begreift er Medien nicht nur als Orte der Ar­
tikulation, sondern auch als etwas, das in sich selbst ein schwaches Formni­
veau aufweise. Materialien seien nie strukturlos, weshalb ein Medium stets 
eine eigene (Vor-)Strukturierung in die Artikulation einer Zeichenform 
hineintrage, ohne bereits auf eine spezifische Form festgelegt zu sein.58 

Ein Medium angemessen zu berücksichtigen, bedeute daher auch, die ihm 
eigenen Formen der inneren Gliederung wahrzunehmen.59 Wenn Schwem­
mer herausstellt, dass sich Prägnanz durch die Steigerung von Kontrasten 
und deren Formung herausbilde, wird allerdings auch erkennbar, wie sich 
seine Konzeption von Ansätzen unterscheidet, die mit Begriffen wie Spur 
oder Textur arbeiten.60 Ein Grund dafür könnte sein, dass Schwemmer 
am Paradigma der sprachlichen Äußerung orientiert bleibt und sich nur 
bedingt anderen medialen Formen der Artikulation öffnet.61

Die Kontrastierung der Positionen von Jacques Derrida und Michael 
Wetzel auf der einen und von Ernst Cassirer und Oswald Schwemmer 
auf der anderen Seite zeigt: Immer dann, wenn starke Kontraste oder ein 
hohes Maß an Prägnanz angesetzt werden, treten Vorder- und Hintergrund, 
Aussage und Trägermaterial, Sinn und Materialität auseinander. Eine solche 
duale Entgegenstellung wird hingegen immer dann nicht wirksam, wenn 
Differenzen, Kontraste bzw. deren Prägnanz nicht überbetont und nur als 
Optionen innerhalb eines Spektrums von schwach artikulierten bis hin zu 

55 Vgl. Cassirer 2010 [1929], S. 154 und 174.
56 Ebd., S. 17.
57 Vgl. Schwemmer 2005, S. 54.
58 Vgl. ebd., S. 53f.
59 Vgl. ebd., S. 55.
60 Vgl. ebd., S. 74.
61 Vgl. Niklas 2013, S. 31.

Thomas Metten

58

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diskreten, hochgradig ausdifferenzierten Darstellungsformen begriffen wer­
den. Es ist daher kein Zufall, dass Derrida mit einer kritischen Reflexion 
der Schrift einsetzt, die aufgrund ihres typographisch reduzierten Erschei­
nungsbildes als besonders prägnant gelten kann, weshalb sie vielfach als 
Prototyp von Zeichensystemen wahrgenommen wurde.

Dass dies nicht notwendigerweise so sein muss, zeigt sich bei Maurice 
Merleau-Ponty, der in seiner Konzeption von Sprache von einer schwachen 
Form der Artikulation ausgeht. In seinem Fragment gebliebenen Text »Die 
Prosa der Welt«, der zu Beginn der 1950er Jahre entstanden ist, begreift 
er Sprache nicht als ein dem individuellen Sprechen vorausgesetztes Zei­
chensystem, sondern als eine Praxis der Differenzierung: »Die Klarheit der 
Sprache liegt nicht hinter ihr in einer universellen Grammatik, die wir mit 
uns herumtragen, sie liegt vor ihr in dem was die winzigen Gesten eines 
jeden Gekritzels auf dem Papier, eines jeden Tonfalls am Horizont als Sinn 
aufscheinen lassen.«62 Die Sprache sei daher ein

methodisches Mittel, Zeichen voneinander zu unterscheiden […], von 
der wir im Nachhinein sagen — wenn sie genügend deutlich ist, um 
eine bedeutungsverleihende Intention herauszukristallisieren und diese 
im Anderen wiederentstehen zu lassen —, daß sie eine Welt des Denkens 
ausdrückt, wo sie doch dem Gedanken ein Dasein in der Welt verschafft 
[…].63

Merleau-Ponty relativiert seine Aussage jedoch, wenn er darauf hinweist, 
dass die »äußerliche Botschaft«, durch die sich das Denken in der Welt 
bekunde, den Sinn kaum zu tragen vermöge.64 Das Sprechen vollziehe sich 
stets »im Vagen«, eine Äußerung weise allenfalls »Umrisse einer Welt des 
Sinnes« auf.65 Auf diese Weise verlagert er nicht nur die Konstitution von 
Sinn in die Außenwelt, er betont zugleich, dass es vage Spuren sind, die 
sichtbar wie hörbar die ganze Last der Verständigung tragen. Verständigung 
wird nach Merleau-Ponty somit nicht durch ein Zeichensystem möglich, 
sondern aufgrund der in der Materialität angelegten Wahrnehmungsord­
nung, wodurch er zugleich die Entgegenstellung von Sinn und Materialität 
unterläuft.66

62 Merleau-Ponty 1984, S. 51.
63 Ebd., S. 53.
64 Vgl. ebd., S. 30.
65 Ebd., S. 54f.
66 Vgl. ebd., S. 98.

Das Medium als Grenze

59

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es sei diese Orientierung auf die Materialität, die dazu berechtige, so Ma­
dalina Diaconu, von Merlau-Ponty als einem »Phänomenologen der ›Text­
uralität‹« zu sprechen.67 Auch Emmanuel Alloa hat darauf verwiesen, dass 
Merleau-Ponty Saussures Begriff des Diakritischen versinnliche und auf 
das Sichtbare übertrage, wodurch z.B. chromatische Werte zu einer »diffe­
rentiellen Matrize« werden.68 Dabei erachtet Merlau-Ponty es als notwen­
dig, nicht nur von immer neuen Differenzierungen auszugehen, sondern 
gleichfalls ein gewisses Maß an Kohärenz und Stabilität vorauszusetzen. 
Die Vorstellung eines Zeichen-Systems ersetzt er dazu durch das Konzept 
des Stils: »Der Stil ist das, was jede Bedeutung ermöglicht.«69 Zwar sei 
Stil weder Darstellungsmittel, noch lasse er sich als eigenständiges Objekt 
begreifen, jedoch sei er dasjenige, was einer Äußerung Form gibt, eine 
bestimmte Anordnung und eine bestimmte »kohärente Verformung«,70 die 
sich im Dazwischen der Elemente realisiere.71 Das Konzept des Stils als 
konstantes Moment der Verständigung ermöglicht es, die Probleme einer 
Zwei-Ebenen-Ontologie aufzulösen, die Sybille Krämer z.B. mit Bezug auf 
die Zeichentheorie Saussures herausgearbeitet hat, wenn dieser dem Spre­
chen (parole) auf einer weiteren Ebene die Sprache als System (langue) 
vorordnet.72 Dem entgegen bildet der Stil die kohärente Organisationsform 
einer Textur, die sich darin realisiert, nicht aber auf einer davon unabhängi­
gen, zweiten Ebene. 

Während Saussure, Gadamer und Husserl die Materialität der Kommu­
nikation systematisch nachordnen, zeigt sich in der vorausgegangenen Dis­
kussion, dass die Auflösung des Dualismus von Form und Materie, die 
Akzentuierung und Neugewichtung der Materialität eng mit der Betonung 
des Konturlosen, des Unscharfen oder des schwach Differenten verbunden 
ist. Stellvertretend hierfür können die Positionen Jacques Derridas, Michael 
Wetzels oder Maurice Merleau-Pontys angeführt werden. Zwar zeigt sich 
auch in den Positionen Ernst Cassirers oder Oswald Schwemmers ein 
deutliches Bewusstsein für die hiermit verbundene Problematik; letztlich 
akzentuieren aber auch sie wieder das Prägnante, den Kontrast oder die 
Form, wodurch einer dualen Konzeption Vorschub geleistet wird. Eine 
liminale Medientheorie geht dem entgegen davon aus, dass das, was die 

67 Diaconu 2016, S. 23.
68 Alloa 2011, S. 281.
69 Ebd., S. 79.
70 Ebd., S. 82.
71 Vgl. ebd., S. 80.
72 Vgl. Krämer 1999.

Thomas Metten

60

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Medialität eines Mediums ausmacht, d.h. jene Binnenstrukturierung, die 
als sinnkonstitutiv gilt, nicht im Verborgenen liegt, sondern dass sich diese 
vielmehr als wahrnehmbare Organisation einer Oberfläche begreifen lässt, 
die eine Grenze des Sinns eben dort markiert, wo die Artikulation zu 
schwach, zu insignifikant oder zu wenig prägnant ist. Gleichzeitig lässt sich 
ein Medium somit jedoch auch als wahrnehmbare Grenzfläche begreifen, 
deren ästhetische Organisation eine wechselseitige Bezugnahme und Ver­
ständigung zwischen Subjekten ermöglicht. 

4 Perspektiven: Liminalität und ästhetische Praxis

Medien werden im Rahmen einer liminalen Medientheorie als Grenzflä­
chen verstanden, die als Übergang und Schnittstelle zwischen Subjekten 
fungieren, darin aber auch Grenzen des Sinns und der Verständigung er­
fahrbar werden lassen. Die vorhergehende Kontrastierung der Positionen 
zeigt: Die Zeichentheorie Ferdinand de Saussures, die Hermeneutik Hans 
Georg Gadamers, aber auch die Phänomenologie Edmund Husserls setzen 
bei einer formalen Konzeption von Sprache an, wobei sie die Form bzw. 
die Struktur einer Äußerung von ihrer Materialität abheben, verbunden 
mit dem Anspruch, dass Bedeutung oder Sinn hierdurch kommuniziert 
oder tradiert werden können, ohne dass die Sinn- bzw. Bedeutungsidentität 
gefährdet ist. Folglich handelt es sich um identitätstheoretische Positionen, 
da Bedeutung oder Sinn als solche wiederkehrend kommuniziert werden 
können; sie können als idealisierend beschrieben werden, da Abweichun­
gen und kontingente Momente ausgeblendet bzw. reduziert werden. Ernst 
Cassirers Symbolphilosophie bildet eine Gelenkstelle am Übergang zu al­
ternativen Positionen, wenn er herausstellt, dass Form (Sinn) und Materia­
lität allenfalls analytisch voneinander getrennt werden können. Die vorher­
gehende Diskussion hat aber gezeigt, dass letztlich auch er die formale 
Seite einer Äußerung (über-)betont, wodurch die Identität des Sinns, d.h. 
dessen Wiederholbarkeit, gewahrt werden kann. Bernhard Waldenfels hat 
mit Blick auf die Philosophiegeschichte insofern einen transzendentalen 
Hylemorphismus ausgemacht, der sich darin zeige, dass zum Beispiel schon 
Kant dem formalen Umriss der Zeichnung den Vorrang gegenüber der Far­
be gebe.73 Erst Jacques Derrida und Maurice Merleau-Ponty schlagen einen 
anderen Weg ein, wenn sie die Struktur oder die Form eines Ausdrucks 

73 Vgl. Waldenfels 2010, S. 34.

Das Medium als Grenze

61

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht als unabhängig von der Materialität, sondern als mediale Binnendiffe­
renzierung, d.h. als Spur oder Textur begreifen, wodurch sie etablierte Dua­
lismen unterschreiten, um auf diese Weise zu einer Position zu gelangen, 
die die Iterierbarkeit des Sinns, so etwa bei Derrida, mit dessen Alteration 
verknüpft. Mit dem Konzept der Inframedialität hat Michael Wetzel den 
Gedanken einer schwachen medialen Binnenstruktur weiter ausgeführt.

Die Diskussion hat allerdings auch gezeigt, dass sich die Entwicklung der 
unterschiedlichen Positionen als sukzessive Verschiebung und Überbietung 
vollzogen hat: weg von einer Entgegenstellung von Sinn und Materialität, 
hin zu einer immer stärkeren Verknüpfung, bis zu jenem Punkt, an dem 
nicht mehr das Semantische und Sinnhafte, sondern die Negativität der 
Materialität im Vordergrund steht. So setzt die Kritik einer posthermeneuti­
schen Position, wie sie Dieter Mersch vertritt, dort an, wo scheinbar auch 
Derrida zu einer Überbetonung der Strukturalität neigt. Mersch hat einer 
solchen Konzeption die Materialität einer Äußerung als absolute Sinngren­
ze entgegengestellt. Kritisch dagegen einwenden lässt sich, dass er nicht auf 
Prozesse der Sinnkonstitution zielt, sondern eine Ästhetik entwirft, im Rah­
men derer die Materialität primär als Störung oder Intervention, d.h. als 
Nichtsinnhaftes begriffen wird — wodurch er letztlich jedoch den Horizont 
einer Medientheorie überschreitet. Deutlich wird daher: Die idealisierende 
Annahme eines feststehenden Systems von Differenzen, das den Subjekten 
in einem dritten Raum darüber vorausgesetzt ist, lässt sich nicht allein 
durch die Verlagerung in einen medialen Binnenraum darunter beheben, 
vielmehr muss eine alternative Konzeption davon ausgehen, dass jene signi­
fizierten Differenzen gegenüber der Materialität nichts anderes, davon Un­
abhängiges darstellen. Die mediale Binnendifferenzierung lässt sich folglich 
nicht in einem Darunter verorten, wo sie sich der Wahrnehmung entzieht, 
vielmehr lenken die Variation des Ausdrucks ebenso wie neue und andere 
Formen der Darstellung die Aufmerksamkeit immer auch auf Details und 
konkrete Formen der Signifikation, die als solche präsent werden und im­
mer wieder zu neuen, expliziten Formen der Sinnbildung, des Aushandelns 
von Verständnissen und der Reflexion medialer Gestaltungen anleiten. 

Vor diesem Hintergrund gewinnt die Position einer liminalen Medien­
theorie weiter an Kontur: Anders als Dieter Mersch, der von einer negati­
ven Medientheorie spricht, zielt eine liminale Medientheorie, die Medien 
als Grenzflächen begreift, auf eine schwach positive Konzeption. Den Aus­
gangspunkt hierfür bildet die Annahme, dass mediale Praktiken darauf 
ausgerichtet sind, etwas für andere wahrnehmbar zu machen, d.h. media­

Thomas Metten

62

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


le Praktiken lassen durch die in der Materialität signifizierten Unterschei­
dungen sukzessive etwas im Blick der Anderen wahrnehmbar werden — 
durch einen Kontrast, eine Linie oder eine signifizierte Differenz. Dies 
wird möglich, da sie als Praktiken der »Differenz-Setzung«74 darauf zielen, 
einen Unterschied zu machen. Folglich generieren sie »Transformationen im 
Materialitätskontinuum«,75 wodurch sie Medien erst hervorbringen, d.h. sie 
sind medien-generierend, genauer: medialitäts-generierend.

Mediale Praktiken vollziehen sich dabei oftmals als kleine Gesten, zum 
Beispiel des Zeichnens, des Plastilierens, des Tastens, Wischens oder Drü­
ckens. Sie gelten nicht nur deshalb als ästhetische Praktiken, da sie etwas 
für andere wahrnehmbar werden lassen, sondern auch, da sie gestaltende, 
d.h. gestalt-gebende Praktiken sind. Sie bringen Grenzflächen hervor — 
durch ein schreibendes, bildnerisches oder plastisches Gestalten, durch ein 
Komponieren, Anordnen, Arrangieren, Prägen, Modellieren oder Gliedern. 
Dazu gehören das Bedrucken von Papier ebenso wie das Beschreiben eines 
Briefbogens, das Zeichnen mit einem Bleistift, das Betropfen oder Besprit­
zen einer Leinwand mit Farbe wie bei den Action Paintings von Jackson 
Pollock, das Aufbringen und Abziehen von Farbe mit einer Rakel wie bei 
den Siebdrucken Andy Warhols, das Aufsprühen von Farbe wie bei den 
urbanen Graffiti oder das Eingravieren oder Einritzen von Linien wie bei 
den Radierungen Rembrandts.76 Das Register der Begriffe, das zu ihrer Be­
zeichnung dient — und das als kulturelles Gedächtnis medialer Praktiken 
gelesen werden kann —, ist weit verzweigt und umfasst Eingriffe in die 
Materialität ebenso wie das An- und Neuordnen bereits arrangierter, präfi­
gurierter Materialien. Claude Levi-Strauss hat für das Wiederverwenden 
und Re-Arrangieren von Materialien den Begriff der Bricolage eingeführt.77 

Gemeinsam ist solchen Praktiken, dass sie auf bereits Existierendes zurück­
greifen, dieses neu und anders nutzen oder in alternative Kontexte integrie­
ren. In der Malerei hat Pablo Picasso in seiner kubistischen Spätphase die 
Collage als Gestaltungsprinzip etabliert; im Film hat sich ein eigenständi­
ges Genre entwickelt, das Materialien neu kombiniert: der Found-Footage-
Film. Hier zeigen sich kulturelle Strategien der Umgestaltung, der Iteration, 
der Zitation, des Aufpfropfens, der Rekontextualisierung oder des Remixens, 
d.h. ästhetische Strategien, die einem Gegebenen eine andere Gestalt geben 

74 Mersch 2003, S. 72.
75 Vgl. Krämer 2008, S. 295.
76 Vgl. dazu u.a. Sommer 2020, S. 155ff.
77 Vgl. Levi-Strauss 1973, S. 29–36.

Das Medium als Grenze

63

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und die so kontinuierlich zu einer Ent- und Neu-Differenzierung bzw. zu 
einer De- und Re-Medialisierung der Wirklichkeit beitragen. 

Solche Praktiken des Signifizierens schaffen Grenzflächen, die erst durch 
Begriffe und Konzepte wie Spur, Anordnung, Gewebe oder Textur adäquat 
erfasst werden können. Die Konzeption einer dem Medium eigenen Bin­
nendifferenzierung, die gegebenenfalls mit einer nahezu vollkommenen 
Suspendierung von Signifikanz einhergeht, hat zur Folge, dass Medien nicht 
als Instanzen der Bedeutungsübertragung verstanden werden können. Die 
sich im praktischen Vollzug konstituierende Medialität lässt sich vielmehr 
als eine differentielle Dynamik verstehen. Mediale Praktiken ermöglichen 
es insofern nicht per se, einen Unterschied wirksam zu kommunizieren, 
da kein Register definierter Differenzen (z.B. ein Zeichensystem) vorausge­
setzt werden kann, das lediglich in Anschlag zu bringen wäre. Das Wirk­
samwerden von Differenzen ist immer auf Andere verwiesen, die einen 
markierten Unterschied als signifikante Differenz wahrnehmen. Was Me­
diation ermöglicht, wird folglich nicht als übergeordnete Instanz verstan­
den, vielmehr werden die Möglichkeitsbedingungen von Mediation aus 
einem dritten Raum ›über den Köpfen‹ der Subjekte in einen medialen 
Binnenraum hineinverlegt.78 Dieser Bereich lässt sich verstehen als ein 
›Reich‹ des Vagen, des Nicht-Gesättigten und Offenen, wobei dieses nicht 
auf spezifische Medien — etwa auf die Künste — begrenzt ist, vielmehr 
wird im Rückblick auf Merleau-Ponty deutlich, dass es auch in der Sprache 
einen Bereich der diffusen und unscharfen Sinnbildung gibt. Der scheinbar 
sichere Boden des Medialen erweist sich somit als porös, vage oder ohne 
klare Konturen, als ein amorphes Zwischenreich. Jene Spuren, Texturen 
oder sinnliche Ordnungen bilden, so verstanden, eine defizitäre Grundlage, 
da das, was Mediation ermöglicht, vielfach unterbestimmt bleibt. Folglich 
kann ein Medium auch als »unbestimmte« oder »zersetzende Mitte« be­
griffen werden.79

Hier kristallisiert sich der Kern eines liminalen Medienverständnisses 
heraus: dass es sich um eine ästhetische Praxis der Differenzierung in 
einem Material handelt, das einen Eigensinn und eine ihm eigene Struktu­
rierung aufweist, nicht aber um die Verfügbarkeit oder Subsumtion einer 
Substanz für die Zwecke der Kommunikation. Die Materialität der Kom­
munikation wird umgekehrt jedoch auch nicht, wie bei Mersch, als das 

78 Vgl. Krämer 1999, S. 377.
79 Vgl. Mersch 2006, S. 221 sowie Mersch 2015, S. 3.

Thomas Metten

64

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andere ihres Sagens begriffen, da dies weiterhin einen Dualismus von 
Materialität und Form voraussetzen würde. Vielmehr bildet sie einen posi­
tiven Ausgangspunkt der Sinngenese, die je nach Prägnanz der Artikulation 
Wahrnehmungs- und Aufmerksamkeitsschwellen neu arrangiert und ver­
schiebt.80 Im Sinne eines schwach positiven Medienverständnisses wird die 
für eine negative Medientheorie entscheidende Orientierung auf materiale 
und präsentische Aspekte somit integriert, ohne dass Sinn absolut von 
einem Sinnanderen unterschieden wird. Infolgedessen wird die Materiali­
tät der Kommunikation nicht als Asemantisches und Nicht-Symbolisches 
gefasst, sondern dort, wo keine Binnendifferenzierung vorliegt, als äußere 
Grenze des Sinns. 

Medien werden somit zum einen als Grenzflächen, zum anderen aber 
auch als Instanzen einer permanenten Sinndiffusion, d.h. als Grenzen der 
Verständigung, beschreibbar. Nicht alleine Prägnanz und Transparenz, son­
dern auch Trübung, Offenheit und Ambivalenz entsprechen einer solchen 
Logik des Medialen. Medien bilden daher nicht nur Stabilisierungs-, son­
dern gleichermaßen Dynamisierungsinstanzen, die in der Sinnbildung und 
Verständigung ihre eigenen schöpferischen Kräfte entfalten. Im Kern grün­
det eine solche Dynamisierung in jenem konstitutiv Unbestimmten, welches 
die Medialität des Mediums im Innersten mit auszeichnet. Medialität als äs­
thetische Praxis zu begreifen, meint daher auch: eine Eröffnung auf Andere 
hin, eine tatsächliche Möglichkeit der Verständigung, die nicht per se durch 
die Iterabilität und Identität eines Zeichens gesichert ist, sondern die sich 
als permanente Identitätsdiffusion, d.h. Sinndiffusion, vollzieht, oder an­
ders gesagt als fortgesetzte Trans-Differenzierung. So verstanden lässt sich 
die Hervorbringung von Medialität auch als eine trans-differente Praxis 
der kulturellen Sinnproduktion begreifen. Medien kommen hierbei Eigen­
schaften zu, wie sie mit der Figur des Tricksters verbunden werden, der als 
Zwischenspieler widersprüchlich bleibt und die bestehende Ordnung im­
mer auch stört.81 Grundlegender wird ihr ambivalenter Charakter deutlich, 
wenn Jacques Derrida darauf verweist, dass das von Platon bekannte phar­
makologische Motiv auch einem Verständnis von Medien zugrunde gelegt 
werden kann: dass Medien immer Heilmittel und Gift zugleich seien.82 Sie 
ermöglichen Kommunikation, wobei sie nicht nur Möglichkeits-, sondern 

80 Vgl. Mersch 2003, S. 83. Für eine Aufhebung der Entgegenstellung plädiert Orth 2014, 
S. 108.

81 Figuren, die als Trickster gelten, haben einen zwiespältigen Charakter: sie bringen die 
bestehende Ordnung durcheinander, greifen aber auch dienend und helfend ein.

82 Vgl. Derrida 1995, S. 82.

Das Medium als Grenze

65

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ebenso Unmöglichkeitsbedingungen, d.h. Grenzen der Sinnbildung und 
der Verständigung, bilden. 

Vor dem hier skizzierten Hintergrund eröffnet eine liminale Medientheo­
rie ein doppeltes Potenzial: 1.) Wenn Form und Materialität nicht als einan­
der entgegengesetzt gedacht werden, um stattdessen von unterschiedlichen 
Graden einer medialen Binnendifferenzierung auszugehen, dann lassen 
sich Alltagsmedien, Künste und die Medien der Theoriebildung nicht als 
vollständig voneinander getrennte Darstellungsregister begreifen, vielmehr 
können sie infolgedessen innerhalb eines Spektrums der Darstellungsfor­
men verortet und erfasst werden. 2.) Die Aufhebung einer dualistischen 
Entgegenstellung ermöglicht es zudem, auch Sinn und Nicht-Sinn nicht als 
klar voneinander getrennt zu betrachten, vielmehr weist die Materialität 
allenfalls eine Grenze des Sinns auf, die uneinholbar ist, die zugleich aber 
auch dazu zwingt, von einer idealisierenden Vorstellung der Prozesse der 
Sinnkonstitution und der Verständigung abzurücken, die diese per se als 
möglich und die Identität des Sinns als stets gewahrt erachtet. Formen 
der Medienreflexivität, die die Materialität eines Mediums herausstellen, 
finden sich in diesem Sinn in den Künsten und Alltagsmedien ebenso wie 
in den Medien der Theoriebildung. Die Prämissen und Ansatzpunkte einer 
liminalen Medientheorie eröffnen damit ein Feld, innerhalb dessen neue 
und ganz andere Bezüge zwischen den unterschiedlichen Darstellungsfor­
men erkennbar werden, wodurch es zugleich möglich wird, bestimmte Dar­
stellungsformen, die zumeist auf die voneinander getrennten Felder einer 
Medien- und Kunstgeschichte aufgeteilt werden, stärker miteinander zu 
verknüpfen und in einem übergreifenden Zusammenhang zu betrachten. 

Thomas Metten

66

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliographie

Alloa, Emmanuel: Das durchscheinende Bild. Zürich 2011.
Assmann, Aleida: »Schriftkritik und Schriftfaszination. Über einige Paradoxien im 

abendländischen Medienbewusstsein.« In: Susi Kotzinger und Gabriele Rippl 
(Hrsg.): Zeichen zwischen Klartext und Arabeske. Konferenz des Konstanzer Gradu­
iertenkollegs »Theorie der Literatur« veranstaltet im Oktober 1992. Amsterdam/Atlan­
ta 1994, S. 327–336.

Assmann, Aleida: »Einleitung. Metamorphosen der Hermeneutik.« In: Aleida Ass­
mann (Hrsg.): Texte und Lektüren. Perspektiven der Literaturwissenschaft. Frankfurt 
a. M. 1996, S. 7–26.

Barthes, Roland: Der entgegenkommende und der stumpfe Sinn. Kritische Essays III. 
Frankfurt a. M. 1982.

Becker, Ilka, Michael Cuntz und Michael Wetzel: »Einleitung.« In: Dies. et al. (Hrsg.): 
Just not in time. Inframedialität und non-lineare Zeitlichkeiten in Kunst, Film, Litera­
tur und Philosophie. München 2012, S. 7–28.

Bermes, Christian: »Medientheorie oder Kulturphilosophie? Sein und Gegebensein 
von ›Medien‹.« In: Journal Phänomenologie, Themenheft »Philosophie der Medien« 
22 (2004), S. 7–17.

Bernet, Rudolf: »Differenz und Anwesenheit. Derridas und Husserls Phänomenologie 
der Sprache, der Zeit, der Geschichte, der wissenschaftlichen Rationalität.« In: 
Ernst Wolfgang Orth (Hrsg.): Studien zur neueren französischen Phänomenologie. 
Freiburg/München 1986, S. 51–112. 

Bonnet, Anne-Marie: »Die Moderne. Eine Einführung.« in: Kunsthistorische Arbeits­
blätter 1 (2005), S. 51–66.

Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen. Dritter Teil. Phänomenologie der 
Erkenntnis. Hamburg 2010 [1929]. 

Cassirer, Ernst: Zur Logik der Kulturwissenschaften. Mit einem Anhang. Naturalistische 
und humanistische Begründung der Kulturphilosophie. Hamburg 2011 [1942].

Cress, Torsten, Herbert Kalthoff und Tobias Röhl: »Einleitung. Materialität in Kultur 
und Gesellschaft.« In: Dies. (Hrsg.): Materialität. Herausforderungen für die Sozial- 
und Kulturwissenschaften. München 2016, S. 11–41.

Derrida, Jacques: Grammatologie. Frankfurt a. M. 1983 [1967].
Derrida, Jacques: Dissemination. Wien 1995 [1969].
Derrida, Jacques: Maschinen Papier. Das Schreibmaschinenband und andere Antworten. 

Wien 2006 [2001].
Diaconu, Madalina: »Archi-texturen.« In: Maske und Kothurn, Themenheft »Texture 

Matters. Der Tastsinn in den Medien« 2.3 (2016), S. 13–24.
Engell, Lorenz, Jiri Bystricky und Katerina Krtilova (Hrsg.): Medien denken. Von der 

Bewegung des Begriffs zu bewegten Bildern. Bielefeld 2010. 
Foucault, Michel: Archäologie des Wissens. Frankfurt a. M. 1981 [1969].
Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Tübingen 1990 [1960].

Das Medium als Grenze

67

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gadamer, Hans-Georg: Kunst als Aussage, Ästhetik und Poetik I, Gesammelte Werke, 8. 
Tübingen 1993. 

Groys, Boris: Einführung in die Anti-Philosophie. München 2009. 
Heidegger, Martin: Identität und Differenz. Stuttgart 1957. 
Hilmer, Brigitte: »Die unhintergehbare Tätigkeit des Geistes. Zur Genese des Sinns 

im Schöpferischen bei Ernst Cassirer.« In: Dies., Georg Lohmann und Tilo Wesche 
(Hrsg.): Anfang und Grenzen des Sinns. Weilerswist 2006, S. 141–155.

Hörl, Erich: »Die technologische Bedingung. Zur Einführung.« In: Ders. (Hrsg.): Die 
technologische Bedingung. Beiträge zur Beschreibung der technischen Welt. Frankfurt 
a. M. 2010, S. 7–53.

Hörl, Erich: »Die Ökologisierung des Denkens.« In: Zeitschrift für Medienwissenschaft 
14 (2016), S. 33–45.

Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen. Zweiter Band. Untersuchungen zur Phäno­
menologie und Theorie der Erkenntnis, I. Teil. Tübingen 1968 [1900].

Konitzer, Werner: Medienphilosophie. München 2006. 
Krämer, Sybille: »Gibt es eine Sprache hinter dem Sprechen?« In: Herbert Ernst 

Wiegand (Hrsg.): Sprache und Sprachen in den Wissenschaften. Geschichte und Ge­
genwart. Berlin/New York 1999, S. 372–403.

Krämer, Sybille: Medium, Bote, Übertragung. Kleine Metaphysik der Medialität. Frank­
furt a. M. 2008.

Levi-Strauss, Claude: Das wilde Denken. Frankfurt a. M. 1973.
McLuhan, Marshall: Die magischen Kanäle. Understanding Media. Düsseldorf/Wien 

1968. 
McLuhan, Marshall: Das Medium ist die Botschaft. »The medium ist the message«. 

Dresden 2001. 
Merleau-Ponty, Maurice: Die Prosa der Welt. München 1984.
Merleau-Ponty, Maurice: Das Sichtbare und das Unsichtbare. München 2004.
Mersch, Dieter: Was sich zeigt. Materialität, Präsenz, Ereignis. München 2002.
Mersch, Dieter: »Reaktion. Vortrag im Rahmen des Weimarer Medienphilosophie 

Workshops am 2. April 2003 zu: Stefan Münkler, Alexander Roesler, Mike Sandbo­
the (Hrsg.) (2003): Medienphilosophie. Beiträge zur Klärung eines Begriffs. Frank­
furt a. M.: Fischer.« In: http://www.sandbothe.net.

Mersch, Dieter: »Ereignis und Response. Elemente einer Theorie des Performativen.« 
In: Jens Kertscher und Dieter Mersch (Hrsg.): Performativität und Praxis. München 
2003, S. 69–94.

Mersch, Dieter: Medientheorie zur Einführung. Hamburg 2006. 
Mersch, Dieter: »Wozu Medienphilosophie? Eine programmatische Einleitung.« In: 

Internationales Jahrbuch für Medienphilosophie 1 (2015), S. 13–48.
Mersch, Dieter: »Philosophie des Medialen. ›Zwischen‹ Materialität, Technik und Re­

lation.« In: Gerhard Schweppenhäuser (Hrsg.): Handbuch der Medienphilosophie. 
Darmstadt 2018, S. 19–32.

Mersch, Dieter: Posthermeneutik. Berlin 2010.

Thomas Metten

68

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.sandbothe.net
https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.sandbothe.net


Metten, Thomas: Kulturwissenschaftliche Linguistik. Entwurf einer Medientheorie der 
Verständigung. Berlin/Boston 2014. 

Metten, Thomas und Michael Meyer: Film. Bild. Wirklichkeit. Reflexion von Film – 
Reflexion im Film. Köln 2016.

Metten, Thomas: »Medien/Ästhetik. Grundzüge einer kulturwissenschaftlichen Medi­
enanalyse.« In: Natalia Igl und Julia Menzel (Hrsg.): Multimodalität und Metaisie­
rung. Illustrierte Zeitschriften um 1900. Bielefeld 2016, S. 107–136.

Metten, Thomas: »Zwischen ›Sinn‹ und ›Sein‹. Non-dualistische Medientheorie und 
der Weißraum der Journale.« In: Volker Mergenthaler, Nora Ramtke und Monika 
Schmitz-Emans (Hrsg.): Journale lesen. Lektüreabbruch – Anschlusslektüren. Hanno­
ver 2021, S. 83–108.

Muhle, Maria: »Omer Fast. ›5.000 Feet is the best‹. Reenactment zwischen dokumen­
tarischem und ästhetischem Regime.« In: Zeitschrift für Medienwissenschaft 2.11 
(2014), S. 91–101. 

Niklas, Stefan: »Einleitung. Ein etwas rabiater Versuch, den Begriff der Artikulation 
zu artikulieren.« In: Stefan Niklas und Martin Roussel (Hrsg.): Formen der Artiku­
lation. Philosophische Beiträge zu einem kulturwissenschaftlichen Grundbegriff. Mün­
chen 2013, S. 15–34.

Orth, Ernst Wolfgang: Die Spur des Menschen. Kulturanthropologische Betrachtungen 
zwischen ›Welt‹ und ›Krise‹. Würzburg 2014.

Pfeiffer, K. Ludwig: »Materialität der Kommunikation?« In: Hans Ulrich Gumbrecht 
und K. Ludwig Pfeiffer (Hrsg.): Materialität der Kommunikation. Berlin 1988, S. 15–
28.

Prange, Regina: »Die Auflösung des traditionellen Bildbegriffs.« In: Kunsthistorische 
Arbeitsblätter 10 (2001), S. 5–37.

Reckwitz, Andreas: Subjekt. Bielefeld 2008.
Saussure, Ferdinand de: Grundlagen der allgemeinen Sprachwissenschaft. Berlin, New 

York 2001 [1916]. 
Schulz, Oliver Lerone: »Marshall McLuhan. Medien als Infrastrukturen.« In: Alice 

Lagaay und David Lauer (Hrsg.): Medientheorien. Eine philosophische Einführung. 
Frankfurt a. M. 2004, S. 31–68. 

Schwemmer, Oswald: Kulturphilosophie. Eine medientheoretische Grundlegung. Mün­
chen 2005. 

Sommer, Manfred: Stift, Blatt und Kant. Philosophie des Graphismus. Frankfurt a. M. 
2020.

Trabant, Jürgen: Artikulationen. Historische Anthropologie der Sprache. Frankfurt a. M. 
1998. 

Welsch, Wolfgang: Ästhetisches Denken. Stuttgart 2003.
Wetzel, Michael: »Die Möglichkeit der Möglichkeit. Marcel Duchamp und Henri 

Bergson ›s’épousent par infra-mince‹. Vorüberlegungen zu einer Inframedialität der 
schöpferischen Entwicklung.« In: Ilka Becker, Michael Cuntz und Michael Wetzel 
(Hrsg.): Just not in time. Inframedialität und non-lineare Zeitlichkeiten in Kunst, 
Film, Literatur und Philosophie. München 2011, S. 67–98.

Das Medium als Grenze

69

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wetzel, Michael: »Inframedialität.« In: Christina Bartz, Ludwig Jäger et. al (Hrsg.): 
Handbuch der Mediologie. Signaturen des Medialen. München 2012, S. 128–134.

Waldenfels, Bernhard: Phänomenologie der Aufmerksamkeit. Frankfurt a. M. 2004.
Waldenfels, Bernhard: »Bildhaftes Sehen.« In: Antje Kapust und Bernhard Waldenfels 

(Hrsg.): Kunst. Bild. Wahrnehmung. Blick. Merleau-Ponty zum Hundertsten. Mün­
chen 2010, S. 31–50.

Thomas Metten

70

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41 - am 03.02.2026, 05:44:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962380-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Teil Theorien und Methoden — Theories and Methods
	Das Medium als Grenze Ansatzpunkte einer liminalen Medientheorie im Spannungsfeld von Alltagsmedien und Künsten |Thomas Metten
	1 Hinführung: Das Medium als Grenze
	2 Ausgangspunkte: Strukturalismus, Hermeneutik, Phänomenologie
	3 Wendepunkte: Nachmoderne Perspektiven auf Medialität
	4 Perspektiven: Liminalität und ästhetische Praxis
	Bibliographie



