
Global und polyzentrisch. Neue Perspektiven auf die weltweite
Christentumsgeschichte

Klaus Koschorke

Abstract
From its very beginnings Christianity has defined itself as a global com‐
munity, and to an extent usually overlooked it was also a polycentric
movement throughout its history – with a multitude of regional centers
of expansion, cultural expressions, confessional varieties and indigenous
initiatives. “Postcolonial discourses” took place already in colonial setti ngs,
and often it was indigenous Christian elites who inspired movements of
emancipation from colonial rule. In the formation of Christian communit‐
ies, migration played an important role not only in the most recent history
since World War II but already in the New Testament period.1

Key-Words
History of World Christianity, Globalization, Polycentricity, Native Agency,
Western Missions, “Christian” Black Atlantic, Emancipatorian Movements

1. Mission – ein Faktor unter anderen

Wann begann die Globalisierung des Christentums? Diese Frage ist natür‐
lich unterschiedlich zu beantworten, je nachdem wie man Globalisierung
definiert. Klar ist jedenfalls, dass sich das Christentum von Anfang an als
weltweite Bewegung verstanden hat – gesandt bis an die „Enden der Erde“
(Apg 1,8; Mt 28,18-20). Dies im Rahmen dessen, was jeweils als „Welt“
bekannt war. Diese „bekannte“ Welt aber war eine andere im 2. Jahrhun‐
dert, eine andere in Zeiten des europäischen Mittelalters im 9. oder 12.
Jahrhundert, eine andere in der Epoche der iberischen Übersee-Expansion

1 Der dem Beitrag zugrundeliegende Vortrag eröffnete zusammen mit dem Beitrag von
Mariano Delgado als Keynote die 2. ZRKG-Tagung; er wurde für die schriftliche
Fassung leicht überarbeitet.

97

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


in der frühen Neuzeit sowie im 19. Jahrhundert – dem „großen Jahrhundert
der protestantischen Missionsbewegung“.

Deutlich ist aber auch, dass diese globale Präsenz des Christentums – in
sechs Kontinenten und unterschiedlichen geographischen und kulturellen
Kontexten – nicht erst das Ergebnis europäischer Missionsaktivitäten seit
der frühen Neuzeit war. Zwar spielte die organisierte westliche Missionsbe‐
wegung – zunächst vor allem die katholische und später die protestantische
– bei der Genese überseeischer Kirchen unstrittig eine gewichtige und
vielfach prägende Rolle, temporal wie regional. Gleichwohl aber war sie im
Prozess der weltweiten Ausbreitung des Christentums nur ein Faktor unter
anderen.

Christliche Gemeinschaften und Kirchen bestanden oder bildeten sich
auch vor, außerhalb und nach der Reichweite westlicher Kolonialherrschaft
und Missionsaktivitäten. Als etwa die Portugiesen Ende des 15. Jahrhun‐
derts erstmals auf dem Seeweg Indien erreichten, stießen sie dort in Gestalt
der Thomaschristen auf eine uralte christliche Gemeinschaft, die bereits
seit Jahrhunderten im Land ansässig war. Das gleiche wiederholte sich
wenige Jahrzehnte später in Afrika, wo die Iberer im christlichen Kaiser‐
reich Äthiopien ebenfalls einer uralten und eigenständigen Gestalt des
afrikanischen Christentums begegneten. Die Anfänge des Christentums in
Korea Ende des 18. Jahrhunderts sind wiederholt als das Ergebnis einer
„Selbst-Christianisierung“ bezeichnet worden. 50 Jahre bevor 1836 der erste
europäische Missionar das Land betrat, hatte sich dort bereits eine rasch
expandierende Untergrundkirche gebildet. Ähnlich sah es 100 Jahre später
bei den Anfängen protestantischer Präsenz innerhalb (und außerhalb) Ko‐
reas aus. Im subsaharischen Afrika setzte das explosive Kirchenwachstum
erst in den 1960er Jahren ein, als mit den ehemaligen Kolonialherren auch
viele Missionare gegangen waren2.

Die Globalisierung des Christentums ist also nicht identisch mit dem
Prozess der Europäisierung. Vielmehr hat es von Anfang seiner Geschichte
stets eine Vielzahl regionaler Zentren der Ausbreitung, indigener Initiati‐
ven, konfessioneller Varianten und kultureller Ausprägungen gegeben –
was in der traditionellen Kirchen- und Missionsgeschichte insbesondere
deutschsprachiger Provenienz bislang kaum beachtet worden ist.

2 Einzelnachweise zu diesem (und den folgenden) Abschnitten in: Koschorke 2022:
XIII-XVIII. 17-19. 47-54. 996-105. 139-146. 179-183. 202-206. 228-235; sowie in Ders.
2014b.

Klaus Koschorke

98

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Polyzentrische Strukturen nicht erst in der jüngeren Vergangenheit

Ich argumentiere als Historiker, und mein Beitrag zu diesem Tagungsband
besteht in dem Bestreben, aktuelle Erfahrungen und Entwicklungen – wie
die zunehmende Pluralisierung und den „Shift of centers“ in der christli‐
chen Welt – in eine weitere geschichtliche Perspektive zu rücken.

Meine Kernthese lautet dabei, dass das Christentum in seinem Selbstver‐
ständnis schon immer „global“ – und in seiner faktischen Ausbreitung
zugleich stets polyzentrisch war. In Zeiten des europäischen Mittelalters
etwa gab es – neben der lateinischen und griechischen Christenheit –
mindestens ein drittes Zentrum der globalen Kirche: und zwar in Gestalt
der ostsyrisch-„nestorianischen“ Kirche des Ostens, welche sich auf dem
Höhepunkt ihrer Ausbreitung im 13. Jahrhundert von Mesopotamien bis
Ost-China und von Sibirien bis Indien und Südasien erstreckte.

Das 16. Jahrhundert erlebte einen Pluralisierungsschub nicht nur durch
das Aufkommen der reformatorischen Bewegung (die in Lateineuropa
das religiöse Monopol der vom Papst geleiteten römischen Kirche durch‐
brach und erstmals eine Vielzahl reichsrechtlich anerkannter christlicher
Gemeinschaften zur Folge hatte). Auch in der katholischen Welt außerhalb
Europas gab es vielfältige Akteure und Zentren regionaler Ausbreitung. In
Südindien etwa war dies die Fischerkaste der Paravas, die auf eigene Initia‐
tive hin seit 1535 den christlichen Glauben bereits angenommen hatten,
als Franz Xaver – später gefeiert als „Apostel Asiens“ – 1542 unter ihnen
tätig wurde. Zudem verbreiteten sie den neuen Glauben im Norden Sri
Lankas (in der Region um Mannar) – lange bevor sich die Portugiesen dort
festsetzten. Ähnliche Beispiele spontaner und dezentraler Selbstausbreitung
sind auch in anderen Regionen und in den folgenden Jahrhunderten in
unterschiedlichen Kontexten zu beobachten.

3. Beispiel: Der „Christian“ Black Atlantic3

Im Kontext eines in München seit den 1990er Jahren etablierten For‐
schungsschwerpunktes sprechen wir von „polyzentrischen Strukturen“ in
der Geschichte des Weltchristentums4. Diese Polyzentrik aber ist an sich
nichts Neues. Man muss nur eine andere Brille aufsetzen oder auf längst

3 So etwa die Formulierung von Barnes 2018: 345-363.
4 Vgl. Koschorke 2014a; einleitend darin: ebd.: 15-28; Ders. 2012; Ders. 1998; Ders.

2016b: 28-56; Burlacioiu/Hermann 2013; Koschorke 2022. In Vorbereitung: Ders.

Global und polyzentrisch. Neue Perspektiven auf die weltweite Christentumsgeschichte

99

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bekannte und publizierte Quellen genauer (bzw. mit anderen Augen) hin‐
schauen.

3.1. Kongochristentum (16.-18. Jahrhundert)

Der Name Mvemba Nzinga (oder, so sein Taufname, Afonso I.) etwa ist
auch unter Missionshistorikern kaum bekannt. Dabei handelt es sich um
eine der faszinierendsten Gestalten im Weltchristentum des 16. Jahrhun‐
derts. Mvemba Nzinga bzw. Afonso I. war von 1506-1543 christlicher König
im historischen Kongo-Reich. Dessen Herrscher hatten um 1492 – als Ko‐
lumbus Amerika „entdeckte“ – das Christentum bereits angenommen. Kö‐
nig Nzinga Nkuvu hatte sich 1491 taufen lassen. Es folgte sein Sohn Afonso
I., dessen lange Regierungszeit – so der Neuzeithistoriker Horst Gründer
– durch „das Phänomen einer von den Einheimischen ohne Druck von
außen durchgeführten Christianisierung“ gekennzeichnet war, „die über‐
dies noch von den Afrikanern stärker als von den Europäern, zuweilen
sogar gegen deren Widerstand, vorangetrieben wurde“ (Gründer 1992: 58).
Zugleich entwickelte sich hier – so der Sozialanthropologe John Thorn‐
ton – eine „distinctly Kongo version of Christianity“ bzw. eigenständige
afrikanische Christentumsvariante (Thornton 1984: 155). Von Bedeutung
wurde diese nicht nur im Blick auf die Religionsgeschichte des historischen
Kongo-Reiches (im Grenzgebiet zwischen dem heutigen Angola und Zaire)
selbst. Sie hatte auch erhebliche transkontinentale Auswirkungen. Denn

et al. 2024. – Das Konzept der „Polyzentrik“ ist inzwischen vielfach aufgenommen
worden (vgl. z. B.: Grümme 2022: 23-45) und stand etwa auch Pate bei der Benen‐
nung der 2020 an der Goethe-Universität Frankfurt eingerichteten DFG-Kollegfor‐
schungsgruppe „Polyzentrik und Pluralität vormoderner Christentümer“, dies freilich
mit teils deutlich unterschiedlicher Akzentuierung. Zentrale Aspekte des Münchener
Polyzentrismus-Modells sind: Der Bezug auf die Referenzgröße „Weltchristentum“ in
der Genese und resultierenden Vielfalt seiner konfessionellen, kulturellen, kontextuel‐
len und geographischen Ausprägungen; multidirektionale (und nicht nur, wie in der
traditionellen Missionsgeschichte, primär Nord-Süd-) Austauschbeziehungen und Ver‐
flechtungen zwischen Christentümern in unterschiedlichen Weltregionen; besonderer
Schwerpunkt auf „native agency“ und der Stimme indigen-christlicher Akteure im sog.
globalen Süden sowie Erschließung relevanter Quellen; Suche nach „erweiterten Land‐
karten“ der globalen Christentumsgeschichte; Ausgleich zwischen „overstudied“ und
„understudied areas“ in der Historiographie zur weltweiten Christentumsgeschichte;
Analyse von Pluralisierungsprozessen auf unterschiedlichen Ebenen; ein komparatisti‐
scher und integrativer Ansatz; sowie die Christentumsgeschichte Europas als Teil eines
größeren Ganzen.

Klaus Koschorke

100

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


es waren teils gerade auch getaufte kongolesische Christen, die von den
Portugiesen als Sklaven über den Atlantik verschleppt wurden. Diese spiel‐
ten später wiederholt eine wichtige Rolle bei der Christianisierung ihrer
afrikanischen Lands- und Leidensgenossen in verschiedenen Regionen in
der Neuen Welt (Brasilien, Karibik, South Carolina). „The conversion of
[American] Africans”, so das Resümee von John Thornton, „actually began
in Africa, and modern scholarship has largely overlooked this aspect of the
problem” (Thornton 1998: 254).

Much of the Christianity of the African World was carried across the seas
to America. In addition to the Africans who were themselves Christians
there were also the catechists who helped to generate an African form of
Christianity among the slaves who were not Christians (ebd.: 262)5.

Obwohl diese Entwicklung bestens dokumentiert (und beispielsweise die
ausführliche Korrespondenz des Kongo-Herrschers mit seinem portugiesi‐
schem Amtskollegen König Manuel in Lissabon und der Kurie in Rom
musterhaft publiziert) ist (vgl. Jadin/Dicorato 1974; Thornton 2023), ist
sie in Kreisen der Neuzeit- und Kirchenhistoriker immer noch weitestge‐
hend unbekannt. In Heinz Schillings ansonsten meisterhaftem Werk „1517:
Weltgeschichte eines Jahres“ etwa – das einen Überblick über die globale
Präsenz des Christentums im frühen 16. Jahrhundert vermittelt – wird das
Kongo-Christentum noch nicht einmal im Register erwähnt (vgl. Schilling
2017: 352-363).

3.2. Das Sierra Leone Experiment 1792ff.

Bemerkenswert sind insbesondere auch die die Anfänge des Protestantis‐
mus in Westafrika. Dessen Anfänge werden – abgesehen von vereinzelten
früheren Beispielen kolonialprotestantischer Präsenz in den Forts entlang
der westafrikanischen Küste – meist mit dem Namen zweier europäischer
Missionsgesellschaften verbunden: der anglikanischen „Church Missionary
Society“ aus Großbritannien sowie der deutsch-schweizerischen „Basler
Mission“, die seit Beginn des 19. Jahrhunderts ihre Sendboten in die Region
schickte. Wichtig aber – und früher – war insbesondere auch eine afroame‐
rikanische Initiative: die Remigrationsbestrebungen freier Ex-Sklaven von

5 Vgl. Heywood/Thornton 2007; zuletzt: Thornton 2024; Ders. 2023; Ders. 2020: 37-40.
Ganz analog auch: Daniels 2014: 215-226.

Global und polyzentrisch. Neue Perspektiven auf die weltweite Christentumsgeschichte

101

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der anderen Seite des Atlantiks, die seit 1792 – mit der Bibel als „Charter
ihrer Freiheit“ (Hastings 1994: 180) – nach Sierra Leone kamen und dort
Freetown (als „Stadt der Freiheit“) sowie eigene schwarze Kirchen unter
afroamerikanischer Leitung gründeten. In den (ehemals) britischen Kolo‐
nien an der amerikanischen Ostküste gab es eine wachsende Zahl afroame‐
rikanischer Christen. Enthusiastische Frömmigkeit, Bibelgläubigkeit sowie
Vertrauen in die Verheißungen des Gottes des Exodus, der einst Israel aus
dem Sklavenhaus Ägypten geführt hatte, waren Merkmale ihres Glaubens.
Im amerikanischen Unabhängigkeitskrieg (1776-1783) wurden viele von
den Briten rekrutiert und anschließend freigelassen. In sukzessiven Wellen
machten sie sich dann auf den Weg nach Sierra Leone. „In this way, in
November 1792 the first Protestant Church in tropical Africa was estab‐
lished. It was a ready made African church, with its own structures and
leadership” (Walls 2002: 55) (vgl. Hastings 1994: 177-188. 338-349). Diese
Eigenständigkeit bewahrte sie weitgehend auch später, als Sierra Leone 1808
zur britischen Kronkolonie erhoben wurde.

Bedeutend wurde Sierra Leone im Folgenden v. a. auch als Brückenkopf
im weiteren Verlauf der Christianisierung Westafrikas. Denn Freetown wur‐
de seit 1808 zum Drehkreuz der Briten im Kampf gegen den transatlanti‐
schen Sklavenhandel. Sie fingen die portugiesischen Sklavenschiffe (etwa
auf dem Weg vom heutigen Nigeria nach Brasilien) ab und brachten die
befreiten Sklaven nach Freetown, wo viele erstmals in Kontakt mit dem
Christentum kamen. Später kehrten manche in ihre Ursprungsländer zu‐
rück (vgl. Sanneh 1999; Hanciles 2014: 29-50). So auch die Biographie des
aus Nigeria stammenden Samuel A. Crowther (1806/08-1891), der – 1864
in Canterbury geweiht – zum ersten schwarzen Bischof im subsaharischen
Afrika der Neuzeit avancierte. Als „slave boy who became Bishop“ wurde er
international bekannt und inspirierte die emanzipatorischen Bestrebungen
„einheimischer“ Christen in Afrika, Asien, der Karibik und anderen „Missi‐
onsfeldern“ bzw. Weltregionen (Koschorke 2011: 315-324).

3.3. Afroamerikanische Missionare im Afrika des ausgehenden 19.
Jahrhunderts

Das frühe 19. Jahrhundert sah dann auch die Anfänge afroamerikanischer
Missionsarbeit in Afrika. Zunächst waren es vor allem einzelne schwarze
Baptisten und Methodisten aus Jamaika oder von der amerikanischen Ost‐

Klaus Koschorke

102

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


küste, die – anfangs noch in Diensten weiß dominierter Gesellschaften – in
Westafrika tätig wurden. Zunehmend mehrten sich aber auch unabhängige
afroamerikanische Initiativen und erfolgte die Gründung eigener schwarzer
Missionsgesellschaften. So insbesondere seit den 1870er Jahren, als sich –
nach dem amerikanischen Bürgerkrieg und dem enttäuschenden Ausgang
der anschießenden „Rekonstruktions“-Periode – die Hoffnungen auf ein
gleichberechtigtes Zusammenleben von Schwarz und Weiß in den USA
zerschlugen. Nun verstärkte sich auch das Interesse an Afrika als dem Kon‐
tinent der Vorfahren. Umgekehrt aber galt Afrika nun zunehmend auch als
der Ort, wo es galt, Christentum und „christliche Zivilisation“ zu verbreiten
– und zugleich den Nachweis zu erbringen, dass sich die „schwarzen Ras‐
sen“ selbst regieren können („to demonstrate to the world the capacity of
the Negro races for self-government and intellectual development“), wie es
programmatisch etwa in einem Bericht in der schwarzen Presse Nigerias
im Jahr 1895 über das progressive Bildungswesen in der westafrikanischen
Republik Liberia hieß6. Gegen Ende des Jahrhunderts waren afroamerika‐
nische Missionare im südlichen Afrika, Liberia, Sierra Leone, der Goldküs‐
te (Ghana), Nigeria und Belgisch-Kongo tätig. Eng verbunden damit war
einerseits der Aufschwung verschiedener Back-to-Africa-Bewegungen und
andererseits Initiativen zur Gründung schwarzer Kirchen unter afroameri‐
kanischer Leitung7.

3.4. Transatlantische schwarze Kirchen

Zugleich vernetzten sich im 19. Jahrhundert schwarze Kirchen und began‐
nen verstärkt überregionale – und nun auch transatlantische – Organisati‐
onsstrukturen auszubilden. Prominentes Beispiel ist die „African Methodist
Episcopal Church“ (AME oder AMEC), die älteste und zahlenmäßig größte

6 The Lagos Standard 1895 – „Negro” als selbstbewusste Eigenbezeichnung afroameri‐
kanischer Aktivisten war zu Beginn des 20. Jahrhunderts durchaus weit verbreitet.
So etwa im Titel der „United Negro Improvement Association“ (UNIA) des Marcus
Garvey, der größten afroamerikanischen Massenbewegung zwischen den Weltkriegen,
mit Millionen von Mitgliedern in verschiedenen Ländern. Ihr auf beiden Seiten des
Atlantiks weit zirkulierendes Journal hieß programmatisch „The Negro“. Ganz analog
später im frankophonen Afrika etwa das Konzept der „negritude“, vertreten von antiko‐
lonialen Akteuren wie Leopold Senghor, dem ersten Präsidenten des unabhängigen
Senegal.

7 Vgl. Martin 1989; Russell 2000; Williams 1982; Morrison 2014; Campbell 1998; Burla‐
cioiu 2015; Barnes 2018.

Global und polyzentrisch. Neue Perspektiven auf die weltweite Christentumsgeschichte

103

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


afroamerikanische Kirche in den USA. 1816 in Philadelphia gegründet,
breitete sie sich rasch unter der schwarzen Bevölkerung in Nordamerika
und der Karibik aus. Seit den 1870er Jahren hatte sie auch in Westafrika
einen Ableger und erreichte wenig später Südafrika, wo sie 1896 mit einer
lokalen schwarzen Kirche – der „äthiopischen Kirche“ des früheren Metho‐
distenpredigers Mangena Mokone – fusionierte. Damit etablierte sie sich
dauerhaft als transatlantische Kirchengemeinschaft8.

Die „Ethiopian Church“ des Mangena Mokone wiederum hatte sich 1892
als erste schwarze Kirche Südafrikas „äthiopisch“ benannt und damit einen
Boom ausgelöst. Denn Äthiopien – christlich, schwarz, uralt, kirchlich
und politisch unabhängig – galt als Symbol schwarzer Emanzipation und
Eigenständigkeit. Seit seinem Sieg über eine italienische Invasionsarmee
1896 war das christliche Äthiopien (neben Liberia) als einziges Land im
subsaharischen Afrika frei von europäischer Kolonialherrschaft, und dies
auf dem Höhepunkt des westlichen Kolonialismus und Imperialismus.
„Äthiopien“ gewann so in den Ohren afrikanischer Christen auf beiden
Seiten des Atlantiks einen geradezu magischen Klang. Viele Bewegungen
nannten sich fortan „äthiopisch“ – bei meist nur vagen Kenntnissen des
realen ostafrikanischen Landes.

Eine andere transatlantische schwarze Kirche stellt die „African Ortho‐
dox Church“ (AOC) dar. 1921 in New York gegründet, hatte sie bereits drei
Jahre später einen Ableger in Südafrika und nochmals drei Jahre später
auch in Ostafrika (Kenia, Uganda). Hergestellt wurde diese Verbindung
nicht durch gezielte Missionsaktivitäten der New Yorker Zentrale, sondere
durch Nachrichten in der schwarzen Presse. „Within three years the East
and the West have met each other in the African Orthodox Church” –
so die frühe Selbstbeschreibung (1924) dieser noch heute existierenden
Kirchengemeinschaft9.

8 Zur AME siehe: Campbell 1998; Engel 2015; zu Mangena Mokone und den Anfängen
des südafrikanischen Äthiopismus allgemein siehe Hastings 1994: 479ff.; Kalu 2005:
258-277; Kamphausen 1976; Fredrickson 1996; Moeti 1997; Fabre/Benesch 2004.

9 Zugleich Titelzitat der einschlägigen Monographie von Burlacioiu 2025. Vgl. auch:
Kaveh Yazdani und Sina Delfs: Kritische Anmerkungen zum herrschenden „N-Wort“-
Diskurs (https://www.merkur-zeitschrift.de/2024/04/12/kritische-anmerkungen-zum
-herrschenden-n-wort-diskurs/#_ftn1).

Klaus Koschorke

104

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.merkur-zeitschrift.de/2024/04/12/kritische-anmerkungen-zum-herrschenden-n-wort-diskurs/#_ftn1
https://www.merkur-zeitschrift.de/2024/04/12/kritische-anmerkungen-zum-herrschenden-n-wort-diskurs/#_ftn1
https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.merkur-zeitschrift.de/2024/04/12/kritische-anmerkungen-zum-herrschenden-n-wort-diskurs/#_ftn1
https://www.merkur-zeitschrift.de/2024/04/12/kritische-anmerkungen-zum-herrschenden-n-wort-diskurs/#_ftn1


4. Postkoloniale Diskurse in kolonialen Zeiten

„Postkolonial“ ist momentan in gesellschaftlichen und kulturwissenschaftli‐
chen Debatten, aber ebenso auch in ökumenischen und theologischen Dis‐
kursen ein viel gebrauchter Begriff10. Im ökumenischen Gespräch verbindet
er sich mit der Forderung nach Überwindung eurozentrischer Perspekti‐
ven, traditioneller Abhängigkeitsstrukturen, Abkehr von westlicher theolo‐
gischer Dominanz sowie dem Insistieren auf egalitären Beziehungen zwi‐
schen den Kirchen des Nordens und Südens. Wenig bekannt ist, dass sich
viele dieser Diskussionen – die seit dem Ende der politischen Dekolonisie‐
rung nach dem Zweiten Weltkrieg oder in aktuellen kulturpolitischen Kon‐
troversen geführt werden – bereits in den Diskursen indigen-christlicher
Eliten um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert finden. Dies ist anderer‐
seits aber auch nicht verwunderlich, da es etwa gerade in Afrika die auf
den Missionsschulen gebildeten modernen einheimischen Eliten waren, die
früh zu Trägern vielfältiger Unabhängigkeitsbestrebungen und eines sich
rasch dynamisierenden National-Bewusstseins wurden. Von einer „Dialek‐
tik“ im Prozess des Kolonialismus bzw. „der Christianisierung“ sprechen
darum Historiker wie Wolfgang Reinhardt und Horst Gründer11.

Bemerkenswert ist dabei wiederholt gerade der Verweis auf den „univer‐
salen“ Charakter der christlichen Religion, der in den Debatten afrikani‐
scher und asiatischer Christen um 1900 als Hauptargument gegen die Do‐
minanz und Exklusivitätsansprüche westlicher Missionare angeführt wurde.
Ich verweise im Folgenden auf einige Beispiele aus dem Münchener For‐
schungsprojekt zu den Journalen indigen-christlicher Eliten aus Asien und
Afrika um die Jahrhundertwende12.

4.1. Edward W. Blyden (1832-1912)

Eine wichtige Stimme war die von Edward W. Blyden (1832-1912). 1832 in
der Karibik geboren und später als Politiker, Publizist und Bildungsrefor‐
mer vor allem in Liberia tätig, gilt er als einer der prägenden Repräsentan‐

10 Siehe z. B. die neue Buchreihe von Kujawa-Holbrook 2018ff.; Sugirtharajah 2001;
Nehring/Tielesch 2013; Gruber 2017; Van der Heyden/Wendt 2020; Silber 2021;
Tamayo 2020.

11 Vgl. Gründer 1992: 568-594; Elphick 2012; Koschorke 2022: 208-210; Grohs 1967.
12 Die Ergebnisse wurden u. a. publiziert in: Koschorke et al. 2018a; Koschorke et al.

2016a.

Global und polyzentrisch. Neue Perspektiven auf die weltweite Christentumsgeschichte

105

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ten sog. des westafrikanischen Äthiopismus dieser Zeit bzw. als Advokat
eigenständiger afrikanischer Kirchen. So hebt er in seiner Auslegung von
Apg 8 im Jahr 1882 die Bedeutung afrikanischer Initiative bei der Evangeli‐
sierung Afrikas hervor Denn es war ja der äthiopische Eunuch (und nicht
der als Typus des westlichen Missionars gezeichnete Philippus), der das
Evangelium in das ostafrikanische Land bringen sollte. Eingeleitet ist dieser
Vortrag mit den Worten:

Es ist offenkundig, dass die Botschaft Jesu Christi für alle Länder und
alle klimatischen Verhältnisse bestimmt ist – für alle Nationen und Ras‐
sen. Aber es ist auch wahr, dass wir diesen ‚Schatz in irdischen Gefäßen‘
haben, was ihn von menschlichen Bedingungen und Begrenzungen ab‐
hängig macht (Blyden 1887: 160f.)13.

Daraus folgt dann sein Plädoyer für ein spezifisch afrikanisches Christen‐
tum.

4.2. James Johnson (1835-1917)

Ganz ähnlich äußerte sich um 1908 der nigerianische Priester James John‐
son (1835-1917) vor der pan-anglikanischen Lambeth-Konferenz. Auch
wenn er nie einer unabhängigen afrikanischen Kirche angehörte, gilt er
als führender Vertreter des Äthiopismus und „Pionier des afrikanischen Na‐
tionalismus“ (Ayandele 2013). In seinen Schriften forderte er die Loslösung
der afrikanischen Gemeinden von europäischer Kontrolle. 1900 wurde er
stellvertretender anglikanischer Bischof im heutigen Nigeria. Er trat für
eine Annäherung der Mission an die afrikanische Kultur ein, befürwortete
die Beibehaltung afrikanischer Namen nach der Taufe und vertrat eine
moderate Haltung gegenüber der traditionellen Praxis der Polygamie:

Das Christentum ist eine Religion ... für alle Rassen und Volksstämme auf
der Welt. [...] Von ihrem Gründer war niemals beabsichtigt, dass ihre
Annahme mit der Entnationalisierung irgendeines Volkes verbunden sei,
und sie hat tatsächlich ihren Ruhm darin, dass jede Rasse sie bekennen
und ausüben und ihr den Stempel der eigenen, einheimischen Merkmale
aufdrücken kann; dadurch wird der christlichen Religion ein jeweils
besonderer Charakter gegeben, ohne dass dadurch irgendeiner ihrer
Werte verloren ginge. Und warum sollte es kein afrikanisches Christen‐

13 Zu Blyden siehe jüngst Barnes 2018: 351-354.

Klaus Koschorke

106

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tum geben, wie es ein europäisches und ein asiatisches Christentum gibt
(Ayandele 2013: 342f.)?

4.3. Südindien: „The Christian Patriot” (1890-1929)

Das nächste Beispiel führt nach Südindien, wo sich in Madras (heute
Chennai) Ende des 19. Jahrhundert eine kleine, aber sehr einflussreiche
Elite indischer protestantischer Christen gebildet hatte. Selbst nur eine
Minderheit innerhalb der christlichen Minorität, sahen sie sich gleichwohl
an der Spitze des „religiösen und sozialen Fortschritts“ Indiens. Sie verstan‐
den sich selbst (und wurden von außen angesehen) als eine „progressive
community“. Sie organisierten sich in eigenen Vereinigungen und publizier‐
ten ihre eigenen Periodika und Journale wie den „Christian Patriot“ (CP),
der die religiöse, soziale und politische Entwicklung des Landes kritisch
kommentierte. „Owned and Conducted entirely by the Native Christian
Community”, suchte das Blatt der Stimme einheimischer Christen in der
kolonialen Öffentlichkeit des Subkontinents Gehör zu verschaffen. Dabei
grenzte es sich sowohl von hindu-fundamentalistischen Tendenzen in der
indischen Nationalbewegung wie vom Paternalismus (und wachsenden
Rassismus) westlicher Missionare ab14.

Bei der Kritik und Suche nach Alternativen zu den gegebenen kolonial‐
kirchlichen Strukturen vor Ort richtete sich der Blick zunehmend auch
auf andere Regionen und Kirchen in der südlichen Hemisphäre. „It is well
for us“ – so der CP in einem grundsätzlichen Statement im März 1905 –
„to look around and see what is being done in other parts of the World
by the races newly brought into the fold of Christ” (CP 11.03.1905). In
Westafrika etwa gab es bereits einheimische Bischöfe. „When is India to
have her own native Bishops?“, fragte der CP darum sehr nachdrücklich in
einem Kommentar am 18.06.1898. Die junge Kirche Ugandas hatte bereits
in kürzester Zeit quasi das Ziel der Selbst-Regierung („self-government“)
erreicht. Warum dauert das in Indien so lange (CP 06.09.1902)? Wichtiges
Vorbild waren insbesondere die Christen und Kirchen in Japan. Denn

14 Zu Einzelheiten siehe: Koschorke 2019, v.a. auch 49ff. 165ff. 211ff.; eine Auswahl an
Texten aus dem CP ist abgedruckt in: Ders. et.al. 2016a: 23-138, darunter die hier im
Folgenden zitierten Texte ausführlicher auf 43. 48. 111-115. 124-132. Wichtig in diesem
Zusammenhang ist insbesondere auch die klassische Studie von Kaj Baago 1969, die
den „Pioneers of Indigenous Christianity“ im Indien des 19. Jahrhunderts gilt; siehe
allgemein auch die neuere Überblicksdarstellung von Lindenfels 2021.

Global und polyzentrisch. Neue Perspektiven auf die weltweite Christentumsgeschichte

107

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sie waren viel weiter in der Überwindung westlicher Konfessionalismen
und der Einführung indigener Führungsstrukturen vorangekommen. Dies
führte dann zur Aufnahme direkter Kontakte. So wurde 1906 auf indische
Initiative hin eine Delegation japanischer Christen eingeladen – um zu ler‐
nen, „what [Christian] India can learn from [Christian] Japan“. Ihr Besuch
wurde ein riesiger Erfolg. Gegenseitige Besuche und dauerhafte Festigung
eines bilateralen Austauschs zwischen Indien und Japan wurden vereinbart.

In diesen Berichten deutete sich bereits die Vision einer neuen – und
nicht mehr von den westlichen Missionen dominierten – Ordnung im
Weltchristentum an. Das 19. Jahrhundert – so der „Christian Patriot“ in
einem Rückblick am 28.09.1901 – sei noch das Jahrhundert der (durchaus
auch verdienstvollen) westlichen Missionen gewesen. Das 20. Jahrhundert
hingegen werde ganz im Zeichen der „einheimischen Kirchen“ in den ver‐
schiedenen Weltregionen stehen und gekennzeichnet sein durch „the self-
support, the self-government and the self-extension of the native Churches“
weltweit (CP supp. 28.09.1901).

4.4. Debatten um die „Three Selves“

Was hier anklingt, ist ein Thema, das in den Debatten indigen-christli‐
cher Eliten aus Asien und Afrika um 1900 eine zentrale Rolle spielt: die
Zielvorstellung einer – sich selbst ausbreitenden, selbst erhaltenden und
selbst regierenden – „einheimischen Kirche“. Ursprünglich ein missionari‐
sches Konzept (das um die Mitte des 19. Jahrhunderts von Pionieren der
protestantischen Missionsbewegung wie dem Briten Henry Venn [von der
anglikanischen Church Missionary Society] und dem Amerikaner Rufus
Anderson [vom kongregationalistischen American Board of Commissio‐
ners for Foreign Missions] formuliert worden war), entwickelte sich die
„Drei-Selbst“-Formel um die Jahrhundertwende zunehmend zum emanzi‐
patorischen Slogan indigen-christlicher Eliten, und zwar zeitgleich in Asien
und Afrika. Dies galt umso mehr, als das ursprüngliche Partizipationsver‐
sprechen der Missionare immer weiter hinausgeschoben wurde („The time
is not yet ripe“) und nun von lokalen Christen verstärkt gegen die etablier‐
ten Missionskirchen eingefordert wurde. Dies war einer der Faktoren, der
vor allem in Afrika die sprunghafte Verbreitung missionsunabhängiger Kir‐
chen (der „African Independent Churches“) unter einheimischer Führung
beschleunigte. In Asien waren es oft eher nationalkirchliche Bestrebungen,

Klaus Koschorke

108

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


die von ähnlichen Motiven geleitet waren. So 1886 die Gründung einer
„National Church of India“, die alle indischen Christen unabhängig von
ihrer denominationellen Zugehörigkeit zu vereinen suchte15.

4.5. Tokio-Konferenz 1907

1907 fand in Tokio die Konferenz der „World’s Students Christian Federa‐
tion“ (WSCF) statt. Dies war die erste ökumenische Konferenz in Asien
mit einer Mehrheit asiatischer Delegierter. Von den 627 Teilnehmenden
kamen mehr als 500 aus „orientalischen“ Ländern, darunter 443 aus Japan,
74 aus China,15 aus Indien sowie kleinere Delegationen aus anderen asia‐
tischen Ländern. Thema der Konferenz war die Evangelisierung Asiens
„durch seine eigenen Söhne [und Töchter]“ – Japans durch Japaner, Chinas
durch Chinesen, Indiens durch Inder etc. Gleichberechtigte Kooperation
nicht nur zwischen Europäern und Asiaten, sondern insbesondere auch
zwischen den „einheimischen“ Kirchen Asiens selbst sowie die Entdeckung
innerasiatischer Solidarität waren zentrale Aspekte. Bedeutend wurde diese
Versammlung nicht nur durch diese Anfänge eines christlichen Panasianis‐
mus, sondern zugleich auch als Vorstufe zur Weltmissionskonferenz von
Edinburgh 1910, die ihrerseits die westliche Ökumene-Bewegung des 20.
Jahrhunderts entscheidend prägen sollte. Was sich in den Debatten der To‐
kio-Versammlung 1907 abzeichnete, ist die Vision einer Ökumene gleichbe‐
rechtigter nationalkirchlicher Christentümer weltweit – und zwar in einer
bereits als post-missionarisch und post-kolonial antizipierten Zukunft16.

15 Vgl. Williams 1990; Koschorke 2019: 56ff. 61ff. 165-210. 260ff.; Ders. 2018b: 127-142.
In einer weiteren Transformation diente dieses Konzept später im kommunistischen
China zur Kontrolle ökumenischer Kontakte und Begründung des „Patriotic Three
Self Movement“.

16 Zur Tokio-Konferenz siehe: Report of the Conference of the World’s Student Chris‐
tian Federation at Tokyo April 3-7, 1907 (1908); Weber 1961: 69-90. 91ff.; Harper
2000: 41ff. 62ff. 83ff.; Koschorke 2018a: 275-280. Die hier nur knapp skizzierten
Diskurse um 1900 haben vielfach spätere Modelle kontextueller Theologie vorwegge‐
nommen oder beeinflusst, wie sie nach dem Zweiten Weltkrieg (im Kontext der
politischen Dekolonisierungsprozesse in Asien und Afrika) und insbesondere seit
den 1970er Jahren formuliert worden sind (EATWOT, „Dritt-Welt“- sowie spezifisch
„asiatische“, „afrikanische“ und andere „kontextuelle“ Theologien). Analoges gilt für
den oben erwähnten „Äthiopismus“, der – so der nigerianische Historiker Ogbu Kalu
- „could be said to have nurtured the roots of modern African Christianity”. „The
legacies of the Ethiopian movement”, führt er weiter aus, „were, however, numerous:
the quests to appropriate the gospel and modernity with dignity; to be both an

Global und polyzentrisch. Neue Perspektiven auf die weltweite Christentumsgeschichte

109

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Erwartungen und Kontroversen im neuen Millennium

Seit Mitte der 1980er Jahren lebt eine wachsende Mehrheit der christli‐
chen Weltbevölkerung im globalen Süden. Dies gilt sowohl im Blick auf
die römisch-katholische Kirche wie die unterschiedlichen protestantischen
Konfessionsfamilien wie auch die Vielzahl „unabhängiger“ oder (neo-)pen‐
tekostaler Gemeinschaften und Bewegungen.

Die Debatten um die Zukunft des Christentums im Schwellenjahr 2000
waren geprägt von der Frage, ob und wie diese „Südwärts-Bewegung“ im
neuen Millennium weitergeht und was die konkreten Konsequenzen dieses
„Shift of Centers“ sein werden.

Der amerikanische (und von der anglikanischen Kirche zum Katholizis‐
mus konvertierte) Religionshistoriker Philipp Jenkins gab in seinem weit
verbreiteten Buch „The Next Christendom“ folgende Prognose: „Wenn wir
uns einen typischen Christen zurück im Jahr 1900 vorstellen, denken wir
an einen Deutschen oder Amerikaner. Im Jahr 2050 sollten wir eher einen
Brasilianer, Ugander oder Filipino ins Auge fassen“ (Jenkins 2011: xi). Ande‐
re Stimmen in dieser Debatte waren zurückhaltender und erwarteten neben
Wachstum ebenso auch rückläufige Entwicklungen. Asiatische Votanten
verwiesen auf die Rolle christlicher Minoritäten als „Sauerteig“ in den
nicht-christlichen Mehrheitsgesellschaften ihres Kontinents oder betonen
deren „prophetischen Auftrag“.

Das sprunghafte Wachstum christlicher Gemeinschaften im globalen Sü‐
den ist – ebenso wie der seit geraumer Zeit zu beobachtende weltweite reli‐
giöse Boom – sicherlich nicht nur ein Segen. Als evangelischer Christ sehe
ich etwa die Erfolge der Evangelicos in Brasilien mit durchaus gemischten
Gefühlen. Ich fühle mich den tapferen katholischen Ordensschwestern im
Amazonas-Becken, die unter großem persönlichen Einsatz die Rechte der
Indígenos verteidigen, ungleich näher als den evangelikalen Schreihälsen,
die den rassistischen Ausfällen eines Bolsonaro zujubeln. Aber ob wir nun
auf die geradezu blasphemische Instrumentalisierung der Bibel durch einen
Donald Trump, die angebliche Verteidigung des christlichen Abendlandes

African and Christian; to express faith from an indigenous world view and spirituality
so that Africans could respond and realities and culture in the sphere of liturgy,
polity and ethics; to tap the resources of indigenous knowledge in communicating the
kerygma; and to practice local initiatives in evangelism, decision making processes,
ecclesial structures and funding” (Kalu 2005: 277). In der Debatte um postkoloniale
Theologien ist es also durchaus lohnend, bereits in der früheren indigen-christlichen
Tradition Ausschau zu halten.

Klaus Koschorke

110

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


durch Victor Orban, die Rechtfertigung des russischen Angriffskrieges in
der Ukraine durch Patriarch Kyrill oder – eine Generation zuvor – auf das
germanische Christentum der Deutschen Christen in Nazi-Deutschland
blicken: es gilt die biblische Weisung: „Unterscheidet die Geister“ (1 Joh
4,1) – und damit die Frage, wo und bei wem wir (bei aller ökumenischen
Offenheit) den Geist Christi erkennen und wo nicht.

Schließen möchte ich darum mit den Worten von Desmond Tutu, der
Ende 2021 in Kapstadt verstarb. Nationaler Heros im Kampf gegen die
Apartheit und international hoch angesehen, war der Weggefährte Nelson
Mandelas zugleich eines der prominentesten Gesichter des Weltchristen‐
tums gegen Ende des zweiten Millenniums. Bedeutend war Tutu nicht nur
als „moralischer Kompass und Gewissen der Nation“, wie ihn der südafri‐
kanische Präsident Cyril Ramaphosa in seiner Trauerrede in der St. Georg-
Kathedrale von Kapstadt würdigte. Auch international wurde seine Stimme
im Kampf gegen Rassismus, soziale Ungerechtigkeit und Klimawandel ge‐
hört. Tutu wirkte entscheidend mit beim friedlichen Übergang Südafrikas
zu einer multiethnischen „Regenbogen-Nation“ (so der von ihm geprägte
Begriff ). Der Glaube war für Tutu Quelle des sozialen Engagements. „We
are prisoners of hope“, so wurden seine Worte bei der Trauerfeier in Kap‐
stadt erinnert. „Wir müssen immer, immer hoffen. Und wenn wir nicht
hoffen, gibt es keine Möglichkeit der Veränderung in unseren Herzen, und
keine Möglichkeit zur Veränderung der Welt“17.

Literaturverzeichnis

Ayandele, Emmanuel Ayankanmi: 'Holy' Johnson: Pioneer of African Nationalism,
1836-1917. Abingdon 2013 (= Nachdruck der Ausgabe London 1970).

Baago, Kaj: Pioneers of Indigenous Christianity. Madras 1969.
Barnes, Andrew E.: The Christian Black Atlantic: African Americans, Ethiopianism,

and Christian newspapers in Africa, in: Klaus Koschorke et al. (Hg.): To give publi‐
city to our thoughts: Journale asiatischer und afrikanischer Christen um 1900 und
die Entstehung einer transregionalen indigen-christlichen Öffentlichkeit. Wiesbaden
2018, 345-363.

Blyden, Edward W.: Christianity, Islam and the Negro Race. Edinburgh 1887.
Burlacioiu, Ciprian/Hermann, Adrian (Hg.): Veränderte Landkarten: Auf dem Weg

zu einer polyzentrischen Geschichte des Weltchristentums. FS Klaus Koschorke.
Wiesbaden 2013.

17 Eyewitness News 2022.

Global und polyzentrisch. Neue Perspektiven auf die weltweite Christentumsgeschichte

111

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burlacioiu, Ciprian: Within three years the East and the West have met each other: Die
Genese einer missionsunabhängigen schwarzen Kirche im transatlantischen Dreieck
USA-Südafrika-Ostafrika (1921-1950). Wiesbaden 2015.

Campbell, James T.: Songs of Zion: The African Methodist Episcopal Church in the
United States and South Africa. Chapel Hill, London 1998.

Daniels, David: Kongolese Christianity in the Americas of the 17th and 18th Centuries,
in: Klaus Koschorke, Adrian Hermann (Hg.): Polycentric Structures in the History
of World Christianity/Polyzentrische Strukturen in der Geschichte des Weltchristen‐
tums. Wiesbaden 2014 (= StAECG, Band 25), 215-226.

Delfs, Sina/Yazdani, Kaveh: Kritische Anmerkungen zum herrschenden „N-Wort“-Dis‐
kurs, in: Merkur vom 12.04.2024, [https://www.merkur-zeitschrift.de/2024/04/12/k
ritische-anmerkungen-zum-herrschenden-n-wort-diskurs/#_ftn1] (letzter Zugriff:
17.05.2024).

Elphick, Richard: The Equality of Believers: Protestant Missionaries and the Racial
Policy of South Africa. Charlottesville, London 2012.

Engel, Elisabeth: Encountering Empire: African American Missionaries in Colonial
Africa, 1900-1939. Stuttgart 2015.

Eyewitness News vom 01.01.2022.
Fabre, Geneviève/Benesch, Klaus (Hg.): African Diasporas in the New and Old

Worlds: Consciousness and Imagination. Amsterdam, New York 2004.
Fredrickson, George Marsh: Black Liberation: A Comparative History of Black Ideolo‐

gies in the United States and South Africa. New York 1996.
Fyfe, Christopher: Sierra Leone Inheritance. London 1964.
Grohs, Gerhard: Stufen afrikanischer Emanzipation. Stuttgart usw. 1967.
Gruber, Judith: Intercultural Theology as a (Post)colonial project?, in: Interreligious

Studies and Intercultural Theology I/1 (2017), 1-7.
Grümme, Bernhard: Polyzentrismus: Ein altes Konzept, theologisch neu gelesen, in:

Ders. et al. (Hg.): Globale Christentümer: Theologische und religionswissenschaftli‐
che Perspektiven. Paderborn 2022, 23-45.

Gründer, Horst: Welteroberung und Christentum. Gütersloh 1992.
Hanciles, Jehu: The Black Atlantic and the Shaping of African Christianity, 1820-1920,

in: Klaus Koschorke, Adrian Hermann (Hg.): Polycentric Structures in the History
of World Christianity/Polyzentrische Strukturen in der Geschichte des Weltchristen‐
tums. Wiesbaden 2014 (= StAECG, Band 25), 29-50.

Harper, Susan B.: In the Shadow of Mahatma: Bishop V.S. Azariah and the Travails of
Christianity in British India. Grand Rapids 2000.

Hastings, Adrian: The Church in Africa, 1450-1950. Oxford 1994.
Heywood, Linda/Thornton, John: Central Africans, Atlantic Creoles, and the Founda‐

tion of the Americas, 1585-1660. Cambridge usw. 2007.
Jadin, Louis/Dicorato, Mireille (Hg.): Correspondace de Dom Afonso, roi du Congo

1506-1543. Bruxelles 1974.
Jenkins, Philipp: The Next Christendom: The Coming of Global Christianity. 3. Au‐

flage, Oxford 2011.

Klaus Koschorke

112

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.merkur-zeitschrift.de/2024/04/12/kritische-anmerkungen-zum-herrschenden-n-wort-diskurs/#_ftn1
https://www.merkur-zeitschrift.de/2024/04/12/kritische-anmerkungen-zum-herrschenden-n-wort-diskurs/#_ftn1
https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.merkur-zeitschrift.de/2024/04/12/kritische-anmerkungen-zum-herrschenden-n-wort-diskurs/#_ftn1
https://www.merkur-zeitschrift.de/2024/04/12/kritische-anmerkungen-zum-herrschenden-n-wort-diskurs/#_ftn1


Kalu, Ogbu U.: Ethiopianism in African Christianity, in: Ders. (Hg.): African Chris‐
tianity: An African Story. Pretoria 2005, 258-277.

Kamphausen, Eberhard: Anfänge der kirchlichen Unabhängigkeitsbewegung in Süd‐
afrika: Geschichte und Theologie der Äthiopischen Bewegung, 1872-1912. Bern,
Frankfurt am Main 1976.

Koschorke, Klaus (Hg.): Transkontinentale Beziehungen in der Geschichte des Außer‐
europäischen Christentums. Wiesbaden 1998 (= StAECG, Band 6).

Koschorke, Klaus: When is India to have her own native bishops? Der schwarzafrikani‐
sche Bischof Samuel Ajayi Crowther (ca. 1806-1891) in der christlichen Publizistik
Asiens und Afrikas im 19. Jahrhundert, in: Mariano Delgado, Michael Sievernich
(Hg.): Mission und Prophetie in Zeiten der Interkulturalität. FS IIMF 1911-2011. St.
Ottilien 2011, 315-324.

Koschorke, Klaus (Hg.): Etappen der Globalisierung in christentumsgeschichtlicher
Perspektive/Phases of Globalization in the History of Christianity. Wiesbaden 2012
(= StAECG, Band 19).

Koschorke, Klaus/Hermann, Adrian (Hg.): Polycentric Structures in the History of
World Christianity/Polyzentrische Strukturen in der Geschichte des Weltchristen‐
tums. Wiesbaden 2014a (= StAECG, Band 25).

Koschorke, Klaus: Polycentric Structures in the History of World Christianity (Inaugu‐
ral Lecture), in: Ders., Adrian Hermann (Hg.): Polycentric Structures in the History
of World Christianity/Polyzentrische Strukturen in der Geschichte des Weltchristen‐
tums. Wiesbaden 2014b (= StAECG, Band 25), 15-28.

Koschorke, Klaus/Hermann, Adrian/Burlacioiu, Ciprian/Mogase, Phuti (Hg.): Dis‐
courses of Indigenous Christian Elites in Colonial Societies in Asia and Africa
around 1900: A Documentary Sourcebook from Selected Journals. Wiesbaden 2016a.

Koschorke, Klaus: Transcontinental Links, Enlarged Maps, and Polycentric Structures
in the History of World Christianity, in: Journal of World Christianity 6/1 (2016b),
28-56.

Koschorke, Klaus/Hermann, Adrian/Ludwig, Frieder/Burlacioiu, Ciprian (Hg.): To
give publicity to our thoughts: Journale asiatischer und afrikanischer Christen um
1900 und die Entstehung einer transregionalen indigen-christlichen Öffentlichkeit.
Wiesbaden 2018a.

Koschorke, Klaus: Dialectics of the Three Selves: The Ideal of a „self-governing, self-
supporting, self-extending Native Church” – from a missionary concept to an eman‐
cipatory slogan of Asian and African Christians in 19th and early 20th centuries, in:
Hoffie Hofmeyr, John Stenhouse (Hg.): Internationalising Higher Education: Essays
in honour of Gerald Pillay. Centurion 2018b, 127-142.

Koschorke, Klaus: Owned and Conducted entirely by the Native Christian Communi‐
ty: Der „Christian Patriot” und die indigen-christliche Presse im kolonialen Indien
um 1900. Wiesbaden 2019 (= StAECG, Band 34).

Koschorke, Klaus: Grundzüge der Außereuropäischen Christentumsgeschichte: Asien,
Afrika und Lateinamerika 1450-2000. Tübingen 2022 (= UTB 5934; englische erweit‐
erte Fassung: Ders.: A Short History of Christianity Beyond the West: Asia, Africa
and Latin America 1450-2000. Leiden, Boston 2024).

Global und polyzentrisch. Neue Perspektiven auf die weltweite Christentumsgeschichte

113

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Koschorke, Klaus/Burlacioiu, Ciprian/Kuster, Philipp (Hg.): Early South-South-Links
in the History of World Christianity. Wiesbaden 2024 (= StAECG, Band 38).

Kujawa-Holbrook, Sheryl (Hg.): Postcolonial and Decolonial Studies in Religion and
Theology. Lanham usw. 2018ff. (bisher 13 Bände).

„Liberia College”, in: The Lagos Standard vom 27.02.1895.
Lindenfels, David: World Christianity and Indigenous Experience: A Global History,

1500-2000. Cambridge 2021.
Martin, Sandy D.: Black Baptist and African Missions: The Origins of a Movement

1880-1915. Macon 1989.
Moeti, Moitsadi: Ethiopianism: Creation of a nationalist order for African and the

Africans in South Africa. Boaba 1997.
Morrison, D.: Slavery's Heroes: George Liele and the Ethiopian Baptists of Jamaica

1783-1865. Birmingham 2014.
Nehring, Andreas/Tielesch, Simon (Hg.): Postkoloniale Theologien. Stuttgart 2013.
Report of the Conference of the World’s Student Christian Federation at Tokyo April

3-7, 1907. New York 1908.
Russell, Horace O.: The Missionary Outreach of the West Indian Church: Jamaican

Baptist Missions to West Africa in the 19th Century. New York usw. 2000.
Sanneh, Lamin: Abolitionists Abroad: American Blacks and the Making of Modern

West Africa. Cambridge usw. 1999.
Schilling, Heinz: 1517: Weltgeschichte eines Jahres. München 2017.
Silber, Stefan: Postkoloniale Theologien: Eine Einführung. Tübingen 2021 (= UTB

5669).
Sugirtharajah, R. S.: The Bible and the Third World: Precolonial, Colonial, and Post‐

colonial Encounters. Cambridge 2001.
Tamaya, Juan José: Theologien des Südens: Dekolonisierung als neues Paradigma.

Freiburg 2020.
Thornton, John: The Development of an African Catholic Church in the Kingdom of

Kongo, 1491-1750, in: Journal of African History 25/2 (1984), 147-167.
Thornton, John: Africa and Africans in the Making of the Atlantic World, 1400-1800.

Cambridge usw. 1998.
Thornton, John: A History of West Central Africa to 1850. Cambridge usw. 2020.
Thornton, John: Afonso I Mvemba a Nzinga King of Kongo: His Life & Correspon‐

dence. Indianapolis 2023.
Thornton, John: Early Kongo Christianity in its Transatlantic Connections, in: Klaus

Koschorke et al. (Hg.): Early South-South-Links in the History of World Christiani‐
ty. Wiesbaden 2024, 19-30.

Van der Heyden, Ulrich/Wendt, Helge (Hg.): Mission und dekoloniale Perspektive.
Stuttgart 2020.

Walls, Andrew: Sierra Leone, Afroamerican Remigration and the Beginnings of Pro‐
testantism in West Africa (18th-19th Centuries), in: Klaus Koschorke (Hg.): Trans‐
kontinentale Beziehungen in der Geschichte des außereuropäischen Christentums.
Wiesbaden 2002, 45-56.

Klaus Koschorke

114

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Weber, Hans-Ruedi: Asia and the Ecumenical Movement 1895-1961. London 1961.
Williams, C. P.: The Ideal of the Self-Governing Church: A Study in Victorian Mission‐

ary Strategy. Leiden 1990.
Williams, W. L.: Black Americans and the Evangelization of Africa, 1877-1900. Madison

1982.

Global und polyzentrisch. Neue Perspektiven auf die weltweite Christentumsgeschichte

115

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748949169-97 - am 03.02.2026, 00:41:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. Mission – ein Faktor unter anderen
	2. Polyzentrische Strukturen nicht erst in der jüngeren Vergangenheit
	3. Beispiel: Der „Christian“ Black Atlantic
	3.1. Kongochristentum (16.-18. Jahrhundert)
	3.2. Das Sierra Leone Experiment 1792ff.
	3.3. Afroamerikanische Missionare im Afrika des ausgehenden 19. Jahrhunderts
	3.4. Transatlantische schwarze Kirchen

	4. Postkoloniale Diskurse in kolonialen Zeiten
	4.1. Edward W. Blyden (1832-1912)
	4.2. James Johnson (1835-1917)
	4.3. Südindien: „The Christian Patriot” (1890-1929)
	4.4. Debatten um die „Three Selves“
	4.5. Tokio-Konferenz 1907

	5. Erwartungen und Kontroversen im neuen Millennium

