
AUFSATZ

Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

Liberalismus oder Barbarei: Claude Lefort und die französische 
Totalitarismusdiskussion1

»Es ist nicht mehr an der Zeit, dem Kapitalismus mit Hilfe des Marxismus,
noch der Konsumgesellschaft, der Massenkultur und der Manipulation durch

die Medien mit Hilfe der kritischen Soziologie den Prozess zu machen. […]
Es liegt nun etwas Vulgäres darin, die Sprache der Verurteilung zu sprechen.«2

Im Feld der radikalen Demokratietheorien sind in jüngerer Zeit einige 
auffallende Neuentwicklungen zu verzeichnen. Initiiert durch die vielfach 
artikulierten Kritiken3 einer grundlegenden Staats- und Institutionenskepsis 
radikaldemokratischen Denkens, lässt sich derzeit eine selbstreflexive Aufar­
beitung dieser Theoriedefizite beobachten. So hat jüngst Oliver Marchart 
in einem in vielerlei Hinsicht bemerkenswerten Aufsatz dafür plädiert, die 
radikaldemokratische »Staatsphobie [...] abzuschütteln«.4 Erforderlich sei 
dies, damit sie »nicht mit konkurrierenden politischen Ideologien wie Anar­
chismus und (Neo-)Liberalismus«5 verwechselt werde. Hier wird unseres 
Wissens zum ersten Mal von einem der prominentesten Vertreter dieser 
Denkschule die strukturelle Nähe zu libertären Positionen eingeräumt. Doch 
nicht nur das: Marchart vollzieht eine politische Kehrtwende, wenn er den 
Staat nunmehr als »Mittel der Befreiung, Egalisierung, Solidarisierung und 
Selbstregierung« begreift und einen »plebejischen Etatismus«6 einfordert. 
Damit dürfte die Debatte um die »Institutionen des Politischen«7 eine neue 
Dimension erreicht haben. Zwar hat Marchart nie einen strikten Antietatis­
mus wie etwa Miguel Abensour vertreten, doch hat auch er seine emanzi­
patorischen Hoffnungen vornehmlich mit zivilgesellschaftlichen Akteuren 
verbunden, wobei Denkmotive von Chantal Mouffe, Hannah Arendt und 

 
1 Für hilfreiche Hinweise möchten wir uns bei Claudia Czingon, den beiden anonymen Gut­

achter*innen und bei den Teilnehmer*innen des Forschungskolloquiums von Prof. Dr. Sophie 
Loidolt bedanken.

2 Lefort 2008, S. 85.
3 Jörke 2004, S. 181 f.; Fraser 2019, S. 77; Schaap 2006, S. 270.
4 Marchart 2020, S. 170.
5 Ebd.
6 Ebd., S. 169, 200.
7 Vgl. Flatscher, Herrmann 2020.

Leviathan, 50. Jg., 4/2022, S. 529 – 556, DOI: 10.5771/0340-0425-2022-4-529

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


insbesondere Claude Lefort von ihm miteinander verknüpft wurden.8 Unse­
rer Auffassung nach offenbaren diese Entwicklungen eine neue theoretische 
Sensibilität gegenüber den bestehenden Strukturdefiziten radikaldemokrati­
schen Denkens, deren Gründe wir im Folgenden ideenhistorisch zurückver­
folgen möchten. Besonders bei Claude Lefort, dem zentralen Stichwortge­
ber des radikaldemokratischen Theoriekosmos,9 zeigt sich eine tiefsitzende 
libertäre Auffassung von Staat, Gesellschaft und Institutionen bereits im 
Kontext der 1950er und 1960er Jahre.10 Die durch Marchart jüngst identi­
fizierten Defizite begreifen wir in diesem Sinne als Erblasten einer weitest­
gehend kontextentleerten Lektüre des Werks von Lefort. Diese verkennt, 
dass eine apodiktische Kritik der zentralen Institutionen der fordistischen 
Moderne wie Parteien, Gewerkschaften und staatlicher Bürokratie sowie 
die Disqualifikation der »Sozialen Frage« zugunsten eines zivilgesellschaftli­
chen Individualismus im Denken des französischen Intellektuellen zentral 
angelegt sind.

Im Zentrum von Leforts politischer Theorie steht eine neue Bewertung 
revolutionärer Politik um das Jahr 1968 sowie die damit verbundene Aus­
einandersetzung um den Begriff des Totalitarismus, der als das »eigentli­
che Nadelöhr«11 der Debatten jener Jahre gelten kann. Insbesondere die 
Ausarbeitung der demokratietheoretischen Überlegungen Leforts lässt sich 
als politischer Ausdruck eines in den »wilden 70ern« vorherrschenden 
Gefühls vieler französischer Intellektueller verstehen, welches »die massive 
Ablehnung aller Formen zentral organisierter politischer Autorität – ob 
in Form der selbsternannten revolutionären Partei oder des bürgerlichen 
Staates […]«12 – zum zentralen Ausgangspunkt politischen Denkens erhob. 
Unter Betrachtung dieser Entstehungszusammenhänge erscheint Lefort als 
wirkmächtiger Repräsentant eines umfassenden intellektuellen Umbruchsze­
narios, das eine theoretische wie auch politische Verabschiedung wesent­
licher Überzeugungen und Semantiken der politischen Linken markiert, 
um schließlich in der Affirmation libertär-liberaler Theoriealternativen zu 
enden.13 Unsere These lautet daher, dass die problematische Kontextver­
 

8 Marchart 2005.
9 Siehe insbesondere Marchart 2010; Mouffe 2020; Flügel-Martinsen 2017; Flügel-Martinsen 

2020. Zur breiteren Diskussion in radikaldemokratisch inspirierten Sammelbänden siehe Wag­
ner 2013; Oppelt 2019; Comtesse et al. 2019, S. 1-25.

10 Positive Bezugnahmen auf das Denken Leforts finden sich vor allem auch bei stärker liberal 
gesinnten Autor*innen, die Lefort im Kontext der Zurückweisung sogenannter populistischer 
Demokratiekonzeptionen und als Antipoden zu Carl Schmitt bemühen: Müller 2016; Müller 
2021; Urbinati 2014; Urbinati 2019.

11 Bosshart 1999, S. 252.
12 Khilnani 1995, S. 182.
13 Wie wir im weiteren Verlauf zeigen, lassen sich in Leforts Spätwerk sowohl liberale als auch 

libertäre Elemente gleichermaßen vorfinden, die nicht immer trennscharf voneinander unter­

530 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


gessenheit der deutschsprachigen Rezeption nicht nur ein Zerrbild erzeugt 
und damit zu einer politischen Fehlbewertung Leforts führt, sondern dass 
die gegenwärtig debattierte Staats- und Institutionenskepsis der radikalen 
Demokratietheorie werkimmanent in der libertär-liberalen Programmatik 
Leforts verankert ist.

Im Folgenden wollen wir, erstens, die Denkbewegung Leforts im Rahmen 
des fundamentalen Umbruchszenarios der französischen Linken rekapitulie­
ren und den politischen Einfluss der Debatte um Totalitarismus, Demokratie 
und Sozialismus herausarbeiten. Zweitens beleuchten wir die intellektuel­
len und politischen Folgen der französischen Totalitarismusdiskussion in 
den 1970er Jahren. Drittens werden wir zeigen, dass Lefort seine Marxis­
mus- und Bürokratiekritik mit einem neuerlichen, affirmativen Interesse 
an Autor*innen des liberalen Kanons verbindet, die starken Einfluss auf 
sein eigenes politiktheoretisches Denken erkennen lassen. Sowohl Alexis de 
Tocqueville als auch Hannah Arendt nehmen, und hier trifft sich Lefort 
mit revisionistischen Historikern wie François Furet, die Rolle neuer theore­
tischer Referenzpunkte ein, deren zivilgesellschaftlich orientiertes Denken 
nun als Alternative zu den als totalitär verstandenen marxistischen Politik­
entwürfen sowie gegen die revolutionär-republikanische Fortschrittserzäh­
lung einer progressiven Kontinuität von 1793-1917 in Stellung gebracht 
wird. Abschließend weisen wir knapp auf die Folgeerscheinungen einer ver­
stellten Lefort-Adaption hin.

Eine (neue) Kritik der politischen Linken: Bürokratie und Totalitarismus

Vergleichbar mit der historischen Ausgangssituation in Deutschland ent­
wickelt sich der philosophische und politiktheoretische Diskurs der Nach­
kriegszeit auch in Frankreich aus der Erfahrung des Totalitarismus. 
Während allerdings in Deutschland das NS-Regime mit seinem Vernich­
tungskrieg und der Shoah den zentralen Bezugspunkt bildete, zentrierte 
sich die französische Auseinandersetzung im Wesentlichen um die Analyse 
des sowjetischen Herrschaftsmodells.14 Diese Ausrichtung lässt sich auf die 
starke Stellung der weitestgehend moskautreuen PCF (Parti communiste 
Français) im Nachkriegsfrankreich und ihre prägende, aktive Rolle in der 
Organisation der Résistance zurückführen: Eine große Zahl politischer 
Intellektueller hegte seit den 1930er Jahren eine enge geistige Verbindung 
mit dem Projekt der UdSSR und der Idee revolutionär motivierter Politikge­

1.

 
schieden werden. Ursächlich hierfür ist eine Amalgamierung des anti-institutionellen Erbes der 
1968er Revolte mit der Adaption einer klassisch liberal-aristokratischen Demokratiekritik, wie 
sie sich insbesondere bei Alexis de Tocqueville und Hannah Arendt findet.

14 Hildebrandt 2001.

Liberalismus oder Barbarei 531

Leviathan, 50. Jg., 4/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


staltung. Die Strukturen einer eng mit der PCF verbundenen politischen 
Linken, innerhalb und außerhalb des Parteiensystems, waren im Nach­
kriegsfrankreich tief verwurzelt, selbst der spätere Gauchisme (im Selbstver­
ständnis »links« der Partei stehend) sollte sich in seiner politischen Kritik 
der Parteilinie diskursiv stark an den Inhalten kommunistischer Politik ori­
entieren. Die Revolution von 1917 galt als nunmehr konsequente Einlösung 
der bereits 1793 formulierten Versprechungen und Hoffnungen. Diese Ver­
bundenheit mit dem sozialistischen Gegenentwurf und ihrer zutiefst affirma­
tiven Fortschrittsinterpretation der Russischen Revolution gerät zum Ende 
der 1960er Jahre ins Wanken: Unter dem zunächst diffusen Schlagwort 
Totalitarismus kommt es zu einer immer lauter werdenden Fundamental­
kritik marxistischer und revolutionärer Politik, wobei Lefort als führen­
der Protagonist dieser Absetzbewegung innerhalb des linksintellektuellen 
Milieus gelten kann.

Ähnlich vielen anderen geistesgeschichtlichen Größen dieser Jahre gehört 
auch Lefort zu jener Generation politischer Intellektueller, die nach Ende 
des Zweiten Weltkriegs zunächst den Kommunismus für das emanzipative 
Großprojekt einer zu erkämpfenden Zukunft halten. Seine eigene politisch-
intellektuelle Sozialisation resümiert Lefort rückblickend in drei verschie­
dene Phasen,15 die stets mit politischer Neuorientierung und damit auch 
den Revisionen vorheriger Annahmen korrelieren.16 Zunächst im Selbstver­
ständnis als Marxist entwickelt er in der ersten Phase einen noch diffusen 
Anti-Stalinismus, der ihn auf der Suche nach einer linken Alternative zum 
Projekt der UdSSR ab 1943 in die trotzkistischen Kreise der IV. Internatio­
nalen führt. In den 1970er Jahren bekennt Lefort dazu selbst rückblickend: 
»Meine ersten Urteile hatten sich unter der Anziehungskraft des Sozialismus 
ausgebildet, und so begann ich auch gleich ohne Umschweife bei Marx 
nach Argumenten gegen den Stalinismus zu suchen, der mir auf Grund sei­
nes Dogmatismus, seiner ›Wissenschaftsgläubigkeit‹, seines Nationalismus 
und seiner Organisationsdisziplin eine instinktive Ablehnung einflößte.«17 

Bereits nach kurzer Zeit verlässt er, »überzeugt von der Unfähigkeit des 
Trotzkismus«,18 die Internationale jedoch wieder und sucht nach neuen 
Zusammenhängen für die Begründung eines unabhängigeren politischen 
Projekts. So gründet Lefort bereits 1949, kurz nach Kriegsende, gemeinsam 

 
15 Vgl. Lefort 1990 a.
16 Dieses mehrstufige »Denken der Brüche« (Marchart 2001, S. 240 ff.) innerhalb der verschiede­

nen Entwicklungsphasen Leforts hat in vielen Darstellungen bereits einen anekdotenhaften 
Charakter entfaltet, der bis zuletzt jedoch selten die inhaltlichen Konsequenzen einer kontextu­
ellen Verortung offenlegt.

17 Lefort 1990 a, S. 36.
18 Ebd.

532 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


mit Cornelius Castoriadis die nach dem Credo Rosa Luxemburgs benannte, 
berühmte Zeitschrift Socialisme ou Barbarie.

Als einflussreiche Kraft antitotalitären Denkens entwickelte die »linksli­
bertäre Gruppierung«19 im Umfeld dieser Zeitschrift eine kritische Analyse 
des sowjetischen Bürokratismus und dessen inhärent totalitärer Tendenzen. 
Auch wenn sich die Redaktion der Zeitschrift aus einer Vielzahl heterogener 
Positionen innerhalb der politischen Linken zusammensetzte, dominierte ein 
antitotalitärer Grundkonsens, der sich vor allem auch gegen die ehemali­
gen Genoss*innen in der trotzkistischen Internationalen wandte. Man ging 
grundlegend davon aus, »dass die Verwirklichung des Sozialismus durch 
jede Bürokratie oder Partei zugunsten des Proletariats eine Absurdität ist«.20 

In ihrem Kurs gegen die zentralen Organisationseinheiten des Proletariats, 
ob im Rahmen der KPdSU oder der PCF in Frankreich, kam die Redak­
tion zu dem Ergebnis, dass die politischen Institutionen, die die Arbeiter­
bewegung zu ihrer eigenen Emanzipation geschaffen hatten, längst einem 
Verselbstständigungsprozess unterlagen, der notwendig neue Machteliten 
produzieren und Herrschaftsstrukturen zementieren müsse. Die Botschaft, 
die die Gruppe von Paris aus publizierte, war, »daß die Unterstützung der 
Sowjetunion in Wirklichkeit antirevolutionär sei«.21 Die antiinstitutionelle 
Orientierung der Redaktion führte letztendlich zu einer Neukonzeptionali­
sierung von Sozialismus, die vielmehr einer Verabschiedung gleichkam. Im 
Zentrum stand die Autonomie des Individuums statt jene der Klasse; die 
institutionellen Implikationen blieben indes diffus: »Die Sozialismuskonzep­
tion war libertär, ohne anarchistisch zu sein. Sie mündete nicht in der 
Forderung nach einer Abschaffung des Staates und sämtlicher Institutio­
nen, sondern erklärte die Institutionenkritik […] zum Programm.«22 Infolge 
inhaltlicher Orientierungskonflikte kam es jedoch innerhalb der Redaktion 
über die »Frage Marx« und die Beurteilung der proletarischen Revolution 
zum offenen Konflikt und wenig später zum Bruch. Lefort verlässt die 
Gruppe 1958, um anderenorts »hartnäckig an der Zerstörung der sozialisti­
schen Illusion zu arbeiten«.23

Der Weggang von der Zeitschrift Socialisme ou Barbarie ebnet den Weg in 
Leforts »dritte Phase« einer umfassenden politischen Neuorientierung, die 
durch eine tiefgründige Auseinandersetzung mit dem Phänomen des sozialis­
tischen Totalitarismus geprägt ist und dadurch zugleich den Ausgangspunkt 
für die Entwicklung einer »bürokratiesensiblen« und libertären Demokratie­

 
19 Oppelt, Sörensen 2015, S. 157.
20 Castoriadis 1980, S. 92.
21 Khilnani 1995, S. 193.
22 Gilcher-Holtey 1995, S. 55.
23 Vgl. Lefort 1990 a, S. 32.

Liberalismus oder Barbarei 533

Leviathan, 50. Jg., 4/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


theorie bildet. Mit dem öffentlichkeitswirksamen Abschied von programma­
tischen Inhalten der politischen Linken galt es für Lefort nun, »die revolu­
tionäre Tradition in all ihren Spielarten zu verwerfen«.24 Seine kritische 
Haltung gegenüber der revolutionären Tradition bezieht sich unzweideutig 
(und keinesfalls nur partiell) auf die Revolutionstheorie des Marxismus, die 
nunmehr als genuin totalitäres politisches Projekt identifiziert wird: »Mei­
nes Erachtens nach ist der Begriff des Totalitarismus nur in Bezug auf den 
Kommunismus zutreffend, mehr noch als in Bezug auf den Nationalsozia­
lismus oder den Faschismus […].«25 Diese konzeptionelle Festlegung auf 
den sowjetischen Fall beruht auf einer begrifflichen Weiterentwicklung des 
Bürokratieverständnisses. Insbesondere in den Éleménts d’une critique de 
la bureaucratie26 behauptet Lefort einen essentiellen Zusammenhang von 
Marxismus und Totalitarismus.

Der Stalinismus erscheint hier nicht mehr als pathologischer Zwischenfall 
oder situative Entgleisung des Marxismus, sondern wird zunehmend als 
unausweichliche Folge des revolutionären Projekts aufgefasst. Besonders in 
der Bürokratisierungstendenz und der Etablierung neuer Machteliten seien 
die wesenhaften Merkmale totalitärer Ordnung idealtypisch erkennbar: »In 
diesem Sinne ist nichts aufschlussreicher, als die Entstehung des totalitä­
ren Staates in der UdSSR zu untersuchen.«27 Die herrschenden Eliten der 
UdSSR werden von Lefort als politische Funktionsträger betrachtet, denen 
in einer Doppelfunktion zugleich die direkte Kontrolle über die ökonomi­
schen Produktionsverhältnisse zufalle. So sei sowohl die staatliche Adminis­
trativmacht, klassifiziert durch die Bereitschaft, »den Regeln zu gehorchen, 
sich den Befehlen von oben zu unterwerfen, ohne den konkreten Fall und 
den notwendigen Erneuerungen Sorge zu tragen«,28 als auch die ökonomi­
sche Kontrolle einer kleinen Gruppe von Bürokraten übertragen. Die in der 
marxistischen Linken verbreitete Fokussierung auf die Frage des Privatei­
gentums sorge derart für ein Erblinden gegenüber dem totalitären Charakter 
des Planstaates, den »Gefahren, die sich in einem Staat verbergen, der Herr 
über die Wirtschaft werden würde«.29 Bürokratie erscheint Lefort nun allge­
mein als »autoritäre, willkürliche Macht […], die die Grenzen der öffentli­
chen Verantwortlichkeit übertritt und die Rechte der Individuen verletzt«.30 

Als Folge der Oktoberrevolution zeige sich offenkundig eine Konzentration 

 
24 Ebd., S. 38.
25 Lefort 2007 a, S. 24; eigene Übersetzung.
26 Vgl. Lefort 1979.
27 Lefort 1986 a, S. 282; eigene Übersetzung.
28 Lefort 1990 a, S. 40.
29 Lefort 1986 a, S. 277; eigene Übersetzung.
30 Lefort 1990 a, S. 40.

534 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


von Macht, Wissen und Produktionsmitteln in den Händen der Bolschewik 
und ihrer Staatsbürokratie, deren Verwaltungsakte nunmehr einer neuen 
politischen (Klassen-)Herrschaft gleiche: »Die Zerstörung der politischen 
und wirtschaftlichen Macht der alten Grundbesitzer […] bereitete den Weg 
für eine neue Art der Klassenherrschaft.«31

So wird die Revolution von 1917 als traditioneller politisch-historischer 
Bezugspunkt der (marxistischen) Linken nicht als Abschaffung von Aris­
tokratie, Elitenherrschaft, Korruption und Massenelend, sondern als neue 
Herrschaft der Bürokratenklasse gedeutet, die einen totalitären Einfluss 
über Staat und Gesellschaft erringen konnte.32 Als Ergebnis der Totalitaris­
mus- und Bürokratiekritik zeigt sich somit die Abwendung vom Primat 
eines ökonomisch bestimmten Klassenkonflikts, dem als politisch-ökonomi­
scher Verteilungskampf im weiteren Denken Leforts keine relevante Rolle 
mehr zugesprochen wird.33 Mit dieser Neujustierung der Konfliktlinien hin 
zu einer Gegenüberstellung von Leitenden und Ausführenden (dirigents et 
exécutants) im Rahmen bürokratischer Institutionen, die nunmehr an die 
Stelle des klassischen Widerspruchs von Kapital (Besitzenden) und Arbeit 
(Besitzlosen) tritt, erfolgte zugleich die Ablösung der Schlüsselkategorie 
Ausbeutung durch den Begriff der Entfremdung.34 Innerhalb eines sich 
werksgenerisch bereits andeutenden »democratic turn«,35 der den norma­
tiven Kern des Demokratiebegriffs auf seine individuell-freiheitlichen statt 
sozial-egalitären Dimensionen hin ausdeutet, werden die zentralen Katego­
rien einer Kritik der Politischen Ökonomie zugunsten eines neuen, emphati­
schen Zugriffs auf die moderne Demokratie nahezu vollständig verabschie­
det. Die Idee des sozialistischen Planstaates stilisiert Lefort als bedrohlichen 
Gegensatz zu seiner Konzeption »libertärer« demokratischer Politik:

»Heute scheint es mir stärker, kühner, meinem ersten Antrieb treuer oder, 
um ein abgenutztes, pervertiertes, doch unersetzliches Wort zu verwenden: 
revolutionärer, für eine libertäre Vorstellung der Demokratie einzutreten, als 
den Traum des Kommunismus fortzusetzen – als wenn dieser sich jemals vom 
Alptraum des Totalitarismus lösen könnte.«36

Leforts Modell einer libertären Demokratie weist jedoch in entscheidendem 
Maße über die Kritik sozialistischer Politikentwürfe hinaus. Insbesondere 
 
31 Lefort 1986 a, S. 115; eigene Übersetzung.
32 Vgl. Lefort 1986 b; Lefort 1986 c.
33 Vgl. Bosshart 1992, S. 195. Soziale Konflikte mit Klassencharakter werden von Lefort seitdem 

als (Teil-)Aspekt der inneren Teilung von Gesellschaft aufgefasst. Hier sind sie weitestgehend 
auf das Stadium von Interessenkonflikten und Meinungskampf im Rahmen zivilgesellschaftli­
cher Debattenkulturen degradiert.

34 Gilcher-Holtey 1995, S. 54.
35 Erfani 2008.
36 Lefort 1990 a, S. 38; Hervorhebung durch die Verfasser.

Liberalismus oder Barbarei 535

Leviathan, 50. Jg., 4/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


im Angesicht der Pariser Revolte von 1968 richtet sich die Bürokratiekritik 
ebenso gegen die Institutionen und Organisationsformen der westlichen 
Wohlfahrtsstaaten. Lefort überträgt seine Kritik am bürokratischen Plan­
staat insbesondere auf die zentralen Institutionen des »demokratischen 
Kapitalismus«37 wie Parteien, Gewerkschaften und staatliche Bürokratien, 
denen er eine autoritäre und hierarchische Dynamik attestiert. Der »büro­
kratische Despotismus« habe »nie aufgehört, sich anders als durch die 
Macht der Polizeiapparate und der Resignation der Regierten aufrechtzuer­
halten«:38

»In allen Organisationen spaltet sich eine führende Minderheit von der Masse 
der Ausführenden ab, die Information zieht sich in den Raum der Macht 
zurück, offensichtliche oder geheime Hierarchien machen sich zur Stütze der 
Apparate […]; in allen Organisationen werden ähnliche Versuche angestellt, die 
Teilnahme der Massen an Unternehmungen herbeizuführen, deren Sinn man 
vor ihnen verbirgt […].«39

Sämtliche (»alle«) Organisationen sind hier nur noch Vehikel und Aus­
drucksformen repressiver Herrschaft und Autorität. Gewerkschaftliche 
Organisation und (linke) Parteipolitik müssen ebenso als zentralisierte Herr­
schaftskonglomerate im Sinne eines bürokratischen Staatswesens begriffen 
werden wie die gaullistische Universität oder der sowjetische Planstaat. 
Demgegenüber verweist Lefort in seinem Essay Die Bresche auf eine anti-
institutionelle, »wilde Demokratie«,40 die sich jedem Versuch bürokrati­
scher Einhegung zu entziehen versucht: Wo der spontane studentische Auf­
ruhr eine metaphorische Bresche in die verkrusteten Strukturen der alten 
professoralen Universitätsordnung geschlagen habe, zeige sich nun auch ein 
Riss durch die herkömmlichen politischen Organisationsformen insgesamt. 
Wenn durch die Proteste die Legitimität der alten französischen Nachkriegs­
ordnung erodiert, öffnet die Bresche einen Raum, in dem verschiedene 
Gruppen gesellschaftliche Interaktion und Demokratie gänzlich neu prak­
tizieren können. Im libertären Überschreiten der institutionellen Logik ent­
stünde ein »neuer Verkehr der Individuen«41 einer kommenden demokrati­
schen Praxis.

 
37 Streeck 2013.
38 Lefort 2008, S. 61, 44. Siehe auch ebd., S. 55: Das erste Verdienst der Revoltierenden bestehe 

darin, »dass sie jene ausgetretenen Pfade verlassen, welche die Gewerkschaften, Parteien und 
Gruppierungen unaufhörlich und immer wieder einschlagen«.

39 Ebd., S. 52; Hervorhebung durch die Verfasser.
40 Lefort 2008, S. 81 f.
41 Ebd., S. 82.

536 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


Anti-Totalitarismus als politisches Projekt

Politische Liberalisierungstendenzen zeigen sich nicht nur exemplarisch 
in der Theorie Leforts, sondern kennzeichnen gleichermaßen weite Teile 
der intellektuellen Diskurszusammenhänge der Phase nach 1968. Während 
eine kritische Auseinandersetzung mit dem sowjetischen Herrschaftssystem 
einerseits und einem verknöcherten französischen Republikanismus ander­
seits in den ersten Jahren nach Kriegsende ausschließlich in kleinen Zirkeln 
praktiziert wurde, eroberte das Projekt der Totalitarismuskritik spätestens 
ab Mitte der 1960er Jahre nicht nur beträchtliche Teile der politischen 
Öffentlichkeit, sondern auch die Seminarräume und »brachte neuen Wind 
in die dünne Luft der Universitäten«.42 Inmitten dieser Phase politischer 
Neuorientierung jenseits des Marxismus erfolgte 1974 mit Veröffentlichung 
der französischen Übersetzung des Archipel Gulag von Alexander Issa­
jewitsch Solzhenitsyn ein publizistischer Donnerschlag, der für eine ent­
schlossene Abkehr einer Vielzahl linker Denker*innen vom politischen Kurs 
der Sowjetunion sorgte. Man kann den politischen Einfluss dieses Buches 
im Kosmos der Pariser Linken gar nicht hoch genug einschätzen, wenn man 
die zahlreichen, an Solzhenitsyn anschließenden Texte, Rezensionen und 
Kommentare des politisch-akademischen Milieus zur Kenntnis nimmt, die 
in der Summe als ein erster Wendepunkt in der geistesgeschichtlichen Kon­
stellation der 1970er Jahre gelten können.43 Den literarischen Produkten 
von Schriftstellern wie Solzhenitsyn (wenig später ebenso Milan Kundera) 
wurde von den Intellektuellen eine direkte politische Relevanz zugespro­
chen: In Frankreich wurden die Exilanten und Dissidenten des Ostens weni­
ger als Autoren von Romanen, Lyrik oder Dichtungen gelesen, »sondern 
als Chronisten der Geschichte, ja bisweilen als politische Philosophen und 
Weltweise«.44 Solzhenitsyns literarischer Bericht über die Grausamkeit des 
sowjetischen Internierungssystems avancierte so zu einem katalysatorischen 
Verfestigungsmoment bereits angelegter anti-kommunistischer Tendenzen: 
Claude Lefort las den Text gar als Kulminationspunkt seines eigenen poli­
tischen Denkens, der wesentliche theoretische Motive der letzten zwei Jahr­
zehnte miteinander verband und ihm nunmehr als Rohfassung einer kohä­
renten und allgemeinen Theorie des Totalitarismus diente.45

In einem geistigen Umfeld, das durch die zunehmende Ermattung revolu­
tionärer Umsturzerwartungen und einer breit geführten Diskussion über die 
Frage politischer Gewalt geprägt war, öffnete sich ein Diskursfenster für 

2.

 
42 Lefort 1990 a, S. 45.
43 Lefort 2015.
44 Khilnani 1995, S. 196.
45 Christofferson 2004, S. 104.

Liberalismus oder Barbarei 537

Leviathan, 50. Jg., 4/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


die Etablierung eines neuen literarischen Genres: Ehemalige Marxist*innen 
unterschiedlichster Couleur konnten in diesem Rahmen öffentlich ihren vor­
maligen revolutionären Irrtümern abschwören, während ihnen durch eta­
blierte Statusgruppen in Politik, Kultur und Wissenschaft zugleich bereitwil­
lig Absolution erteilt wurde. Ein wahrer Bekenntniswahn entwickelte sich, 
und die häufig (auto)biografisch orientierten publizistischen Literaturmas­
sen der Renegat*innen durchströmten die Hörsäle, Lesezirkel und Cafés. 
Gegenüber den revolutionären und auch aufwieglerischen Semantiken poli­
tischer Emanzipation nach 1968 wurden nun zunehmend einseitig die kul­
turellen, libertären und anti-autoritären Aspekte der Studentenbewegung 
betont.46 So spottete der linke Verleger Francois Maspero als Beobachter 
dieses rapiden Kurswechsels der führenden linken Intelligenzija: »Vor zehn 
Jahren waren sie Kinder von Marx und Coca-Cola. Heute bleibt nur Coca-
Cola.«47

Die öffentliche Erregung um den Archipel Gulag Mitte der 1970er Jahre 
findet zeitgleich mit der politischen Kooperation und gemeinsamen Regie­
rungsambitionen von PS (Partie socialiste) und PCF statt. Bereits bei den 
Präsidentschaftswahlen 1974 hatten beide Parteien kooperiert und, zwar 
unterlegen, aber mit ansehnlichem Erfolg in den Stichwahlen, den gemein­
samen Kandidaten François Mitterand ins Rennen um den Élysée-Palast 
geschickt. Die Union de la gauche als linkes Parteienbündnis mit einem 
gemeinsamen ambitionierten Regierungsprogramm (programme commune 
de gouvernement) war von Beginn an der Kritik einiger linker Intellektueller 
ausgesetzt gewesen. Vor allem links-libertäre und anti-autoritäre Intellektu­
elle hatten das Programm wegen seines starken Etatismus zurückgewiesen 
und zugleich vor einem wachsenden Einfluss der weitestgehend moskauna­
hen PCF innerhalb des Bündnisses gewarnt. Mitstreiter im liberal orientier­
ten Flügel der PS um den Mitterand-Gegner Michel Rochard, wie Patrick 
Viveret und der Lefort Schüler Pierre Rosanvallon, nutzten die Konstellation 
gar, um offen gegen die Union zu opponieren. Auch Lefort gebrauchte sei­
nen gewachsenen politischen Einfluss, um das strategische Wahlbündnis zu 
sabotieren und die PS von ihrem Verstaatlichungsprogramm abzubringen: 
Die »Macht des Staates stärken« zu wollen leiste einer »Dynamik der Büro­
kratisierung Vorschub, von deren letzter Konsequenz […] das sowjetische 
Regime Zeugnis ablegt«.48 Der etatistische Kurs der PS, mit dem Ziel der 

 
46 Vgl. Ross 2004.
47 Dosse 1998, S. 335. Am prägnantesten tritt diese Absatzbewegung im Fahrwasser der Nouvelle 

Philosophie zutage, die sich, ganz ähnlich wie der Kreis um Lefort, aus anti-autoritären Frei­
geistern, geläuterten Ex-Linken und ehemaligen Maoisten wie André Glucksmann und Bernard-
Henri Lévy zusammensetzte.

48 Lefort 1990 a, S. 45.

538 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


Verstaatlichung relevanter Schlüsselindustrien,49 gleiche der bürokratischen 
Mentalität der Jakobiner:

»Da wäre einerseits die Faszination, die die Eroberung und Verstärkung des 
Staatsapparates, die Ausweitung der zentralen Entscheidungskompetenzen auf 
die Sozialistische Partei ausübt, und andererseits die Hoffnung auf einen büro­
kratischen Aufstieg […] – also eine Mischung aus jakobinischer Tradition und 
technokratischer Mentalität.«50

Der zunächst interne Konflikt um das Parteienbündnis erwies sich dabei 
durch die personellen Überschneidungen mit den akademischen Intellektuel­
len als wesentlich durch die Positionen der Totalitarismusdiskussion gekenn­
zeichnet und entwickelte sich zu einer Generaldebatte um den zukünftigen 
Kurs der französischen Linken. Als Wortführer der liberalen Fraktion ver­
traten Lefort, Rosanvallon und Viveret gar die These einer unausweichli­
chen Konfrontation zweier sich ausschließender politischer Kulturen (einer 
liberal-antihierarchischen und einer kommunistisch-totalitären), die nun­
mehr innerhalb der PS ausgetragen werden musste.51 Obgleich sich die 
westeuropäischen KPs, vorneweg die PCF, seit Mitte der 1970er Jahre im 
Rahmen des Eurocommunismo langsam von Moskau gelöst und damit 
einen parlamentarischen »westlichen Weg« des Sozialismus anvisierten 
(beim Gipfeltreffen der drei wichtigsten Parteiführer am 3. März 1977 in 
Madrid heißt es gar: »Sozialismus in Demokratie und Freiheit«52), blieb die 
Kritik der libertären Linken an der Parteilinie weiterhin ungebrochen.

Nur kurze Zeit nach dem Wahlsieg Mitterands 1981 verschoben sich 
die innerparteilichen Machtverhältnisse unter dem Liberalisierungsdruck, 
sodass ab 1983 durchaus von einer programmatischen »Bekehrung der 
Sozialistischen Partei zum Neoliberalismus«53 gesprochen werden kann. 
Fragen parteipolitischer Programmatik und die allgemeine inhaltliche Trans­
formation des intellektuellen Milieus griffen ineinander und erwiesen sich 
als gleichermaßen durch die allgegenwärtig beschworene totalitäre Gefahr 

 
49 Auf den etatistischen Kern und erfolgreichen politischen Kurs der Parteien der Linksunion ver­

weist Lutz (Raphael 2021, S. 121): »Höhepunkte dieses Mobilisierungsstils waren zweifellos die 
Wahlkämpfe der 1970er und frühen 1980er Jahre, bei denen Sozialisten und Kommunisten 
erfolgreich abschnitten: Mehr als 70 Prozent der wahlberechtigten ouvriers stimmten in diesem 
Jahrzehnt für eine der beiden Linksparteien. Neben dem Ausbau sozialstaatlicher Absicherun­
gen waren es die programmatischen Bekenntnisse zu einer interventionistischen Wirtschaftspoli­
tik à la Keynes, einschließlich Arbeitsbeschaffungsmaßnahmen und politischer Kontrolle der 
französischen Großunternehmen via Verstaatlichung, die eine antikapitalistische Grundierung 
enthielten und in der Kontinuität von Klassenpolitik und Gegenmachtrhetorik standen, welche 
die französische Linke seit 1945 pflegte.«

50 Lefort 1990 a, S. 44.
51 Vgl. Rosanvallon, Viveret 1977.
52 Sarasin 2021, S. 96.
53 Amable, Palombarini 2018, S. 75.

Liberalismus oder Barbarei 539

Leviathan, 50. Jg., 4/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


beeinflusst: »Die Totalitarismuskritiker stellten fest, dass totalitäre Gefahren 
nun plötzlich überall in der französischen Politik lauerten.«54

Besonders Leforts akademischer Erfolg ist eng an die öffentlichkeitswirk­
same Konjunktur dieser Thematik gebunden, in deren Fahrwasser seine 
rasche Verwandlung von einem randständigen innerlinken Kritiker zu einem 
gefragten anti-kommunistischen Intellektuellen erfolgte. 

Die beschriebene politisch-intellektuelle Diskurskonstellation führte kaum 
zehn Jahre nach 1968 dazu, dass ehemalige überzeugte Linke und Kom­
munisten sich plötzlich auf der rechen Seite des politischen Spektrums 
wiederfanden. Durch eine starke Betonung des millionenfachen Leids in 
den staatssozialistischen Regimen und eine vor allem moralisch betriebene 
Aufwertung des Menschenrechtsdiskurses konnte die heterogene Gruppe 
der Renegat*innen eine mediale und publizistische Großoffensive durchset­
zen, deren Inhalte in weiten Teilen der politischen Öffentlichkeit nachhal­
tigen Anklang fanden. Die ehemaligen Gauchistes »posaunten Argumente 
aus, die von Popper, Talmon und Arendt stammten, und behaupteten die 
Unmöglichkeit einer revolutionären Unschuld«.55 So drängte die struktu­
relle Umwälzung der akademischen politischen Landschaft, die kurz zuvor 
noch vom widerständigen Geist der sozialen Kämpfe um ’68 geprägt war, 
»die ›Revolution‹ zugunsten der ›Freiheit‹ aus dem utopischen Kern der 
Pariser Intellektuellen«.56

Die 1970er Jahre der französischen Intellektuellendiskurse standen ganz 
im Zeichen des Versuchs, die inzwischen als autoritär und paternalistisch 
empfundenen Elemente des Marxismus wie auch der (demokratischen) 
Staatsbürokratie hinter sich zu lassen. Nur wenige Jahre nach 1968 fanden 
sich Autoren der politischen Rechten sowie der (ehemaligen) Linken in 
dem Versuch vereinigt, ihren durch den Stalinismus, den bürokratischen 
étatisme oder den gesamten guerre froide planisme verkörperten politischen 
Feindbildern ein neues kritisches Vokabular entgegenzusetzen. Die nachhal­
tige Bedeutung dieser fundamentalen Verschiebung innerhalb des politischen 
Koordinatensystems wird nicht zuletzt auch international zur Kenntnis 
genommen. So verkündet der neokonservative Norman Podhoretz etwa 
1981 in einem Artikel des Harvard Business Review über die »New Defen­
ders of Capitalism«,57 dass der Businessman von heute sich mehr für das 
geistige Leben interessieren und den Blick auf das Denken der französischen 
Intellektuellen richten solle, wo es »neue Philosophen« gäbe, die plötzlich 
mit dem Marxismus gebrochen hätten: »Diese neue Wertschätzung der 
 
54 Christofferson 2004, S. 217; eigene Übersetzung.
55 Khilnani 1995, S. 184.
56 Kindtner 2013, S. 40.
57 Vgl. Podhoretz 1981.

540 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


›Vorzüge des Kapitalismus‹ habe inzwischen zahlreiche Intellektuelle dazu 
gebracht, den politischen Hauptwiderspruch als den zwischen ›Demokratie‹ 
und ›Totalitarismus‹ wahrzunehmen.«58

Revisionistische Geschichtsschreibung: An den Quellen des Liberalismus

Die starke Verwurzelung Leforts im totalitarismuskritischen und anti-mar­
xistisch motivierten Diskurszusammenhang der 1970er Jahre enthält neben 
der skizzierten demokratietheoretischen Dimension auch eine ideenhistori­
sche Komponente. Diese zeigt sich einerseits in der systematischen Ausein­
andersetzung mit den intellektuellen Größen der liberalen französischen 
Geistesgeschichte, andererseits in der Erschließung des Werks von Hannah 
Arendt. Ein ergiebiges Arbeiten mit dem Werk von Benjamin Constant, 
François Guizot und Alexis de Tocqueville wird spätestens mit Leforts 
Eintritt in das Centre d’études sociologiques et politiques Raymond Aron 
(Centre Raymond Aron) ein Schwerpunkt seiner intellektuellen Program­
matik. Das einst durch den Historiker François Furet initiierte Institut 
verschreibt sich mit der Gründung dem politischen Ziel einer Wiederentde­
ckung des französischen Liberalismus,59 welche vor allem über die Ergrün­
dung und Neuinterpretation ausgewählter theoretischer Klassiker vollzogen 
werden sollte.60

Zunächst als Forum für liberale Denker wie Pierre Manet als auch totali­
tarismuskritische Ex-Linke wie Lefort und seinen Schüler Marcel Gauchet 
geschaffen, überführte Furet den Zusammenhang ab 1982 in eine feste Insti­
tution – kurze Zeit später wird auch Pierre Rosanvallon hinzustoßen.61 

Die politische Programmatik des Instituts zeigt sich bereits früh in den 

3.

 
58 Chamayou 2019, S. 321.
59 Unter diesem Gesichtspunkt gesehen, möchten wir Lefort in Nachfolge eines spezifisch französi­

schen Liberalismus betrachten, der sich, anders als sein »englischer« Zwilling, durch abwei­
chende Kernelemente und Traditionslinien definiert. Larry Siedentop identifiziert two liberal 
traditions und zeigt, dass die französische Theorietradition dabei eine größere und reichhalti­
gere Sensibilität für Phänomene wie die Praktiken staatlicher Autorität, Bürokratie sowie die 
Typologisierung sozialer Organisation besitzt. Besonders durch ihre Auseinandersetzung mit 
despotischen Ordnungen bleibt sie für Denkbewegungen mit libertärem Charakter anschlussfä­
higer. Zum französischen Kanon, auf den sich Lefort stark positiv bezieht, zählt Siedentop maß­
geblich die Doctrinaires wie Guizot, Constant oder auch Tocqueville: »One strand of the liberal 
tradition has been emphasized to the exclusion of another. Yet the other is in many ways the 
richer tradition. To oversimplify somewhat, these two traditions can be described as the English 
and French traditions. What I shall argue is that the standard picture of liberalism is derived 
almost entirely from English liberal thought, and neglects French liberal thought – with the 
result that our picture of the development of both liberalism and socialism is distorted.« Sieden­
top 2012, S. 16.

60 Vgl. Bevc, Oppermann 2012.
61 Vgl. Christofferson 2016.

Liberalismus oder Barbarei 541

Leviathan, 50. Jg., 4/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


historischen Arbeiten des Gründers Furet, in denen die Bedeutung der Fran­
zösischen Revolution für die Konstitution und das Selbstverständnis der 
Gegenwart eine deutliche Revision erfährt. Sensibilisiert durch die breite 
Diskussion um den Totalitarismus, wird dabei nicht nur die radikal-republi­
kanische Fortschrittserzählung einer Kontinuität von 1789 bis 1917 infrage 
gestellt, »sondern auch die Behauptung, 1793 sei unter demokratiehistori­
scher Perspektive ein Modell gewesen, dessen Scheitern durch die terreur 
in erster Linie dem äußeren Druck der feindlichen Mächte zuzuschreiben 
sei«.62 Furet verortet in seinen Beiträgen die Ursprünge des modernen Tota­
litarismus in der revolutionären politischen Kultur Frankreichs, speziell der 
Tradition einer jakobinisch inspirierten Politik, und situiert seine Argumen­
tation in einem öffentlichkeitswirksamen Rahmenwerk, welches der franzö­
sischen Linken die mangelnde Auseinandersetzung mit ihrer eigenen totali­
tären Vergangenheit vorwirft.

In einem durch die Totalitarismusdiskussion strukturierten intellektuellen 
Klima geriet so die lange Zeit aktive politisch-hermeneutische Interpretati­
onsbrücke zwischen dem Pariser Sturm auf die Bastille und dem Petersbur­
ger Sturm auf das Winterpalais zunehmend in die Kritik. Leforts neuer 
Arbeitskollege Furet entwickelte dabei federführend das historiografische 
Rahmengerüst dieses neuen Geschichtsnarrativs.63 So legte der Historiker 
gemeinsam mit Denis Richet bereits 1965 eine einflussreiche Neuinterpre­
tation der Französischen Revolution vor, in der selektive Elemente des 
liberalen Aufklärungsdenkens zu »wahren Kerngedanken« der politischen 
Umwälzung erhoben werden. In La Révolution française glorifizieren die 
Autoren das »glückliche Jahr« 1790, in welchem das liberale Bürgertum 
noch die Zügel in der Hand gehalten habe und die politische Entwicklung 
durch den Einfluss radikaler Splittergruppen noch nicht außer Kontrolle 
geraten sei.64 Die jakobinisch inspirierte politische Massenbewegung der 
Jahre 1793-1794 wird als Ergebnis kurzweiliger und chaotischer Unruhen 
klassifiziert, die Sansculotten werden gar zur Minorität verklärt, die »dem 
eigenen Lager zur Last fielen«.65 In seinem populären Hauptwerk von 1978, 
Penser la Révolution française, radikalisiert Furet diesen historischen Revi­
sionismus noch weiter und beschreibt die Grundlagen der modernen totali­

 
62 Schulz 2015, S. 156.
63 Im Vorfeld des 200-jährigen Jubiläums der Französischen Revolution legt Furet 1988 gemein­

sam mit Pierre Rosanvallon und Jacques Julliard gar eine historisch-politische Intervention vor, 
die den bestehenden Revisionismus weiter radikalisiert und auch als politisch-historische Kritik 
der sozialistischen Mitterand-Regierung gelesen werden muss. In La République du Centre 
vertreten die Autoren die These eines notwendigen Ausstiegs des französischen Staates aus dem 
historischen Selbstverständnis radikaler revolutionärer Umstürze; vgl. Furet et al. 1994.

64 Furet, Richet 1981, S. 124 ff.
65 Christofferson 2015, S. 186.

542 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


tären Staatspraktiken nunmehr vollständig als kausale Folgeerscheinungen 
der Französischen Revolution und ihrer jakobinischen Staatsauffassung.66 

Derart reift der Autorenkreis am Centre Raymond Aaron zu einem Zen­
trum historischer Gegennarration heran, der unter Berücksichtigung aller 
vorhandenen inhaltlichen Differenzen durchaus einheitlich als anti-marxis­
tisch inspiriertes Projekt einer politischen Liberalisierung der republikani­
schen Traditionszusammenhänge verstanden werden muss.67

An diese Gegengeschichtsschreibung am Centre Raymon Aron mitsamt 
ihrer politischen Umdeutung der Revolution knüpft auch Claude Lefort 
mit seinen Forschungen zum Denken liberaler Klassiker an. Der ursprüng­
lich liberal orientierte, aber im Laufe der 1970er Jahre zum »französi­
schen Neokonservatismus«68 konvertierte Raymond Aron, Namensgeber 
des Instituts und Doktorvater Leforts,69 hatte in diesem Rahmen besonders 
die Lektüre Tocquevilles als Gegenpol zur Revolutionsgeschichtsschreibung 
empfohlen.70 Von nun an sollte Tocqueville zu »dem Denker gegen den 
Marxismus und gegen das werden, was als dessen politische Realität galt: 
der Totalitarismus«.71 Genau wie Lefort sich bei der produktiven Erschlie­
ßung einer konflikthaften politischen Ontologie auf das Werk Machiavel­
lis72 bezieht und die Entdeckung Hannah Arendts nachhaltigen Einfluss auf 
die Konzeption des Politischen und die Rolle der Zivilgesellschaft ausübt,73 

wird die liberal-aristokratische Theorie Alexis de Tocquevilles74 zum histo­
risch-politischen Referenzpunkt der Konturierung einer Verknüpfung von 
Demokratie und Totalitarismus.

Tocqueville hatte lange ein zweitrangiges Dasein in der französischen 
Geistesgeschichte gespielt und wird Ende der 1970er Jahre für Lefort und 
den Kreis am Centre Raymon Aron zu einer intellektuellen Quelle für den 
Versuch einer Befreiung des demokratischen Nationalstaats von metaphysi­
schen Einheitsfiktionen und damit auch zur zentralen, liberalen Theorieal­

 
66 Vgl. Furet 1978.
67 Anderson 2011 [1951], S. 154 ff.
68 Steinmetz-Jenkins 2020.
69 Das Verhältnis zu seinem Lehrer Aron beschreibt der Schüler Lefort als enge intellektuelle Ver­

bundenheit; Lefort 2002, S. 87. Zugleich eröffnen sich auch punktuelle Differenzen, die vor 
allem bei der Bewertung der Ereignisse des Mai 1968 zutage treten.

70 Aron 1984; Châton 2016; Stewart 2021.
71 Khilnani 1995, S. 194.
72 Lefort 2012.
73 Lefort 1988 a; Lefort 2003.
74 Auf die Verknüpfung liberaler und aristokratischer Motive im politischen Denken von Tocque­

ville weist insbesondere Kahan (1992) hin.

Liberalismus oder Barbarei 543

Leviathan, 50. Jg., 4/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


ternative zum Denken Marxʼ.75 Dieser Rückgriff ermöglichte es, eine kon­
zeptionell stärkere Fokussierung auf die Grundzüge individueller Freiheiten 
und Rechte zu vollziehen. Der Autor von Über die Demokratie in Ame­
rika avancierte für Lefort zum frühen und konsequenten Theoretiker der 
Demokratie, der als Zeitzeuge im Entstehungskontext moderner Ordnungen 
die entscheidenden Pathologien demokratischer Entwicklung erfasst, analy­
siert und ihre Gefahren schonungslos benennt.76 Denn ebenso wie Lefort 
ergründete der Amerikareisende seinerzeit die sozialen und gesellschaftli­
chen »Kipppunkte« der sich neu etablierenden demokratischen Ordnungen. 
Zahlreiche optimistische Befürworter der demokratischen Revolutionen fie­
len der simplen Vorstellung anheim, dass sich die notwendigen normativen 
Rahmenbedingungen einer freien, gerechten und moralisch guten Ordnung 
von selbst einstellen würden, wenn man die Menschen nur von sämtlichen 
Zwängen befreie. Demgegenüber habe Tocqueville jedoch eine andere Ent­
wicklungstendenz offengelegt und gezeigt, »dass sich die Demokratie auf 
ganz natürliche Weise in eine neue Art des Despotismus verwandelt«.77

So beleuchteten die Beobachtungen Tocquevilles, dass in Demokratien 
häufig Verachtung und Abneigung gegenüber den Machthabern und Regie­
renden vorherrschten, sogar kultiviert würden, sich zugleich jedoch eine 
seltsam affirmative Haltung gegenüber der anonymen und unpersonifizier­
ten Macht (des Staates) ausbilde, welche die demokratische Gesellschaft für 
neue Formen der Unterdrückung grundsätzlich anfällig mache. Im Gegen­
satz zu überkommenen Machtformen der aristokratischen Ordnung ist diese 
neue Form des Despotismus jedoch namen- und gesichtslos und gleiche 
einer »Art von Unterdrückung, von der demokratische Nationen bedroht 
sind, […] wie sie noch nie zuvor existiert hat«.78 Diese omnipräsente, 
administrative Macht ist konzeptionell aber weder mit Despotismus noch 
Tyrannei als Strukturkategorien der klassischen Politischen Theorie zu ver­
gleichen:

»Wenn wir uns an das konventionelle Bild des liberalen Staates klammern, 
werden wir nicht verstehen, dass er [Tocqueville; die Verfasser] bereits die 
Befürchtungen äußerte, die wir nun ebenso formulieren, und die Möglichkeit 
voraussah, dass sich ein Regime der Freiheit in Despotismus verwandeln 
könnte oder vielmehr – da er diesen Begriff letztlich ablehnt – in ein System 
der Unterdrückung neuer Art, welches er nicht benennen kann.«79

 
75 Für eine detaillierte Beschreibung der intellektuellen Renaissance des Denkens von Tocqueville 

bei Aron, Furet und Lefort siehe insbesondere Audier (2004).
76 Lefort 1988 b; Lefort 1988 c.
77 Lefort 1988 b, S. 206; eigene Übersetzung.
78 Lefort 1988 c, S. 25; eigene Übersetzung.
79 Ebd.; eigene Übersetzung.

544 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


Bei der Beschreibung jener zunächst konturlosen Form der Unterdrückung, 
die Tocqueville in Amerika zu beobachten meint, vermischen sich Formen 
der milden Fürsorge mit jener der erzieherischen und sanften »väterlichen 
Gewalt«, welche »das Ziel verfolgte, die Menschen auf das reife Alter vor­
zubereiten«.80 Diese milde und zugleich omnipräsente wie vormundschaftli­
che Macht, die schützt, versorgt, reguliert und plant, sich mit den Bedürf­
nissen und Sorgen der Bürger beschäftigt, benennt Lefort im Anschluss 
an den historischen Gewährsmann als »tutelary power«: »Lehren sie [die 
Zeilen von Tocqueville; die Verfasser] uns nicht, dass das liberale Stadium 
den Keim dessen in sich trägt, was wir den Wohlfahrtsstaat nennen, und 
zugleich das, was Tocqueville tutelary power nennt?«81 Es ist diese versor­
gende Dimension der Herrschaft, welche die klassischen Begriffe des Despo­
tismus oder der Tyrannei als unzureichend erscheinen lässt. Denn mit der 
Entstehung moderner Demokratien stellt sich zugleich das Problem einer 
»despotischen« Gefahr als neuem, dezidiert demokratischem Phänomen: Es 
bildet ein Einfallstor für neue Despotismen, indem die politische Macht 
des Volkes und die mit ihr verwirklichten individuellen Freiheitsrechte in 
der Wärme und Umsorgung von Administration und Mehrheitsmeinung zu 
einem letztendlich passiven Status der Bürger führen und somit in einer 
Verkümmerung der Zivilgesellschaft zu münden drohen.

Lefort übernimmt die Ausführungen Tocquevilles nicht bruchlos in ihrer 
liberal-aristokratischen, ja demokratiekritischen Dimension, inkorporiert 
jedoch besonders die stark akzentuierte Rollenzuweisung einer vom Staat 
geschiedenen, autonomen Zivilgesellschaft sowie deren substanzielle Bedro­
hung durch die anonyme bürokratische Macht der »tutelary power«. Das 
wiedererweckte Denken Tocquevilles liefert in diesem Sinne ein dreifaches 
Analyseraster für die politische Rolle demokratischer Zivilgesellschaften: 
Erstens erinnert es an die sozialmoralischen Geltungsvoraussetzungen poli­
tischer Ordnungen und ihre permanente Fragilität, zweitens ermöglicht es 
die Reartikulation und historische Rückversicherung der Bürokratiekritik 
und sorgt, drittens, vor »allem auch für die Entzerrung des Demokratie­
begriffs, der in den radikalrepublikanischen Positionen an der Revolution 
und an den direktdemokratischen Vorstellungen des Marxismus ausgerich­
tet war«.82 Damit übernimmt Lefort die am Centre Raymond Aron promi­
nent vertretene These der Selbstgefährdung der Demokratie, die bereits in 
Richtung eines möglichen totalitären Bedrohungsszenarios weise.83 Leforts 

 
80 Tocqueville 1976 [1835], S. 814.
81 Lefort 1988 c, S. 26; eigene Übersetzung.
82 Schulz 2015, S. 158.
83 Diese Kritik der Selbstgefährdung der Demokratie besitzt deutliche Parallelen zur (neo-)konser­

vativen Krisendeutung jener Jahre, wie sie von Michael Crozier und Samuel P. Huntington 

Liberalismus oder Barbarei 545

Leviathan, 50. Jg., 4/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


ursprünglich libertärer Anspruch, eine politische Alternative zur liberalde­
mokratischen Bürokratie zu formulieren, schlägt in die Affirmation spezifi­
scher liberaldemokratischer Denkmuster um.84

Als Mitglied von Socialisme ou Barbarie hatte Lefort den Glauben an 
eine authentische proletarische Bewegung und die Möglichkeit einer har­
monischen Umgestaltung der Gesellschaft noch für grundsätzlich möglich 
gehalten. Seit den 1970er Jahren und der Arbeit am Centre Raymond 
Aron steht sein politisches Denken hingegen stark unter dem Vorzeichen 
eines liberal-demokratischen Horizonts, der das Verhältnis von Staat und 
Gesellschaft unter dem prägenden Eindruck eines totalitären Gefahrensze­
narios auf demokratietheoretischer Ebene zu re-artikulieren versucht. Die 
kritische Theoretisierung der sozialistischen Staatsbürokratien wird nun­
mehr in einem ausgeweiteten Denkhorizont weiterentwickelt und in den 
typologischen Fundamentalkontrast von Demokratie versus Totalitarismus 
übersetzt. In diesem Zusammenhang bewegt sich Lefort über seine Konzep­
tion libertärer Demokratie hinaus und plädiert für klassische institutionelle 
Arrangements der Liberaldemokratie wie Repräsentativsystem, Wahlen und 
Recht(sstaatlichkeit) als Kontrast zur totalitären Gefahr.85

Im Anschluss an diese Denkbewegung hatte sich in Frankreich, vergleich­
bar mit der Renaissance Tocquevilles, erst im Nachgang von 1968 ein 
zögerliches, aber umso intensiveres Interesse am Werk Hannah Arendts 
eröffnet. Insbesondere ihre Totalitarismustheorie, mitsamt der dort entfalte­
ten Demokratiekritik, findet nun auch einen deutlichen Widerhall in Leforts 

 
1975 in ihrem Bericht an die Trilaterale Kommission formuliert wurde. In diesem warnen 
sie die Regierungen der westlichen Industrienationen vor »demokratischen Exzessen« und der 
zunehmenden »Unregierbarkeit« moderner demokratischer Gesellschaften. Huntington und 
seine Gefolgsleute aktualisierten damit ein klassisches Thema, das die politische Philosophie 
im Grunde schon seit der Athener Demokratie immer wieder beschäftigt: Demokratie sei nichts 
anderes als das Regime des permanenten Exzesses; vgl. Crozier et al. 1975.

84 Verglichen mit der zunächst aus dem Umfeld innerlinker Analysen der 1950er Jahre resultie­
renden Kritik der Bürokratisierungstendenzen realsozialistischer Regime als auch einer damit 
verbundenen Ablehnung ausufernder Kompetenzen staatlicher Verwaltungsapparate, gewinnt 
im Laufe der 1970er Jahre allen voran der Begriff Demokratie als positive Kontrastkatego­
rie zunehmend an analytischer Relevanz. Mit dieser normativen Akzentuierung der liberalen 
Demokratie wird nicht mehr nur auf die inneren Herrschaftsdynamiken von Staatsapparaten, 
Bürokratien und Institutionen verwiesen, sondern vor allem die systemische Gegenüberstellung 
von Totalitarismus und Demokratie als zwei fundamentalen Typologien moderner staatlicher 
Ordnung in den Mittelpunkt der wissenschaftlichen Reflexion gerückt.

85 »In der Demokratie ist nun die Macht Gegenstand eines beständigen Wettstreits, der seinen 
Ausgang normalerweise in einer in regelmäßigen Abständen wiederholten Entscheidung der 
Wähler findet […].« Lefort, Gauchet 1990, S. 105.

546 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


politischem Denken.86 So heißt es im Vorwort zu Éléments d'une critique de 
la bureaucratie:

»Denn der Totalitarismus geht aus einer politischen Mutation hervor; er ist 
in einer Umkehrung des demokratischen Modells begründet, das er zugleich 
in gewissen Zügen ins Phantastische verlängert. Er entspringt jener demokrati­
schen Revolution, welche im 19. Jahrhundert die Gesellschaften vollständig 
umgewälzt hat […].«87

Und in Die Frage der Demokratie stellt Lefort fest: »Der Aufstieg des 
Totalitarismus mahnt uns, die Demokratie erneut zu hinterfragen.«88 Toc­
queville wie auch Arendt erweisen sich als gleichermaßen anschlussfähige 
Referenzen für eine Neubewertung des demokratischen Projekts: Zum einen 
liefert Tocqueville, wie erwähnt, die düstere Verfallserzählung einer demo­
kratischen Revolution, die zunächst in eine liberale und bürgerliche Ära 
individueller Freiheit führe, final jedoch in einem durch Passivität und 
dem Wunsch nach paternalistischer Fürsorge strukturierten wohlfahrtsstaat­
lichen Verwaltungssozialismus zu münden drohe, während Arendt, zum 
anderen, neue Wege der Demokratiekritik eröffnet. Beide Ansätze stellen 
für Lefort einen Analyserahmen bereit, der sich einerseits konstruktiv mit 
den Inhalten der Bürokratie- und Totalitarismuskritik verbinden lässt und 
andererseits einen fundamentalen Bruch mit den in Frankreich bis dato 
dominierenden historisch-revolutionären Fortschrittsnarrativen formuliert.

Die Überzeugung, der Totalitarismus sei ein Sprössling des nunmehr 
revolutionär entleerten Ortes der Macht, dessen Fragilität man in einer 
modernen, pluralistisch verfassten Gesellschaft begegnen müsse, wird auch 
von Furet in einer historiografischen Dimension stark demokratiekritisch 
gewendet. Seiner Analyse nach führten die voluntaristischen Appelle an die 
neu errungene Souveränität des Volkes unweigerlich in die Gewaltexzesse 
des Terrors und legten damit den Grundstein für den Totalitarismus des 
20. Jahrhunderts. In einem vergleichbaren Argumentationsmuster hatte er, 
auch im Rückgriff auf Arendt, die US-amerikanische Revolution von ihrem 

 
86 Lefort (1986 a, S. 274 f.) führt die späte Entdeckung auf die lange Zeit dominierende Rolle mar­

xistischer Ansätze zurück, durch deren Vorherrschaft das Werk Arendts auf Ablehnung oder 
offene Feindschaft gestoßen sei. Es ist daran zu erinnern, dass Arendt damals vorwiegend als 
Denkerin des Totalitarismus rezipiert worden ist. Entgegen der gegenwärtig vorherrschenden 
Deutung ist Arendt dabei immer auch als Demokratiekritikerin, zumindest aber, wie bei Toc­
queville, als Mahnerin vor demokratischen Exzessen verstanden worden (Arendt 1991, S. 680; 
vgl. auch Arendt 2011, S. 383 f.). Zu Arendts Demokratiekritik und Elitismus vgl. auch Brunk­
horst 1999, S. 102 und 145.

87 Lefort 1990 a, S. 47.
88 Lefort 1990 b, S. 286.

Liberalismus oder Barbarei 547

Leviathan, 50. Jg., 4/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


gewaltförmigen und exzessiven französischen Zwilling unterschieden89 und 
sich positiv auf die liberalen Reformer der 1870er Jahre bezogen.90 Anti-
revolutionärer Elitismus einerseits (Furet) sowie zivilgesellschaftlich-liberale 
Bürokratiekritik andererseits (Lefort) bilden mithin den Kosmos komple­
mentärer politiktheoretischer Positionen am Centre Raymon Aron ab. Beide 
theoriepolitischen Interventionen teilen gleichermaßen die Überzeugung 
eines totalitären Bedrohungsszenarios, in welchem die pluralistisch verfasste 
Gesellschaft in den warmen Schoß des Leviathans (im sozialistischen Falle: 
des Egokraten) zurückzukehren droht.91

Doch Lefort übernimmt von Arendt nicht nur die These der Nähe von 
Demokratie und Totalitarismus, sondern folgt ihr (und Tocqueville) beson­
ders in der emphatischen Betonung der civil society.92 Gegen die kontinuier­
liche Gefahr des Abgleitens in einen sanften Despotismus oder gar in den 
Totalitarismus mobilisiert Lefort einen »starke[n] Liberalismus«.93 Dieser 
steht für die Betonung neuen Bürgerengagements und die institutionelle 
Sicherung der Existenzgrundlagen einer vitalen und selbstbewussten Zivilge­
sellschaft. Solange die Zivilgesellschaft handlungsfähig und autonom gegen­
über dem Staat bleibt und individuelle Freiheitsrechte garantiert sind, ist die 
Demokratie funktionsfähig und das totalitäre Damoklesschwert zumindest 
temporär (aber keinesfalls unumstößlich) gebannt. Libertäre Bürokratiekri­
tik und ein liberales Demokratieverständnis zur Abwehr des Totalitarismus 
werden politiktheoretisch zur Deckung gebracht.

Die Zivilgesellschaft fungiert für Lefort als Verwalterin des post-revolu­
tionär verwaisten und damit leeren Ortes der Macht. Durch die Revision 
der als teleologisch zurückgewiesenen marxistischen Klassentheorie nimmt 
die Zivilgesellschaft die Rolle der emanzipativen sozialen Trägergruppe ein. 
In ihrer Ausdrucksform als disharmonische und heterogene Entität kommt 
ihr die Funktion des entscheidenden (demokratischen) Korrektivs gegenüber 
ausufernder staatlicher Aktivität, ganz im Sinne Tocquevilles, zu: »Darüber 

 
89 In seinem letzten Werk über den Kommunismus, The Passing of an Illusion, nimmt Furet 

Arendts Totalitarismustheorie wohlwollend auf und widmet ihr gar ein eigenes Kapitel; Furet 
1999, S. 156-209.

90 Jainchill, Moyn 2004, S. 109.
91 Eine trotz kleinerer Vorbehalte insgesamt wohlwollende Auseinandersetzung mit dem histori­

schen Denken Furets durch Lefort findet sich in Lefort 1988 d.
92 Lefort 2003; Lefort 1988 a. Entgegen der verkürzten Entgegensetzung von liberalen und repu­

blikanischen Ansätzen zeigt sich gerade im Werk von Lefort und Arendt, dass sich die Betonung 
zivilgesellschaftlichen Engagements sehr gut in eine liberale Staats- und Bürokratiekritik ein­
fügt; zu Arendts Nähe zur liberalen Tradition vgl. auch Landa (2021, S. 227), der mit Bezug auf 
Arendt schreibt: »Eine der am häufigsten eingesetzten Waffen im Arsenal des liberalen Antifa­
schismus ist der Hinweis auf den Faschismus als Paradebeispiel für der Demokratie innewoh­
nende Gefahren.«

93 Rosanvallon 2017, S. 163.

548 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


hinaus kann der Staatsapparat unabhängig von seiner Größe und Komplexi­
tät nicht vereinheitlicht werden, solange jeder seiner Bereiche dem Druck 
bestimmter Kategorien von Bürgern oder sozialer Akteure ausgesetzt ist, die 
die Autonomie ihrer Zuständigkeitsbereiche verteidigen […].«94 Zivilgesell­
schaft wird hier gegen den Staat konstruiert und steht damit in einem kon­
stitutiv antagonistischen Verhältnis zu ihm.95 Zivilgesellschaftliche Identität 
generiert sich folglich über die (symbolisch) oppositionelle Distanzierung 
vom staatlich organisierten Zentrum der Macht.96 Leforts Anrufung der 
bürgerlich liberalen Gesellschaft verschiebt den Bezugspunkt der Demokra­
tie vom Staat auf die Gesellschaft und fasst letztere als unvereinbare 
Melange heterogener und disharmonischer Interessengruppen des öffentli­
chen Raums auf, die ihre Teilidentität nur gegen den Staat als Zentrum der 
Macht behaupten können.97 Wesentliche politische Akteure sind also keine 
nach Egalität strebenden sozialen Klassen, sondern, viel kleinteiliger, die 
Vielzahl an Verbänden, Bewegungen und Gruppierungen der modernen 
Massendemokratien, die nunmehr ihre Rechte und Forderungen gegen die 
Institutionen geltend machen können.98 Die Zivilgesellschaft erfährt hier als 
Resultat der Totalitarismus- und Marxismuskritik eine staatskritische Glori­
fizierung, indem staatliche sowie vorstaatliche Organisationen (Parteien, 
Gewerkschaften) als verwaltungsmaschinelle »Externität« gegenüber der 
Gesellschaft aufgefasst werden.99

 
94 Lefort 1988 c, S. 36; eigene Übersetzung.
95 Eine Fortschreibung dieser antagonistischen Verhältnisbestimmung unter dem Schlagwort 

Gegen-Demokratie findet sich in Nachfolge Leforts im Werk seines Schülers Pierre Rosanvallon 
(2017).

96 In dieser Neuordnung des politischen Feldes geht es jedoch keinesfalls nur darum, den in 
der französischen Diskussion ausufernd debattierten Übergang von (totalitärer) Revolution zu 
(demokratischem) Reformismus zu reflektieren, sondern beiden Polen einen paternalistischen 
Forderungscharakter an den Staat zu unterstellen, der seine (normativen) Begründungsressour­
cen letzten Endes gleichermaßen in der Klassendichotomie findet: Sowohl die revolutionär-mar­
xistische Programmatik als auch die sozialdemokratisch und wohlfahrtsstaatlich eingehegten 
Reformvorhaben begegnen sich in ihrer verengt etatistischen Perspektive, deren Ziel in der 
Aufhebung beziehungsweise Verringerung gesellschaftlicher Teilung durch staatliche und büro­
kratische Aktivitäten besteht.

97 Lefort geht von zwei miteinander verbundenen Dimensionen gesellschaftlicher Spaltung aus: 
eine äußere Teilung, in der sich Macht (in Form des Staates) und Zivilgesellschaft gegenüberste­
hen, und eine innere Teilung, welche durch die Interessenkonflikte der heterogenen gesellschaft­
lichen Akteure und Gruppen strukturiert ist; vgl. Lefort, Gauchet 1990, S. 98-104.

98 Cohen, Arato 1992, S. 39.
99 Lefort 1988 e, S. 231; Lefort 2007 b, S. 620 f.

Liberalismus oder Barbarei 549

Leviathan, 50. Jg., 4/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


Theorieressourcen befragen: Herausforderungen der radikalen 
Demokratie

Lefort avancierte, nicht zuletzt mit seiner omnipräsenten Rede vom leeren 
Ort der Macht, besonders im deutschen Sprachraum zu einem der einfluss­
reichsten, wenn nicht sogar zu dem zentralen Stichwortgeber der radikalen 
Demokratietheorie. Kennzeichnend für diese ist nicht nur eine postfunda­
mentalistische Ontologie, auf deren Fragwürdigkeit wir an dieser Stelle 
nicht eingehen konnten,100 sondern sind zugleich folgenreiche staatstheore­
tische Weichenstellungen. Zu diesen gehören eine in der radikalen Demo­
kratietheorie weit verbreitete Skepsis gegenüber politischen Institutionen im 
Allgemeinen und Staatlichkeit im Besonderen sowie eine daran spiegelbild­
lich gekoppelte Glorifizierung zivilgesellschaftlicher Akteure und postkon­
ventioneller Protestformen.101 Hier lebt der bei Lefort angelegte anti-etatis­
tisch und vor allem anti-organisatorisch inspirierte Idealismus einer reinen 
Bewegungsdemokratie fort. Allerdings sind die diversen »Platzbewegungen« 
wie »Occupy« in sich zusammengebrochen, und zwar ohne dass »eine tat­
sächliche Veränderung der Machtverhältnisse« erfolgt ist, für die es, wie 
Chantal Mouffe schreibt, »institutioneller Bahnen« bedarf.102

Immer mehr ist zudem deutlich geworden, dass in der sozialen Zusam­
mensetzung dieser als progressiv bezeichneten Bewegungen ein deutlicher 
Bias zugunsten von Akademiker*innen existiert und gerade das Bewegungs­
moment die Exklusion gesellschaftlicher Gruppen zu verdecken droht.103 

Darüber hinaus ist in den vergangenen Jahren mit dem Aufstieg des Rechts­
populismus auch eine »schmutzige Seite der Zivilgesellschaft«104 zum Vor­
schein gekommen. Zudem dürfte deutlich geworden sein, dass sich weder 
globale Pandemien noch die Imperative der internationalen Finanzmärkte 
oder der Klimawandel ohne einen starken Staat und entschlossenen Inter­
ventionismus einhegen lassen.105 Nicht zuletzt finden sich in den einschlägi­

4.

 
100 Auf den libertären und entpolitisierenden Charakter einer postfundamentalistischen Ontologie 

in der Nachfolge von Lefort und Gauchet verweist Michael Hirsch (2007, S. 155-159); mit 
Blick auf Laclau und Mouffe siehe Priester (2014).

101 Marchart 2020; vgl. McCormick 2019.
102 Mouffe 2014, S. 171. Zugleich ist aber auch einzuräumen, dass Platzbewegungen unter gewis­

sen Voraussetzungen Bestandteile eines langwierigen kulturellen Wandels sein können; vgl. 
Lluis 2022 und Leonhardt 2022.

103 Süß 2019.
104 Geiges et al. 2015.
105 Streeck 2021.

550 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


gen Schriften radikaldemokratischer Provenienz kaum Antworten auf drän­
gende Fragen der politischen Ökonomie.106

Der Leforts Denken kennzeichnende Kampf gegen Totalitarismus und 
staatliche sowie bürokratische Autorität mag vor dem Hintergrund des 
Zeitgeistes am Ende des 20. Jahrhunderts sowie der Erschöpfung marxis­
tischer Fortschrittserzählungen plausibel erscheinen. Zugleich verschließt 
sich eine derart inspirierte libertär-liberale Theorie dem Zugriff auf die 
relevanten institutionellen Fragestellungen gegenwärtiger Demokratietheo­
rie.107 Besonders aus diesem Grund begrüßen wir die anhaltende Diskus­
sion um die »Institutionen des Politischen« ausdrücklich. Dass Lefort nicht 
lediglich einen auf radikale Kontingenz gegründeten theoretischen Werk­
zeugkasten zur Verfügung stellt, an dem sich politisches Denken folgenlos 
bedient, sondern seinem Theorieprojekt selbst eine zu problematisierende 
politische Agenda eingeschrieben ist, muss den Ausgangspunkt einer Neu­
befragung bilden. Ansonsten bleibt die Gefahr einer ideenhistorischen Erb­
last der Radikaldemokratie durch die Verwechslung mit »konkurrierenden 
politischen Ideologien wie Anarchismus und (Neo-)Liberalismus«108 durch­
aus akut. Der alleinige Verweis von Oliver Flügel-Martinsen, die radikale 
Demokratietheorie solle sich dem institutionentheoretischen »Normalisie­
rungsdruck«109 entziehen, liefert aus unserer Sicht keine überzeugende Ant­
wort auf die hier diagnostizierten Defizite und bleibt dem politisch fragwür­
digen Erbe Leforts damit verhaftet.

Literatur

Amable, Bruno; Palombarini, Stefano 2018. Von Mitterrand zu Macron: Über den Kollaps 
des französischen Parteiensystems. Berlin: Suhrkamp.

Anderson, Perry 2011 [1951]. The New Old World. London, New York: Verso.
Arendt, Hannah 1991. Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus. Impe­

rialismus, Totalitarismus. München, Berlin, Zürich: Piper.
Arendt, Hannah 2011. Über die Revolution. München, Berlin, Zürich: Piper.
Aron, Raymond 1984. Über die Freiheiten. Essay. Frankfurt a. M.: Klett-Cotta.
Audier, Serge 2004. Tocqueville Retrouve: Genese Et Enjeux Du Renouveau Tocquevillien 

Francais. Paris: Vrin.
Bevc, Tobias; Oppermann, Matthias. Hrsg. 2012. Der souveräne Nationalstaat: Das politi­

sche Denken Raymond Arons. Stuttgart: Franz Steiner.

 
106 So finden sich in den Veröffentlichungen aus dem Spektrum der radikalen Demokratietheorie 

kaum Beiträge zu ökonomisch relevanten Fragestellungen. Auch das Handbuch (Comtesse et 
al. 2019) verzeichnet keinen Eintrag zum Begriff der Ökonomie.

107 Dass radikaldemokratisches Denken in einem weiteren Sinne durchaus originelle Beiträge zur 
Institutionalisierung demokratischer Herrschaft zu liefern vermag, zeigt das Werk von John 
McCormick (2011; 2023); zur Verortung McCormicks in den radikaldemokratischen Kanon 
vgl. Nonhoff 2019.

108 Marchart 2020, S. 170.
109 Vgl. Flügel-Martinsen 2022.

Liberalismus oder Barbarei 551

Leviathan, 50. Jg., 4/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


Bosshart, David 1992. Politische Intellektualität und totalitäre Erfahrung. Hauptströmungen 
der französischen Totalitarismuskritik. Berlin: Duncker & Humblot.

Bosshart, David 1999. »Die französische Totalitarismusdiskussion«, in Totalitarismus im 20. 
Jahrhundert: Eine Bilanz der internationalen Forschung, hrsg. v. Jesse, Eckhard, 
S. 252-260. Baden-Baden: Nomos.

Brunkhorst, Hauke 1999. Hannah Arendt. München: C. H. Beck.
Castoriadis, Cornelius 1980. Sozialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturre­

volutionären Veränderung. Berlin: Wagenbach.
Chamayou, Grégoire 2019. Die unregierbare Gesellschaft: Eine Genealogie des autoritären 

Liberalismus. Berlin: Suhrkamp.
Châton, Gwendal 2016. »Taking Anti-totalitarism Seriously: The Emergence of the Aronian 

Circle in the 1970s«, in In Search of the Liberal Moment: Democracy, Anti-Totalitaria­
nism, and Intellectual Politics in France since 1950, hrsg. v. Sawyer, Stephen W.; Ste­
wart, Iain, S. 17-38. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Christofferson, Michael Scott 2004. French Intellectuals Against the Left: The Antitotalita­
rian Moment of the 1970s. New York: Berghahn Books.

Christofferson, Michael Scott 2015. »François Furet: Eine antitotalitäre Geschichte der Fran­
zösischen Revolution«, in Den totalitären Staat denken, hrsg. v. Schale, Frank; Thümm­
ler, Ellen. S. 179-198. Baden-Baden: Nomos.

Christofferson, Michael Scott 2016. »›The Best Help I Could Find to Understand Our Pre­
sent‹: François Furet’s Antirevolutionary Reading of Tocqueville’s Democracy in Ame­
rica«, in In Search of the Liberal Moment: Democracy, Anti-Totalitarianism, and Intel­
lectual Politics in France since 1950, hrsg. v. Sawyer, Stephen W.; Stewart, Iain, 
S. 85-110. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Cohen, Jean L.; Arato, Andrew 1992. Civil Society and Political Theory. Cambridge: MIT 
Press.

Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, Martin. Hrsg. 
2019. Radikale Demokratietheorie: Ein Handbuch. Berlin: Suhrkamp.

Crozier, Michel; Huntington, Samuel P.; Watanuki, Joji 1975. Crisis of Democracy: Report 
on the Governability of Democracies to the Trilateral Commission. New York: New 
York University Press.

Dosse, François 1998. Geschichte des Strukturalismus. 2 Bände. Band 2: Die Zeichen der 
Zeit, 1967-1991. Hamburg: Junius.

Erfani, Farhang 2008. »Fixing Marx with Machiavelli: Claude Lefort’s Democratic Turn«, 
in Journal of the British Society for Phenomenology 39, 2, S. 200-214.

Flatscher, Matthias; Herrmann, Steffen. Hrsg. 2020. Institutionen des Politischen: Perspekti­
ven der Radikalen Demokratietheorie. Baden-Baden: Nomos.

Flügel-Martinsen, Oliver 2017. Befragungen des Politischen: Subjektkonstitution – Gesell­
schaftsordnung – Radikale Demokratie. Wiesbaden: Springer.

Flügel-Martinsen, Oliver 2020. Radikale Demokratietheorien zur Einführung. Hamburg: 
Junius.

Flügel-Martinsen, Oliver 2022. »Radikale Demokratietheorie unter Normalisierungsdruck«, 
in Leviathan 50, 4, S. 557-576.

Fraser, Nancy 2019. »Die Krise der Demokratie. Über politische Widersprüche des Finanz­
kapitalismus jenseits des Politizismus«, in Was stimmt nicht mit der Demokratie? Eine 
Debatte mit Klaus Dörre, Nancy Fraser, Stephan Lessenich und Hartmut Rosa, hrsg. v. 
Ketterer, Hanna; Becker, Karina, S. 77-99. Berlin: Suhrkamp.

Furet, François 1978. Penser la Révolution française. Paris: Gallimard.
Furet, François 1999. The Passing of an Illusion: The Idea of Communism in the Twentieth 

Century. Chicago: University of Chicago Press.
Furet, François; Richet, Denis 1981. Die Französische Revolution. München: C. H. Beck.
Furet, François; Rosanvallon, Pierre; Julliard, Jacques 1994. La République du centre: La fin 

de l’exception française. Paris: Calmann-Lévy.
Geiges, Lars; Marg, Stine; Walter, Franz 2015. Pegida: Die schmutzige Seite der Zivilgesell­

schaft? Bielefeld: transcript.
Gilcher-Holtey, Ingrid 1995. »Die Phantasie an die Macht«: Mai 68 in Frankreich. Frankfurt 

a. M.: Suhrkamp.

552 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


Haupt, Heinz-Gerhard 1980. »Nachdenken über die Französische Revolution. Anmerkungen 
zu François Furet: Penser la Révolution Française«, in Leviathan 8, 3, S. 452-459.

Hildebrandt, Mathias 2001. »Politik aus der Erfahrung des Totalitarismus: Cornélius Casto­
riadis, Claude Lefort, Marcel Gauchet«, in Moderne Politik: Politikverständnisse im 20. 
Jahrhundert, hrsg. v. Lietzmann, Hans, S. 311-329. Opladen: Leske + Budrich.

Hirsch, Michael 2007. Die zwei Seiten der Entpolitisierung. Zur politischen Theorie der 
Gegenwart. Stuttgart: Franz Steiner.

Jainchill, Andrew; Moyn, Samuel 2004. »French Democracy between Totalitarianism and 
Solidarity: Pierre Rosanvallon and Revisionist Historiography«, in The Journal of 
Modern History 76, 1, S. 107-154.

Jörke, Dirk 2004. »Die Agonalität des Politischen: Chantal Mouffe«, in Die Rückkehr des 
Politischen. Demokratietheorien heute, hrsg. v. Flügel, Oliver; Heil, Reinhard; Hetzel, 
Andreas, S. 164-184. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kahan, Alan S. 1992. Aristocratic Liberalism. The Social and Political Thought of Jacob 
Burckhardt, John Stuart Mill, and Alexis de Tocqueville. Oxford: Oxford University 
Press.

Khilnani, Sunil 1995. Revolutionsdonner: Die französische Linke nach 1945. Hamburg: 
Rotbuch Verlag.

Kindtner, Martin 2013. »›Wie man es anstellt, nicht zu viel zu regieren.‹ Michel Foucault 
entdeckt den Neoliberalismus«, in Die Anfänge der Gegenwart, hrsg. v. Reitmayer, 
Morten; Schlemmer, Thomas, S. 37-49. München: Oldenbourg.

Landa, Ishay 2021. Der Lehrling und sein Meister: Liberale Tradition und Faschismus. 
Berlin: Dietz.

Lefort, Claude 1979. Elements D’Une Critique de la Bureaucratie. Paris: Gallimard.
Lefort, Claude 1986 a. The Political Forms of Modern Society: Bureaucracy, Democracy, 

Totalitarianism, hrsg. v. Thompson, John B. Cambridge: MIT Press.
Lefort, Claude 1986 b. »What Is Bureaucracy?«, in Claude Lefort: The Political Forms of 

Modern Society: Bureaucracy, Democracy, Totalitarianism, hrsg. v. Thompson, John B., 
S. 89-121. Cambridge: MIT Press.

Lefort, Claude 1986 c. »Totalitarianism Without Stalin«, in Claude Lefort: The Political 
Forms of Modern Society: Bureaucracy, Democracy, Totalitarianism, hrsg. v. Thomp­
son, John B., S. 52-88. Cambridge: MIT Press.

Lefort, Claude 1988 a. »Hannah Arendt and the Question of the Political«, in Claude 
Lefort: Democracy and Political Theory, S. 45-55. Cambridge: Polity Press.

Lefort, Claude 1988 b. »From Equality to Freedom. Fragments of an Interpretation of 
Democracy in America«, in Claude Lefort: Democracy and Political Theory, 
S. 183-209. Cambridge: Polity Press.

Lefort, Claude 1988 c. »Human Rights and the Welfare State«, in Claude Lefort: Demo­
cracy and Political Theory, S. 20-44. Cambridge: Polity Press.

Lefort, Claude 1988 d. »Interpreting Revolution within the French Revolution«, in Claude 
Lefort: Democracy and Political Theory, S. 89-114. Cambridge: Polity Press.

Lefort, Claude 1988 e. Democracy and Political Theory. Cambridge: Polity Press.
Lefort, Claude 1990 a. »Vorwort zu Éléments d’une critique de la bureaucratie«, in Auto­

nome Gesellschaft und libertäre Demokratie, hrsg. v. Rödel, Ulrich, S. 30-53. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp.

Lefort, Claude 1990 b. »Die Frage der Demokratie«, in Autonome Gesellschaft und libertäre 
Demokratie, hrsg. v. Rödel, Ulrich. S. 281-297. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lefort, Claude 2002. »Raymond Aron et le phénomène totalitaire«, in Raymond Aron et la 
liberté politique – Actes du colloque international, S. 82-94. Paris: Edition de Fallois.

Lefort, Claude 2003. »Thinking with and against Hannah Arendt«, in Totalitäre Herrschaft 
und republikanische Demokratie. Fünfzig Jahre The Origins of Totalitarianism von 
Hannah Arendt. Unter Mitarbeit von Stefan Ahrens und Bettina Koch, hrsg. v. Grunen­
berg, Antonia, S. 121-129. Frankfurt a. M., New York: Internationaler Verlag der Wis­
senschaften.

Lefort, Claude 2007 a. Complications: Communism and the Dilemmas of Democracy. New 
York: University Press Group.

Lefort, Claude 2007 b. Les temps présent. Écrits 1945-2005. Paris: Belin.

Liberalismus oder Barbarei 553

Leviathan, 50. Jg., 4/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


Lefort, Claude 2008. Die Bresche. Essays zum Mai 68. Wien: Turia + Kant.
Lefort, Claude 2012. Machiavelli in the Making. Evanston: Northwestern University Press.
Lefort, Claude 2015. Un homme en trop. Réflexions sur »L’Archipel du Goulag«. Paris: 

Belin.
Lefort, Claude; Gauchet, Marcel 1990. »Über die Demokratie: Das Politische und die Insti­

tuierung des Gesellschaftlichen«, in Autonome Gesellschaft und libertäre Demokratie, 
hrsg. v. Rödel, Ulrich, S. 89-122. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Leonhardt, Christin 2022. »Ein Laboratorium der Demokratie? Occupy Wall Street als 
Ereignis und Referenz«, in Mittelweg 36 31, 4, S. 54-70.

Lluis, Conrad 2022. »Empörtes Spanien. Die Indignados und ihr Nachleben«, in Mittelweg 
36 31, 4, S. 36-53.

Marchart, Oliver 2001. »Die politische Theorie des zivilgesellschaftlichen Republikanismus: 
Claude Lefort und Marcel Gauchet«, in Politische Theorien der Gegenwart II, hrsg. v. 
Brodocz, André; Schaal, Gary S., S. 239-270. Opladen: Barbara Budrich.

Marchart, Oliver 2005. Neu beginnen: Hannah Arendt, die Revolution und die Globalisie­
rung. Wien: Turia + Kant.

Marchart, Oliver 2010. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, 
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2020. »Apologie des Etatismus. Vorschläge zur Behebung des institutio­
nentheoretischen Defizits radikaler Demokratietheorie«, in Institutionen des Politischen: 
Perspektiven der Radikalen Demokratietheorie, hrsg. v. Flatscher, Matthias; Herrmann, 
Steffen, S. 169-202. Baden-Baden: Nomos.

McCormick, John P. 2011. Machiavellian Democracy. Cambridge: Cambridge University 
Press.

McCormick, John P. 2019. »Niccolò Machiavelli«, in Radikale Demokratietheorie. Ein 
Handbuch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; 
Nonhoff, Martin, S. 27-39. Berlin: Suhrkamp.

McCormick, John P. 2023. Machiavelli und der populistische Schmerzensschrei. Studien zur 
politischen Theorie. Berlin: Suhrkamp (im Erscheinen).

Mouffe, Chantal 2014. Agonistik. Die Welt politisch denken. Berlin: Suhrkamp.
Mouffe, Chantal 2020. The Return of the Political. London: Verso.
Müller, Jan-Werner 2016. Was ist Populismus? Ein Essay. Berlin: Suhrkamp.
Müller, Jan-Werner 2021. Freiheit, Gleichheit, Ungewissheit: Wie schafft man Demokratie? 

Berlin: Suhrkamp.
Nonhoff, Martin 2019. »John McCormick«, in Radikale Demokratietheorie: Ein Handbuch, 

hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, 
Martin, S. 366-372. Berlin: Suhrkamp.

Oppelt, Martin 2019. »Claude Lefort«, in Radikale Demokratietheorie: Ein Handbuch, 
hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, 
Martin, S. 346-355. Berlin: Suhrkamp.

Oppelt, Martin; Sörensen, Paul 2015. »Totalitarismuskritik mit Links. Cornelius Castoriadis 
und Claude Lefort«, in Den totalitären Staat denken, hrsg. v. Schale, Frank; Thümmler, 
Ellen, S. 157-178. Baden-Baden: Nomos.

Podhoretz, Norman 1981. »The New Defenders of Capitalism«, in Harvard Business 
Review 59, 2, S. 96-106.

Priester, Karin 2014. Mystik und Politik. Ernesto Laclau, Chantal Mouffe und die radikale 
Demokratie. Würzburg: Könighausen & Neumann.

Raphael, Lutz 2021. Jenseits von Kohle und Stahl. Eine Gesellschaftsgeschichte Westeuropas 
nach dem Boom. Frankfurter Adorno-Vorlesung 2018. Berlin: Suhrkamp.

Rosanvallon, Pierre 2017. Die Gegen-Demokratie: Politik im Zeitalter des Misstrauens. 
Hamburg: Hamburger Edition.

Rosanvallon, Pierre; Viveret, Patrick 1977. Pour une nouvelle culture politique. Paris: Seuil.
Ross, Kristin 2004. May ’68 and Its Afterlives. Chicago, London: University of Chicago 

Press.
Sarasin, Philipp 2021. 1977: Eine kurze Geschichte der Gegenwart. Berlin: Suhrkamp.
Schaap, Andrew 2006. »Agonism in Divided Societies«, in Philosophy & Social Criticism 

32, 2, S. 255-277.

554 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


Schulz, Daniel 2015. Die Krise des Republikanismus. Baden-Baden: Nomos.
Siedentop, Larry 2012. »Two Liberal Traditions«, in French Liberalism from Montesquieu 

to the Present Day, hrsg. v. Geenens, Raf; Rosenblatt, Helena, S. 15-35. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Steinmetz-Jenkins, Daniel 2020. »The Neoconservative Moment in France: Raymond Aron, 
the United States, and the 1970s«, in The Tocqueville Review 41, 1, S. 183-204.

Stewart, Iain 2021. Raymond Aron and Liberal Thought in the Twentieth Century. Cam­
bridge, New York: Cambridge University Press.

Streeck, Wolfgang 2013. Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen Kapitalis­
mus. Berlin: Suhrkamp.

Streeck, Wolfgang 2021. Zwischen Globalismus und Demokratie: Politische Ökonomie im 
ausgehenden Neoliberalismus. Berlin: Suhrkamp.

Süß, Rahel 2019. »Theorie und Praxis«, in Radikale Demokratietheorie: Ein Handbuch, 
hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, 
Martin, S. 793-806. Berlin: Suhrkamp.

Tocqueville, Alexis de 1976 [1835]. Über die Demokratie in Amerika. München: dtv.
Urbinati, Nadia 2014. Democracy Disfigured: Opinion, Truth, and the People. Cambridge: 

Harvard University Press.
Urbinati, Nadia 2019. Me the People – How Populism Transforms Democracy. Cambridge: 

Harvard University Press.
Wagner, Andreas. Hrsg. 2013. Am leeren Ort der Macht: Das Staats- und Politikverständnis 

Claude Leforts. Baden-Baden: Nomos.

Liberalismus oder Barbarei 555

Leviathan, 50. Jg., 4/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529


Zusammenfassung: In den demokratietheoretischen Debatten der Gegenwart gilt Claude 
Lefort mithin als zentraler Stichwortgeber progressiver sowie linker Theorieansätze. Ent­
gegen dieser einseitigen Darstellung zeichnen wir im Rahmen einer geistesgeschichtlichen 
Betrachtung Leforts libertäre Programmatik aus dem Geist der Marxismus- und Totali­
tarismuskritik nach und problematisieren seine Verankerung in einer liberalen französi­
schen Theorietradition.

Stichworte: Claude Lefort, Liberalismus, radikale Demokratietheorie, Totalitarismus, 
Bürokratie

Liberalism or Barbarism: Claude Lefort and the French Discussion on 
Totalitarianism

Summary: In contemporary debates on the theory of democracy, Claude Lefort is 
regarded as a central spokesman for progressive and left-wing theoretical approaches. 
In contrast to this one-sided presentation, we analyze Lefortʼs libertarian thought within 
his criticism of Marxism and totalitarianism. Following an intellectual-historical frame­
work, we problematize Lefort’s rootedness in a liberal French tradition.

Keywords: Claude Lefort, liberalism, radical democracy, totalitarianism, bureaucracy

Autoren

Julian Nicolai Hofmann
Leibniz Universität Hannover
Institut für Politikwissenschaft
Schneiderberg 50
30167 Hannover
Deutschland
j.hofmann@ipw.uni-hannover.de

Dirk Jörke
Technische Universität Darmstadt
Institut für Politikwissenschaft
Landwehrstraße 50A
64293 Darmstadt
Deutschland
joerke@pg.tu-darmstadt.de

556 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jörke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

