AUFSATZ

Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

Liberalismus oder Barbarei: Claude Lefort und die franzosische
Totalitarismusdiskussion’

»Es ist nicht mehr an der Zeit, dem Kapitalismus mit Hilfe des Marxismus,
noch der Konsumgesellschaft, der Massenkultur und der Manipulation durch
die Medien mit Hilfe der kritischen Soziologie den Prozess zu machen. [...]
Es liegt nun etwas Vulgires darin, die Sprache der Verurteilung zu sprechen. «*

Im Feld der radikalen Demokratietheorien sind in jingerer Zeit einige
auffallende Neuentwicklungen zu verzeichnen. Initiiert durch die vielfach
artikulierten Kritiken3 einer grundlegenden Staats- und Institutionenskepsis
radikaldemokratischen Denkens, lisst sich derzeit eine selbstreflexive Aufar-
beitung dieser Theoriedefizite beobachten. So hat jingst Oliver Marchart
in einem in vielerlei Hinsicht bemerkenswerten Aufsatz dafur pladiert, die
radikaldemokratische »Staatsphobie [...] abzuschiitteln«.* Erforderlich sei
dies, damit sie »nicht mit konkurrierenden politischen Ideologien wie Anar-
chismus und (Neo-)Liberalismus«® verwechselt werde. Hier wird unseres
Wissens zum ersten Mal von einem der prominentesten Vertreter dieser
Denkschule die strukturelle Nahe zu libertiren Positionen eingeraumt. Doch
nicht nur das: Marchart vollzieht eine politische Kehrtwende, wenn er den
Staat nunmehr als »Mittel der Befreiung, Egalisierung, Solidarisierung und
Selbstregierung« begreift und einen »plebejischen Etatismus«® einfordert.
Damit diirfte die Debatte um die »Institutionen des Politischen«” eine neue
Dimension erreicht haben. Zwar hat Marchart nie einen strikten Antietatis-
mus wie etwa Miguel Abensour vertreten, doch hat auch er seine emanzi-
patorischen Hoffnungen vornehmlich mit zivilgesellschaftlichen Akteuren
verbunden, wobei Denkmotive von Chantal Mouffe, Hannah Arendt und

1 Fir hilfreiche Hinweise mochten wir uns bei Claudia Czingon, den beiden anonymen Gut-
achter*innen und bei den Teilnehmer*innen des Forschungskolloquiums von Prof. Dr. Sophie
Loidolt bedanken.

Lefort 2008, S. 85.

Jorke 2004, S. 181 f.; Fraser 2019, S. 77; Schaap 2006, S. 270.
Marchart 2020, S. 170.

Ebd.

Ebd., S. 169, 200.

Vgl. Flatscher, Herrmann 2020.

NN v AW N

Leviathan, 50.Jg., 4/2022, S. 529 — 556, DOI: 10.5771/0340-0425-2022-4-529

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

530 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

insbesondere Claude Lefort von ihm miteinander verkniipft wurden.® Unse-
rer Auffassung nach offenbaren diese Entwicklungen eine neue theoretische
Sensibilitit gegentiber den bestehenden Strukturdefiziten radikaldemokrati-
schen Denkens, deren Griinde wir im Folgenden ideenhistorisch zuriickver-
folgen mochten. Besonders bei Claude Lefort, dem zentralen Stichwortge-
ber des radikaldemokratischen Theoriekosmos,’ zeigt sich eine tiefsitzende
libertare Auffassung von Staat, Gesellschaft und Institutionen bereits im
Kontext der 1950er und 1960er Jahre.l Die durch Marchart jiingst identi-
fizierten Defizite begreifen wir in diesem Sinne als Erblasten einer weitest-
gehend kontextentleerten Lekture des Werks von Lefort. Diese verkennt,
dass eine apodiktische Kritik der zentralen Institutionen der fordistischen
Moderne wie Parteien, Gewerkschaften und staatlicher Burokratie sowie
die Disqualifikation der »Sozialen Frage« zugunsten eines zivilgesellschaftli-
chen Individualismus im Denken des franzosischen Intellektuellen zentral
angelegt sind.

Im Zentrum von Leforts politischer Theorie steht eine neue Bewertung
revolutiondrer Politik um das Jahr 1968 sowie die damit verbundene Aus-
einandersetzung um den Begriff des Totalitarismus, der als das »eigentli-
che Nadelohr«11 der Debatten jener Jahre gelten kann. Insbesondere die
Ausarbeitung der demokratietheoretischen Uberlegungen Leforts ldsst sich
als politischer Ausdruck eines in den »wilden 70ern« vorherrschenden
Gefiihls vieler franzosischer Intellektueller verstehen, welches »die massive
Ablehnung aller Formen zentral organisierter politischer Autoritit — ob
in Form der selbsternannten revolutiondren Partei oder des biirgerlichen
Staates [...]«12 — zum zentralen Ausgangspunkt politischen Denkens erhob.
Unter Betrachtung dieser Entstehungszusammenhinge erscheint Lefort als
wirkmachtiger Reprasentant eines umfassenden intellektuellen Umbruchsze-
narios, das eine theoretische wie auch politische Verabschiedung wesent-
licher Uberzeugungen und Semantiken der politischen Linken markiert,
um schliefSlich in der Affirmation libertdr-liberaler Theoriealternativen zu
enden.!3 Unsere These lautet daher, dass die problematische Kontextver-

8 Marchart 2005.

9 Siche insbesondere Marchart 2010; Mouffe 2020; Fligel-Martinsen 2017; Fligel-Martinsen
2020. Zur breiteren Diskussion in radikaldemokratisch inspirierten Sammelbinden sieche Wag-
ner 2013; Oppelt 2019; Comtesse et al. 2019, S. 1-25.

10 Positive Bezugnahmen auf das Denken Leforts finden sich vor allem auch bei stirker liberal
gesinnten Autor*innen, die Lefort im Kontext der Zuriickweisung sogenannter populistischer
Demokratiekonzeptionen und als Antipoden zu Carl Schmitt bemiithen: Miiller 2016; Miiller
2021; Urbinati 2014; Urbinati 2019.

11 Bosshart 1999, S.252.

12 Khilnani 1995, S. 182.

13 Wie wir im weiteren Verlauf zeigen, lassen sich in Leforts Spitwerk sowohl liberale als auch
libertire Elemente gleichermaflen vorfinden, die nicht immer trennscharf voneinander unter-

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

Liberalismus oder Barbarei 531

gessenheit der deutschsprachigen Rezeption nicht nur ein Zerrbild erzeugt
und damit zu einer politischen Fehlbewertung Leforts fithrt, sondern dass
die gegenwartig debattierte Staats- und Institutionenskepsis der radikalen
Demokratietheorie werkimmanent in der libertar-liberalen Programmatik
Leforts verankert ist.

Im Folgenden wollen wir, erstens, die Denkbewegung Leforts im Rahmen
des fundamentalen Umbruchszenarios der franzosischen Linken rekapitulie-
ren und den politischen Einfluss der Debatte um Totalitarismus, Demokratie
und Sozialismus herausarbeiten. Zweitens beleuchten wir die intellektuel-
len und politischen Folgen der franzosischen Totalitarismusdiskussion in
den 1970er Jahren. Drittens werden wir zeigen, dass Lefort seine Marxis-
mus- und Birokratiekritik mit einem neuerlichen, affirmativen Interesse
an Autor*innen des liberalen Kanons verbindet, die starken Einfluss auf
sein eigenes politiktheoretisches Denken erkennen lassen. Sowohl Alexis de
Tocqueville als auch Hannah Arendt nehmen, und hier trifft sich Lefort
mit revisionistischen Historikern wie Francois Furet, die Rolle neuer theore-
tischer Referenzpunkte ein, deren zivilgesellschaftlich orientiertes Denken
nun als Alternative zu den als totalitdr verstandenen marxistischen Politik-
entwurfen sowie gegen die revolutionar-republikanische Fortschrittserzah-
lung einer progressiven Kontinuitit von 1793-1917 in Stellung gebracht
wird. AbschliefSend weisen wir knapp auf die Folgeerscheinungen einer ver-
stellten Lefort-Adaption hin.

1. Eine (neue) Kritik der politischen Linken: Biirokratie und Totalitarismus

Vergleichbar mit der historischen Ausgangssituation in Deutschland ent-
wickelt sich der philosophische und politiktheoretische Diskurs der Nach-
kriegszeit auch in Frankreich aus der Erfahrung des Totalitarismus.
Wihrend allerdings in Deutschland das NS-Regime mit seinem Vernich-
tungskrieg und der Shoah den zentralen Bezugspunkt bildete, zentrierte
sich die franzosische Auseinandersetzung im Wesentlichen um die Analyse
des sowjetischen Herrschaftsmodells.'* Diese Ausrichtung lasst sich auf die
starke Stellung der weitestgehend moskautreuen PCF (Parti communiste
Frangais) im Nachkriegsfrankreich und ihre priagende, aktive Rolle in der
Organisation der Résistance zuriickfiihren: Eine grofSe Zahl politischer
Intellektueller hegte seit den 1930er Jahren eine enge geistige Verbindung
mit dem Projekt der UdSSR und der Idee revolutionar motivierter Politikge-

schieden werden. Ursédchlich hierfiir ist eine Amalgamierung des anti-institutionellen Erbes der
1968er Revolte mit der Adaption einer klassisch liberal-aristokratischen Demokratiekritik, wie
sie sich insbesondere bei Alexis de Tocqueville und Hannah Arendt findet.

14 Hildebrandt 2001.

Leviathan, 50.Jg., 4/2022

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

532 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

staltung. Die Strukturen einer eng mit der PCF verbundenen politischen
Linken, innerhalb und auflerhalb des Parteiensystems, waren im Nach-
kriegsfrankreich tief verwurzelt, selbst der spatere Gauchisme (im Selbstver-
standnis »links« der Partei stehend) sollte sich in seiner politischen Kritik
der Parteilinie diskursiv stark an den Inhalten kommunistischer Politik ori-
entieren. Die Revolution von 1917 galt als nunmehr konsequente Einlosung
der bereits 1793 formulierten Versprechungen und Hoffnungen. Diese Ver-
bundenheit mit dem sozialistischen Gegenentwurf und ihrer zutiefst affirma-
tiven Fortschrittsinterpretation der Russischen Revolution gerdat zum Ende
der 1960er Jahre ins Wanken: Unter dem zunichst diffusen Schlagwort
Totalitarismus kommt es zu einer immer lauter werdenden Fundamental-
kritik marxistischer und revolutionirer Politik, wobei Lefort als fithren-
der Protagonist dieser Absetzbewegung innerhalb des linksintellektuellen
Milieus gelten kann.

Ahnlich vielen anderen geistesgeschichtlichen Groflen dieser Jahre gehort
auch Lefort zu jener Generation politischer Intellektueller, die nach Ende
des Zweiten Weltkriegs zuniachst den Kommunismus fir das emanzipative
GrofSprojekt einer zu erkimpfenden Zukunft halten. Seine eigene politisch-
intellektuelle Sozialisation resiimiert Lefort riickblickend in drei verschie-
dene Phasen,!’ die stets mit politischer Neuorientierung und damit auch
den Revisionen vorheriger Annahmen korrelieren.'® Zunachst im Selbstver-
standnis als Marxist entwickelt er in der ersten Phase einen noch diffusen
Anti-Stalinismus, der ihn auf der Suche nach einer linken Alternative zum
Projekt der UdSSR ab 1943 in die trotzkistischen Kreise der IV. Internatio-
nalen fithrt. In den 1970er Jahren bekennt Lefort dazu selbst riickblickend:
»Meine ersten Urteile hatten sich unter der Anziehungskraft des Sozialismus
ausgebildet, und so begann ich auch gleich ohne Umschweife bei Marx
nach Argumenten gegen den Stalinismus zu suchen, der mir auf Grund sei-
nes Dogmatismus, seiner >Wissenschaftsglaubigkeit¢, seines Nationalismus
und seiner Organisationsdisziplin eine instinktive Ablehnung einflofte.«1”
Bereits nach kurzer Zeit verladsst er, »uberzeugt von der Unfihigkeit des
Trotzkismus«,!8 die Internationale jedoch wieder und sucht nach neuen
Zusammenhingen fiir die Begriindung eines unabhingigeren politischen
Projekts. So griindet Lefort bereits 1949, kurz nach Kriegsende, gemeinsam

15 Vgl. Lefort 1990 a.

16 Dieses mehrstufige »Denken der Briiche« (Marchart 2001, S. 240 ff.) innerhalb der verschiede-
nen Entwicklungsphasen Leforts hat in vielen Darstellungen bereits einen anekdotenhaften
Charakter entfaltet, der bis zuletzt jedoch selten die inhaltlichen Konsequenzen einer kontextu-
ellen Verortung offenlegt.

17 Lefort 1990 a, S. 36.

18 Ebd.

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

Liberalismus oder Barbarei 533

mit Cornelius Castoriadis die nach dem Credo Rosa Luxemburgs benannte,
bertihmte Zeitschrift Socialisme ou Barbarie.

Als einflussreiche Kraft antitotalitiren Denkens entwickelte die »linksli-
bertire Gruppierung«!® im Umfeld dieser Zeitschrift eine kritische Analyse
des sowjetischen Burokratismus und dessen inharent totalitirer Tendenzen.
Auch wenn sich die Redaktion der Zeitschrift aus einer Vielzahl heterogener
Positionen innerhalb der politischen Linken zusammensetzte, dominierte ein
antitotalitirer Grundkonsens, der sich vor allem auch gegen die ehemali-
gen Genoss*innen in der trotzkistischen Internationalen wandte. Man ging
grundlegend davon aus, »dass die Verwirklichung des Sozialismus durch
jede Biirokratie oder Partei zugunsten des Proletariats eine Absurditit ist«.20
In ihrem Kurs gegen die zentralen Organisationseinheiten des Proletariats,
ob im Rahmen der KPdSU oder der PCF in Frankreich, kam die Redak-
tion zu dem Ergebnis, dass die politischen Institutionen, die die Arbeiter-
bewegung zu ihrer eigenen Emanzipation geschaffen hatten, lingst einem
Verselbststandigungsprozess unterlagen, der notwendig neue Machteliten
produzieren und Herrschaftsstrukturen zementieren miisse. Die Botschaft,
die die Gruppe von Paris aus publizierte, war, »daf§ die Unterstiitzung der
Sowjetunion in Wirklichkeit antirevolutionir sei«.2! Die antiinstitutionelle
Orientierung der Redaktion fiihrte letztendlich zu einer Neukonzeptionali-
sierung von Sozialismus, die vielmehr einer Verabschiedung gleichkam. Im
Zentrum stand die Autonomie des Individuums statt jene der Klasse; die
institutionellen Implikationen blieben indes diffus: »Die Sozialismuskonzep-
tion war libertar, ohne anarchistisch zu sein. Sie mundete nicht in der
Forderung nach einer Abschaffung des Staates und siamtlicher Institutio-
nen, sondern erklirte die Institutionenkritik [...] zum Programm.«22 Infolge
inhaltlicher Orientierungskonflikte kam es jedoch innerhalb der Redaktion
uber die »Frage Marx« und die Beurteilung der proletarischen Revolution
zum offenen Konflikt und wenig spdter zum Bruch. Lefort verlasst die
Gruppe 1958, um anderenorts »hartnickig an der Zerstorung der sozialisti-
schen Illusion zu arbeiten«.23

Der Weggang von der Zeitschrift Socialisme ou Barbarie ebnet den Weg in
Leforts »dritte Phase« einer umfassenden politischen Neuorientierung, die
durch eine tiefgriindige Auseinandersetzung mit dem Phanomen des sozialis-
tischen Totalitarismus gepragt ist und dadurch zugleich den Ausgangspunkt
fur die Entwicklung einer »btirokratiesensiblen« und libertiren Demokratie-

19 Oppelt, Sérensen 2015, S. 157.
20 Castoriadis 1980, S. 92.

21 Khilnani 1995, S.193.

22 Gilcher-Holtey 1995, S. 55.

23 Vgl. Lefort 1990 a, S. 32.

Leviathan, 50.Jg., 4/2022

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

534 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

theorie bildet. Mit dem o6ffentlichkeitswirksamen Abschied von programma-
tischen Inhalten der politischen Linken galt es fur Lefort nun, »die revolu-
tiondre Tradition in all ihren Spielarten zu verwerfen«.2* Seine kritische
Haltung gegentiber der revolutiondren Tradition bezieht sich unzweideutig
(und keinesfalls nur partiell) auf die Revolutionstheorie des Marxismus, die
nunmehr als genuin totalitires politisches Projekt identifiziert wird: »Mei-
nes Erachtens nach ist der Begriff des Totalitarismus nur in Bezug auf den
Kommunismus zutreffend, mehr noch als in Bezug auf den Nationalsozia-
lismus oder den Faschismus [...].«25 Diese konzeptionelle Festlegung auf
den sowijetischen Fall beruht auf einer begrifflichen Weiterentwicklung des
Biirokratieverstindnisses. Insbesondere in den Eleménts d’une critique de
la bureaucratie?® behauptet Lefort einen essentiellen Zusammenhang von
Marxismus und Totalitarismus.

Der Stalinismus erscheint hier nicht mehr als pathologischer Zwischenfall
oder situative Entgleisung des Marxismus, sondern wird zunehmend als
unausweichliche Folge des revolutiondren Projekts aufgefasst. Besonders in
der Burokratisierungstendenz und der Etablierung neuer Machteliten seien
die wesenhaften Merkmale totalitirer Ordnung idealtypisch erkennbar: »In
diesem Sinne ist nichts aufschlussreicher, als die Entstehung des totalita-
ren Staates in der UdSSR zu untersuchen.«?” Die herrschenden Eliten der
UdSSR werden von Lefort als politische Funktionstrager betrachtet, denen
in einer Doppelfunktion zugleich die direkte Kontrolle tiber die 6konomi-
schen Produktionsverhiltnisse zufalle. So sei sowohl die staatliche Adminis-
trativmacht, klassifiziert durch die Bereitschaft, »den Regeln zu gehorchen,
sich den Befehlen von oben zu unterwerfen, ohne den konkreten Fall und
den notwendigen Erneuerungen Sorge zu tragen«,28 als auch die okonomi-
sche Kontrolle einer kleinen Gruppe von Biirokraten tibertragen. Die in der
marxistischen Linken verbreitete Fokussierung auf die Frage des Privatei-
gentums sorge derart fur ein Erblinden gegeniiber dem totalitaren Charakter
des Planstaates, den »Gefahren, die sich in einem Staat verbergen, der Herr
tber die Wirtschaft werden wiirde«.2? Biirokratie erscheint Lefort nun allge-
mein als »autoritdre, willkiirliche Macht [...], die die Grenzen der offentli-
chen Verantwortlichkeit iibertritt und die Rechte der Individuen verletzt«.3°
Als Folge der Oktoberrevolution zeige sich offenkundig eine Konzentration

24 Ebd.,S.38.

25 Lefort 2007 a, S. 24; eigene Ubersetzung.
26 Vgl. Lefort 1979.

27 Lefort 1986 a, S. 282; eigene Ubersetzung.
28 Lefort 1990 a, S. 40.

29 Lefort 1986 a, S.277; eigene Ubersetzung.
30 Lefort 1990 a, S. 40.

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

Liberalismus oder Barbarei 535

von Macht, Wissen und Produktionsmitteln in den Hianden der Bolschewik
und ihrer Staatsbiirokratie, deren Verwaltungsakte nunmehr einer neuen
politischen (Klassen-)Herrschaft gleiche: »Die Zerstorung der politischen
und wirtschaftlichen Macht der alten Grundbesitzer [...] bereitete den Weg
firr eine neue Art der Klassenherrschaft. «31
So wird die Revolution von 1917 als traditioneller politisch-historischer
Bezugspunkt der (marxistischen) Linken nicht als Abschaffung von Aris-
tokratie, Elitenherrschaft, Korruption und Massenelend, sondern als neue
Herrschaft der Biirokratenklasse gedeutet, die einen totalitiren Einfluss
uber Staat und Gesellschaft erringen konnte.32 Als Ergebnis der Totalitaris-
mus- und Burokratiekritik zeigt sich somit die Abwendung vom Primat
eines 6konomisch bestimmten Klassenkonflikts, dem als politisch-6konomi-
scher Verteilungskampf im weiteren Denken Leforts keine relevante Rolle
mehr zugesprochen wird.33 Mit dieser Neujustierung der Konfliktlinien hin
zu einer Gegeniiberstellung von Leitenden und Ausfiihrenden (dirigents et
exécutants) im Rahmen biirokratischer Institutionen, die nunmehr an die
Stelle des klassischen Widerspruchs von Kapital (Besitzenden) und Arbeit
(Besitzlosen) tritt, erfolgte zugleich die Ablosung der Schlisselkategorie
Ausbeutung durch den Begriff der Entfremdung.3* Innerhalb eines sich
werksgenerisch bereits andeutenden »democratic turn«,35 der den norma-
tiven Kern des Demokratiebegriffs auf seine individuell-freiheitlichen statt
sozial-egalitiren Dimensionen hin ausdeutet, werden die zentralen Katego-
rien einer Kritik der Politischen Okonomie zugunsten eines neuen, emphati-
schen Zugriffs auf die moderne Demokratie nahezu vollstindig verabschie-
det. Die Idee des sozialistischen Planstaates stilisiert Lefort als bedrohlichen
Gegensatz zu seiner Konzeption »libertarer« demokratischer Politik:
»Heute scheint es mir stirker, kithner, meinem ersten Antrieb treuer oder,
um ein abgenutztes, pervertiertes, doch unersetzliches Wort zu verwenden:
revolutiondrer, fur eine libertire Vorstellung der Demokratie einzutreten, als

den Traum des Kommunismus fortzusetzen — als wenn dieser sich jemals vom
Alptraum des Totalitarismus l6sen konnte. «3¢

Leforts Modell einer libertiren Demokratie weist jedoch in entscheidendem
MafSe uber die Kritik sozialistischer Politikentwurfe hinaus. Insbesondere

31 Lefort 1986 a, S. 115; eigene Ubersetzung.
32 Vgl. Lefort 1986 b; Lefort 1986 c.

33 Vgl. Bosshart 1992, S. 195. Soziale Konflikte mit Klassencharakter werden von Lefort seitdem
als (Teil-)Aspekt der inneren Teilung von Gesellschaft aufgefasst. Hier sind sie weitestgehend
auf das Stadium von Interessenkonflikten und Meinungskampf im Rahmen zivilgesellschaftli-
cher Debattenkulturen degradiert.

34 Gilcher-Holtey 1995, S. 54.
35 Erfani 2008.
36 Lefort 1990 a, S. 38; Hervorhebung durch die Verfasser.

Leviathan, 50.Jg., 4/2022

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

536 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

im Angesicht der Pariser Revolte von 1968 richtet sich die Biirokratiekritik
ebenso gegen die Institutionen und Organisationsformen der westlichen
Wohlfahrtsstaaten. Lefort tibertrdagt seine Kritik am biirokratischen Plan-
staat insbesondere auf die zentralen Institutionen des »demokratischen
Kapitalismus«3”7 wie Parteien, Gewerkschaften und staatliche Biirokratien,
denen er eine autoritidre und hierarchische Dynamik attestiert. Der »biiro-
kratische Despotismus« habe »nie aufgehort, sich anders als durch die
Macht der Polizeiapparate und der Resignation der Regierten aufrechtzuer-
halten«:38
»In allen Organisationen spaltet sich eine fithrende Minderheit von der Masse
der Ausfithrenden ab, die Information zieht sich in den Raum der Macht
zuriick, offensichtliche oder geheime Hierarchien machen sich zur Stiitze der
Apparate [...]; in allen Organisationen werden dhnliche Versuche angestellt, die
Teilnahme der Massen an Unternehmungen herbeizufithren, deren Sinn man
vor ihnen verbirgt [...].«3°

Samtliche (»alle«) Organisationen sind hier nur noch Vehikel und Aus-
drucksformen repressiver Herrschaft und Autoritit. Gewerkschaftliche
Organisation und (linke) Parteipolitik miissen ebenso als zentralisierte Herr-
schaftskonglomerate im Sinne eines burokratischen Staatswesens begriffen
werden wie die gaullistische Universitit oder der sowjetische Planstaat.
Demgegentiber verweist Lefort in seinem Essay Die Bresche auf eine anti-
institutionelle, »wilde Demokratie«,*0 die sich jedem Versuch birokrati-
scher Einhegung zu entziehen versucht: Wo der spontane studentische Auf-
ruhr eine metaphorische Bresche in die verkrusteten Strukturen der alten
professoralen Universititsordnung geschlagen habe, zeige sich nun auch ein
Riss durch die herkommlichen politischen Organisationsformen insgesamt.
Wenn durch die Proteste die Legitimitit der alten franzosischen Nachkriegs-
ordnung erodiert, 6ffnet die Bresche einen Raum, in dem verschiedene
Gruppen gesellschaftliche Interaktion und Demokratie ganzlich neu prak-
tizieren konnen. Im libertiren Uberschreiten der institutionellen Logik ent-
stiinde ein »neuer Verkehr der Individuen«#! einer kommenden demokrati-
schen Praxis.

37 Streeck 2013.

38 Lefort 2008, S. 61, 44. Siehe auch ebd., S. 55: Das erste Verdienst der Revoltierenden bestehe
darin, »dass sie jene ausgetretenen Pfade verlassen, welche die Gewerkschaften, Parteien und
Gruppierungen unaufhérlich und immer wieder einschlagen«.

39 Ebd., S. 52; Hervorhebung durch die Verfasser.
40 Lefort 2008, S. 81f.
41 Ebd., S. 82.

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

Liberalismus oder Barbarei 537

2. Anti-Totalitarismus als politisches Projekt

Politische Liberalisierungstendenzen zeigen sich nicht nur exemplarisch
in der Theorie Leforts, sondern kennzeichnen gleichermaflen weite Teile
der intellektuellen Diskurszusammenhange der Phase nach 1968. Wahrend
eine kritische Auseinandersetzung mit dem sowjetischen Herrschaftssystem
einerseits und einem verknocherten franzosischen Republikanismus ander-
seits in den ersten Jahren nach Kriegsende ausschlieflich in kleinen Zirkeln
praktiziert wurde, eroberte das Projekt der Totalitarismuskritik spitestens
ab Mitte der 1960er Jahre nicht nur betriachtliche Teile der politischen
Offentlichkeit, sondern auch die Seminarriume und »brachte neuen Wind
in die dinne Luft der Universititen«.*2 Inmitten dieser Phase politischer
Neuorientierung jenseits des Marxismus erfolgte 1974 mit Veroffentlichung
der franzosischen Ubersetzung des Archipel Gulag von Alexander Issa-
jewitsch Solzhenitsyn ein publizistischer Donnerschlag, der fur eine ent-
schlossene Abkehr einer Vielzahl linker Denker*innen vom politischen Kurs
der Sowijetunion sorgte. Man kann den politischen Einfluss dieses Buches
im Kosmos der Pariser Linken gar nicht hoch genug einschiatzen, wenn man
die zahlreichen, an Solzhenitsyn anschliefenden Texte, Rezensionen und
Kommentare des politisch-akademischen Milieus zur Kenntnis nimmt, die
in der Summe als ein erster Wendepunkt in der geistesgeschichtlichen Kon-
stellation der 1970er Jahre gelten konnen.*3 Den literarischen Produkten
von Schriftstellern wie Solzhenitsyn (wenig spiter ebenso Milan Kundera)
wurde von den Intellektuellen eine direkte politische Relevanz zugespro-
chen: In Frankreich wurden die Exilanten und Dissidenten des Ostens weni-
ger als Autoren von Romanen, Lyrik oder Dichtungen gelesen, »sondern
als Chronisten der Geschichte, ja bisweilen als politische Philosophen und
Weltweise«.** Solzhenitsyns literarischer Bericht tiber die Grausamkeit des
sowjetischen Internierungssystems avancierte so zu einem katalysatorischen
Verfestigungsmoment bereits angelegter anti-kommunistischer Tendenzen:
Claude Lefort las den Text gar als Kulminationspunkt seines eigenen poli-
tischen Denkens, der wesentliche theoretische Motive der letzten zwei Jahr-
zehnte miteinander verband und ihm nunmehr als Rohfassung einer koha-
renten und allgemeinen Theorie des Totalitarismus diente.*

In einem geistigen Umfeld, das durch die zunehmende Ermattung revolu-
tiondarer Umsturzerwartungen und einer breit gefithrten Diskussion tiber die
Frage politischer Gewalt gepriagt war, offnete sich ein Diskursfenster fiir

42 Lefort 1990 a, S. 45.

43 Lefort 2015.

44 Khilnani 1995, S. 196.

45 Christofferson 2004, S. 104.

Leviathan, 50.Jg., 4/2022

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

538 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

die Etablierung eines neuen literarischen Genres: Ehemalige Marxist*innen
unterschiedlichster Couleur konnten in diesem Rahmen 6ffentlich ihren vor-
maligen revolutiondren Irrtiimern abschworen, wihrend ihnen durch eta-
blierte Statusgruppen in Politik, Kultur und Wissenschaft zugleich bereitwil-
lig Absolution erteilt wurde. Ein wahrer Bekenntniswahn entwickelte sich,
und die hiufig (auto)biografisch orientierten publizistischen Literaturmas-
sen der Renegat®innen durchstromten die Horsdle, Lesezirkel und Cafés.
Gegeniiber den revolutiondren und auch aufwieglerischen Semantiken poli-
tischer Emanzipation nach 1968 wurden nun zunehmend einseitig die kul-
turellen, libertiren und anti-autoritiren Aspekte der Studentenbewegung
betont.*¢ So spottete der linke Verleger Francois Maspero als Beobachter
dieses rapiden Kurswechsels der fithrenden linken Intelligenzija: »Vor zehn
Jahren waren sie Kinder von Marx und Coca-Cola. Heute bleibt nur Coca-
Cola.«*7

Die offentliche Erregung um den Archipel Gulag Mitte der 1970er Jahre
findet zeitgleich mit der politischen Kooperation und gemeinsamen Regie-
rungsambitionen von PS (Partie socialiste) und PCF statt. Bereits bei den
Prasidentschaftswahlen 1974 hatten beide Parteien kooperiert und, zwar
unterlegen, aber mit ansehnlichem Erfolg in den Stichwahlen, den gemein-
samen Kandidaten Francois Mitterand ins Rennen um den Elysée-Palast
geschickt. Die Union de la gauche als linkes Parteienbtindnis mit einem
gemeinsamen ambitionierten Regierungsprogramm (programme commune
de gouvernement) war von Beginn an der Kritik einiger linker Intellektueller
ausgesetzt gewesen. Vor allem links-libertire und anti-autoritare Intellektu-
elle hatten das Programm wegen seines starken Etatismus zurtickgewiesen
und zugleich vor einem wachsenden Einfluss der weitestgehend moskauna-
hen PCF innerhalb des Buindnisses gewarnt. Mitstreiter im liberal orientier-
ten Fligel der PS um den Mitterand-Gegner Michel Rochard, wie Patrick
Viveret und der Lefort Schiiler Pierre Rosanvallon, nutzten die Konstellation
gar, um offen gegen die Union zu opponieren. Auch Lefort gebrauchte sei-
nen gewachsenen politischen Einfluss, um das strategische Wahlbiindnis zu
sabotieren und die PS von ihrem Verstaatlichungsprogramm abzubringen:
Die »Macht des Staates starken« zu wollen leiste einer »Dynamik der Biiro-
kratisierung Vorschub, von deren letzter Konsequenz [...] das sowjetische
Regime Zeugnis ablegt«.#® Der etatistische Kurs der PS, mit dem Ziel der

46 Vgl. Ross 2004.

47 Dosse 1998, S. 335. Am prignantesten tritt diese Absatzbewegung im Fahrwasser der Nouvelle
Philosophie zutage, die sich, ganz dhnlich wie der Kreis um Lefort, aus anti-autoritiren Frei-
geistern, gelduterten Ex-Linken und ehemaligen Maoisten wie André Glucksmann und Bernard-
Henri Lévy zusammensetzte.

48 Lefort 1990 a, S. 45.

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

Liberalismus oder Barbarei 539

Verstaatlichung relevanter Schlisselindustrien,* gleiche der biirokratischen
Mentalitit der Jakobiner:
»Da wire einerseits die Faszination, die die Eroberung und Verstirkung des
Staatsapparates, die Ausweitung der zentralen Entscheidungskompetenzen auf
die Sozialistische Partei ausiibt, und andererseits die Hoffnung auf einen biiro-
kratischen Aufstieg [...] — also eine Mischung aus jakobinischer Tradition und
technokratischer Mentalitit. «5°

Der zunichst interne Konflikt um das Parteienbiindnis erwies sich dabei
durch die personellen Uberschneidungen mit den akademischen Intellektuel-
len als wesentlich durch die Positionen der Totalitarismusdiskussion gekenn-
zeichnet und entwickelte sich zu einer Generaldebatte um den zukiinftigen
Kurs der franzosischen Linken. Als Wortfuhrer der liberalen Fraktion ver-
traten Lefort, Rosanvallon und Viveret gar die These einer unausweichli-
chen Konfrontation zweier sich ausschliefSender politischer Kulturen (einer
liberal-antihierarchischen und einer kommunistisch-totalitiren), die nun-
mehr innerhalb der PS ausgetragen werden musste.’! Obgleich sich die
westeuropdischen KPs, vorneweg die PCEF, seit Mitte der 1970er Jahre im
Rahmen des Eurocommunismo langsam von Moskau gelost und damit
einen parlamentarischen »westlichen Weg« des Sozialismus anvisierten
(beim Gipfeltreffen der drei wichtigsten Parteifithrer am 3. Marz 1977 in
Madrid heifSt es gar: »Sozialismus in Demokratie und Freiheit«32), blieb die
Kritik der libertaren Linken an der Parteilinie weiterhin ungebrochen.

Nur kurze Zeit nach dem Wahlsieg Mitterands 1981 verschoben sich
die innerparteilichen Machtverhiltnisse unter dem Liberalisierungsdruck,
sodass ab 1983 durchaus von einer programmatischen »Bekehrung der
Sozialistischen Partei zum Neoliberalismus«’3 gesprochen werden kann.
Fragen parteipolitischer Programmatik und die allgemeine inhaltliche Trans-
formation des intellektuellen Milieus griffen ineinander und erwiesen sich
als gleichermaflen durch die allgegenwartig beschworene totalitire Gefahr

49 Auf den etatistischen Kern und erfolgreichen politischen Kurs der Parteien der Linksunion ver-
weist Lutz (Raphael 2021, S. 121): »Hohepunkte dieses Mobilisierungsstils waren zweifellos die
Wahlkampfe der 1970er und frithen 1980er Jahre, bei denen Sozialisten und Kommunisten
erfolgreich abschnitten: Mehr als 70 Prozent der wahlberechtigten ouvriers stimmten in diesem
Jahrzehnt fiir eine der beiden Linksparteien. Neben dem Ausbau sozialstaatlicher Absicherun-
gen waren es die programmatischen Bekenntnisse zu einer interventionistischen Wirtschaftspoli-
tik a la Keynes, einschliefSlich Arbeitsbeschaffungsmafinahmen und politischer Kontrolle der
franzosischen GrofSunternehmen via Verstaatlichung, die eine antikapitalistische Grundierung
enthielten und in der Kontinuitit von Klassenpolitik und Gegenmachtrhetorik standen, welche
die franzdsische Linke seit 19435 pflegte. «

50 Lefort 1990 a, S. 44.

51 Vgl. Rosanvallon, Viveret 1977.

52 Sarasin 2021, S. 96.

53 Amable, Palombarini 2018, S. 75.

Leviathan, 50.Jg., 4/2022

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

540 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

beeinflusst: »Die Totalitarismuskritiker stellten fest, dass totalitire Gefahren
nun plotzlich Gberall in der franzosischen Politik lauerten. «34

Besonders Leforts akademischer Erfolg ist eng an die offentlichkeitswirk-
same Konjunktur dieser Thematik gebunden, in deren Fahrwasser seine
rasche Verwandlung von einem randstiandigen innerlinken Kritiker zu einem
gefragten anti-kommunistischen Intellektuellen erfolgte.

Die beschriebene politisch-intellektuelle Diskurskonstellation fithrte kaum
zehn Jahre nach 1968 dazu, dass ehemalige iiberzeugte Linke und Kom-
munisten sich plotzlich auf der rechen Seite des politischen Spektrums
wiederfanden. Durch eine starke Betonung des millionenfachen Leids in
den staatssozialistischen Regimen und eine vor allem moralisch betriebene
Aufwertung des Menschenrechtsdiskurses konnte die heterogene Gruppe
der Renegat®innen eine mediale und publizistische GrofSoffensive durchset-
zen, deren Inhalte in weiten Teilen der politischen Offentlichkeit nachhal-
tigen Anklang fanden. Die ehemaligen Gauchistes »posaunten Argumente
aus, die von Popper, Talmon und Arendt stammten, und behaupteten die
Unmoglichkeit einer revolutiondaren Unschuld«.’> So dringte die struktu-
relle Umwilzung der akademischen politischen Landschaft, die kurz zuvor
noch vom widerstandigen Geist der sozialen Kampfe um ’68 gepragt war,
»die >Revolution< zugunsten der >Freiheit< aus dem utopischen Kern der
Pariser Intellektuellen«.3®

Die 1970er Jahre der franzosischen Intellektuellendiskurse standen ganz
im Zeichen des Versuchs, die inzwischen als autoritir und paternalistisch
empfundenen Elemente des Marxismus wie auch der (demokratischen)
Staatsbiirokratie hinter sich zu lassen. Nur wenige Jahre nach 1968 fanden
sich Autoren der politischen Rechten sowie der (ehemaligen) Linken in
dem Versuch vereinigt, ihren durch den Stalinismus, den biirokratischen
étatisme oder den gesamten guerre froide planisme verkorperten politischen
Feindbildern ein neues kritisches Vokabular entgegenzusetzen. Die nachhal-
tige Bedeutung dieser fundamentalen Verschiebung innerhalb des politischen
Koordinatensystems wird nicht zuletzt auch international zur Kenntnis
genommen. So verkiindet der neokonservative Norman Podhoretz etwa
1981 in einem Artikel des Harvard Business Review tiber die »New Defen-
ders of Capitalism«,>” dass der Businessman von heute sich mehr fur das
geistige Leben interessieren und den Blick auf das Denken der franzosischen
Intellektuellen richten solle, wo es »neue Philosophen« gibe, die plotzlich
mit dem Marxismus gebrochen hitten: »Diese neue Wertschdatzung der

54 Christofferson 2004, S. 217; eigene Ubersetzung.
55 Khilnani 1995, S. 184.

56 Kindtner 2013, S. 40.

57 Vgl. Podhoretz 1981.

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

Liberalismus oder Barbarei 541

>Vorziige des Kapitalismus< habe inzwischen zahlreiche Intellektuelle dazu
gebracht, den politischen Hauptwiderspruch als den zwischen >Demokratie«
und >Totalitarismus< wahrzunehmen. «8

3. Revisionistische Geschichtsschreibung: An den Quellen des Liberalismus

Die starke Verwurzelung Leforts im totalitarismuskritischen und anti-mar-
xistisch motivierten Diskurszusammenhang der 1970er Jahre enthalt neben
der skizzierten demokratietheoretischen Dimension auch eine ideenhistori-
sche Komponente. Diese zeigt sich einerseits in der systematischen Ausein-
andersetzung mit den intellektuellen Groflen der liberalen franzosischen
Geistesgeschichte, andererseits in der ErschlieSung des Werks von Hannah
Arendt. Ein ergiebiges Arbeiten mit dem Werk von Benjamin Constant,
Frangois Guizot und Alexis de Tocqueville wird spatestens mit Leforts
Eintritt in das Centre d’études sociologiques et politiques Raymond Aron
(Centre Raymond Aron) ein Schwerpunkt seiner intellektuellen Program-
matik. Das einst durch den Historiker Francois Furet initiierte Institut
verschreibt sich mit der Griindung dem politischen Ziel einer Wiederentde-
ckung des franzosischen Liberalismus,’® welche vor allem tiber die Ergriin-
dung und Neuinterpretation ausgewdahlter theoretischer Klassiker vollzogen
werden sollte.®0

Zunichst als Forum fiir liberale Denker wie Pierre Manet als auch totali-
tarismuskritische Ex-Linke wie Lefort und seinen Schiiler Marcel Gauchet
geschaffen, tiberfithrte Furet den Zusammenhang ab 1982 in eine feste Insti-
tution — kurze Zeit spiter wird auch Pierre Rosanvallon hinzustofSen.6!
Die politische Programmatik des Instituts zeigt sich bereits frith in den

58 Chamayou 2019, S. 321.

59 Unter diesem Gesichtspunkt gesehen, mochten wir Lefort in Nachfolge eines spezifisch franzési-
schen Liberalismus betrachten, der sich, anders als sein »englischer« Zwilling, durch abwei-
chende Kernelemente und Traditionslinien definiert. Larry Siedentop identifiziert two liberal
traditions und zeigt, dass die franzosische Theorietradition dabei eine grofSere und reichhalti-
gere Sensibilitdt fiir Phdnomene wie die Praktiken staatlicher Autoritit, Biirokratie sowie die
Typologisierung sozialer Organisation besitzt. Besonders durch ihre Auseinandersetzung mit
despotischen Ordnungen bleibt sie fiir Denkbewegungen mit libertirem Charakter anschlussfa-
higer. Zum franzésischen Kanon, auf den sich Lefort stark positiv bezieht, zihlt Siedentop maf3-
geblich die Doctrinaires wie Guizot, Constant oder auch Tocqueville: »One strand of the liberal
tradition has been emphasized to the exclusion of another. Yet the other is in many ways the
richer tradition. To oversimplify somewhat, these two traditions can be described as the English
and French traditions. What I shall argue is that the standard picture of liberalism is derived
almost entirely from English liberal thought, and neglects French liberal thought — with the
result that our picture of the development of both liberalism and socialism is distorted.« Sieden-
top 2012, S. 16.

60 Vgl. Bevc, Oppermann 2012.
61 Vgl. Christofferson 2016.

Leviathan, 50.Jg., 4/2022

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

542 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

historischen Arbeiten des Griinders Furet, in denen die Bedeutung der Fran-
zosischen Revolution fiir die Konstitution und das Selbstverstindnis der
Gegenwart eine deutliche Revision erfihrt. Sensibilisiert durch die breite
Diskussion um den Totalitarismus, wird dabei nicht nur die radikal-republi-
kanische Fortschrittserziahlung einer Kontinuitdt von 1789 bis 1917 infrage
gestellt, »sondern auch die Behauptung, 1793 sei unter demokratiehistori-
scher Perspektive ein Modell gewesen, dessen Scheitern durch die terreur
in erster Linie dem dufleren Druck der feindlichen Michte zuzuschreiben
sei«.52 Furet verortet in seinen Beitrigen die Urspriinge des modernen Tota-
litarismus in der revolutiondren politischen Kultur Frankreichs, speziell der
Tradition einer jakobinisch inspirierten Politik, und situiert seine Argumen-
tation in einem offentlichkeitswirksamen Rahmenwerk, welches der franzo-
sischen Linken die mangelnde Auseinandersetzung mit ihrer eigenen totali-
taren Vergangenheit vorwirft.

In einem durch die Totalitarismusdiskussion strukturierten intellektuellen
Klima geriet so die lange Zeit aktive politisch-hermeneutische Interpretati-
onsbriicke zwischen dem Pariser Sturm auf die Bastille und dem Petersbur-
ger Sturm auf das Winterpalais zunehmend in die Kritik. Leforts neuer
Arbeitskollege Furet entwickelte dabei federfithrend das historiografische
Rahmengeriist dieses neuen Geschichtsnarrativs.®® So legte der Historiker
gemeinsam mit Denis Richet bereits 1965 eine einflussreiche Neuinterpre-
tation der Franzosischen Revolution vor, in der selektive Elemente des
liberalen Aufklirungsdenkens zu »wahren Kerngedanken« der politischen
Umwilzung erhoben werden. In La Révolution francaise glorifizieren die
Autoren das »glickliche Jahr« 1790, in welchem das liberale Burgertum
noch die Ziigel in der Hand gehalten habe und die politische Entwicklung
durch den Einfluss radikaler Splittergruppen noch nicht aufSer Kontrolle
geraten sei.® Die jakobinisch inspirierte politische Massenbewegung der
Jahre 1793-1794 wird als Ergebnis kurzweiliger und chaotischer Unruhen
klassifiziert, die Sansculotten werden gar zur Minoritat verklart, die »dem
eigenen Lager zur Last fielen«.%% In seinem populiren Hauptwerk von 1978,
Penser la Révolution francaise, radikalisiert Furet diesen historischen Revi-
sionismus noch weiter und beschreibt die Grundlagen der modernen totali-

62 Schulz 2015, S. 156.

63 Im Vorfeld des 200-jahrigen Jubiliums der Franzosischen Revolution legt Furet 1988 gemein-
sam mit Pierre Rosanvallon und Jacques Julliard gar eine historisch-politische Intervention vor,
die den bestehenden Revisionismus weiter radikalisiert und auch als politisch-historische Kritik
der sozialistischen Mitterand-Regierung gelesen werden muss. In La République du Centre
vertreten die Autoren die These eines notwendigen Ausstiegs des franzosischen Staates aus dem
historischen Selbstverstandnis radikaler revolutionarer Umstiirze; vgl. Furet et al. 1994.

64 Furet, Richet 1981, S. 124 ff.

65 Christofferson 20135, S. 186.

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

Liberalismus oder Barbarei 543

taren Staatspraktiken nunmehr vollstindig als kausale Folgeerscheinungen
der Franzosischen Revolution und ihrer jakobinischen Staatsauffassung.6¢
Derart reift der Autorenkreis am Centre Raymond Aaron zu einem Zen-
trum historischer Gegennarration heran, der unter Beriicksichtigung aller
vorhandenen inhaltlichen Differenzen durchaus einheitlich als anti-marxis-
tisch inspiriertes Projekt einer politischen Liberalisierung der republikani-
schen Traditionszusammenhinge verstanden werden muss.”

An diese Gegengeschichtsschreibung am Centre Raymon Aron mitsamt
ihrer politischen Umdeutung der Revolution kniipft auch Claude Lefort
mit seinen Forschungen zum Denken liberaler Klassiker an. Der urspring-
lich liberal orientierte, aber im Laufe der 1970er Jahre zum »franzosi-
schen Neokonservatismus«®® konvertierte Raymond Aron, Namensgeber
des Instituts und Doktorvater Leforts,®” hatte in diesem Rahmen besonders
die Lekture Tocquevilles als Gegenpol zur Revolutionsgeschichtsschreibung
empfohlen.”? Von nun an sollte Tocqueville zu »dem Denker gegen den
Marxismus und gegen das werden, was als dessen politische Realitit galt:
der Totalitarismus«.”! Genau wie Lefort sich bei der produktiven Erschlie-
Bung einer konflikthaften politischen Ontologie auf das Werk Machiavel-
lis”2 bezieht und die Entdeckung Hannah Arendts nachhaltigen Einfluss auf
die Konzeption des Politischen und die Rolle der Zivilgesellschaft ausiibt,”3
wird die liberal-aristokratische Theorie Alexis de Tocquevilles’4 zum histo-
risch-politischen Referenzpunkt der Konturierung einer Verkniipfung von
Demokratie und Totalitarismus.

Tocqueville hatte lange ein zweitrangiges Dasein in der franzosischen
Geistesgeschichte gespielt und wird Ende der 1970er Jahre fur Lefort und
den Kreis am Centre Raymon Aron zu einer intellektuellen Quelle fir den
Versuch einer Befreiung des demokratischen Nationalstaats von metaphysi-
schen Einheitsfiktionen und damit auch zur zentralen, liberalen Theorieal-

66 Vgl. Furet 1978.
67 Anderson 2011 [1951], S. 154 ff.
68 Steinmetz-Jenkins 2020.

69 Das Verhiltnis zu seinem Lehrer Aron beschreibt der Schiiler Lefort als enge intellektuelle Ver-
bundenheit; Lefort 2002, S.87. Zugleich eroffnen sich auch punktuelle Differenzen, die vor
allem bei der Bewertung der Ereignisse des Mai 1968 zutage treten.

70 Aron 1984; Chaton 2016; Stewart 2021.
71 Khilnani 1995, S. 194.

72 Lefort 2012.

73 Lefort 1988 a; Lefort 2003.

74 Auf die Verkniipfung liberaler und aristokratischer Motive im politischen Denken von Tocque-
ville weist insbesondere Kahan (1992) hin.

Leviathan, 50.Jg., 4/2022

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

544 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

ternative zum Denken Marx’.”> Dieser Riickgriff ermoglichte es, eine kon-
zeptionell starkere Fokussierung auf die Grundzuge individueller Freiheiten
und Rechte zu vollziehen. Der Autor von Uber die Demokratie in Ame-
rika avancierte fir Lefort zum frithen und konsequenten Theoretiker der
Demokratie, der als Zeitzeuge im Entstehungskontext moderner Ordnungen
die entscheidenden Pathologien demokratischer Entwicklung erfasst, analy-
siert und ihre Gefahren schonungslos benennt.”® Denn ebenso wie Lefort
ergrindete der Amerikareisende seinerzeit die sozialen und gesellschaftli-
chen »Kipppunkte« der sich neu etablierenden demokratischen Ordnungen.
Zahlreiche optimistische Befiirworter der demokratischen Revolutionen fie-
len der simplen Vorstellung anheim, dass sich die notwendigen normativen
Rahmenbedingungen einer freien, gerechten und moralisch guten Ordnung
von selbst einstellen wiirden, wenn man die Menschen nur von samtlichen
Zwingen befreie. Demgegeniiber habe Tocqueville jedoch eine andere Ent-
wicklungstendenz offengelegt und gezeigt, »dass sich die Demokratie auf
ganz natiirliche Weise in eine neue Art des Despotismus verwandelt«.””

So beleuchteten die Beobachtungen Tocquevilles, dass in Demokratien
haufig Verachtung und Abneigung gegeniiber den Machthabern und Regie-
renden vorherrschten, sogar kultiviert wurden, sich zugleich jedoch eine
seltsam affirmative Haltung gegeniiber der anonymen und unpersonifizier-
ten Macht (des Staates) ausbilde, welche die demokratische Gesellschaft fiir
neue Formen der Unterdriickung grundsitzlich anfillig mache. Im Gegen-
satz zu iiberkommenen Machtformen der aristokratischen Ordnung ist diese
neue Form des Despotismus jedoch namen- und gesichtslos und gleiche
einer »Art von Unterdriickung, von der demokratische Nationen bedroht
sind, [...] wie sie noch nie zuvor existiert hat«.” Diese omniprisente,
administrative Macht ist konzeptionell aber weder mit Despotismus noch
Tyrannei als Strukturkategorien der klassischen Politischen Theorie zu ver-
gleichen:

»Wenn wir uns an das konventionelle Bild des liberalen Staates klammern,
werden wir nicht verstehen, dass er [Tocqueville; die Verfasser| bereits die
Befiirchtungen duflerte, die wir nun ebenso formulieren, und die Moglichkeit
voraussah, dass sich ein Regime der Freiheit in Despotismus verwandeln

konnte oder vielmehr — da er diesen Begriff letztlich ablehnt — in ein System
der Unterdriickung neuer Art, welches er nicht benennen kann.«”?

75 Fiir eine detaillierte Beschreibung der intellektuellen Renaissance des Denkens von Tocqueville
bei Aron, Furet und Lefort siehe insbesondere Audier (2004).

76 Lefort 1988 b; Lefort 1988 c.

77 Lefort 1988 b, S. 206; eigene Ubersetzung.
78 Lefort 1988 c, S. 25; eigene Ubersetzung.
79 Ebd.; eigene Ubersetzung.

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

Liberalismus oder Barbarei 545

Bei der Beschreibung jener zunichst konturlosen Form der Unterdriickung,
die Tocqueville in Amerika zu beobachten meint, vermischen sich Formen
der milden Fiirsorge mit jener der erzieherischen und sanften »viterlichen
Gewalt«, welche »das Ziel verfolgte, die Menschen auf das reife Alter vor-
zubereiten«.89 Diese milde und zugleich omniprisente wie vormundschaftli-
che Macht, die schiitzt, versorgt, reguliert und plant, sich mit den Bedurf-
nissen und Sorgen der Biirger beschiftigt, benennt Lefort im Anschluss
an den historischen Gewihrsmann als »tutelary power«: »Lehren sie [die
Zeilen von Tocqueville; die Verfasser| uns nicht, dass das liberale Stadium
den Keim dessen in sich tragt, was wir den Wohlfahrtsstaat nennen, und
zugleich das, was Tocqueville tutelary power nennt?«8! Es ist diese versor-
gende Dimension der Herrschaft, welche die klassischen Begriffe des Despo-
tismus oder der Tyrannei als unzureichend erscheinen ldsst. Denn mit der
Entstehung moderner Demokratien stellt sich zugleich das Problem einer
»despotischen« Gefahr als neuem, dezidiert demokratischem Phdnomen: Es
bildet ein Einfallstor fir neue Despotismen, indem die politische Macht
des Volkes und die mit ihr verwirklichten individuellen Freiheitsrechte in
der Wirme und Umsorgung von Administration und Mehrheitsmeinung zu
einem letztendlich passiven Status der Burger fithren und somit in einer
Verkiimmerung der Zivilgesellschaft zu miinden drohen.

Lefort ibernimmt die Ausfithrungen Tocquevilles nicht bruchlos in ihrer
liberal-aristokratischen, ja demokratiekritischen Dimension, inkorporiert
jedoch besonders die stark akzentuierte Rollenzuweisung einer vom Staat
geschiedenen, autonomen Zivilgesellschaft sowie deren substanzielle Bedro-
hung durch die anonyme biirokratische Macht der »tutelary power«. Das
wiedererweckte Denken Tocquevilles liefert in diesem Sinne ein dreifaches
Analyseraster fiir die politische Rolle demokratischer Zivilgesellschaften:
Erstens erinnert es an die sozialmoralischen Geltungsvoraussetzungen poli-
tischer Ordnungen und ihre permanente Fragilitit, zweitens ermoglicht es
die Reartikulation und historische Riickversicherung der Biirokratiekritik
und sorgt, drittens, vor »allem auch fir die Entzerrung des Demokratie-
begriffs, der in den radikalrepublikanischen Positionen an der Revolution
und an den direktdemokratischen Vorstellungen des Marxismus ausgerich-
tet war«.82 Damit iibernimmt Lefort die am Centre Raymond Aron promi-
nent vertretene These der Selbstgefihrdung der Demokratie, die bereits in
Richtung eines moglichen totalitiren Bedrohungsszenarios weise.83 Leforts

80 Tocqueville 1976 [1835], S. 814.
81 Lefort 1988 c, S. 26; eigene Ubersetzung.
82 Schulz 2015, S.158.

83 Diese Kritik der Selbstgefihrdung der Demokratie besitzt deutliche Parallelen zur (neo-)konser-
vativen Krisendeutung jener Jahre, wie sie von Michael Crozier und Samuel P. Huntington

Leviathan, 50.Jg., 4/2022

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

546 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

urspringlich libertdrer Anspruch, eine politische Alternative zur liberalde-
mokratischen Biirokratie zu formulieren, schldgt in die Affirmation spezifi-
scher liberaldemokratischer Denkmuster um.84

Als Mitglied von Socialisme ou Barbarie hatte Lefort den Glauben an
eine authentische proletarische Bewegung und die Moglichkeit einer har-
monischen Umgestaltung der Gesellschaft noch fiir grundsitzlich moglich
gehalten. Seit den 1970er Jahren und der Arbeit am Centre Raymond
Aron steht sein politisches Denken hingegen stark unter dem Vorzeichen
eines liberal-demokratischen Horizonts, der das Verhiltnis von Staat und
Gesellschaft unter dem pragenden Eindruck eines totalitiren Gefahrensze-
narios auf demokratietheoretischer Ebene zu re-artikulieren versucht. Die
kritische Theoretisierung der sozialistischen Staatsburokratien wird nun-
mehr in einem ausgeweiteten Denkhorizont weiterentwickelt und in den
typologischen Fundamentalkontrast von Demokratie versus Totalitarismus
ubersetzt. In diesem Zusammenhang bewegt sich Lefort tiber seine Konzep-
tion libertdrer Demokratie hinaus und pladiert fur klassische institutionelle
Arrangements der Liberaldemokratie wie Reprisentativsystem, Wahlen und
Recht(sstaatlichkeit) als Kontrast zur totalitiren Gefahr.85

Im Anschluss an diese Denkbewegung hatte sich in Frankreich, vergleich-
bar mit der Renaissance Tocquevilles, erst im Nachgang von 1968 ein
zogerliches, aber umso intensiveres Interesse am Werk Hannah Arendts
eroffnet. Insbesondere ihre Totalitarismustheorie, mitsamt der dort entfalte-
ten Demokratiekritik, findet nun auch einen deutlichen Widerhall in Leforts

1975 in ihrem Bericht an die Trilaterale Kommission formuliert wurde. In diesem warnen
sie die Regierungen der westlichen Industrienationen vor »demokratischen Exzessen« und der
zunehmenden »Unregierbarkeit« moderner demokratischer Gesellschaften. Huntington und
seine Gefolgsleute aktualisierten damit ein klassisches Thema, das die politische Philosophie
im Grunde schon seit der Athener Demokratie immer wieder beschiftigt: Demokratie sei nichts
anderes als das Regime des permanenten Exzesses; vgl. Crozier et al. 1975.

84 Verglichen mit der zunichst aus dem Umfeld innerlinker Analysen der 1950er Jahre resultie-
renden Kritik der Biirokratisierungstendenzen realsozialistischer Regime als auch einer damit
verbundenen Ablehnung ausufernder Kompetenzen staatlicher Verwaltungsapparate, gewinnt
im Laufe der 1970er Jahre allen voran der Begriff Demokratie als positive Kontrastkatego-
rie zunehmend an analytischer Relevanz. Mit dieser normativen Akzentuierung der liberalen
Demokratie wird nicht mehr nur auf die inneren Herrschaftsdynamiken von Staatsapparaten,
Biirokratien und Institutionen verwiesen, sondern vor allem die systemische Gegeniiberstellung
von Totalitarismus und Demokratie als zwei fundamentalen Typologien moderner staatlicher
Ordnung in den Mittelpunkt der wissenschaftlichen Reflexion geriickt.

85 »In der Demokratie ist nun die Macht Gegenstand eines bestindigen Wettstreits, der seinen

Ausgang normalerweise in einer in regelmifigen Abstinden wiederholten Entscheidung der
Waihler findet [...].« Lefort, Gauchet 1990, S. 105.

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

Liberalismus oder Barbarei 547

politischem Denken.8¢ So heifSt es im Vorwort zu Eléments d'une critique de
la bureaucratie:
»Denn der Totalitarismus geht aus einer politischen Mutation hervor; er ist
in einer Umkehrung des demokratischen Modells begriindet, das er zugleich
in gewissen Ziigen ins Phantastische verlangert. Er entspringt jener demokrati-

schen Revolution, welche im 19. Jahrhundert die Gesellschaften vollstindig
umgewilzt hat [...].«37

Und in Die Frage der Demokratie stellt Lefort fest: »Der Aufstieg des
Totalitarismus mahnt uns, die Demokratie erneut zu hinterfragen.«33% Toc-
queville wie auch Arendt erweisen sich als gleichermafSen anschlussfahige
Referenzen fiir eine Neubewertung des demokratischen Projekts: Zum einen
liefert Tocqueville, wie erwahnt, die distere Verfallserzihlung einer demo-
kratischen Revolution, die zunichst in eine liberale und biirgerliche Ara
individueller Freiheit fihre, final jedoch in einem durch Passivitit und
dem Wunsch nach paternalistischer Fiirsorge strukturierten wohlfahrtsstaat-
lichen Verwaltungssozialismus zu minden drohe, wihrend Arendt, zum
anderen, neue Wege der Demokratiekritik eroffnet. Beide Ansitze stellen
fir Lefort einen Analyserahmen bereit, der sich einerseits konstruktiv mit
den Inhalten der Biirokratie- und Totalitarismuskritik verbinden ldsst und
andererseits einen fundamentalen Bruch mit den in Frankreich bis dato
dominierenden historisch-revolutionaren Fortschrittsnarrativen formuliert.
Die Uberzeugung, der Totalitarismus sei ein Sprossling des nunmehr
revolutiondr entleerten Ortes der Macht, dessen Fragilitit man in einer
modernen, pluralistisch verfassten Gesellschaft begegnen miisse, wird auch
von Furet in einer historiografischen Dimension stark demokratiekritisch
gewendet. Seiner Analyse nach fithrten die voluntaristischen Appelle an die
neu errungene Souveridnitiat des Volkes unweigerlich in die Gewaltexzesse
des Terrors und legten damit den Grundstein fiir den Totalitarismus des
20. Jahrhunderts. In einem vergleichbaren Argumentationsmuster hatte er,
auch im Ruckgriff auf Arendt, die US-amerikanische Revolution von ihrem

86 Lefort (1986 a, S.2741.) fihrt die spate Entdeckung auf die lange Zeit dominierende Rolle mar-
xistischer Ansitze zuriick, durch deren Vorherrschaft das Werk Arendts auf Ablehnung oder
offene Feindschaft gestoflen sei. Es ist daran zu erinnern, dass Arendt damals vorwiegend als
Denkerin des Totalitarismus rezipiert worden ist. Entgegen der gegenwirtig vorherrschenden
Deutung ist Arendt dabei immer auch als Demokratiekritikerin, zumindest aber, wie bei Toc-
queville, als Mahnerin vor demokratischen Exzessen verstanden worden (Arendt 1991, S. 680;
vgl. auch Arendt 2011, S. 383 f.). Zu Arendts Demokratiekritik und Elitismus vgl. auch Brunk-
horst 1999, S. 102 und 145.

87 Lefort 1990 a, S. 47.

88 Lefort 1990 b, S. 286.

Leviathan, 50.Jg., 4/2022

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

548 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

gewaltformigen und exzessiven franzosischen Zwilling unterschieden®’ und
sich positiv auf die liberalen Reformer der 1870er Jahre bezogen.”® Anti-
revolutionarer Elitismus einerseits (Furet) sowie zivilgesellschaftlich-liberale
Biirokratiekritik andererseits (Lefort) bilden mithin den Kosmos komple-
mentdrer politiktheoretischer Positionen am Centre Raymon Aron ab. Beide
theoriepolitischen Interventionen teilen gleichermaflen die Uberzeugung
eines totalitiren Bedrohungsszenarios, in welchem die pluralistisch verfasste
Gesellschaft in den warmen Schof§ des Leviathans (im sozialistischen Falle:
des Egokraten) zuriickzukehren droht.”!

Doch Lefort tibernimmt von Arendt nicht nur die These der Nahe von
Demokratie und Totalitarismus, sondern folgt ihr (und Tocqueville) beson-
ders in der emphatischen Betonung der civil society.”> Gegen die kontinuier-
liche Gefahr des Abgleitens in einen sanften Despotismus oder gar in den
Totalitarismus mobilisiert Lefort einen »starke[n] Liberalismus«.?3 Dieser
steht fiir die Betonung neuen Biirgerengagements und die institutionelle
Sicherung der Existenzgrundlagen einer vitalen und selbstbewussten Zivilge-
sellschaft. Solange die Zivilgesellschaft handlungsfihig und autonom gegen-
tiber dem Staat bleibt und individuelle Freiheitsrechte garantiert sind, ist die
Demokratie funktionsfihig und das totalitire Damoklesschwert zumindest
temporir (aber keinesfalls unumstofslich) gebannt. Libertare Burokratiekri-
tik und ein liberales Demokratieverstindnis zur Abwehr des Totalitarismus
werden politiktheoretisch zur Deckung gebracht.

Die Zivilgesellschaft fungiert fir Lefort als Verwalterin des post-revolu-
tiondr verwaisten und damit leeren Ortes der Macht. Durch die Revision
der als teleologisch zurtickgewiesenen marxistischen Klassentheorie nimmt
die Zivilgesellschaft die Rolle der emanzipativen sozialen Triagergruppe ein.
In ihrer Ausdrucksform als disharmonische und heterogene Entitit kommt
ihr die Funktion des entscheidenden (demokratischen) Korrektivs gegentiber
ausufernder staatlicher Aktivitit, ganz im Sinne Tocquevilles, zu: »Dartiber

89 In seinem letzten Werk tiber den Kommunismus, The Passing of an Illusion, nimmt Furet
Arendts Totalitarismustheorie wohlwollend auf und widmet ihr gar ein eigenes Kapitel; Furet
1999, S.156-209.

90 Jainchill, Moyn 2004, S. 109.

91 Eine trotz kleinerer Vorbehalte insgesamt wohlwollende Auseinandersetzung mit dem histori-
schen Denken Furets durch Lefort findet sich in Lefort 1988 d.

92 Lefort 2003; Lefort 1988 a. Entgegen der verkiirzten Entgegensetzung von liberalen und repu-
blikanischen Ansitzen zeigt sich gerade im Werk von Lefort und Arendt, dass sich die Betonung
zivilgesellschaftlichen Engagements sehr gut in eine liberale Staats- und Biirokratiekritik ein-
fiigt; zu Arendts Nihe zur liberalen Tradition vgl. auch Landa (2021, S. 227), der mit Bezug auf
Arendt schreibt: »Eine der am hiufigsten eingesetzten Waffen im Arsenal des liberalen Antifa-
schismus ist der Hinweis auf den Faschismus als Paradebeispiel fiir der Demokratie innewoh-
nende Gefahren.«

93 Rosanvallon 2017, S. 163.

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

Liberalismus oder Barbarei 549

hinaus kann der Staatsapparat unabhingig von seiner GrofSe und Komplexi-
tat nicht vereinheitlicht werden, solange jeder seiner Bereiche dem Druck
bestimmter Kategorien von Blirgern oder sozialer Akteure ausgesetzt ist, die
die Autonomie ihrer Zustandigkeitsbereiche verteidigen [...].«%* Zivilgesell-
schaft wird hier gegen den Staat konstruiert und steht damit in einem kon-
stitutiv antagonistischen Verhaltnis zu ihm.%> Zivilgesellschaftliche Identitit
generiert sich folglich uber die (symbolisch) oppositionelle Distanzierung
vom staatlich organisierten Zentrum der Macht.”¢ Leforts Anrufung der
buirgerlich liberalen Gesellschaft verschiebt den Bezugspunkt der Demokra-
tie vom Staat auf die Gesellschaft und fasst letztere als unvereinbare
Melange heterogener und disharmonischer Interessengruppen des offentli-
chen Raums auf, die ihre Teilidentitit nur gegen den Staat als Zentrum der
Macht behaupten konnen.?” Wesentliche politische Akteure sind also keine
nach Egalitat strebenden sozialen Klassen, sondern, viel kleinteiliger, die
Vielzahl an Verbanden, Bewegungen und Gruppierungen der modernen
Massendemokratien, die nunmehr ihre Rechte und Forderungen gegen die
Institutionen geltend machen konnen.?8 Die Zivilgesellschaft erfahrt hier als
Resultat der Totalitarismus- und Marxismuskritik eine staatskritische Glori-
fizierung, indem staatliche sowie vorstaatliche Organisationen (Parteien,
Gewerkschaften) als verwaltungsmaschinelle »Externitit« gegentiber der
Gesellschaft aufgefasst werden.”?

94 Lefort 1988 c, S. 36; eigene Ubersetzung.

95 Eine Fortschreibung dieser antagonistischen Verhiltnisbestimmung unter dem Schlagwort
Gegen-Demokratie findet sich in Nachfolge Leforts im Werk seines Schiilers Pierre Rosanvallon
(2017).

96 In dieser Neuordnung des politischen Feldes geht es jedoch keinesfalls nur darum, den in
der franzosischen Diskussion ausufernd debattierten Ubergang von (totalitirer) Revolution zu
(demokratischem) Reformismus zu reflektieren, sondern beiden Polen einen paternalistischen
Forderungscharakter an den Staat zu unterstellen, der seine (normativen) Begriindungsressour-
cen letzten Endes gleichermafSen in der Klassendichotomie findet: Sowohl die revolutiondr-mar-
xistische Programmatik als auch die sozialdemokratisch und wohlfahrtsstaatlich eingehegten
Reformvorhaben begegnen sich in ihrer verengt etatistischen Perspektive, deren Ziel in der
Aufhebung beziehungsweise Verringerung gesellschaftlicher Teilung durch staatliche und biiro-
kratische Aktivititen besteht.

97 Lefort geht von zwei miteinander verbundenen Dimensionen gesellschaftlicher Spaltung aus:
eine duflere Teilung, in der sich Macht (in Form des Staates) und Zivilgesellschaft gegeniiberste-
hen, und eine innere Teilung, welche durch die Interessenkonflikte der heterogenen gesellschaft-
lichen Akteure und Gruppen strukturiert ist; vgl. Lefort, Gauchet 1990, S. 98-104.

98 Cohen, Arato 1992, S. 39.
99 Lefort 1988 e, S.231; Lefort 2007 b, S. 620f.

Leviathan, 50.Jg., 4/2022

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

550 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

4. Theorieressourcen befragen: Herausforderungen der radikalen
Demokratie

Lefort avancierte, nicht zuletzt mit seiner omnipriasenten Rede vom leeren
Ort der Macht, besonders im deutschen Sprachraum zu einem der einfluss-
reichsten, wenn nicht sogar zu dem zentralen Stichwortgeber der radikalen
Demokratietheorie. Kennzeichnend fiir diese ist nicht nur eine postfunda-
mentalistische Ontologie, auf deren Fragwiirdigkeit wir an dieser Stelle
nicht eingehen konnten,'%0 sondern sind zugleich folgenreiche staatstheore-
tische Weichenstellungen. Zu diesen gehoren eine in der radikalen Demo-
kratietheorie weit verbreitete Skepsis gegeniiber politischen Institutionen im
Allgemeinen und Staatlichkeit im Besonderen sowie eine daran spiegelbild-
lich gekoppelte Glorifizierung zivilgesellschaftlicher Akteure und postkon-
ventioneller Protestformen.1%1 Hier lebt der bei Lefort angelegte anti-etatis-
tisch und vor allem anti-organisatorisch inspirierte Idealismus einer reinen
Bewegungsdemokratie fort. Allerdings sind die diversen »Platzbewegungen«
wie »Occupy« in sich zusammengebrochen, und zwar ohne dass »eine tat-
sachliche Veranderung der Machtverhaltnisse« erfolgt ist, fiir die es, wie
Chantal Mouffe schreibt, »institutioneller Bahnen« bedarf.102

Immer mehr ist zudem deutlich geworden, dass in der sozialen Zusam-
mensetzung dieser als progressiv bezeichneten Bewegungen ein deutlicher
Bias zugunsten von Akademiker*innen existiert und gerade das Bewegungs-
moment die Exklusion gesellschaftlicher Gruppen zu verdecken droht.103
Dartiber hinaus ist in den vergangenen Jahren mit dem Aufstieg des Rechts-
populismus auch eine »schmutzige Seite der Zivilgesellschaft«1%4 zum Vor-
schein gekommen. Zudem dirfte deutlich geworden sein, dass sich weder
globale Pandemien noch die Imperative der internationalen Finanzmarkte
oder der Klimawandel ohne einen starken Staat und entschlossenen Inter-
ventionismus einhegen lassen.195 Nicht zuletzt finden sich in den einschlagi-

100 Auf den libertiren und entpolitisierenden Charakter einer postfundamentalistischen Ontologie
in der Nachfolge von Lefort und Gauchet verweist Michael Hirsch (2007, S.155-159); mit
Blick auf Laclau und Mouffe siehe Priester (2014).

101 Marchart 2020; vgl. McCormick 2019.

102 Mouffe 2014, S. 171. Zugleich ist aber auch einzuriumen, dass Platzbewegungen unter gewis-
sen Voraussetzungen Bestandteile eines langwierigen kulturellen Wandels sein konnen; vgl.
Lluis 2022 und Leonhardt 2022.

103 Sufs 2019.
104 Geiges et al. 2015.
105 Streeck 2021.

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

Liberalismus oder Barbarei 551

gen Schriften radikaldemokratischer Provenienz kaum Antworten auf drian-
gende Fragen der politischen Okonomie.106

Der Leforts Denken kennzeichnende Kampf gegen Totalitarismus und
staatliche sowie biirokratische Autoritit mag vor dem Hintergrund des
Zeitgeistes am Ende des 20. Jahrhunderts sowie der Erschopfung marxis-
tischer Fortschrittserzahlungen plausibel erscheinen. Zugleich verschliefst
sich eine derart inspirierte libertir-liberale Theorie dem Zugriff auf die
relevanten institutionellen Fragestellungen gegenwartiger Demokratietheo-
rie.107 Besonders aus diesem Grund begriiffen wir die anhaltende Diskus-
sion um die »Institutionen des Politischen« ausdriicklich. Dass Lefort nicht
lediglich einen auf radikale Kontingenz gegriindeten theoretischen Werk-
zeugkasten zur Verfigung stellt, an dem sich politisches Denken folgenlos
bedient, sondern seinem Theorieprojekt selbst eine zu problematisierende
politische Agenda eingeschrieben ist, muss den Ausgangspunkt einer Neu-
befragung bilden. Ansonsten bleibt die Gefahr einer ideenhistorischen Erb-
last der Radikaldemokratie durch die Verwechslung mit »konkurrierenden
politischen Ideologien wie Anarchismus und (Neo-)Liberalismus«198 durch-
aus akut. Der alleinige Verweis von Oliver Fliugel-Martinsen, die radikale
Demokratietheorie solle sich dem institutionentheoretischen »Normalisie-
rungsdruck«19? entziehen, liefert aus unserer Sicht keine iiberzeugende Ant-
wort auf die hier diagnostizierten Defizite und bleibt dem politisch fragwiir-
digen Erbe Leforts damit verhaftet.

Literatur

Amable, Bruno; Palombarini, Stefano 2018. Von Mitterrand zu Macron: Uber den Kollaps
des franzosischen Parteiensystems. Berlin: Suhrkamp.

Anderson, Perry 2011 [1951]. The New Old World. London, New York: Verso.

Arendt, Hannah 1991. Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus. Impe-
rialismus, Totalitarismus. Munchen, Berlin, Zurich: Piper.

Arendt, Hannah 2011. Uber die Revolution. Miinchen, Berlin, Ziirich: Piper.

Aron, Raymond 1984. Uber die Freibeiten. Essay. Frankfurt a. M.: Klett-Cotta.

Audier, Serge 2004. Tocqueville Retrouve: Genese Et Enjeux Du Renouveau Tocquevillien
Francais. Paris: Vrin.

Bevc, Tobias; Oppermann, Matthias. Hrsg. 2012. Der souverdne Nationalstaat: Das politi-
sche Denken Raymond Arons. Stuttgart: Franz Steiner.

106 So finden sich in den Veroffentlichungen aus dem Spektrum der radikalen Demokratietheorie
kaum Beitridge zu 6konomisch relevanten Fragestellungen. Auch das Handbuch (Comtesse et
al. 2019) verzeichnet keinen Eintrag zum Begriff der Okonomie.

107 Dass radikaldemokratisches Denken in einem weiteren Sinne durchaus originelle Beitrige zur
Institutionalisierung demokratischer Herrschaft zu liefern vermag, zeigt das Werk von John
McCormick (2011; 2023); zur Verortung McCormicks in den radikaldemokratischen Kanon
vgl. Nonhoff 2019.

108 Marchart 2020, S. 170.

109 Vgl. Fliigel-Martinsen 2022.

Leviathan, 50.Jg., 4/2022

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

552 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

Bosshart, David 1992. Politische Intellektualitit und totalitire Erfabrung. Hauptstromungen
der franzosischen Totalitarismuskritik. Berlin: Duncker & Humblot.

Bosshart, David 1999. »Die franzosische Totalitarismusdiskussion«, in Totalitarismus im 20.
Jabrbundert: Eine Bilanz der internationalen Forschung, hrsg. v. Jesse, Eckhard,
S.252-260. Baden-Baden: Nomos.

Brunkhorst, Hauke 1999. Hannah Arendt. Miinchen: C. H. Beck.

Castoriadis, Cornelius 1980. Sozialismus oder Barbarei. Analysen und Aufrufe zur kulturre-
volutiondren Verdnderung. Berlin: Wagenbach.

Chamayou, Grégoire 2019. Die unregierbare Gesellschaft: Eine Genealogie des autoritiren
Liberalismus. Berlin: Suhrkamp.

Chaton, Gwendal 2016. »Taking Anti-totalitarism Seriously: The Emergence of the Aronian
Circle in the 1970s«, in In Search of the Liberal Moment: Democracy, Anti-Totalitaria-
nism, and Intellectual Politics in France since 1950, hrsg. v. Sawyer, Stephen W.; Ste-
wart, lain, S. 17-38. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Christofferson, Michael Scott 2004. French Intellectuals Against the Left: The Antitotalita-
rian Moment of the 1970s. New York: Berghahn Books.

Christofferson, Michael Scott 2015. »Francois Furet: Eine antitotalitare Geschichte der Fran-
zosischen Revolution«, in Den totalitidren Staat denken, hrsg. v. Schale, Frank; Thumm-
ler, Ellen. S. 179-198. Baden-Baden: Nomos.

Christofferson, Michael Scott 2016. » The Best Help I Could Find to Understand Our Pre-
sent<: Frangois Furet’s Antirevolutionary Reading of Tocqueville’s Democracy in Ame-
rica«, in In Search of the Liberal Moment: Democracy, Anti-Totalitarianism, and Intel-
lectual Politics in France since 1950, hrsg. v. Sawyer, Stephen W.; Stewart, lain,
S. 85-110. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Cohen, Jean L.; Arato, Andrew 1992. Civil Society and Political Theory. Cambridge: MIT
Press.

Comtesse, Dagmar; Flugel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff, Martin. Hrsg.
2019. Radikale Demokratietheorie: Ein Handbuch. Berlin: Suhrkamp.

Crozier, Michel; Huntington, Samuel P.; Watanuki, Joji 1975. Crisis of Democracy: Report
on the Governability of Democracies to the Trilateral Commission. New York: New
York University Press.

Dosse, Francois 1998. Geschichte des Strukturalismus. 2 Bande. Band 2: Die Zeichen der
Zeit, 1967-1991. Hamburg: Junius.

Erfani, Farhang 2008. »Fixing Marx with Machiavelli: Claude Lefort’s Democratic Turn«,
in Journal of the British Society for Phenomenology 39, 2, S.200-214.

Flatscher, Matthias; Herrmann, Steffen. Hrsg. 2020. Institutionen des Politischen: Perspekti-
ven der Radikalen Demokratietheorie. Baden-Baden: Nomos.

Fliigel-Martinsen, Oliver 2017. Befragungen des Politischen: Subjektkonstitution — Gesell-
schaftsordnung — Radikale Demokratie. Wiesbaden: Springer.

Flugel-Martinsen, Oliver 2020. Radikale Demokratietheorien zur Einfiibrung. Hamburg:
Junius.

Fliigel-Martinsen, Oliver 2022. »Radikale Demokratietheorie unter Normalisierungsdruck«,
in Leviathan 50, 4,S.557-576.

Fraser, Nancy 2019. »Die Krise der Demokratie. Uber politische Widerspriiche des Finanz-
kapitalismus jenseits des Politizismus«, in Was stimmt nicht mit der Demokratie? Eine
Debatte mit Klaus Dérre, Nancy Fraser, Stephan Lessenich und Hartmut Rosa, hrsg. v.
Ketterer, Hanna; Becker, Karina, S. 77-99. Berlin: Suhrkamp.

Furet, Francois 1978. Penser la Révolution francaise. Paris: Gallimard.

Furet, Francois 1999. The Passing of an Illusion: The Idea of Communism in the Twentieth
Century. Chicago: University of Chicago Press.

Furet, Frangois; Richet, Denis 1981. Die Franzosische Revolution. Miinchen: C. H. Beck.

Furet, Frangois; Rosanvallon, Pierre; Julliard, Jacques 1994. La République du centre: La fin
de Pexception frangaise. Paris: Calmann-Lévy.

Geiges, Lars; Marg, Stine; Walter, Franz 2015. Pegida: Die schmutzige Seite der Zivilgesell-
schaft? Bielefeld: transcript.

Gilcher-Holtey, Ingrid 199S5. » Die Phantasie an die Macht«: Mai 68 in Frankreich. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urhebertachtlich geschitzter Inhatt.
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

Liberalismus oder Barbarei 553

Haupt, Heinz-Gerhard 1980. »Nachdenken iiber die Franzosische Revolution. Anmerkungen
zu Francois Furet: Penser la Révolution Frangaise«, in Leviathan 8, 3, S. 452-459.

Hildebrandt, Mathias 2001. »Politik aus der Erfahrung des Totalitarismus: Cornélius Casto-
riadis, Claude Lefort, Marcel Gauchet«, in Moderne Politik: Politikverstindnisse im 20.
Jabrbundert, hrsg. v. Lietzmann, Hans, S. 311-329. Opladen: Leske + Budrich.

Hirsch, Michael 2007. Die zwei Seiten der Entpolitisierung. Zur politischen Theorie der
Gegenwart. Stuttgart: Franz Steiner.

Jainchill, Andrew; Moyn, Samuel 2004. »French Democracy between Totalitarianism and
Solidarity: Pierre Rosanvallon and Revisionist Historiography«, in The Journal of
Modern History 76, 1, S.107-154.

Jorke, Dirk 2004. »Die Agonalitit des Politischen: Chantal Mouffe«, in Die Riickkebr des
Politischen. Demokratietheorien heute, hrsg. v. Flugel, Oliver; Heil, Reinhard; Hetzel,
Andreas, S. 164-184. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kahan, Alan S.1992. Aristocratic Liberalism. The Social and Political Thought of Jacob
Burckhardt, John Stuart Mill, and Alexis de Tocqueville. Oxford: Oxford University
Press.

Khilnani, Sunil 1995. Revolutionsdonner: Die franzdsische Linke nach 1945. Hamburg:
Rotbuch Verlag.

Kindtner, Martin 2013. »Wie man es anstellt, nicht zu viel zu regieren.« Michel Foucault
entdeckt den Neoliberalismus«, in Die Anfinge der Gegenwart, hrsg. v. Reitmayer,
Morten; Schlemmer, Thomas, S. 37-49. Miinchen: Oldenbourg.

Landa, Ishay 2021. Der Lebrling und sein Meister: Liberale Tradition und Faschismus.
Berlin: Dietz.

Lefort, Claude 1979. Elements D’Une Critique de la Bureaucratie. Paris: Gallimard.

Lefort, Claude 1986 a. The Political Forms of Modern Society: Bureaucracy, Democracy,
Totalitarianism, hrsg. v. Thompson, John B. Cambridge: MIT Press.

Lefort, Claude 1986 b. »What Is Bureaucracy?«, in Claude Lefort: The Political Forms of
Modern Society: Bureaucracy, Democracy, Totalitarianism, hrsg. v. Thompson, John B.,
S.89-121. Cambridge: MIT Press.

Lefort, Claude 1986 c. »Totalitarianism Without Stalin«, in Claude Lefort: The Political
Forms of Modern Society: Bureaucracy, Democracy, Totalitarianism, hrsg. v. Thomp-
son, John B., S. 52-88. Cambridge: MIT Press.

Lefort, Claude 1988 a. »Hannah Arendt and the Question of the Political«, in Claude
Lefort: Democracy and Political Theory, S.45-55. Cambridge: Polity Press.

Lefort, Claude 1988 b. »From Equality to Freedom. Fragments of an Interpretation of
Democracy in America«, in Claude Lefort: Democracy and Political Theory,
S. 183-209. Cambridge: Polity Press.

Lefort, Claude 1988 c. »Human Rights and the Welfare State«, in Claude Lefort: Demo-
cracy and Political Theory, S. 20-44. Cambridge: Polity Press.

Lefort, Claude 1988 d. »Interpreting Revolution within the French Revolution«, in Claude
Lefort: Democracy and Political Theory, S. 89-114. Cambridge: Polity Press.

Lefort, Claude 1988 e. Democracy and Political Theory. Cambridge: Polity Press.

Lefort, Claude 1990 a. »Vorwort zu Eléments d’une critique de la bureaucratie«, in Auto-
nome Gesellschaft und libertdre Demokratie, hrsg. v. Rodel, Ulrich, S. 30-53. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Lefort, Claude 1990 b. »Die Frage der Demokratie«, in Autonome Gesellschaft und libertire
Demokratie, hrsg. v. Rodel, Ulrich. S. 281-297. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lefort, Claude 2002. »Raymond Aron et le phénomeéne totalitaire«, in Raymond Aron et la
liberté politique — Actes du colloque international, S. 82-94. Paris: Edition de Fallois.
Lefort, Claude 2003. »Thinking with and against Hannah Arendt«, in Totalitidre Herrschaft
und republikanische Demokratie. Fiinfzig Jahre The Origins of Totalitarianism von
Hannah Arendt. Unter Mitarbeit von Stefan Ahrens und Bettina Koch, hrsg. v. Grunen-
berg, Antonia, S. 121-129. Frankfurt a. M., New York: Internationaler Verlag der Wis-

senschaften.

Lefort, Claude 2007 a. Complications: Communism and the Dilemmas of Democracy. New
York: University Press Group.

Lefort, Claude 2007 b. Les temps présent. Ecrits 1945-2005. Paris: Belin.

Leviathan, 50.Jg., 4/2022

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urhebertachtlich geschitzter Inhatt.
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

554 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

Lefort, Claude 2008. Die Bresche. Essays zum Mai 68. Wien: Turia + Kant.

Lefort, Claude 2012. Machiavelli in the Making. Evanston: Northwestern University Press.

Lefort,lClaude 2015. Un homme en trop. Réflexions sur »L’Archipel du Goulag«. Paris:
Belin.

Lefort, Claude; Gauchet, Marcel 1990. »Uber die Demokratie: Das Politische und die Insti-
tuierung des Gesellschaftlichen«, in Autonome Gesellschaft und libertare Demokratie,
hrsg. v. Rodel, Ulrich, S. 89-122. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Leonhardt, Christin 2022. »Ein Laboratorium der Demokratie? Occupy Wall Street als
Ereignis und Referenz«, in Mittelweg 36 31, 4, S. 54-70.

Lluis, Conrad 2022. »Emportes Spanien. Die Indignados und ihr Nachleben«, in Mittelweg
36 31,4,S.36-53.

Marchart, Oliver 2001. »Die politische Theorie des zivilgesellschaftlichen Republikanismus:
Claude Lefort und Marcel Gauchet«, in Politische Theorien der Gegenwart I1, hrsg. v.
Brodocz, André; Schaal, Gary S., S.239-270. Opladen: Barbara Budrich.

Marchart, Oliver 2005. Neu beginnen: Hannah Arendt, die Revolution und die Globalisie-
rung. Wien: Turia + Kant.

Marchart, Oliver 2010. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy,
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2020. »Apologie des Etatismus. Vorschlige zur Behebung des institutio-
nentheoretischen Defizits radikaler Demokratietheorie«, in Institutionen des Politischen:
Perspektiven der Radikalen Demokratietheorie, hrsg. v. Flatscher, Matthias; Herrmann,
Steffen, S. 169-202. Baden-Baden: Nomos.

McCormick, John P. 2011. Machiavellian Democracy. Cambridge: Cambridge University
Press.

McCormick, John P. 2019. »Niccold Machiavelli«, in Radikale Demokratietheorie. Ein
Handbuch, hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Fligel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska;
Nonhoff, Martin, S. 27-39. Berlin: Suhrkamp.

McCormick, John P. 2023. Machiavelli und der populistische Schmerzensschrei. Studien zur
politischen Theorie. Berlin: Suhrkamp (im Erscheinen).

Mouffe, Chantal 2014. Agonistik. Die Welt politisch denken. Berlin: Suhrkamp.

Mouffe, Chantal 2020. The Return of the Political. London: Verso.

Miiller, Jan-Werner 2016. Was ist Populismus? Ein Essay. Berlin: Suhrkamp.

Miiller, Jan-Werner 2021. Freibeit, Gleichheit, Ungewissheit: Wie schafft man Demokratie?
Berlin: Suhrkamp.

Nonhoff, Martin 2019. »John McCormick«, in Radikale Demokratietheorie: Ein Handbuch,
hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Fliigel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff,
Martin, S. 366-372. Berlin: Suhrkamp.

Oppelt, Martin 2019. »Claude Lefort«, in Radikale Demokratietheorie: Ein Handbuch,
hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Fliigel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff,
Martin, S. 346-355. Berlin: Suhrkamp.

Oppelt, Martin; Sorensen, Paul 2015. »Totalitarismuskritik mit Links. Cornelius Castoriadis
und Claude Lefort«, in Den totalitiren Staat denken, hrsg. v. Schale, Frank; Thiimmler,
Ellen, S. 157-178. Baden-Baden: Nomos.

Podhoretz, Norman 1981. »The New Defenders of Capitalism«, in Harvard Business
Review 59, 2, S. 96-106.

Priester, Karin 2014. Mystik und Politik. Ernesto Laclau, Chantal Mouffe und die radikale
Demokratie. Wiirzburg: Konighausen & Neumann.

Raphael, Lutz 2021. Jenseits von Koble und Stahl. Eine Gesellschaftsgeschichte Westeuropas
nach dem Boom. Frankfurter Adorno-Vorlesung 2018. Berlin: Suhrkamp.

Rosanvallon, Pierre 2017. Die Gegen-Demokratie: Politik im Zeitalter des Misstrauens.
Hamburg: Hamburger Edition.

Rosanvallon, Pierre; Viveret, Patrick 1977. Pour une nouvelle culture politique. Paris: Seuil.

Ross, Kristin 2004. May 68 and Its Afterlives. Chicago, London: University of Chicago
Press.

Sarasin, Philipp 2021. 1977: Eine kurze Geschichte der Gegenwart. Berlin: Suhrkamp.

Schaap, Andrew 2006. » Agonism in Divided Societies«, in Philosophy & Social Criticism
32,2,S.255-277.

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urhebertachtlich geschitzter Inhatt.
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

Liberalismus oder Barbarei 555

Schulz, Daniel 2015. Die Krise des Republikanismus. Baden-Baden: Nomos.

Siedentop, Larry 2012. »Two Liberal Traditions«, in French Liberalism from Montesquieu
to the Present Day, hrsg. v. Geenens, Raf; Rosenblatt, Helena, S. 15-35. Cambridge:
Cambridge University Press.

Steinmetz-Jenkins, Daniel 2020. »The Neoconservative Moment in France: Raymond Aron,
the United States, and the 1970s«, in The Tocqueville Review 41, 1, S. 183-204.

Stewart, lain 2021. Raymond Aron and Liberal Thought in the Twentieth Century. Cam-
bridge, New York: Cambridge University Press.

Streeck, Wolfgang 2013. Gekaufte Zeit. Die vertagte Krise des demokratischen Kapitalis-
mus. Berlin: Suhrkamp.

Streeck, Wolfgang 2021. Zwischen Globalismus und Demokratie: Politische Okonomie im
ausgehenden Neoliberalismus. Berlin: Suhrkamp.

SiifS, Rahel 2019. »Theorie und Praxis«, in Radikale Demokratietheorie: Ein Handbuch,
hrsg. v. Comtesse, Dagmar; Fliigel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Nonhoff,
Martin, S. 793-806. Berlin: Suhrkamp.

Tocqueville, Alexis de 1976 [1835]. Uber die Demokratie in Amerika. Miinchen: dtv.

Urbinati, Nadia 2014. Democracy Disfigured: Opinion, Truth, and the People. Cambridge:
Harvard University Press.

Urbinati, Nadia 2019. Me the People — How Populism Transforms Democracy. Cambridge:
Harvard University Press.

Wagner, Andreas. Hrsg. 2013. Am leeren Ort der Macht: Das Staats- und Politikverstandnis
Claude Leforts. Baden-Baden: Nomos.

Leviathan, 50.Jg., 4/2022

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

556 Julian Nicolai Hofmann und Dirk Jorke

Zusammenfassung: In den demokratietheoretischen Debatten der Gegenwart gilt Claude
Lefort mithin als zentraler Stichwortgeber progressiver sowie linker Theorieansitze. Ent-
gegen dieser einseitigen Darstellung zeichnen wir im Rahmen einer geistesgeschichtlichen
Betrachtung Leforts libertire Programmatik aus dem Geist der Marxismus- und Totali-
tarismuskritik nach und problematisieren seine Verankerung in einer liberalen franzosi-
schen Theorietradition.

Stichworte: Claude Lefort, Liberalismus, radikale Demokratietheorie, Totalitarismus,
Biurokratie

Liberalism or Barbarism: Claude Lefort and the French Discussion on
Totalitarianism

Summary: In contemporary debates on the theory of democracy, Claude Lefort is
regarded as a central spokesman for progressive and left-wing theoretical approaches.
In contrast to this one-sided presentation, we analyze Lefort’s libertarian thought within
his criticism of Marxism and totalitarianism. Following an intellectual-historical frame-
work, we problematize Lefort’s rootedness in a liberal French tradition.

Keywords: Claude Lefort, liberalism, radical democracy, totalitarianism, bureaucracy

Autoren

Julian Nicolai Hofmann

Leibniz Universitit Hannover
Institut fiir Politikwissenschaft
Schneiderberg 50

30167 Hannover

Deutschland
j-hofmann@ipw.uni-hannover.de

Dirk Jorke

Technische Universitit Darmstadt
Institut fiir Politikwissenschaft
Landwehrstrafie S0A

64293 Darmstadt

Deutschland
joerke@pg.tu-darmstadt.de

 am 03.02.2026, 08:14:23. © Urheberrachtlich geschltzter Inhat r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-4-529

