
Alternative Konzeption im Anschluss an Arendt:
Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

Die Frage nach der Legitimität internationalen Rechts wird in der aktuel-
len Literatur überwiegend entweder auf Basis der Kernfigur der politi-
schen Weltordnung – der souveränen Gleichheit aller Staaten – beantwor-
tet und somit in letzter Instanz (zumindest zu einem ausschlaggebenden
Grad) noch immer auf die Zustimmung durch die staatlichen Entitäten
zurückgeführt oder aber an die (negativen) Individualrechte der einzelnen
Weltbürger geknüpft und letztlich über den faktischen Respekt der ele-
mentaren Menschenrechte durch die staatlichen Akteure erklärt. Dass bei-
de Modelle Defizite aufweisen, wurde oben gezeigt. Doch was folgt da-
raus? Durch welche Konzeption können wir den „klassischen Staatenvol-
untarismus“, der „nach wie vor das dominante völkerrechtliche Legitimati-
onsmodell“ (Ley 2015 a: 9) darstellt, ersetzen? Wie können wir die humani-
sierenden Tendenzen des Völkerrechts legitimationstheoretisch einholen
und die Forderung nach „internationaler Rechtsfähigkeit“ (Peters 2014:
480) des individuellen Einzelnen verwirklichen?

Das vorzustellende Legitimationsmodell schließt an diese Forderung,
die u.a. von Anne Peters, Ruti Teitel und Franziska Martinsen formuliert
wurde,55 an und stellt den Anspruch einer umfassenden Aktivierung des
Individuums als völkerrechtliches Rechtssubjekt, d.h. die politische Reali-
sierung der individuellen Völkerrechtssubjektivität ins argumentative Zen-
trum. Auf Basis der mit Anne Peters gefundenen Auslegung des Artikels 6
der Allgemeinen Menschenrechtserklärung bzw. des Artikels 16 Absatz 2
IP Bürg., wonach „das Recht, überall als rechtsfähig anerkannt zu werden“
teleologisch erweitert „[…] auch eine internationale Rechtsfähigkeit ge-
währt, weil eine auf den nationalen Raum beschränkte Rechtsfähigkeit
dem Menschen keinen ausreichenden Schutz vor der Willkür politischer
Herrschaft bietet“ (Peters 2014: 480), soll ein konkreter Vorschlag zur indi-
viduellen Völkerrechtssubjektivität und eine alternative Idee globaler De-

4

55 Bei Peters bspw. in den Worten: „Dennoch ist wegen seines emanzipatorischen
Potentials ein staatsunabhängiges ‚Recht auf Rechte‘, das neben die Staatsangehö-
rigkeit, dem klassischen ‚Recht auf Rechte‘ im Sinne Hannah Arendts tritt, fun-
damental für eine zeitgemäße Völkerrechtsordnung“ (Peters 2014: 385).

159

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


mokratisierung entwickelt werden, die gleichzeitig als Antwort auf die Fra-
ge nach völkerrechtlicher Legitimität zu verstehen sind.

Ich argumentiere, dass sich völkerrechtliche Legitimität aus der politi-
schen Realisierung der individuellen Völkerrechtssubjektivität und damit
der Verwirklichung einer globalen Ordnung der Freiheit und Pluralität
speist. Um diese abstrakte Formel zu konkretisieren, wird methodisch auf
die drei beobachteten Manifestationen der individualrechtlichen Entwick-
lung des Völkerrechts zurückgegriffen und argumentiert, dass uns diese
eine adäquate Lösung ermöglichen, indem aus ihnen notwendige Legiti-
mitätsprinzipien rekonstruiert werden können. Die Rekonstruktion wiede-
rum bedient sich des Werks Hannah Arendts, welches den theoretischen
Rahmen vorgibt, um die Normativität der historischen Entwicklung syste-
matisch zu durchdenken. Dabei zielt dieses Kapitel nicht auf eine Rekon-
struktion eines vorgeblichen Arendtschen Völkerrechtsverständnisses, son-
dern auf die Konzeptualisierung völkerrechtlicher Legitimität, deren Kern-
und Angelpunkt das Arendtsche Prinzip der Pluralität, des ‚Menschen un-
ter Menschen‘ ist.

Es gibt jedoch wenig „explizite Äußerungen Arendts zum Recht“ (Ro-
senmüller 2013: 13), keines ihrer Werke unternimmt den Versuch, das We-
sen des Rechts systematisch zu verstehen (vgl. Volk 2010 b: 759) und Seyla
Benhabib attestiert Arendt zumindest in ihrer frühen Schaffensperiode
eine „Skepsis gegenüber [dem] Völkerrecht“ (Benhabib 2013: 287). Ent-
sprechend begründungswürdig erscheint die Bezugnahme auf Arendt zur
Erörterung völkerrechtlicher Legitimität. Zunächst soll deshalb geklärt
werden, inwiefern Hannah Arendt sich als Ansprechpartnerin zu Völker-
rechtsfragen überhaupt eignet. Jan Klabbers sieht Arendt weniger als Quel-
le der Weisheit, sondern als Quelle der Inspiration – Arendt könne nützli-
che Einblicke in Phänomene, Sprache und Konzepte bieten, selbst wenn
sie nicht explizit zu einem benannten Problem Stellung bezogen hat (vgl.
Klabbers 2013: 230). Als derartige Quelle der Inspiration soll Arendt auch
in dieser Arbeit eingesetzt werden, „[in order] to shed unfamiliar light on
familiar issues“ (Klabbers 2013: 229). Die Bezugnahme auf sie bietet die
Möglichkeit, den einschlägigen Legitimitätsansätzen etwas Neues hinzuzu-
fügen, auch da sich ihr Werk einer klaren Zuordnung zu spezifischen
Theoriediskursen entzieht. Methodisch wird dabei nicht der Versuch un-
ternommen, aus Arendts vereinzelten, teils widersprüchlichen Überlegun-
gen zu völkerrechtlichen Strukturen und Institutionen, die dort vorgeblich
mittreibende Legitimationsfigur herauszuarbeiten. Ein solches Vorgehen
schließt sich insofern aus, als Arendt keine systematische Analyse des Völ-
kerrechts vorlegt, sie ihre Auseinandersetzung mit Montesquieu und der

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

160

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


griechischen sowie römischen Rechtstradition vielmehr nutzt, um ein
Rechtsverständnis auszuarbeiten, das auf den innerstaatlichen Raum ange-
wandt bleibt. Dass uns dieses Rechtsverständnis jedoch auch etwas über
Strukturen des globalen Raums sagen kann, d.h. dass bei Arendt vielver-
sprechende Ressourcen für das Politische des globalen Raums zu finden
sind, soll dieses Kapitel zeigen.

Hannah Arendt und das Recht

Zwar gibt es eine Vielfalt verschiedener Rechtsordnungen, so Arendt, je-
doch haben sie eines gemein – den „Umstand nämlich, dass sie in der Ab-
sicht, Stabilität zu gewährleisten, entworfen worden sind“ (ZU 140). Jedes
Rechtssystem fungiere – in der einen oder anderen Form – als ordnender
Rahmen, als Erwartungsstabilisator und als Garant für soziale Interaktion
sowie politisches Handeln. Allerdings nicht im Sinne des Befehls; der
Grundgedanke des Rechts sei nicht Herrschaft und Gehorsam, sondern
„praxis in the true sense of the term“ (Breen 2013: 23). Die Rechtsordnung
ziele letztlich darauf, Menschen miteinander in Verbindung zu bringen
und zum Handeln zu befähigen, nicht sie zu beherrschen und zu befehli-
gen.

Grundlegend ist für Arendt die Erkenntnis, dass das menschliche Leben
den Bezug zu anderen erfordert: „Für Menschen heißt Leben […] soviel
wie ‚unter Menschen weilen‘ (inter homines esse)“ (VA 17). Das Miteinan-
der-Sein sei Axiom des menschlichen Lebens, allerdings reiche dafür der
Umgang mit anderen im Privaten nicht aus. Das private Leben sei von den
Notwendigkeiten des „Am-Leben-Erhalten[s]“ (WA 183) und natürlichen
Bedürfnissen bestimmt,56

„[n]ur ein Privatleben führen heißt in erster Linie, in einem Zustand
leben, in dem man bestimmter, wesentlich menschlicher Dinge be-
raubt ist. […] Der private Charakter des Privaten liegt in der Abwesen-
heit von anderen; was diese anderen betrifft, so tritt der Privatmensch
nicht in Erscheinung, und es ist, als gäbe es ihn gar nicht. Was er tut
oder lässt, bleibt ohne Bedeutung, hat keine Folgen, und was ihn an-
geht, geht niemanden sonst an.“ (VA 73)

4.1

56 „Die Sphäre des Haushalts war dadurch ausgezeichnet, dass das Zusammenleben
in ihr vornehmlich von den menschlichen Bedürfnissen und Lebensnotwendig-
keiten diktiert war“ (VA 40).

4.1 Hannah Arendt und das Recht

161

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Miteinander im eigentlichen Sinne des Wortes sei der Mensch erst in dem
Moment, in welchem er die Möglichkeit erhalte, die „Polis[,] das Reich
der Freiheit“ (VA 40) zu betreten, öffentlich mit anderen zu handeln und
zu sprechen, d.h. sich aktiv und politisch in die Welt einzuschalten.57

Dafür jedoch sei die Konstitution und Koservierung eines öffentlichen
Raums unerlässlich: „Just as a city could come into being physically only
after the inhabitants had built a wall around it, so the political life of the
citizens […] could begin only after the law had been posited and laid
down” (GT 717).58

Explizit benötige politisches Handeln strukturelle Rahmenbedingun-
gen, d.h. Festlegungen und Regeln, die bspw. das Rederecht (wer redet,
wie oft, wie lange) ausgestalten und damit das Bekenntnis zum gleichbe-
rechtigten Austausch im öffentlichen Raum institutionalisieren. Indem
rechtliche Strukturen klare Vorgaben für das politische Handeln etablie-
ren, schränken sie unsere Freiheit dabei zwar in gewisser Weise ein (mein
Handlungsspielraum wird begrenzt); sie etablieren die Macht einer politi-
schen Gemeinschaft, deren Bedeutung gerade darin besteht, die Unbere-
chenbarkeit, die die menschliche Freiheit hervorruft, zu mildern (vgl.
Waldron 2000: 212). Gleichzeitig werde Freiheit aber erst in rechtlich sta-
bilisierten, öffentlichen Räumen denkbar. Die Erfahrung der Freiheit er-
eigne sich in den rechtlich konstituierten Zwischen-Räumen, insofern als
sich hier menschliche Kommunikation und politisches Handeln artikulie-
ren. Jene Zwischen-Räume bringen Individuen zusammen, gleichzeitig
werden sie hier voneinander getrennt bzw. verschieden (vgl. Gündoğdu
2017: 5 f.): „[N]omos provides a durable structure for ‘space of appearan-
ces’ in which men, in the plural, can disclose and distinguish themselves

57 „Von den Tätigkeiten, die in allen Formen menschlichen Zusammenlebens anzu-
treffen sind, galten nur zwei als eigentlich politisch, nämlich Handeln und Re-
den, und nur sie begründen jenen ‚Bereich der menschlichen Angelegenheiten‘,
[…] aus dem gerade alles nur Notwendige oder auch nur Nützliche ausgeschlos-
sen war.“ (VA 35).

58 Waldron verweist auf die Viezahl an entsprechenden Verweisen in Arendts Werk:
„That politics needs housing, and that building such housing can be equated
with the framing of a constitution – this is an image that recurs throughout
Arendt’s writings. Sometimes the metaphor is less of bricks and mortar than of
the furniture that enables us to sit facing one another in politics, in just the right
way. Other times, Arendt invokes the imagery of construction outside the house:
fences and boundary walls, which make politics possible by securing a space for
the public realm. Always the emphasis is on artificial structures, which are more
rigid and durable than the actions they accommodate, and which exist as features
of a world that men have made for themselves.” (Waldron 2000: 203).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

162

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


through word and deed“ (Lindahl 2006: 885). Am Beispiel der griechi-
schen Polis zeigt Arendt, dass das Recht als Begrenzung und stabilisierende
Kraft des politischen Raums fungiert, das den menschlichen Angelegenhei-
ten eine Solidität und Beständigkeit verleiht und politische Freiheit reali-
siert (vgl. Gündoğdu 2017: 12). Das griechische Rechtsverständnis ergänzt
Arendt um Komponenten, welche sie der römischen Lex entnimmt. Diese
zeichne sich vorrangig durch eine kommunikative Dimension aus, inso-
fern als hier Kommunikationskanäle und Beziehungen zwischen verschie-
denen Entitäten (bspw. Städten, Rechtsordnungen, Menschen) etabliert
werden (vgl. Birmingham 2014: 699). Das Recht im Sinne des ius gentium
ist das Recht des Zwischen-Raums; das Recht, das Beziehungen herzustel-
len vermag, zwischen vorab unabhängigen Individuen oder Städten: „[…]
Roman lex also urges us to understand legislation as a political activity,
creating in-between spaces that link human beings and cities to each other
through contractual agreements” (Gündoğdu 2017: 14). Nach Peg Birm-
ingham erkennt Arendt in der römischen Rechtsauffassung gar „the first
conception of international law insofar as it establishes a common world
beyond the walls of the city” (Birmingham 2014: 699). Durch die Kombi-
nation des stabilisierenden Nomos mit der relativen Lex schafft Arendt ein
politisches Rechtsverständnis, das sich insbesondere durch „seinen bezie-
hungsstiftenden Charakter“ (Volk 2010 b: 776) auszeichnet und der Idee
eines Rechts als „sovereign command“ (Breen 2013: 20) entgegentritt.

Die Akzeptanz der rechtlichen Ordnung beruht schließlich darauf, dass
Menschen Teil des Beziehungsgeflechts werden und ihnen nur innerhalb
des rechtlich begrenzten und gleichzeitig entgrenzten Raums die Möglich-
keit zum Handeln gegeben ist:

„[D]er springende Punkt dieser Regeln ist nicht, dass ich mich ihnen
freiwillig unterwerfe oder dass ich ihre Gültigkeit theoretisch anerken-
ne, sondern dass ich praktisch nicht mitspielen kann, wenn ich mich
ihnen nicht füge; ich nehme sie an, weil ich mitspielen möchte, und
da Menschen nur im Plural existieren, ist der Wunsch, im großen
Weltspiel mitzuspielen, letztlich identisch mit dem Wunsch zu leben.”
(MG 96)59

59 Jeremy Waldron führt aus: „[…] and for the construction of a political communi-
ty, what matters is not the admirable state of the furnishings when politics be-
gins, but the on-going willingness of citizens to submit to them as regulative
structures” (Waldron 2000: 212).

4.1 Hannah Arendt und das Recht

163

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Das Recht ist damit nicht regulativ oder imperativ, sondern zunächst kon-
stitutiv, indem es das „great game of the world“ erst möglich und praktika-
bel macht. In gewisser Weise lässt sich das Recht damit als soziales Pen-
dant zur individuellen Natalität verstehen; so wie das individuelle Leben
durch den Akt der Geburt entsteht, initiiert der konstituierende Moment
des Rechts das politische Leben (vgl. La Torre 2013: 414). Die Rechtsord-
nung legt die Regeln und Vorschriften für das gemeinsame politische Han-
deln fest, sodass jeder Teilnehmer des politischen Diskurses die Bedingun-
gen der Teilnahme erfassen und mit freien und gleichberechtigten Part-
nern agieren kann. Gleichzeitig ist der rechtliche Kontext selbst, d.h. jene
rahmende Ordnung des politischen Handelns, im eigentlichen Sinne ein
Ergebnis der Politik, insofern als politisches Handeln regelmäßig in Geset-
zesentwürfe und damit in rechtliche Bestimmungen mündet, die wiede-
rum das politische Handeln strukturieren.

Zusammengefasst ist das Recht für Arendt konstitutiv in dem Sinne, als
es den Zwischen-Raum für politisches Handeln ermöglicht und stabili-
siert; gleichzeitig ist es kontingent, als es flexibel auf politisches Handeln
und Veränderung reagieren muss und stets nur relative Stabilität gewähr-
leisten kann und soll:

„Freiheit kann man durch Gesetze noch weniger garantieren als Ge-
rechtigkeit; wenn man einen gesetzlichen Rahmen schaffen würde,
mit Hilfe dessen die Dauerhaftigkeit der Freiheit gesichert werden soll,
dann würde dadurch nicht nur jedes politische Leben abgetötet, son-
dern auch noch jener Rest von Unvorhersehbarkeit abgeschafft, ohne
den die Freiheit nicht leben kann.“ (EA 84)

Insofern als politisches Handeln Veränderungen bedingt, kann das Rechts-
system mit Arendt niemals final und endgültig bestimmt sein, es müsse
immer relativ auf das politische System reagieren können. Veränderungen
seien schließlich „kein ausschließlich modernes Phänomen, sondern [ge-
hörten] schon immer zu der von Menschen bewohnten und eingerichteten
Welt“ (ZU 138 f.). Nach Arendt sind sie damit „ein fester Bestandteil der
condition humaine“ (ZU 139), d.h. Voraussetzung und Gewähr für
menschliches Leben, welches nur bestehen kann, insofern die Möglichkeit
zur Veränderung gegeben ist und die Menschen der menschlichen Bedin-
gung des Neuanfangs entsprechen können. Dem Menschen sei nicht nur
der Drang nach Veränderung, sondern ebenfalls das Bedürfnis nach Stabi-
lität gegeben (vgl. ZU 140), insbesondere da sich die Möglichkeit zur Ver-
änderung erst im Kontext eines stabilisierenden Rahmens ergibt:

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

164

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


„Keine Zivilisation – jenes von Menschen geschaffene künstliche Ge-
häuse für die aufeinanderfolgenden Generationen – wäre jemals ohne
einen festumrissenen Rahmen möglich gewesen, innerhalb dessen der
Veränderungsprozess erst statthaben kann. An vorderster Stelle unter
den stabilisierenden Faktoren stehen die Rechtsordnungen, von denen
unser Leben auf dieser Welt und unser täglicher Umgang miteinander
geregelt wird, und diese Rechtsordnungen sind von längerer Dauer als
Bräuche, Sitten und Traditionen.“ (ZU 140)

Letztlich müsse auch das Recht jene Beobachtung spiegeln, wonach „[d]er
Drang des Menschen nach Veränderung und sein Bedürfnis nach Stabilität
[…] sich immer wechselseitig eingeschränkt und die Waage gehalten [ha-
ben]“ (ZU 140). Das heißt nicht, dass Veränderung durch das Recht selbst
erzeugt werden könne oder dass dies zu den legitimen Aufgaben des
Rechts gehöre, vielmehr müsse das Recht auf Veränderungen flexibel re-
agieren und diese rechtlich einbeziehen: „Natürlich kann das Recht Verän-
derungen, wenn sie einmal vollzogen sind, stabilisieren und legalisieren,
doch die Veränderungen an sich sind immer das Ergebnis von Handlun-
gen außerrechtlicher Natur“ (ZU 141). Es geht somit um den institutiona-
lisierten Kompromiss zwischen Stabilität und Flexibilität, bzw. der „dialec-
tic of acting and preserving“ (Volk 2010 b: 775), um der menschlichen Be-
dingung des In-die-Welt-Tretens als Neugeborenes in Form der Möglich-
keit zur Initiative zu genügen. Christian Volk hat daraus abgeleitet, dass
für Arendt die politische Sphäre (in der Veränderung durch Aktion statt-
findet) und die Rechtssphäre (die den stabilen Handlungsrahmen bedingt)
nicht in einer hierarchischen Ordnung zueinanderstehen, sondern vonein-
ander abhängig sind:

„[…] in Arendt’s notion of constitutionalism, law and politics refer in-
ternally to each other; they are interrelated. This internal reference has
to be taken seriously. Each sphere – the sphere of law and the sphere of
the political – has to take the requirements of the other sphere into
consideration. If this is not the case, and one sphere is prioritized with-
in a political system, then this political system harms the durability
and stability of its political and constitutional order.” (Volk 2010 b:
761)

Da eine Verfassung notwendigerweise ein „work in progress“ (Waldron
2000: 213) sei, kann laut Arendt kein Gesetz für die Ewigkeit festgelegt
werden, sondern muss ein gewisses Maß an möglichen Veränderungen
und Verbesserungen beinhalten.

4.1 Hannah Arendt und das Recht

165

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Das Recht zeichnet sich nach Arendt durch einen dialektischen Charak-
ter aus: Als stabilisierende Instanz konstituiert und konserviert es den öf-
fentlichen Raum, insofern es strukturelle Rahmenbedingungen und Be-
grenzungen institutionalisiert; gleichzeitig ermöglicht das Recht die Erfah-
rung der Freiheit im unmittelbaren Miteinander-Sein des politischen Han-
delns, dessen Ergebnis es gleichzeitig einzubeziehen verstehen muss. Nach
Arendt besteht „[d]ie politische Freiheit […] in der Sicherheit […], die es
nicht immer und überall, sondern nur in politischen, durch Gesetze be-
stimmten Gemeinschaften gibt“ und ohne diese Sicherheit gebe es keine
Freiheit (FP 215).

Hannah Arendt und das Völkerrecht

Obwohl man, wie oben angemerkt, eine explizite Auseinandersetzung mit
Völkerrechtsfragen in Hannah Arendts Werk vergeblich sucht, stattdessen
höchstens über „scattered remarks“ (Whitehall 2016: 231) stolpert, lässt
sich für die letzten Jahre ein zunehmendes Bestreben diagnostizieren, Han-
nah Arendt auch in Bezug auf das Völkerrecht zu untersuchen. Dabei las-
sen sich die Publikationen vorrangig zwei Themenfeldern zuordnen: Zum
einen dem Gebiet des internationalen Strafrechts (vgl. Birmingham 2014,
Barash 2012, Luban 2011) zum anderen dem Bereich der Menschenrechte
(vgl. Keedus 2011, Parekh 2008, Ingram 2008, Birmingham 2006). Seyla
Benhabib und Deborah Whitehall ergänzen diese Werke um eine generel-
le Betrachtung des Arendtschen Völkerrechtsverständnisses und bieten
zwei Antworten auf die Fragen, welche Rolle das (Völker-)Recht nach
Hannah Arendt spielen kann und soll und mit welcher Haltung Arendt
diesem Rechtsgebiet entgegentritt.

These 1: Transformation und Wandel im Laufe der Zeit (S.
Benhabib)

Nach Seyla Benhabib lässt sich keine einheitliche, dauerhafte Einstellung
Arendts gegenüber dem Völkerrecht zeigen, es ist dagegen ein Wandel
bzw. eine Transformation hinsichtlich Arendts Beurteilung der Rolle, die
das Völkerrecht zu spielen vermag, zu erkennen (vgl. Benhabib 2013).
Während Arendt in Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft noch vehe-
ment Kritik an den Völkerrechtlern übte und die Nutz- und Hilfslosigkeit

4.2

4.2.1

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

166

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


völkerrechtlicher Prinzipien, insbesondere der Minderheitenverträge und
des Völkerbundes kritisierte –

„dass selbst im 20. Jahrhundert, als zum ersten Male große Gruppen
von Menschen auftauchten, die in eklatanter Weise aller Rechte be-
raubt sind, sich keine liberale oder radikale Partei bereitgefunden hat,
eine neue Proklamation der Menschenrechte in ihr Programm aufzu-
nehmen. Die Menschenrechte haben immer das Unglück gehabt, von
politisch bedeutungslosen Individuen oder Vereinen repräsentiert zu
werden, deren sentimental humanitäre Sprache sich oft nur ein gerin-
ges von den Broschüren der Tierschutzvereine unterschied“ (ETH
602 f.) –

findet man in Arendts Eichmann in Jerusalem bereits eine deutlich positive-
re Einschätzung des Vermögens internationaler Rechtsstrukturen und -in-
stitutionen. So lasse sich zeigen, dass Arendt 1963 die international kodifi-
zierten Kategorien der Völkermordkonvention annimmt und eine interna-
tionale Gerichtsbarkeit fordert; man könne, so Benhabib, eine „Entwick-
lung im Denken Hannah Arendts von einer Skepsis gegenüber Völker-
recht und Menschenrechtserklärungen in den 1950er Jahren zu einer ver-
haltenen Anerkennung von deren Rolle in der zwischenstaatlichen Politik
in den 1960 Jahren“ (Benhabib 2013: 287) erkennen. Zwar bleibe eine ge-
wisse Skepsis gegenüber völkerrechtlichen Instrumenten und die Überzeu-
gung, dass primär die Selbstbestimmung der Völker den Schutz der Men-
schen- und Bürgerrechte gewähre, allerdings sei dennoch „ihr Vertrauen in
das Völkerrecht und internationale Institutionen“ (Benhabib 2013: 298)
gewachsen.

Der Dualismus in Arendts Urteil zu internationalen Menschenrechtsver-
trägen zeigt sich deutlich in folgender Textpassage: Es sei klar, „dass das
Recht auf Rechte oder das Recht jedes Menschen, zur Menschheit zu gehö-
ren, von der Menschheit selbst garantiert werden müsste. Und ob dies
möglich ist, ist durchaus nicht ausgemacht“ (ETH 617 f.). Dem internatio-
nalen Strafrecht dagegen werde eine eindeutige Rolle zugewiesen; interna-
tionale Gerichtsbarkeiten seien in vielerlei Hinsicht die Lösung zum Um-
gang mit existenziellen Verbrechen, insbesondere die „Verbrechen gegen
die Menschlichkeit“ haben den Beweis dafür gebracht. So sei Völkermord
in dem Sinne ein Verbrechen gegen die Menschlichkeit, als er die Plurali-
tät als „Grundbedingung […], unter denen dem Geschlecht der Menschen
das Leben auf der Erde gegeben ist“ (VA 16) verletzt, d.h. als „Angriff auf
die menschliche Mannigfaltigkeit als solche […], also auf ein Wesensmerk-
mal des Menschseins, ohne dass wir uns Dinge wie Menschheit oder Men-

4.2 Hannah Arendt und das Völkerrecht

167

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


schengeschlecht nicht einmal vorstellen können“ (EJ 391) verstanden wer-
den müsse. Als Konsequenz daraus könne das Urteil an Eichmann nur lau-
ten wie folgt:

„So bleibt also nur übrig, dass Sie eine Politik gefördert und mitver-
wirklicht haben, in der sich der Wille kundtat, die Erde nicht mit dem
jüdischen Volk und einer Reihe anderer Volksgruppen zu teilen, als
ob Sie und Ihre Vorgesetzten das Recht gehabt hätten, zu entscheiden,
wer die Erde bewohnen soll und wer nicht. Keinem Angehörigen des
Menschengeschlechts kann zugemutet werden, mit denen, die solches
wollen und in die Tat umsetzen, die Erde zusammen zu bewohnen.
Dies ist der Grund, der einzige Grund, dass Sie sterben müssen.“ (EJ
404)

Die These der zunehmenden Anerkennung internationaler Rechtsstruktu-
ren in Arendts Werk vertritt auch David Luban auf Basis einer Analyse des
Buches Eichmann in Jerusalem, in welcher insbesondere folgende Passage
aufschlussreich ist. Luban zitiert aus einem Brief Arendts an Jaspers, in
welchem sie wie folgt schreibt:

„The only possibility seems to be to attach to the International Court
at The Hague a criminal court for hostes generis humani that would
be competent to try individuals regardless of nationality. As long as
such a court does not exist, international law holds that any court in
the world is competent – so why not Israel? Legally, Israel couldn’t
claim it isn’t competent. […] Don’t misunderstand me: I would be all
in favor of an international court with appropriate powers.” (Arendt
an Jaspers, zit. nach Luban 2011: 628)60

These 2: Kontinuität und narrativer Zusammenhang (D. Whitehall)

Deborah Whitehall rekonstruiert Hannah Arendts Position im Hinblick
auf das Völkerrecht unter anderer Zielsetzung; die Frage ihres Aufsatzes
ist, „whether there might also be a framing narrative implicit in Arendt’s

4.2.2

60 Für Arendts Bezugnahme auf den Begriff hostes generis humani und die zu-
nächst erfolgte Gleichsetzung der Verbrechen Eichmanns mit Piraterie: In Abwe-
senheit eines internationalen Gerichtshofs könne Israel Eichmann legitim verur-
teilen, als „an outlaw – a hostis generis humanis, the way pirates used to be.“ –
bzw. die spätere Revidierung dieses Vergleichs: „My pirate theory won’t do“ vgl.
Luban 2011: 628 f.

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

168

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


approach to international law that relates her apparently disjointed re-
marks to the progressive deepening of her analytical project“ (Whitehall
2016: 234). Im Gegensatz zu Benhabib analysiert Whitehall das Arendtsche
Denken somit vor der Zielsetzung, das Verstehensmoment zu erkennen,
welches ihre Theorie des Völkerrechts rahmt und auszeichnet. In diesem
Sinne schreibt sie, dass

„Arendt’s engagement with politics, history and international law, ar-
guably represents a new means for actualizing Jewish identity, and
through actualization, of resisting historical patterns of suffering and
grief. The Jewish Question and its provocation for dilemmas concern-
ing the nation ‘run like red threads through the whole’ of Arendt’s
writing about international law.” (Whitehall 2016: 236)

Arendts Auseinandersetzung mit dem Völkerrecht werde von vier Ansprü-
chen an das überstaatliche Recht gekennzeichnet, wobei sich alle letztlich
auf Probleme nationaler Selbstbestimmung und Gerechtigkeit für die Ju-
den beziehen; im Einzelnen der Schutz der jüdischen Nation, der Minder-
heitenschutz, internationale Menschenrechte und die Evolution von Ver-
brechen gegen die Menschlichkeit (vgl. Whitehall 2016: 237). Rückbezo-
gen auf die Frage, wie Arendts Einstellung gegenüber dem Völkerrecht be-
schrieben werden könne, lässt sich auch in Whitehall die Diagnose vor-
sichtiger Zustimmung finden:

„The important nuance of her position is that she does not reject the
prospects for a solution for the Jewish Question through international
law. Indeed, it is arguable that she conceives international law as the
only practical means for achieving lasting peace between rival nations
in the Middle East. Despite operational deficiencies and a pattern of
bias toward powerful states, international law offers a stabilizing struc-
ture for political processes from which freedom and justice emerge.”
(Whitehall 2016: 238)

Zur Verwirklichung jüdischer Selbstbestimmung und Einlösung der Ge-
rechtigkeit durch internationale Rechtsstrukturen sei allerdings eine ange-
messene Vertretung der jüdischen Nation bei internationalen Vertragskon-
ferenzen unerlässlich; die beschränkte Teilnahme jüdischer Gruppen als
Berater der amerikanischen Vertretung sei bspw. nicht ausreichend – es be-
dürfe vollständiger nationaler Partizipation, da ein jüdisches Volk zu re-
präsentieren sei und nicht nur einzelne jüdische Individuen oder amerika-
nische Staatsbürger (vgl. Whitehall 2016: 239 f.). Somit sei Arendts Ant-
wort auf das Völkerrecht nicht eindeutig kritisch oder affirmativ und stelle

4.2 Hannah Arendt und das Völkerrecht

169

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


auch keine Negation jeglicher Relevanz des Völkerrechts dar. Whitehall
schreibt, Arendt adressiere internationales Recht „to ask more of
it“ (Whitehall 2016: 242) – „to ask more of institutions and rules in pivotal
constitutive moments of global governance“ und „[to ask] international
law to take charge of the Jewish Question in a manner that does not com-
promise Palestine and gives structure to her specifically Jewish claim for le-
gal equality, plurality, and freedom” (Whitehall 2016: 241 f.). Arendt kriti-
siere vergangene völkerrechtliche Ordnungsversuche, wie bspw. die Min-
derheitenverträge, sehe aber durchaus das Potenzial, das in völkerrechtli-
chen Strukturen stecke. Ähnlich ließe sich auch mit Blick auf das wohl be-
rühmteste Narrativ – das Recht, Rechte zu haben – und die anhängende
Problematisierung des Begriffs der Menschheit, argumentieren. Auf der
einen Seite scheint für Hannah Arendt im gegebenen räumlichen und zeit-
lichen Kontext klar, dass nur die nationale Selbstbestimmung, Menschen-
rechte zu schützen vermöge, auf der anderen Seite stehe zwar Skepsis ob
der Möglichkeit eines internationalen Schutzes, aber dennoch zumindest
die Diskussion der Möglichkeit, mit Whitehall:

„What is important is the possibility that ‚humanity itself‘ (previously,
a ‚new law on earth, whose validity this time must comprehend the
whole of humanity‘) may supply the solution. Her seeming ambiva-
lence about ‚whether this is possible‘ does not extinguish the hopes for
a solution beyond the ‚present sphere of international law‘ or in ‚a
sphere above nations‘.” (Whitehall 2016: 249)

Abschließend lässt sich mit Whitehall diagnostizieren, dass Arendts Kom-
mentierung des Völkerrechts in gewisser Weise auf “the discipline’s yet-to-
catch-up to status“ (Whitehall 2016: 253) in Bezug auf neue und aktuelle,
die Menschheit global betreffende Probleme, verweise.

Unabhängig davon, ob wir mit Benhabib konstatieren, dass sich Arendts
Betrachtungsweise des Völkerrechts über die Zeit veränderte und sich zu-
nehmend durch Vertrauen in mögliches Potenzial auszeichnet oder mit
Whitehall argumentieren, dass sich narrative Zusammenhänge in ihrem
Denken über das Völkerrecht wiederfinden, die ihre Hoffnung auf völker-
rechtliche Lösungen spezifischer Problematiken bedingen und erklären,
bleibt die These, dass auf Arendt auch im Hinblick auf diesen Forschungs-
bereich Bezug genommen werden kann. Vorangehend erwähnte Publika-
tionen belegen die Sinnhaftigkeit dieser Herangehensweise. Insbesondere
in Eichmann in Jerusalem lassen sich relevante Aussagen finden, die das
Völkerrecht als notwendige Instanz betrachten, so schreibt sie bspw.:

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

170

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


„Weil also das Noch-nie-Dagewesene, wenn es einmal erschienen ist,
ein Präzedenzfall für die Zukunft werden kann, müssen alle Verfah-
ren, die es mit ‚Verbrechen an der Menschheit‘ zu tun haben, an
einem Maßstab gemessen werden, der heute noch nicht mehr ist als
ein ‚Ideal‘. Wenn Völkermord im tatsächlichen Bereich zukünftiger
Möglichkeiten liegt, dann kann kein Volk der Erde – am wenigsten
natürlich das jüdische Volk, in Israel oder anderswo – sich darauf ver-
lassen, dass die bestehenden politischen Einrichtungen ihm die Konti-
nuität der Existenz ohne einen völkerrechtlich gesicherten Anspruch
und den Schutz internationaler Gesetze garantieren.” (EJ 397)61

Während sich also eine kritische, tendenziell aber affirmative Haltung
Arendts gegenüber völkerrechtlichen Strukturen zeigen lässt, bleiben ihre
Ausführungen zu Fragen völkerrechtlicher Institutionalisierung vage, sie
selbst enthält sich einer klaren Modellierung alternativer Völkerrechts-
strukturen, kritisiert aber zumindest deutlich den Gedanken an eine Welt-
regierung. Zwar liege eine solche Weltregierung „durchaus im Bereich der
Möglichkeiten“ (ETH 618), könne aber letztlich ebenfalls zur Perversion
der Menschenrechte beitragen, da auch hier die Gleichsetzung von Recht
mit dem, was dem Ganzen diene, vollzogen werden könne:

„Und an dieser Schwierigkeit wird gar nichts geändert, wenn man die
Gesamtheit, für die das Recht gut sein soll, so erweitert, dass das Ge-
meinwohl, nach dem sich alles richten soll, nun die gesamte Mensch-
heit einschließt. Denn es ist durchaus denkbar und liegt sogar im Be-
reich praktisch politischer Möglichkeiten, dass eines Tages ein bis ins
letzte durchorganisiertes, mechanisiertes Menschengeschlecht auf
höchst demokratische Weise, nämlich durch Majoritätsbeschluss, ent-
scheidet, dass es für die Menschheit im Ganzen besser ist, gewisse Teile
derselben zu liquidieren.“ (ETH 618)

61 Ähnlich lässt sich lesen: „Aber es gab einen anderen durchaus durchführbaren
Vorschlag, der, gerade weil er realisierbar war, in dieser Debatte nie erwähnt wur-
de. Er stammte von Dr. Nachum Goldmann, dem Präsidenten des Jüdischen
Weltkongresses, der Ben Gurion aufforderte, in Jerusalem eine Art internationa-
len Gerichtshofes mit Richtern aus allen ehemals besetzten Ländern einzuberu-
fen. Das wäre für ein Verbrechen an der Menschheit auch nicht genug gewesen,
da es lediglich auf eine Erweiterung der Nachfolgeprozesse herausgelaufen wäre
und somit den Haupteinwand gegen diese Prozesse, dass sie vor dem Tribunal
des Siegers verhandelt werden, nicht beseitigt hätte. Aber es wäre immerhin ein
erster Schritt gewesen.” (EJ 394).

4.2 Hannah Arendt und das Völkerrecht

171

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Die Problematik, die mit einer Weltregierung einherginge, sei letztlich,
dass auch hier die menschliche Pluralität negiert werden müsse, um Zuge-
hörigkeiten zwischen einzelnen Völkern herzustellen. Letztlich würde die
Weltregierung die „furchtbarste Tyrannis“ darstellen:

„Welche Form immer eine solche Weltregierung, deren Macht sich
über den ganzen Erdball erstrecken würde, annehmen würde, es liegt
in der Natur der Sache, dass mit ihrer Verwirklichung die furchtbarste
Tyrannis sich der Herrschaft über die Menschen bemächtigt hätte;
denn die Souveränität der Staaten ist nur erträglich, weil sie durch die
Souveränität ihrer Nachbarn prinzipiell begrenzt und kontrolliert ist,
[…]. Der Weltstaat kann seinem Wesen nach nur die Form der Tyran-
nis annehmen, er wäre die furchtbarste Form der Tyrannis, weil er ef-
fektiv allen Arten der Politik, wie wir sie kennen, ein Ende machen
würde. Politik und alle Begriffe, die aus diesem Bereich erwachsen, set-
zen Pluralität, Unterschiedenheit und gegenseitige Begrenzung vor-
aus.“ (KJ 99)62

Eine konkrete Alternative zu der Idee einer Weltregierung, die als höchste
Instanz das Völkerrecht implementiert und Verletzungen sanktioniert,
sucht man in Arendt vergeblich. Ayten Gündoğdu verweist deutlich auf
die „aporetische Auseinandersetzung“ Arendts mit der „antinomischen Be-
ziehung“ zwischen Recht und Institutionen:

„On the one hand, despite their prevailing conceptualization as ab-
stract, natural and inalienable rights, human rights are in need of in-
tersubjective guarantees that can have some relative permanence only
within an institutional structure. On the other hand, the institutions
we establish for guaranteeing these rights can end up eroding them or
rendering them ineffective.“ (Gündoğdu 2011: 13)

Jürgen Förster verdeutlicht, dass man Arendts Auseinandersetzung mit po-
litischen Institutionen nicht so verstehen dürfe, „dass man bei ihr detail-
lierte Erkenntnisse über die Wirkungsweise politischer Institutionen oder
gar eine explizite Theorie politischer Institutionen vorfindet“ (Förster
2009: 12). Gündoğdu resümiert entsprechend, dass es Arendt nicht darum
ginge, einen letzten Entwurf zu präsentieren, sondern es um das produkti-

62 Weiter führt Arendt aus: „Die Verwirklichung eines souveränen Weltstaates ist
weder die Vorbedingung des Weltbürgertums noch der Gipfel der Weltpolitik,
weil eine Weltregierung nahezu automatisch das Ende allen Bürgertums und al-
ler Politik bedeuten würde” (KJ 100).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

172

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


ve Potenzial der Diskussion der Paradoxien selbst gehe. Letztlich ziele die
aporetische Untersuchung nicht darauf, Lösungen in Form verfassungsmä-
ßiger Modelle zu finden, sondern auf die Auseinandersetzung „[…] with
these perplexities to understand how they are manifested in new forms of
rightlessness as well as in new struggles for equality that can reinvent the
meaning of human rights” (Gündoğdu 2011: 19).

Im Gegensatz zu den zwei besprochenen Thesen, zielt diese Arbeit nicht
darauf, aus Arendts vereinzelten und teils widersprüchlichen Aussagen
zum Völkerrecht (wohlgemerkt, der damaligen Zeit) eine konkrete
Arendtsche Meinung über internationale Rechtlichkeit oder eine vorgeb-
lich dort mittreibende Legitimationsfigur herauszuarbeiten. Vielmehr will
sie zeigen, dass das über Montesquieu und die griechische sowie römische
Rechtstradition entwickelte Rechtsverständnis nicht wie weitläufig ange-
nommen, einzig auf den innerstaatlichen Kontext fokussiert, sondern es
sich vielmehr auch für Überlegungen zum Völkerrecht eignet und sich in
Arendts Werk somit vielversprechende Ressourcen für das Politische des
globalen Raums finden lassen. Zu Beginn dieses Abschnitts und im An-
schluss an die Ausführungen in vorangegangenen Kapiteln stehen damit
folgende Gedanken.

Mit Arendt lassen sich das Recht und die Politik als wechselseitig abhän-
gige und sich gegenseitig beeinflussende Phänomene beschreiben, die erst
durch das interdependente Verhältnis ihrem eigentlichen Sinn entspre-
chen können. Die rechtliche Struktur konstituiert und institutionalisiert
den öffentlichen Zwischen-Raum, innerhalb dessen aktives Miteinander-
Handeln möglich wird. Gleichzeitig wirkt das politische Handeln auf die
rechtliche Rahmung zurück, die als kontingente Ordnung auf politische
Entscheidungen reagieren muss.

Wie weiter oben herausgearbeitet ist es nicht länger ausschließlich die
nationale Gesetzgebung, die das öffentliche Leben und das gesellschaftli-
che Miteinander-Sein prägt, vielmehr haben auch internationale und völ-
kerrechtliche Entscheidungen mittlerweile deutlichen Einfluss. Während
sich aber die rechtliche Sphäre globalisiert, und universalisiert auf jeden
einzelnen Erdenbürger zurückwirkt, haben sich kaum äquivalente globale
Zwischen-Räume für politisches Handeln etabliert. Das Individuum ist
zwar mittlerweile völkerrechtlich Betroffene, aber kaum aktives Völker-
rechtssubjekt. Wenn wir die Arendtsche Legitimationsfigur der Wechsel-
seitigkeit des Politisch-Rechtlichen-Nexus entsprechend auf den Status
Quo projizieren, erkennen wir ein deutliches Defizit. Die These dieses De-
fizits und die zugrundeliegende Methode einer globalen Erweiterung des
Arendtschen Rechtsverständnisses gilt es im Folgenden zu begründen. Da-

4.2 Hannah Arendt und das Völkerrecht

173

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


bei dient dieses Kapitel der Konstruktion einer Konzeption völkerrechtli-
cher Legitimität, die sich entlang der Frage entfaltet, wie der Wechselsei-
tigkeit von Recht und Politik im globalen Raum entsprochen werden
kann, insbesondere aber wie die internationale Rechtsfähigkeit des indivi-
duellen Einzelnen legitim zu verwirklichen ist. Im folgenden Kapitel wird
schließlich das hier angerissene Defizit anhand eines praktischen Fallbei-
spiels verdeutlicht, wodurch gleichzeitig die legitimationstheoretische Pro-
blematik des völkerrechtlichen Status Quo sichtbar wird.

Zunächst gilt es jedoch, einer vermeintlich begrifflichen Schwierigkeit
zu begegnen. Bis dato spricht die Arbeit von individualrechtlichen Ent-
wicklungen, einem individualzentristischen Völkerrechtsverständnis und
der umfassenden Aktivierung des Individuums als völkerrechtliches
Rechtssubjekt. Vor dem Hintergrund der intendierten Bezugnahme auf
Arendt mag diese Sprache zumindest als wundersam, wenn nicht gar als
inkohärent und störend empfunden werden; für Arendt fußt der politische
Raum, das menschliche Miteinander schließlich auf „der Tatsache der Plu-
ralität der Menschen“. Gott habe den Menschen geschaffen, „die Menschen
sind ein menschliches, irdisches Produkt“ (WP 9). Für Politik sei die Tatsa-
che unerlässlich, dass „nicht ein Mensch, sondern viele Menschen auf der
Erde leben und die Welt bevölkern“ (VA 17). Diese bis dato in Kauf ge-
nommene Spannung zwischen der individualzentristischen Basis, d.h. der
Perspektive auf das Individuum als singuläre Einzelne und dem Arendt-
schen Verständnis der menschlichen Pluralität soll in einem ersten Schritt
aufgelöst werden. Insbesondere will ich hier argumentieren, dass es nicht
nur möglich ist, Hannah Arendts Denken für eine Rekonstruktion völker-
rechtlicher Legitimität fruchtbar zu machen, sondern dass sich das von ihr
formulierte Grundprinzip des ‚Menschen unter Menschen‘ großartig eig-
net, als Ausgangsbasis für eine alternative, interkulturell sensitive und ad-
äquate Konzeption völkerrechtlicher Legitimität zu fungieren. Anschlie-
ßend wird das politische Denken Hannah Arendts in rekonstruktiver Ab-
sicht mit den drei dargestellten völkerrechtlichen Entwicklungsmomenten
ins Gespräch gebracht, um
– die Normativität der historischen Entwicklung systematisch zu durch-

denken,
– die Manifestationen des humanisierten Völkerrechtsverständnisses für

eine völkerrechtliche Legitimitätskonzeption fruchtbar zu machen und
damit gleichzeitig

– den Kerngedanken einer umfassenden Realisierung des Individuums
als Völkerrechtssubjekt detailliert zu beschreiben.

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

174

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Arendts breites Werk dient folglich dazu, mit ihrem Denken und darüber
hinaus eine Konzeption völkerrechtlicher Legitimität zu entwickeln, die
die vorgeschlagenen Adäquatheitskriterien erfüllt, d.h. sowohl in substan-
zieller, in funktionaler als auch in systematischer Hinsicht überzeugt.
Durchgängig in die Argumentation eingebunden ist dabei die Frage, in-
wiefern sich Arendts Denken überhaupt auf den globalen Raum übertra-
gen bzw. in kosmopolitischer Absicht lesen lässt, da sie – wie bereits skiz-
ziert – das politische Handeln in (staatlich) begrenzten Gemeinschaften
verortet.

Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und
Freiheit

Oben habe ich argumentiert, dass sich das Individualvölkerrecht in drei
dominanten Entwicklungen manifestiert. Unter den Stichworten der Men-
schenrechte, der internationalen strafrechtlichen Verantwortlichkeit und
des Kosmopolitismus wurden die gegenwärtigen humanisierenden Ten-
denzen des Völkerrechts analysiert und zur Diagnose eines zunehmend in-
dividualrechtlichen Völkerrechts verdichtet.

Im Folgenden soll durch die Bezugnahme auf das Arendtsche Denken
bzw. auf Basis des Grundprinzips der Pluralität eine Alternative zur libera-
len Interpretation der vorgestellten individualrechtlichen Manifestations-
momente angeboten werden. Dabei wird die Argumentation von der The-
se geleitet, dass die drei extrahierten Prinzipien in einem konstitutiven Zu-
sammenhang stehen, der sich ausgehend von dem Moment der Pluralität
entfalten lässt. Meine Argumentation startet folglich damit, den Indivi-
dualzentrismus als Leitfigur der Diagnose der völkerrechtlichen Humani-
sierung in die Arendtsche Begrifflichkeit der Pluralität aufzulösen. Das ein-
zelne Individuum ist letzte Instanz, allerdings nicht in Abgrenzung gegen
andere, sondern gemeinsam mit anderen, als Einzelne unter ihresgleichen.
Der folgende Abschnitt dient der Grundlegung der Konzeption; die Figur
des Menschen unter Menschen wird hier eingeführt, jedoch noch nicht bis
ins Detail beschrieben. Letztlich wird das Prinzip der Pluralität in allen
folgenden Abschnitten Leitfigur bleiben und somit im Verlauf des Ge-
samtkapitels in seinen verschiedenen Facetten nach und nach aufgearbei-
tet.

4.3

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

175

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Das Prinzip der Pluralität und die Figur des Menschen unter
Menschen

Konzeptioneller Ausgangspunkt und normativer Zielwert des Liberalis-
mus ist die Freiheit des singulären Subjekts als abstrakt-individuelle Per-
son; liberale Konzepte zielen auf eine Rechtfertigung der negativen Ab-
wehrrechte, die der Verteidigung des Einzelnen gegen Eingriffe staatlicher
Regierungsgewalt dienen.63 Ähnlich wie Arendt an der Philosophie kriti-
siert, dass sie mit dem Mann, d.h. dem Einzelnen rechne, kann man auch
dem Liberalismus vorwerfen, dass er einen konstitutiven Bestandteil des
menschlichen Lebens verkenne – die Tatsache, dass „nicht ein Mensch,
sondern viele Menschen auf der Erde leben und die Welt bevölkern” (VA
17). Entsprechend bleibt die liberale Lesart aktueller völkerrechtlicher Ent-
wicklungen, welche die Rechte und Pflichten des einzelnen abstrakten In-
dividuums betont, hinter dem eigentlichen Potenzial der diagnostizierten
Humanisierung zurück. Dieses kann dagegen mithilfe von Arendts Politik-
und Rechtsverständnis erkannt werden, als es hilft, das relative Moment
des gegenwärtigen Völkerrechts herauszuarbeiten. Nicht die Maxime des
Gegen-Einander und der Abwehr anderer, sondern des Mit-Einander gerät
dadurch in den Fokus, der starre Individualzentrismus kann als relativer
Individualbezug aufgelöst werden. Es geht also weiterhin um das Individu-
um als Kernfigur des Völkerrechts, allerdings als Mensch unter Menschen,
als Individuen, die nur gemeinsam existieren, im Plural, nie im Singular.
Die Subjektivität des Individualismus wird in die Inter-Subjektivität der
Pluralität aufgelöst, schließlich muss – so Arendt – „[…] der Begriff des
Menschen, wenn er politisch brauchbar gefasst sein soll, die Pluralität der
Menschen stets in sich einschließen […]“ (ETH 604).

Für Arendt ist die Pluralität die Bedingung menschlicher Existenz.64 Als
Menschen existieren wir in der Welt, d.h. als „eine Vielheit, die die parado-
xe Eigenschaft hat, dass jedes ihrer Glieder in seiner Art einzigartig ist“
(VA 214). Das Charakteristikum der menschlichen Pluralität manifestiert
sich nach Arendt in zwei Dimensionen – in Gleichheit und Verschieden-
heit – und begründet damit das Erfordernis der Politik:

4.3.1

63 Als klassische Vertreter des Liberalismus vgl. bspw. John Locke, John Stuart Mill,
Adam Smith, Friedrich Hayek. Sie plädieren für negative Rechte der Abwehr vor
unbefugten Eingriffen (in Rechte auf Leben, Freiheit, Eigentum).

64 Neben der Pluralität zählen für Arendt die Natalität, die Sterblichkeit und die
Weltlichkeit zu den Grundbedingungen des menschlichen Lebens (vgl. dazu
Heuer 2019: 114).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

176

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


„Ohne Gleichartigkeit gäbe es keine Verständigung unter Lebenden,
kein Verstehen der Toten und kein Planen für eine Welt, die nicht
mehr von uns, aber doch immer noch von unseresgleichen bevölkert
sein wird. Ohne Verschiedenheit, das absolute Unterschiedensein jeder
Person von jeder anderen, die ist, war oder sein wird, bedürfte es we-
der der Sprache noch des Handelns für eine Verständigung […].“ (VA
213)

Der Grundbedingung der Pluralität entspreche der Mensch durch das Auf-
treten in der Welt, durch das gemeinsame Handeln mit anderen. Erst in
der Polis, im Politischen, im Moment des mit-anderen-Handelns erscheine
der Mensch „weder als Lebewesen noch als Vertreter der Gattung, sondern
gerade als Individuum“ (WA 183). Erst durch die Teilnahme an der res pu-
blica werde das menschliche Leben wirklich sinnvoll und menschlich –
und umgekehrt die Welt durch die Artikulation unterschiedlicher Perspek-
tiven erst konstituiert:

„Human plurality is the paradoxical plurality of similar but unique be-
ings whose personal distinctiveness is realized and revealed in the
words and deeds contributed to the public world, thereby constituting
the pluralist character of action of the public world.” (Vasterling 2015:
164)

Erst in der Pluralität werde das Wunder des Handelns möglich, das Wun-
der, Neues zu beginnen, „perhaps even to create new worlds” (Wenman
2013: 7). Der Mensch als solcher werde missverstanden, wenn man ihn per
se für einen zoon politikon halte, wenn man seine Essenz als politisch auf-
fasse. Der Mensch, so Arendt, ist a-politisch: „Politik entsteht in dem Zwi-
schen-den-Menschen, also durchaus außerhalb des Menschen […] Politik
entsteht im Zwischen und etabliert sich als der Bezug“ (WP 11). Wenn wir
im völkerrechtlichen Kontext also eine Zunahme an Bezügen auf die Men-
schen als Individuen feststellen, dann – so soll hier argumentiert werden –
als Bezüge auf die Pluralität der Menschen, die zwar einzeln als Anfänge in
die Welt gekommen sind, aber nur gemeinsam ihrer Menschlichkeit ent-
sprechen können. Die Pluralität als konstituierendes und essentielles Ele-
ment des menschlichen Handelns fungiert demnach als Anker der hier zu
entwickelnden Legitimitätskonzeption, die entsprechend als politische
Konzeption begriffen werden muss und verkürzt behauptet, dass sich eine
Ordnung solange legitim nennen kann, solange sie als Ordnung der Plura-

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

177

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


lität und Freiheit verwirklicht ist.65 Im Folgenden werden – auf dieser Ba-
sis – die drei Beobachtungsmomente der individualrechtlichen Diagnose
rekonstruiert und auf ihre Kernmomente hin untersucht bzw. in einem
Arendtschen Sinne interpretiert. Dadurch soll die Normativität der histori-
schen völkerrechtlichen Entwicklungen systematisch durchdacht werden,
die im Kern darauf gründet, dass die Forderung nach einer umfassenden
Aktivierung des Individuums als Völkerrechtssubjekt nur als politische
Forderung begriffen werden kann, insofern als die Aktivierung des Einzel-
nen notwendig mit der Aktivierung des Anderen einhergeht.

Menschenrechte als Machtpotenzial

Die erste oben benannte These zur Diagnose des Individualvölkerrechts
stützt sich auf die Entwicklung des Menschenrechtsregimes. Die Normati-
vität dieser historischen Entwicklung soll im Folgenden mithilfe Arendts
entschlüsselt werden; die Kernthese lautet dabei, dass die Menschenrechte
auf dem Prinzip einer gemeinsam geteilten Humanität, d.h. der Zugehö-
rigkeit zur Menschheit, basieren, die gleichzeitig institutionalisiertes
Machtpotential und Ausdruck lebendiger Macht der globalen Menschheit
darstellt. Die Menschenrechte werden somit nicht ausschließlich als Aus-
druck spezifischer Hilfspflichten für Menschen in Not qua ihres Mensch-
seins gelesen, sondern als Ausdruck einer wechselseitig garantierten
Gleichheit als menschliche Wesen. Es ist damit nicht der Inhalt der Men-
schenrechte ausschlaggebend, sondern die Idee der Menschenrechte als
solche.

Die Arendtsche Kritik der Menschenrechte

Zunächst jedoch soll die Art der Rekonstruktion, nämlich die Rekonstruk-
tion auf Basis des Arendtschen Denkens plausibilisiert werden. Zu offen-
sichtlich erscheint das Paradoxon dieses Kapitels – ist Arendt doch dafür

4.3.2

4.3.2.1

65 Damit stelle ich mich explizit der Auffassung Wenmans entgegen, der schreibt,
dass „[…] these [agonistic] theories typically combine philosophical enquiry with
a stress on the ultimate groundlessness of all claims to political legitimacy“ (Wen-
man 2013: 6). Ich behaupte, dass auch eine agonistische Theorie im Kern Überle-
gungen zur Legitimität bereithält und sich diese beispielhaft an Arendt und über
den Begriff der Pluralität entfalten lassen.

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

178

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


bekannt, die Menschenrechte fundamental zu kritisieren.66 Den Ausgangs-
punkt für ihre Kritik findet Arendt in den Erfahrungen der Kriegs- und
Zwischenkriegszeit. Im Angesicht ihres gesellschaftlichen Zusammen-
bruchs habe die Welt „[v]or der abstrakten Nacktheit des Menschseins […]
keinerlei Ehrfurcht empfunden“ (ETH 619 f.):

„Schließlich hatte man, wenn man von unveräußerlichen und unab-
dingbaren Menschenrechten sprach, gemeint, diese seien unabhängig
von allen Regierungen und müssten von allen Regierungen in jedem
Menschen respektiert werden. Nun stellte sich plötzlich heraus, dass in
dem Augenblick, in dem Menschen sich nicht mehr des Schutzes einer
Regierung erfreuen, keine Staatsbürgerrechte mehr genießen und da-
her auf das Minimum an Recht verwiesen sind, das ihnen angeblich
eingeboren ist, es niemanden gab, der ihnen dies Recht garantieren
konnte, und keine staatliche oder zwischenstaatliche Autorität bereit
war, es zu beschützen.“ (ETH 605)

Die Problematik der als unabdingbar deklarierten Menschenrechte könne
auf deren „schillernde[n] Doppelcharakter als moralische Ansprüche und
mit Gesetzeskraft versehene Rechte“ (Gosepath 2007: 279) zurückgeführt
werden. Der moralische Anspruch „der Selbstverpflichtung jedes einzel-
nen Menschen gegenüber allen anderen“ (Gosepath 2007: 280) qua des ge-
teilten Menschseins sei ohne juridische Verortung nicht eingelöst worden.
Letztlich habe die Geschichte gezeigt, dass diese Rechte nur durch einen
Staat, dem man angehöre, tatsächlich geschützt werden. Der Verlust der
Staatsangehörigkeit, d.h. der Ausschluss aus der staatlichen Gemeinschaft,
welcher in der Zwischenkriegszeit oft unmittelbar auf den Zufall der Ge-
burt folgte,67 sei letztlich nicht nur gleichbedeutend mit dem Verlust der
Bürgerrechte, sondern mit dem Verlust aller Rechte. Seyla Benhabib no-

66 Vgl. bspw. Gündoğdu (2011: 4): „She [Arendt] […] offered one of the most
powerful criticisms of human rights.” So auch Gosepath (2007: 279): „[…] kriti-
siert Hannah Arendt das klassische Verständnis der Menschenrechte und zwar als
abstrakt, leer und im Konfliktfall untauglich.“

67 Arendt zeigt in ihrem Buch Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, dass das
Nationalstaatssystem aufgrund der vielen vorhandenen ethnischen Völker „sich
nicht auf ganz Europa ausdehnen ließ und dass also Europa seit mehr als hun-
dertfünfzig Jahren in einer Staatsform lebte, die für ein rundes Viertel seiner Be-
völkerung nicht anwendbar war. Die Verwirklichung des nationalstaatlichen
Prinzips in ganz Europa hatte nur eine weitere Diskreditierung zur Folge; es
konnte nur einem Bruchteil der betroffenen Völker nationale Souveränität geben
[…].“ (ETH 570). Einem Großteil der Menschen in Europa blieb so von Geburt
an das Recht auf Staatsbürgerschaft vorenthalten.

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

179

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


tiert: „Menschen- und Bürgerrechte hängen seit den bürgerlichen Revolu-
tionen der Moderne untrennbar miteinander zusammen. Der Verlust der
bürgerlichen Rechte sei daher, allen Menschenrechtserklärungen zum
Trotz, politisch gleichbedeutend mit dem Verlust der Menschenrechte“
(Benhabib 2008 b: 57, vgl. Gündoğdu 2015: 2). Die Folge aus dieser Tatsa-
che bzw. Erkenntnis war, dass „[n]icht eine einzige Gruppe von Flüchtlin-
gen […] je auf die Idee gekommen [ist], an die Menschenrechte zu appel-
lieren“ (ETH 606), vielmehr habe man immer für seine Rechte als Angehö-
riger eines Staates bzw. einer ethnischen Gruppe gekämpft. Die Logik des
nationalstaatlichen Prinzips habe einer Umsetzung der Menschenrechts-
idee entgegengestanden, das System souveräner Staaten sei nicht in der
Lage gewesen, die Idee der Menschenrechte zu verwirklichen, d.h. die
Menschen qua ihres Menschseins, als Subjekte des Rechts zu schützen und
folglich sei zu erkennen, „[…] dass jeder, der aus einer dieser geschlosse-
nen politischen Gemeinschaften ausgeschlossen wurde, sich aus der gesam-
ten Familie der Nationen und damit aus der Menschheit selbst ausge-
schlossen fand“ (ETH 608). Mit dem Verlust der Heimat und dem
Ausschluss aus der politischen Gemeinschaft ging die Rechtlosigkeit ein-
her; all jene, die nicht mehr durch eine Souveränität geschützt wurden,
wurden „aus dem Rahmen der Legalität überhaupt herausgeschleudert
[…] und [hörten auf], eine juristische Person zu sein“ (ETH 609).68 Die
Verknüpfung der Menschenrechte mit dem Prinzip der Souveränität war
letztlich der Nährboden für den totalen Zusammenbruch, auch des Be-
griffs der Menschenrechte selbst (vgl. ETH 619, vgl. auch Parekh 2008: 23).
In dem Moment, in welchem man nur noch Mensch sei, könne man nicht
mehr auf die Menschenrechte setzen und erkenne, dass letztlich die Zuge-
hörigkeit zu einer Gemeinschaft fundamentaler sei, als der eigentliche Be-
sitz der Menschenrechte: „[…] as soon as she lost her citizenship, her place
in the world, she lost all her rights. At the exact moment when rights are
needed, they are absent” (Parekh 2008: 28). Die Aporien der Menschen-
rechte liegen schließlich darin begründet, dass die Erklärung der Men-
schenrechte davon ausgehe, dass alle Menschen von Natur aus gleich seien
und damit übersieht, dass das Gegenteil der Fall sei: „Gleichheit ist nicht
gegeben, und als Gleiche nur sind wir Produkt menschlichen Handelns.

68 Die Unvergleichlichkeit der Situation der Flüchtlinge im 20. Jahrhundert sei ge-
wesen, dass es zum ersten Mal unmöglich war, eine neue ‚Heimat‘ zu finden. We-
der konnten sie in dem Staat, der sie aufgenommen hatte, friedlich leben, noch
konnten sie in ihr Ursprungsland zurückkehren, noch gab es einen Staat, der ih-
nen das Asylrecht anerkannt hätte.

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

180

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Gleiche werden wir als Glieder einer Gruppe, in der wir uns kraft unserer
eigenen Entscheidung gleiche Rechte garantieren“ (ETH 622). Die aus die-
ser falschen Diagnose der natürlichen Gleichheit aller Menschen abgeleite-
ten naturgegebenen Rechte werden nicht weiter problematisiert. Hinzu-
kommt – und macht die Aporie damit perfekt – „dass der Staat, dessen
Machtmittel allein geeignet sind, die natürlichen Rechte des Menschen in
der Gesellschaft zu verwirklichen, sich zugleich als Hauptbedrohung der
Menschenrechte erwiesen hat“ (Menke/Pollmann 2007: 19), in dem Sinne
als er durch Entzug der staatlichen Zugehörigkeit, Menschen mit einem
Schlag in den rechtlosen Raum befördern konnte.

„Mit dieser historischen Lektion sind für Arendt die einzigen beiden
Deutungen der Idee der Menschenrechte verbaut. Die Lage scheint
ausweglos: Entweder die Menschenrechte sind global und universal,
dann sind sie ohne Gesetzeskraft und damit wertlos. Oder aber sie wer-
den zwar positiviert, also in Gesetzen gefasst und damit juristisch fak-
tisch durchsetzbar; aber dies ist nur im Rahmen von Nationalstaaten
möglich, und dann sind die Rechte nicht universal gültig.“ (Gosepath
2007: 281)

Wie können aus dieser totalen Kritik an den Menschenrechten produktive
Momente der Menschenrechtsidee extrahiert werden? Die Lösung liefert
uns Arendt selbst, insofern sie die Aporien nicht als endgültiges Scheitern
versteht, sondern als Potenzial zur radikalen Neubestimmung der Idee der
Menschenrechte nutzt: „Der Begriff der Menschenrechte kann aufs neue
sinnvoll werden, wenn er im Licht gegenwärtiger Erfahrungen und Um-
stände formuliert wird“ (EM 406). Der Zivilisationsbruch habe zwar die
Paradoxie der klassischen Konzeption der Menschenrechte verdeutlicht,
gleichzeitig liege darin die Chance, eine Neubestimmung vorzunehmen.
Um eine solche zu erreichen, müssen wir nochmals einen Schritt zurück-
gehen und zunächst klären, was den Verlust der Menschenrechte eigent-
lich auszeichnet. Hannah Arendt erklärt diesen wie folgt:

„Der Verlust der Menschenrechte findet nicht dann statt, wenn dieses
oder jenes Recht, das gewöhnlich unter die Menschenrechte gezählt
wird, verlorengeht, sondern nur wenn der Mensch den Standort in der
Welt verliert, durch den allein er überhaupt Rechte haben kann und
der die Bedingung dafür bildet, dass seine Meinungen Gewicht haben
und seine Handlungen von Belang sind.“ (ETH 613)

Nicht der Verbrecher, der wegen seiner Tat angeklagt, verurteilt und inhaf-
tiert wird und folglich sein Recht auf Bewegungsfreiheit einbüßt, kann

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

181

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


einen Verlust der Menschenrechte geltend machen, sondern nur der
Mensch, der in totaler Unschuld, aus jeglichem politischen und rechtli-
chen Beziehungssystem gerissen wird, wodurch seine Handlungen und
Meinungen jegliches Potenzial einbüßen (vgl. Volk 2008). Mit dem Ver-
lust der Menschenrechte wird das „reziproke Anerkennungs- und Ver-
pflichtungsverhältnis […] unter den Menschen“ (Schulze Wessel 2012:
154) zerstört. Ohne die Zugehörigkeit zu einer politischen Gemeinschaft,
ohne jenen „Standort in der Welt“, sei der Mensch verdammt zu leben oh-
ne tatsächlich zu leben, denn wie Arendt argumentiert, „[e]in Leben ohne
alles Sprechen und Handeln […] wäre buchstäblich kein Leben mehr, son-
dern ein in die Länge eines Menschenlebens gezogenes Sterben“ (VA 215).
Nach Arendt ist das politische Leben gleichbedeutend mit der Erfahrung
der Freiheit und damit nicht zweckhaft, sondern Sinn in sich selbst. Den-
noch lässt sich vor dem Hintergrund der unmittelbaren Präsenz des Zwei-
ten Weltkriegs und der Shoah auch das funktionalistische Moment in
Arendts Überlegungen finden: Nur solange meine „Meinung Gewicht“ hat
und meine „Handlungen von Belang sind“, kann ich positiv für meine
Rechte eintreten, andernfalls bleibe ich auf die Barmherzigkeit des Ande-
ren angewiesen, der mir meine Rechte jederzeit entziehen kann.

Rekonstruktion des produktiven Potenzials der
Menschenrechtsidee

Im Kern argumentiert Arendt, dass die Menschenrechte ihrer eigentlichen
Idee nur genügen, wenn sie die Grundbedingtheit der menschlichen Exis-
tenz selbst zu schützen vermögen:

„The concept of human rights […] again be meaningful only if they
are redefined as a right to the human condition itself, which depends
upon belonging to some human community, the right never to be de-
pendent upon some inborn human dignity which de facto, aside from
its guarantee by fellow men, not only does not exist but is the last and
possibly most arrogant myth we have invented in all our long history.
The Rights of Man can be implemented only if they become the pre-
political foundation of a new polity, the prelegal basis of a new legal
structure, the, so to speak, prehistorical fundament from which the
history of mankind will derive its essential meaning […].” (OT 439)

Das grundlegende Prinzip, das die Menschenrechte zu verteidigen suchen,
sei das „Recht, Rechte zu haben“, das „right to the human condition its-

4.3.2.2

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

182

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


elf“69, frei übersetzt, das Recht auf Humanität, d.h. das Recht zu einer
Form der menschlichen Gemeinschaft zu gehören – „[…] the idea of hu-
manity [is] the sole constituting basis of human rights, which, in turn, pro-
vides the basis for international law“ (Birmingham 2006: 38). Wenn wir al-
so für den Moment von der Frage nach den konkreten Inhalten ebenso
wie von der Frage nach den Berechtigten und den Verpflichteten der Men-
schenrechte abstrahieren und nach dem eigentlichen Kernmoment der
Menschenrechtsidee fragen, dann landen wir bei der substantiellen Idee
einer gemeinsam geteilten Humanität und gleichzeitig bei dem politischen
Prinzip der wechselseitigen Garantie eben jener gemeinsam geteilten Hu-
manität durch Teilhabe an einer rechtlich geschützten politischen Ge-
meinschaft.70 Peg Birmingham schlägt vor, das Prinzip der gemeinsam
geteilten Humanität als einen neuen kategorischen Imperativ des Politis-
chen zu verstehen (vgl. Birmingham 2006: 60), Hannah Arendt selbst
schreibt: „For those who were expelled from humanity and from human
history and thereby deprived of their human condition need the solidarity
of all men to assure them of their rightful place in ‚man’s enduring chroni-
cle’” (OT 439).

Zusammengefasst gründen die Menschenrechte auf dem Prinzip der ge-
meinsam geteilten Humanität und sind gleichzeitig (heute) dessen wich-
tigste Garantie. Woher stammt jedoch das Potential, als Garant zu wirken
– nachdem Arendt demonstriert hat, dass das Potential nicht verwirklicht
werden konnte? Ich argumentiere, dass die Menschenrechte heute als glo-
bale Institutionalisierung der Macht im Sinne eines gegenseitigen Be-
kenntnisses zur gemeinsam geteilten Humanität im Sinne einer Zugehö-
rigkeit zur politischen Menschheit als Handelnde gelesen werden können
und nicht länger durch eine „sentimental humanitäre Sprache“ (ETH 603)

69 Die Rede von der menschlichen Würde oder der menschlichen Natur weist
Arendt vehement zurück. Vielmehr spricht sie von der „human condition“
(menschliche Bedingung, Grundbedingtheiten der menschlichen Existenz), unter
welcher uns das Leben in der Welt gegeben ist. „Die ‚Grundbedingtheiten‘ der
menschlichen Existenz sind nichts anderes als die elementaren […] Vorausset-
zungen des menschlichen Lebens überhaupt, so wie wir sie dort, wo wir leben,
auf dem begrenzten Raum der Erde vorfinden.“ (Gerhardt 2007: 220).

70 Der Begriff der Humanität wird hier in einem Arendtschen Sinne verstanden
und damit explizit nicht in die humanitäre Tradition einer Hilfe für andere in
Not (Rechtlich verankert bspw. in den Normen des humanitären Völkerrechts)
qua ihres Menschseins gestellt.

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

183

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


ausgezeichnet werden.71 Für Hannah Arendt entspricht die Macht „der
menschlichen Fähigkeit, nicht nur zu handeln oder etwas zu tun, sondern
sich mit anderen zusammenzuschließen und im Einvernehmen mit ihnen
zu handeln“ (MG 45). Niemals könne ein Einzelner allein über Macht ver-
fügen, erst durch seine Fähigkeit, sich „wechselseitig mit anderen zu ver-
binden“ (Solmaz 2016: 71) und gemeinsam mit ihnen zu handeln, werde
er der Macht gewahr. Neben der konstituierenden Funktion – Macht als
„Mutterboden des Politischen“ (Großmann 2019: 98) – enthalte der Begriff
der Macht jedoch auch eine konservatorische Dimension. Macht sei auch
jene Fähigkeit, „der sich zuvor spontan vereinigten Menschen diese spon-
tan entstandene Macht durch gegenseitige Versprechen und Verträge
wohlüberlegt zu stabilisieren und auf Dauer zu stellen“ (Solmaz 2016:
71 f.). In Institutionen und Verfassungsstrukturen materialisiere sich die
Macht, die jedoch stets auf die lebendige Macht der Menschen, d.h. deren
Unterstützung als „Fortsetzung jenes ursprünglichen Konsens“ (MG 42)
angewiesen bleibt. Insofern ist die Macht als „Machtpotential“ (VA 252) zu
lesen, sie existiert, wo sie „in Handlungen aktualisiert“ (Habermas 1976:
946) wird: sie existiert „überhaupt nur in dem Maße […] als [sie] realisiert
wird“ (VA 252).

Um die These, wonach die Menschenrechte als Form institutionalisier-
ter Macht und als Ausdruck der lebendigen Macht der globalen Mensch-
heit (Humanität) begriffen werden können, zu verteidigen, soll insbeson-
dere die Parallele zur amerikanischen Verfassung – wie sie Arendt in Über
die Revolution analysiert – herausgearbeitet werden.

Arendt beschreibt die amerikanische Verfassung, wie sie aus dem Geist
und in Folge der amerikanischen Revolution entstand, als „Konstitution
politischer Freiheit“ (ÜR 194). Primär diene die Verfassung dazu, Macht
zu konstituieren (vgl. ÜR 191),72 indem sie die „neu gewonnene Freiheit
in angemessenen Institutionen und Verfassungen zu verankern“ (ÜR 185)

71 Für Arendt haben die Phänomene der Macht und der Gewalt nichts miteinander
gemein. Gewalt sei immer instrumentell, auf Werkzeuge angewiesen: „Macht
und Gewalt sind Gegensätze: wo die eine absolut herrscht, ist die andere nicht
vorhanden. […] Zwischen Macht und Gewalt gibt es keine quantitativen oder
qualitativen Übergänge, man kann weder die Macht aus der Gewalt noch die Ge-
walt aus der Macht ableiten, weder die Macht als den sanften Modus der Gewalt
noch die Gewalt als die eklatanteste Manifestation der Macht verstehen.“ (MG
57 f).

72 Arendt wirft den Interpreten vor, zu verkennen, dass es der amerikanischen Ver-
fassung primär darum gehe, Macht zu konstituieren und erst sekundär darum,
diese gesetzlich zu begrenzen. Im Kern müsse man von einer „Konstitution poli-

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

184

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


verstünde. Ich argumentiere, dass das internationale Menschenrechtsre-
gime analog dazu als Konstitution einer globalen Macht im Sinne einer
Gemeinschaft der Menschheit zu verstehen ist und möchte als Beweis auf
die engen Parallelen bezüglich des Moments der Gründung, des Geltungs-
anspruchs und der Grundprämissen sowie der Institutionalisierung hin-
weisen. Nach Arendt ist jedes politische Gemeinwesen „seinem Wesen
nach organisierte und institutionalisierte Macht“ (MG 53). Verkürzt gilt es
also zu zeigen, dass die globale Menschheit als politisches Gemeinwesen
verstanden werden kann. Arendt zitiert Paine, der sagt, dass „[e]ine Konsti-
tution […] nicht der Akt einer Regierung, sondern eines Volkes [ist], das
eine Regierung konstituiert“ (ÜR 188). In Form verfassungsgebender Ver-
sammlungen werde der Gründungsakt durch das Volk selbst vollzogen,
welches im amerikanischen Fall sowohl in townhall meetings als auch in
Länderparlamenten eng in die Diskussion der verfassten Entwürfe einge-
bunden worden sei (vgl. ÜR 188); die amerikanische Revolution, so
Arendt, brach „mit ihrer Lehre von der Volkssouveränität in den town-
ships aus und nahm von dorther den Staat in Besitz“ (ÜR 215). Die Prä-
misse, dass alle Macht beim Volk liege, sei in Amerika keine Fiktion, son-
dern „gegenwärtige Realität“ (ÜR 215) gewesen. Nun liegt ein gewichtiger
Unterschied zwischen der amerikanischen Verfassungsgebung und der
Gründungsgeschichte des internationalen Menschenrechtsregimes darin,
dass erstere als mehr oder weniger singulärer Akt begriffen werden kann,
während sich letztere nicht auf einen expliziten Gründungsmoment redu-
zieren lässt. Das internationale Menschenrechtsregime nahm seinen An-
fang in der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte (AEMR) von
1948, fand seine rechtlich-bindende Konkretisierung und Ausgestaltung in
den Internationalen Pakten aus dem Jahr 1966 und seitdem in verschiede-
nen weiteren Abkommen zum Schutz der Menschenrechte. Wer diesen
Aspekt verkennt und bspw. die Entwicklung der AEMR im Rahmen der
Menschenrechtskommission als Gründungsakt versteht, könnte leicht bei
der Diagnose landen, das Menschenrechtsregime sei als „Akt einer Regie-
rung“ und gerade nicht aus der Macht des Volkes entstanden. Wer nun
aber beachtet, dass es einen derartigen singulären Akt explizit nicht gab,
vielmehr Jahrzehnte der dezentralisierten Diskussion in verschiedenen Öf-
fentlichkeiten schließlich zum Status Quo führten, erkennt, wie stark die
Konstitution mit einem Einbezug der Weltbürger korrelierte. Beachtlich

tischer Freiheit“, im Sinne Montesquieus sprechen, nach welchem der Begriff der
Konstitution „nichts Negatives, keine Begrenzung und Verneinung der Macht,
mitbeinhalte“ (ÜR 194).

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

185

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


ist ferner, dass das Volk im Sinne der Menschheit, vermittelt durch NGOs,
auch während zentraler konstituierender Momente beteiligt war. John P.
Humphrey, erster Direktor der VN-Menschenrechtsabteilung wies später
darauf hin, dass erst der Einfluss amerikanischer NGOs auf die Verhand-
lungen zur VN-Charta in San Francisco dazu führte, dass die Menschen-
rechte mehr als eine „passing reference“ wurden.73 Peter J. Opitz schließt,
dass weniger die westlichen Regierungen als Verfechter der Idee der Men-
schenrechte auftraten, sondern vielmehr „engagierte Völkerrechtler,
Schriftsteller, humanitäre Organisationen sowie eine Reihe kleinerer Staa-
ten des Südens“ (Opitz 2002: 51). Im amerikanischen Fall betont Arendt,

„[...] dass die spezifisch amerikanische Erfahrung die Männer der Re-
volution gelehrt hatte, dass das Handeln zwar in Vereinzelung begon-
nen und von wenigen Entschlusskräftigen, die sich über ihre Motive
einig sind, beschlossen wird, dass es aber nur durchgeführt werden
kann in einer gemeinsamen Anstrengung, welche die Vielen miteinbe-
zieht, auf deren Motivation – ob sie z.B. ein ‚unerwünschtes Gesindel‘
sind – nichts mehr ankommen darf, dass also bei der Durchführung
nur die gemeinsame Anstrengung zählt und nicht die Einheitlichkeit
von Motiven, Vergangenheit und Abstammung, den entscheidenden
Prärequisiten des Nationalstaats. Die gemeinsame Anstrengung gleicht
die Verschiedenheit der Abstammung wie der persönlichen Qualität
auf eine höchst effektive Weise aus; in ihr werden wirklich alle gleich.“
(ÜR 225)

Genau dieser Moment der gemeinsamen Anstrengung lässt die Analogie
zur Verfassung des internationalen Menschenrechtsregimes ausdrücklich
sichtbar werden. Daneben kann auch der Geltungsanspruch als paralleles
Element gelesen werden. Nach Arendt brachte die amerikanische Revolu-
tion als Neuerung, „[…] dass diese Rechte [bürgerliche Rechte, Anm.] von
nun an für alle Menschen gelten sollten, ganz gleich aus welcher geschicht-
lichen Vergangenheit sie kamen oder wo sie wohnten“ (ÜR 192); gleich-
zeitig verstand die amerikanische Verfassung die Anerkennung der Men-
schenrechte als „Forderung einer wie immer gearteten Rechtsstaatlichkeit
für alle Menschen“ (ÜR 193). Auch hier zeigt sich eine eindeutige Nähe

73 42 NGOs waren durch das State Department eingeladen, die amerikanische Dele-
gation zu beraten (vgl. Opitz 2002: 50 f.).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

186

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


zur internationalen ‚Bill of Rights‘74: „Jedermann hat das Recht, überall als
rechtsfähig anerkannt zu werden.“ (Artikel 16, IP Bürg). Eine weitere fun-
damentale Prämisse verbindet die zwei hier verglichenen konstitutionellen
Werke. Nach Arendt gründet der „auf wechselseitigen Verpflichtungen be-
ruhende Vertrag [der amerikanische Verfassungsvertrag, Anm.], in dem
Macht aus dem Versprechen entspringt“ auf dem „föderativen Prinzip ‚ei-
nes auf Wachstum angelegten Commonwealth‘ […], in der konstituierte
politische Gemeinschaften sich miteinander verbinden und dauernde
Bündnisse abschließen, ohne ihre Identitäten aufzugeben“ (ÜR 222). Das
internationale Menschenrechtsregime scheint jenes, von Arendt als födera-
tiv bezeichnete, Prinzip ebenso zu verankern. Die AEMR wurde durch die
von den Vereinten Nationen 1946 eingesetzte Menschenrechtskommission
entwickelt, (vgl. Vereinte Nationen 1946) d.h. von den 53 weisungsgebun-
denen Staatenvertretern geschrieben (vgl. Buergenthal/Thürer 2010: 77).
Der kleine Kreis, der einst direkt Partizipierenden ist mittlerweile auf bei-
nahe universelle Größe angewachsen; entsprechend scheint die Idee des
Wachstums ebenso versinnbildlicht.

Elementares Charakteristikum der amerikanischen Entwicklung sei,
dass „man nach der Unabhängigkeitserklärung sofort begriff, dass die ver-
fassungsgebende Gewalt jetzt an das Volk übergegangen war“ (ÜR 193)
und dass es zu deren Erhalt der Etablierung neuer Machtzentren bedurfte,
denn schließlich seien „Verfassungen, Gesetze und Institutionen […] ge-
nau so lange lebensfähig, als die einmal erzeugte Macht lebendigen Han-
delns in ihnen überdauert“ (ÜR 227). Politische Freiheit habe „nicht im
Willen, sondern im Können Ursprung und Sitz“ (ÜR 194 f.). Dafür
schließt sich für Arendt an, dass

„[d]ie einzige rein materielle, unerlässliche Vorbedingung der Macht-
erzeugung […] das menschliche Zusammen selbst [ist]. Nur in einem
Miteinander, das nahe genug ist, um die Möglichkeit des Handelns stän-
dig offen zu halten, kann die Macht entstehen, […].“ (VA 253, herv.
KH)

74 Unter dem Begriff der ‘Bill of Rights’ werden drei völkerrechtlich relevante Texte
zusammengefasst, namentlich die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte
(AEMR) und die Internationalen Pakte über bürgerliche und politische Rechte
(IP Bürg) sowie über wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte (IP Kult).

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

187

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Für Arendt scheint die Existenz der Macht von einer räumlichen Nähe der
Handelnden zueinander abzuhängen.75 Entsprechend fordert sie für Ame-
rika Rätesysteme bzw. „kleine Republiken“ (ÜR 324), ähnlich der ur-
sprünglichen townships, in welchen nicht nur die Repräsentanten Gele-
genheit erhalten, politisch zu handeln, sondern das Volk seiner „Stimme
in der Öffentlichkeit Gehör“ (ÜR 324) verschaffen könne. Kahraman Sol-
maz hat treffend darauf hingewiesen, dass das Element des „nahe genug“
nicht im Sinne eines „bloßen Nebeneinander der Menschen“ gelesen wer-
den müsse, „sondern vielmehr eine durch politische Angelegenheiten ge-
währleistete Nähe“ beschreibt (Solmaz 2016: 74). Diese Interpretation bie-
tet mir die Gelegenheit, meine These trotz der suggerierten räumlichen
Nähe zu verteidigen. Die Menschenrechte können demnach als Form der
Macht gelesen werden, da sie zwar auf einer räumlich global ausgedehnten
Menge an Menschen beruhen, die jedoch durch eine politische Angelegen-
heit gleichzeitig verbunden ist. Die Menschenrechte werden als institutio-
nalisierte Machtstruktur global-lokal von einer lebendigen Macht unter-
stützt und schließen damit wieder an Arendt an, die selbst argumentiert,
dass „die Teilung der Macht ein Gemeinwesen mächtiger macht als ihre
Zentralisierung“ (ÜR 198). Ähnlich wie sie vor diesem Hintergrund die fö-
derale Struktur Amerikas verteidigt und lokal verankerte Machtzentren
fordert, lässt sich die geografisch verteilte Institutionalisierung globaler
Macht befürworten. In gewisser Weise kann von einer Wechselwirkung ge-
sprochen werden: Die gemeinsam geteilte Humanität (wir alle sind Teil
einer globalen Gemeinschaft der Menschheit) wird in den Menschenrech-
ten zum Ausdruck gebracht, die wiederum in ihrer rechtlichen Form der
institutionalisierten Macht, den global-öffentlichen Raum erst konstituie-
ren, innerhalb dessen die Zugehörigkeit zur Menschheit erfahrbar wird:
„Macht ist, was den öffentlichen Bereich, den potentiellen Erscheinungs-
raum zwischen Handelnden und Sprechenden, überhaupt ins Dasein ruft
und am Dasein erhält“ (VA 252). Fraglich bleibt, ob jene intermediären
Foren, jene politischen Institutionen existieren; schließlich werde Mensch-
heit erst dann „[z]um politischen Begriff […] wenn politische Strukturen
geschaffen werden, in denen sich diese Realität ausdrücken kann“ (Volk
2010 a: 228). Fraglich bleibt jedoch auch, ob die Beantwortung dieser Fra-
ge ausschlaggebend für die Möglichkeit der Analogie ist. Letztlich wirft
Arendt auch dem amerikanischen Ideal vor, einen entscheidenden Fehler

75 Es finden sich mehrere Textstellen, die dies suggerieren, bspw. schreibt sie auch:
„[Macht] liegt in jeder Ansammlung von Menschen potentiell vor, […]“ (VA
251).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

188

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


übersehen zu haben, als die Verfassung dem Volke zwar die Freiheit zu-
sprach, indessen aber „keinen Raum [enthielt], in dem diese Freiheit nun
auch wirklich ausgeübt werden konnte“ (ÜR 302):

„Wenn der Endzweck der Revolution die constitutio libertatis ist, die
Errichtung der Freiheit bzw. die Konstituierung eines öffentlichen
Raums, in dem sie in Erscheinung treten kann, dann sind diese Ele-
mentarrepubliken oder Räte, in deren Rahmen jedermann von seiner
Freiheit Gebrauch machen kann und also in einem positiven Sinne
frei ist, im Grunde der große Endzweck der Republik selbst; und wenn
die Stufenfolge der Machtbefugnisse in einem solchen System auch in
der Machtvollkommenheit der Zentralregierung schließlich gipfeln
muss, so ist doch andererseits diese Machtvollkommenheit jedenfalls
für innerpolitische Zwecke nur da, um die Sicherheit der Elementarre-
publiken zu garantieren, in welchen das Volk eigentlich frei ist und
frei lebt.“ (ÜR 326)

Dennoch lässt sich auch die Frage nach institutionalisierten Räumen glo-
baler Macht positiv beantworten. Beispielhaft lassen sich dafür anführen:
Die United Nations Civil Society Conference, die 2019 bereits in ihre 68te
Runde ging oder der Menschenrechtsrat auf zentraler, internationaler Ebe-
ne; viel wichtiger jedoch die dezentralen Ausprägungen auf lokaler Ebene,
bspw. der Fridays For Future-Bewegung. Analog zur amerikanischen Ver-
fassung, welche die Macht des amerikanischen Volkes konstituierte, kön-
nen die Menschenrechte als Konstitution einer globalen Macht der
Menschheit gelesen werden. Dabei geht die Analogie noch weiter. Christi-
an Volk weist treffend darauf hin, dass für Arendt „in der Gründung Ame-
rikas ‚in der Tat eine Anweisung auf eine politische Organisation der
Menschheit‘ verborgen liegt“ (Volk 2010 a: 228), die sich gleichzeitig lokal
und global ausdrückt:

„Lokal, weil es dort erst seine konkrete Form und den konkreten In-
halt bekommt. Global, weil dieses Recht Ausdruck davon ist, dass die
Macht und Rationalität der gesamten Ordnung darauf basiert, dass in
ihr ein jeder zu Wort kommen kann. […] Gleichzeitig ändert sich der
Begriff vom Menschenrecht: geschützt wird der Mensch nicht mehr als
abstrakt-individualistischer ‚Mensch überhaupt‘, sondern als Weltbür-
ger‘. Aus dem Menschenrecht wird ein Weltbürgerrecht, das im Be-
griff bereits die ‚Pluralität der Menschen in sich einschließ[t]‘. Das ist
der Kern von Arendts republikanischem Kosmopolitismus.“ (Volk
2010 a: 229)

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

189

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Die amerikanische Verfassung lässt sich in diesem Sinne als richtungswei-
sender Vorläufer für die Verfassung der Menschenrechte verstehen. Beide
Rechtstexte stiften ferner ‚Beziehungen‘; Recht erfülle bei Arendt, so
Christian Volk, eine beziehungsstiftende Funktion, es ermögliche eine
„Relation zwischen den Dingen“ (Volk 2010 a: 256). Recht setze Menschen
miteinander in Verbindung und ermögliche dadurch erst politisches Han-
deln in einer Öffentlichkeit. Der öffentliche Raum, in welchem politische
Freiheit erfahrbar wird, sei folglich ein Raum, in welchem „die Beanspru-
chung von Rechten möglich“ (Volk 2010 a: 268) wird. Nur durch die Si-
cherheit, die der Gemeinschaft durch Gesetze und Recht gegeben werde,
sei die Erfahrung der Freiheit und Gleichheit im Handeln möglich (vgl.
Volk 2010 a: 266). Damit lassen sich die Menschenrechte als Potential zur
Verwirklichung und zum Schutz der gemeinsam geteilten Humanität in
Form eines politisch-juridischen Ausdrucks des Bekenntnisses zur relativen
Anerkennung der menschlichen Bedingung verstehen.

„Recht ist demnach die institutionalisierte Ermöglichung eines Mitein-
anders auf der Grundlage der Urteilskraft. Den Nachweis seiner Legiti-
mation erbringt das Recht dadurch, dass es eine Ordnung erhält, in
der Pluralität im Miteinander-Handeln zum Ausdruck kommt und po-
litische Freiheit möglich wird. Da Pluralität bedeutet, dass die Welt
nicht vom Mensch, sondern von Menschen mit einem je eigenen
Standort bewohnt wird, muss das Erste Recht einer solchen Ordnung
jedem Menschen das Recht auf politische Beteiligung garantieren, das
heißt, jedem Menschen muss die Möglichkeit gegeben werden, seinen
Standpunkt in der Welt vertreten zu können.“ (Volk 2008: 140)

Dass die politische Gemeinschaft im 21. Jahrhundert global gedacht wer-
den kann, hat auch Arendt erkannt:

„Andererseits ist die Menschheit, die für das 18. Jahrhundert, kantisch
gesprochen, nicht mehr als eine regulative Idee war, für uns zu einer
unausweichlichen Tatsache geworden. Diese neue Situation, in der die
‚Menschheit‘ faktisch die Rolle übernommen hat, die früher der Natur
oder der Geschichte zugeschrieben wurde, würde in diesem Zusam-
menhang besagen, dass das Recht auf Rechte oder das Recht jedes
Menschen, zur Menschheit zu gehören, von der Menschheit selbst ga-
rantiert werden müsste.“ (ETH 617)

Die Annahme, dass eine verfasste Weltbürgerschaft den Schutz der Men-
schenrechte in diesem Sinne gewährleisten kann, hat sich in den vergange-
nen Jahrzehnten immer wieder bestätigt. Zunächst sind die internationa-

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

190

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


len Menschenrechte seit Arendts Zeiten deutlich stärker kodifiziert und
implementiert; Menschenrechtsverletzungen durch einen Staat werden öf-
fentlich und international geächtet; Menschenrechtsjurisdiktionen stehen
auch Einzelnen offen. In Anknüpfung an die eigentliche Idee der Men-
schenrechte, gründet die Sicherheit und Stabilität der Gemeinschaft, in
welcher wiederum Freiheit erlebbar wird, jedoch auch auf dem originären,
individuellen Bekenntnis zum Respekt der Humanität im Anderen. Die
Menschenrechte sind damit letztlich als Potential zu verstehen, das im
Handeln des Einzelnen realisiert wird. Somit liegt es auch an den Men-
schen selbst, der Gleichheit und Humanität durch die Aufrechterhaltung
der Menschenrechte gerecht zu werden. Serena Parekh schreibt:

„What this implies is that equality, like human rights, depends upon
our decision to guarantee these to ourselves. […] Rather, in a political
situation, decision through speech and action is the only kind of guar-
antee we have. […] Human rights, I think, have precisely the same sta-
tus: they are neither created and subjective, nor natural and objective,
but rather, made real through us and through our political commit-
ment.” (Parekh 2008: 35)

In der global entgrenzten Gemeinschaft kann damit argumentiert werden,
dass es auch am individuellen Einzelnen liegt, die gemeinsam geteilte Hu-
manität im Anderen anzuerkennen und wechselseitig zu respektieren:

„Understood on the basis of the right to have rights, this means that
wherever one goes, one has the right to belong to a political space
where significant speech and action and the capacity to initiate are pos-
sible. This is because each human being is an appearance who requires
a public space in order to truly appear: ‘To be deprived of it means to
be deprived of reality, which, humanly and politically speaking is the
same as appearance’.” (Birmingham 2006: 59)

Insofern sich die Menschenrechte als politischer Imperativ verstehen las-
sen, wird damit ein Bekenntnis zur Gleichheit impliziert: Jene anderen,
die mit mir die Welt ‚bevölkern‘ verstehe ich als „equals“, als Gleiche unter
Gleichen: „Gleichheit ist nicht gegeben, und als Gleiche nur sind wir das
Produkt menschlichen Handelns. Gleiche werden wir als Glieder einer
Gruppe, in der wir uns kraft unserer eigenen Entscheidung gleiche Rechte
gegenseitig garantieren“ (ETH 622), schreibt Arendt in Elemente und Ur-
sprünge totaler Herrschaft. Jeremy Waldron führt den Gedanken aus, für
Arendt sei Gleichheit ein Bekenntnis bzw. Prinzip:

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

191

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


„[…] equality is a principle or a commitment, something that operates
in the practical political reals. We do not do a study and discover that
people are equal; we hold that they are equal. Equality is not an idle
description of anything […]. It is an ‘ought’, not an ‘is’. It is normati-
ve, not descriptive.” (Waldron 2010: 19)

Dementsprechend ist – mit Benhabib gesprochen – die „Gleichheit der
Bürger eines demokratischen Rechtsstaats […] aber etwas anderes als die
Gleichheit einer kulturellen oder ethnischen Identität. Die Gleichheit der
Bürger bedeute nicht Gleichartigkeit, sondern setze im Gegenteil Respekt
für Differenzen voraus“ (Benhabib 2008 b: 68).

Zusammenfassend lässt sich als Kernmoment der Menschenrechte die
Idee der „human condition“, der Idee einer gemeinsam geteilten Humani-
tät und der wechselseitigen Garantie eben jener gemeinsam geteilten Hu-
manität durch Teilhabe an einer rechtlich geschützten politischen Ge-
meinschaft bestimmen. Die Menschenrechte gründen auf der lebendigen
Macht der globalen Menschheit, die gleichzeitig in der rechtlichen Form
der Menschenrechte materialisiert ist und somit stets als Potential bereit-
steht, das wiederum in Handlungen realisiert werden muss – „[…] for
Arendt, a right is not a property or a possession, but a capacity to act“ (Bar-
bour 2013: 307). Ähnlich deutet James D. Ingram Arendts Recht, Rechte
zu haben. Er liest ihre Konzeption in der Tradition Étienne Balibars, wel-
cher das Recht, Rechte zu haben mit einem Recht zu Politik gleichsetzt
(vgl. Ingram 2008: 411).76 „The politics of rights can be thought with
Arendt as the active practice of those who recognize each another as
equals. […] Crucially, its scope is set, not by state boundaries or legal juris-
diction, but by political action itself” (Ingram 2008: 410 f.). Insofern bilden
die Menschenrechte den Ausgangspunkt des hier vorgestellten Legitimi-
tätsverständnisses. Wie das Potential der Menschenrechte tatsächlich reali-
siert wird bzw. werden kann, soll in den folgenden zwei Abschnitten dar-
gestellt werden.

76 Für Balibar sei das Recht auf Politik ein Recht zum Handeln, womit einhergehe,
dass niemand von anderen ‚von oben‘ befreit oder emanzipiert werden könne,
sondern sich Rechte nur durch Handeln selbst verwirklichen können (vgl. In-
gram 2008: 411).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

192

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Individuelle völkerrechtliche Verantwortlichkeit und die Praxis des
Dissens

Die zweite Figur, in welcher sich das Moment des individualzentristischen
Völkerrechts manifestiert, ist das Prinzip internationaler strafrechtlicher
Verantwortlichkeit. In Kapitel 2.3.3.1.2 wurde die genealogische Entwick-
lung des Prinzips individueller Strafverantwortung aufgezeigt; im Folgen-
den steht nun die Frage im Fokus, welche Aspekte des Prinzips für eine
völkerrechtliche Legitimitätskonzeption zu notwendigen Kriterien werden
bzw. wie sich die Manifestation durch die Brille der Pluralität, des Prinzips
des ‚Menschen unter Menschen‘ darstellt. Ganz konkret: Was folgt aus der
Diagnose individueller internationaler Strafverantwortlichkeit für eine ad-
äquate Konzeption völkerrechtlicher Legitimität? Bzw. worin liegt das nor-
mative Kernmoment der strafrechtlichen Verantwortlichkeit?

Das Prinzip strafrechtlicher Verantwortlichkeit gründet zunächst auf der
Prämisse, dass der Mensch zur freien Willensbestimmung befähigt ist und
damit zur Verantwortung begabt ist: „Und wenn der Angeklagte zufälli-
gerweise ein Funktionär ist, dann wird er genau deshalb angeklagt, weil
ein Funktionär immer noch ein menschliches Wesen ist, und allein in die-
ser Eigenschaft steht er vor Gericht“ (PV 21). Solange das Individuum zu-
rechnungsfähig ist und sich nicht in einem die freie Willensbestimmung
ausschließenden Zustand befindet, muss es sich für die Konsequenzen sei-
nes Handelns verantworten und ist in einem auch strafrechtlichen Sinne
rechtsfähig:77 „Strafrecht dient der staatlichen Reaktion auf Zuwiderhand-
lung der Rechtsunterworfenen. Die Störung des Rechtsfriedens wird besei-
tigt, indem der Täter als Störer in Anspruch genommen wird“ (Gropp
2015: 11). Strafrechtliche Verfolgung ereignet sich dort, wo ein eigentlich
zur Verantwortung Begabter, d.h. ein mit den dafür notwendigen Fähig-
keiten Ausgestatteter, diese im Moment der Tat ungenügend zum Einsatz
gebracht hat und folglich unverantwortlich handelte, insofern er gegen
eine bestehende gesetzliche Ordnung verstoßen hat. Das Urteil als norma-
tive Reflexionsinstanz stellt den Verantwortungszusammenhang wieder
her. Anders ausgedrückt, ist strafrechtliche Verurteilung die Konsequenz
aus unverantwortlichem Handeln, insofern das Urteil jemanden nachträg-
lich ‚zur Verantwortung zieht‘. In diesem Sinne ist der Begriff der Verant-

4.3.3

77 In diesem Sinne sind bspw. Minderjährige bis zu ihrem 7. Lebensjahr laut bür-
gerlichem Recht geschäftsunfähig, i.S. als sie noch nicht Verantwortung für ihr
Handeln tragen können (vgl. § 104 BGB). Ebenso Menschen in einem die freie
Willensbestimmung ausschließendem Zustand.

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

193

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


wortung als eine „ex-post-facto Rechnung für das Getane“ (Jonas 1984:
174) zu verstehen. Der Terminus der Verantwortung verweist jedoch nicht
nur auf die nachträgliche Rechtfertigung des Getanen, sondern auch auf
eine Verantwortung, die jemand aktiv-gegenwärtig – im Sinne eines „pro-
spektiven Vorsorgeprinzips“ (Heidbrink 2010: 6) – trägt. Während die ers-
te Beschreibung auf einer passiven, nachträglichen Rollenzuschreibung ba-
siert, ereignet sich Verantwortung im zweiten Falle im Modus des poli-
tisch-aktiv handelnden Akteurs. Grundsätzlich wird eine „[g]enerelle Zu-
ständigkeit für die Folgen und Nebenfolgen des Handelns“ (Höffe 1993:
20) impliziert, auch für „Zu-Tuende[s]“ (Jonas 1984: 174).

In diesem Sinne lautet die für den folgenden Abschnitt zentrale These,
dass das Vorhandensein internationaler strafrechtlicher individueller Ver-
antwortlichkeit, verankert bspw. im Römischen Statut, im Sinne einer pas-
siven Haftung für Getanes, eine aktive Verantwortlichkeit für gegenwärti-
ges und zukünftiges Handeln des einzelnen Individuums im internationa-
len Kontext impliziert. Die zwei Seiten der Verantwortung – nachträgli-
che, passive Haftung für Getanes und aktives Handeln im Sinne eines Fol-
gebewusstseins – ergeben sich aus der gestellten Diagnose, sie bedingen
sich gegenseitig. Folglich kann ein Rechtssystem entsprechend als kohä-
rent angesehen werden, wenn es eine Person nach begangener Tat zur Ver-
antwortung zieht, diese gleichzeitig aber zu jeder Zeit in einem aktiven
Sinne als verantwortungsbegabte Person, die für ihre Gegenwart und Zu-
kunft Verantwortung tragen kann, einbezieht. Recht kann demnach nur
legitim sein, insofern es sowohl die aktive als auch die passive Komponen-
te der Verantwortung einschließt, d.h. beiden Elementen gleichermaßen
Raum verschafft. Eine internationale strafrechtliche Individualverfolgung
kann entsprechend nur dann legitim sein, wenn sie gleichzeitig die aktive
Dimension des Verantwortungsbegriffs in den Rechtskontext einschließt.
Zu klären, was das konkret bedeutet, ist Aufgabe des folgenden Abschnit-
tes.

Die zweite These, die damit bereits antizipiert, allerdings noch nicht ex-
pliziert wurde, ist, dass die Verantwortlichkeit des Menschen im Status
Quo auch auf einer überstaatlichen Ebene besteht. Aus der Existenz inter-
nationaler Strafgerichtsbarkeiten und damit der Anwendung des nachträg-
lichen „Zur-Verantwortung-Ziehens“ des Einzelnen auf überstaatlicher
Ebene, folgt, dass die Verantwortlichkeit des Menschen sich nicht lokal be-
grenzt ereignet. In der globalisierten Welt des 21. Jahrhunderts ist der
Mensch global verantwortlich, entsprechend muss das überstaatliche
Recht diese Komponente spiegeln. Ich als Mensch bin verantwortlich für
mein Handeln gegenüber mir, den anderen und der Welt. Dem rationalen

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

194

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Kernprinzip der internationalen strafrechtlichen Verantwortlichkeit ent-
spricht somit der Einbezug des einzelnen Individuums und den Seinesglei-
chen in einen globalen Verantwortungszusammenhang, in welchem die
Pluralität der Menschen aktiv in Form verantwortungsbegabter Menschen
auftreten kann: „[G]enerisch ist die Gegenseitigkeit immer da, insofern
ich, der für jemand Verantwortliche, unter Menschen lebend allemal auch
jemandes Verantwortung bin“ (Jonas 1984: 391).

Um diese Thesen zu plausibilisieren, möchte ich wie folgt vorgehen. Zu-
nächst soll mit Arendt gezeigt werden, dass sich die individuelle Verant-
wortlichkeit aus den geistigen Fähigkeiten des Denkens und Urteilens
speist. Anschließend soll die Frage beantwortet werden, wie sich jene indi-
viduelle Verantwortlichkeit in einem globalen Kontext realisiert bzw. reali-
sieren lässt. D.h. wie wird im Völkerrechtssystem die individuelle Verant-
wortlichkeit (in notwendiger Ergänzung zur passiv-nachträglichen Haf-
tung) artikuliert? Gleichzeitig soll ein normatives Argument entwickelt
werden, das aufzeigt, warum aus der reinen Fähigkeit zur Willensbestim-
mung und Verantwortlichkeit (dem Können) ein normativer Anspruch er-
wächst, diese Fähigkeit auch (global) zur Anwendung zu bringen (das Sol-
len).

Exkurs zur Schuld

Als erste Differenzierung gilt es jedoch, den Unterschied zwischen Schuld
und Verantwortung zu klären. Offensichtlich wird in der Sprache der Ge-
richtsbarkeit häufig von der Schuld des Angeklagten gesprochen. Jemand
hat sich schuldig bekannt oder wurde schuldig gesprochen, ein spezifi-
sches Verbrechen begangen zu haben. Gleichzeitig ist er für seine Tat ver-
antwortlich und wird zur Verantwortung gezogen. Doch worin liegt der
semantische und sinnhafte Unterschied zwischen den Begriffen und den
genannten Aussagen? Schuldig und/oder verantwortlich kann zunächst
nur ein menschliches Wesen sein; zwar ist „[j]eder Lebendige […] sein ei-
gener, keiner weiteren Rechtfertigung bedürftiger Zweck und hierin hat
der Mensch nichts vor anderen Lebewesen voraus“, jedoch – und das hebt
ihn ab – „dass er allein auch für sie, das heißt für die Hütung ihres Selbst-
zwecks, Verantwortung haben kann“ (Jonas 1984: 184). Während jedoch
die Schuld unmittelbar an den einzelnen Täter gebunden bleibt, verweist
der Begriff der Verantwortung/Verantwortlichkeit bereits auf die politi-
sche Dimension menschlichen Lebens. „Guilt, unlike responsibility, al-
ways singles out; it is strictly personal” (CR 43), schreibt Hannah Arendt

4.3.3.1

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

195

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


und führt an anderer Stelle aus, dass es „[s]o etwas wie kollektive Schuld
oder kollektive Unschuld […] nicht [gibt]; der Schuldbegriff macht nur
Sinn, wenn er auf Individuen angewendet wird” (PV 20). Ein Mensch, wel-
che Rolle er im Moment der verbrecherischen Tat auch spielt, ist schuldig
für das Verbrechen, das er selbst verschuldet. Auch die Unterstützung ei-
nes verbrecherischen Regimes, strategisch oft als reiner Gehorsam abgetan,
könne eine schuldhafte Tat darstellen.78 Dagegen sei es unmöglich, sich
schuldig zu fühlen bzw. schuldig zu sein, für etwas, das bspw. die eigenen
Vorfahren getan haben. Schuld wird auch im generellen Verantwortungs-
diskurs folglich meist als rein individuelles Konzept begriffen, im Gegen-
satz zur Verantwortung, die ein assoziatives Moment enthält, in dem Sinne
als sie auf soziale Beziehungen verweist (vgl. Sombetzki 2014: 38, Hahn
2017: 96).

Die Verantwortung als assoziativer Begriff, müsse, so Arendt, nicht
zwangsläufig individuell gedacht werden, auch kollektive Verantwortung
sei denkbar: „Persönliche Verantwortung muss man von politischer Ver-
antwortung unterscheiden. Jede Regierung übernimmt die politische Ver-
antwortung für die Taten und die Untaten ihrer Vorgängerin, und jede
Nation übernimmt die Verantwortung für die Taten und die Untaten der
Vergangenheit“ (PV 18). Bleiben wir zunächst bei der politischen, einem
Fall kollektiver Verantwortlichkeit, die darauf gründet, dass jeder Mensch,
jede Generation in „ein geschichtliches Kontinuum hineingeboren wird“
(PV 18) und somit das Handeln der Vorfahren trägt. Kollektive Verant-
wortlichkeit basiert auf einer Zugehörigkeit und Teilhabe zu und an einer
politischen Gemeinschaft: „I must be held responsible for something I
have not done, and the reason for my responsibility must be my member-
ship in a group (a collective) which no voluntary act of mine can dissolve,
that is, a membership which is utterly unlike a business partnership which
I can dissolve at will.” (CR 45).79 Jene Art der Verantwortlichkeit gründet
auf „der Idee, dass eine Nation eine kontinuierliche Rechtsperson darstellt,
die in unserem Namen spricht und handelt“ (Hahn 2017: 109), und die
man nach Arendt nicht ablegen kann, da dies den Ausschluss aus der Ge-
meinschaft bedürfe, und das zwar möglich sei, allerdings nur bedeuten

78 Für Arendt ist „[…]im politischen Bereich der Erwachsenen das Wort Gehorsam
nur ein anderes Wort […] für Zustimmung und Unterstützung“ (EJ 404).

79 An anderer Stelle führt sie aus: „Bürger eines Landes zu sein, heißt, die Verant-
wortung für das, was öffentlich von der Regierung im Namen dieses Landes ge-
tan wird, mittragen zu müssen, und zwar ganz unabhängig von individuel-
ler ‘Schuld’ oder ‘Unschuld’” (KJ.102).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

196

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


würde, eine Gemeinschaft für eine andere einzutauschen und damit auch
nur eine Verantwortlichkeit in eine andere zu verwandeln. Einzig jene
Menschen, die jeglicher Zugehörigkeit zu einer politischen Gemeinschaft
entbehren, das heißt alle jene, deren Recht, Rechte zu haben, verweigert
würde, seien politisch nicht zur Verantwortung zu ziehen, so bspw. Staa-
tenlose (vgl. CR 45). Der Staatenlose, der jegliche effektive Beteiligungs-
chance entbehre, könne im Sinne einer politischen Verantwortung nicht
belangt werden (vgl. Hahn 2017: 111). Allerdings bleibe auch in Situatio-
nen, in welchen alle Voraussetzungen für politische Verantwortung feh-
len, d.h. faktisch keine Einwirkungsmöglichkeiten bestünden und somit
kein politisch verantwortliches Handeln eingefordert werden könne, die
persönliche Verantwortung bestehen. In letzter Instanz wäre somit das
Verlassen des unrechtmäßigen Regimes ein Akt der persönlichen Verant-
wortung (vgl. Hahn 2017: 111). Mit Hahn lässt sich Arendts Begriff politi-
scher Verantwortung, als eine Form assoziativer Verantwortung, wie folgt
zusammenfassen:

„Erstens, dass politische Verantwortung nicht allein die Verantwor-
tung von Politikern und Regierungen betrifft, sondern – auch wenn
der Begriff selbst bei Arendt fehlt – als staatsbürgerliche Verantwor-
tung von jedem Einzelnen wahrzunehmen ist. Zweitens handelt es
sich um eine Art kollektiver Verantwortung ohne Schuld, die daher
rührt, dass wir über unsere Teilnahme an Institutionen in ein politi-
sches System involviert sind, in dem einige Gruppen in ihm stärker
profitieren; und drittens basiert politische Verantwortung auf der
Möglichkeit, öffentlichen Einfluss auf dieses System zu nehmen.“
(Hahn 2017: 112)

Auf den dritten Aspekt, die „Möglichkeit, öffentlichen Einfluss auf dieses
System zu nehmen“, werden wir im Folgenden zurückkommen. Zunächst
bleibt festzuhalten, dass Arendt den Begriff der Schuld eindeutig von dem
Begriff der Verantwortung unterscheidet. Die Schuld ist strikt personal,
ich bin nur schuldig für das, was ich selbst getan habe.

Verantwortlichkeit als Brücke zwischen Vita Contemplativa und
Vita Activa

Die Kompetenz der Verantwortlichkeit gründet auf den menschlichen Fä-
higkeiten des Denkens und Urteilens – so lautet die Leitthese dieses Absat-
zes. Das Argument wird auf Basis des Arendtschen Dualismus der mensch-

4.3.3.2

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

197

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


lichen Lebenstätigkeiten entwickelt. In ihrem theoretischen Hauptwerk,
der Vita Activa, stellt sie sich die Frage, „was wir tun, wenn wir tätig sind“
(VA 14) und argumentiert, dass das menschliche Tätigsein drei Formen
umfasst: Das Arbeiten, das Herstellen und das Handeln. Das Arbeiten ziele
dabei auf die Erhaltung des Lebens selbst, indem es die menschlichen
Grundbedürfnisse befriedige, d.h. Lebensmittel zum Verzehr und Ver-
brauch erzeugt. Das Herstellen sei durch eine Mittel-Zweck-Rationalität
gekennzeichnet, strebe nach dem dauerhaften Bestand materieller Produk-
te und erschaffe dadurch eine konkrete „Dingwelt“ (VA 16). Das Handeln
jedoch, so Arendt, ist die wichtigste Tätigkeit, denn nur im Handeln mit
anderen erfahre der Mensch Freiheit, nur in jenem menschlichen Zwi-
schen-Raum des Handelns könne der menschlichen Bedingung entspro-
chen werden: „Solange man handelt, ist man frei, nicht vorher und nicht
nachher, weil Handeln und Freisein ein und dasselbe sind“ (FP 206). Die
Vita Activa wurde 1960 veröffentlicht; mehr als ein Jahrzehnt später be-
gann sich Arendt mit dem geistigen Pendant zum tätigen Leben zu befas-
sen. In den Jahren 1973 und 1974 hielt sie die Gifford-Lectures an der Uni-
versität von Aberdeen und sprach über „Das Denken“ und „Das Wollen“.
Die Vorlesungsmanuskripte wurden postum unter dem Titel Vom Leben
des Geistes veröffentlicht. Spiegelbildlich zur Vita Activa umfasst die Vita
Contemplativa – „[w]as ist das Leben des Geistes, wenn es nicht kontem-
plativ ist?“ (DT II 675) – nach Arendt ebenfalls drei Elemente: Besagtes
Denken und Wollen sowie das Urteilen. Arendts Überlegungen zu diesem
dritten Teil blieben aufgrund ihres frühen Todes im Jahr 1975 unvoll-
endet:

„After her death, a sheet of paper was found in her typewriter, blank
except for the heading ‚Judging‘ and two epigraphs. Some time be-
tween the Saturday of finishing ‘Willing’ and the Thursday of her
death, she must have sat down to confront the final section.” (McCar-
thy 1978: 242)

Da sie sich jedoch bereits davor – insbesondere ausgelöst durch ihre Be-
richtserstattung des Eichmann-Prozesses in Jerusalem – mit der Thematik
des Urteilens befasst hatte und ihre Urteilstheorie in den Lectures on Kant’s
Political Philosophy von 1970 skizzierte, ergibt sich eine zwar fragmentierte,
aber dennoch substanzielle Ausgangsbasis für die Rekonstruktion. Insbe-
sondere zwei Aufsätze sind neben den genannten Werken relevant: Ein
Vortrag, den Arendt in den Jahren 1964/65 mehrmals hielt und der den Ti-
tel „Persönliche Verantwortung in der Diktatur“ trägt, sowie ein Aufsatz
mit dem Titel „Collective Responsibility“, postum veröffentlicht.

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

198

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Nach der leitenden These ergeben sich zwei analytische Foki und damit
zwei argumentative Schritte. Grundsätzlich wird ein Verantwortungsbe-
wusstsein bzw. eine Verantwortungsbegabung von einer aktiven Verant-
wortungsträgerschaft abgegrenzt. Diese klare Differenzierung hat Arendt
an keiner Stelle derart formuliert, sie scheint aber implizit erhalten und
verschafft uns an dieser Stelle einen differenzierteren Blick auf das Phäno-
men der Verantwortung.

Mit Arendt und über Arendt hinaus soll argumentiert werden, dass die
menschliche Verantwortungsbegabung auf den geistigen Fähigkeiten, ins-
besondere dem Denken und dem Urteilen gründet – und damit im geisti-
gen Leben des Menschen angelegt ist. Der Mensch qua seines Menschseins
ist befähigt zu denken und zu urteilen; dabei schließt er die Standpunkte
anderer ein und gelangt zur freien Willensentscheidung sowie zu Folgebe-
wusstsein.80 Das Denken, das zunächst als die ‚einsamste‘ Aktivität er-
scheint – „[…] weil die Kontemplation ein einsames Geschäft ist oder zu-
mindest in der Einsamkeit ausgeführt werden kann“ (KPP 81) – die schein-
bar isoliert und monologisch im Einzelnen stattfindet; sei nicht nur Teil
der Bedingung des menschlichen Wesens – Arendt schreibt, „dass die le-
bendige Menschlichkeit eines Menschen in dem Maße abnimmt, in dem
er auf das Denken verzichtet“ (RLP 20) – sondern ereigne sich überwie-
gend im Modus des pluralen Austauschs. Das Denken setze eine Kommu-
nikation zwischen ‚mir und meinem Selbst‘ voraus und impliziere, dass
der Mensch in der Lage sei, die Position des Anderen im Denken dialo-
gisch einzubeziehen: „It is this duality of myself with myself that makes
thinking a true activity, in which I am both the one who asks and the one
who answers. Thinking can become dialectical and critical because it goes
through this questioning and answering process” (LM 185, vgl. auch ÜR
131). Bethania Assy führt in diesem Zusammenhang den Begriff des ‘Refle-
xiven Selbsts’ (Assy 2008: 64), das durch den Prozess des Denkens erlebt
werde. Auch Arendt selbst nutzt den Kontext des Reflexiven, um ihr Ver-
ständnis des Denkens zu ergründen: „Denken in der Einsamkeit ist immer
ein Gespräch mit sich selbst. Dies ist auch der Sinn vielleicht aller Reflexiv-
Verben, die gar nicht zurück-bezogen sind, sondern ursprünglich das soge-
nannte Ich als zwei ansetzen“ (DT I 73). Die Logik des Denkens könne
als ‘Sprechen mit mir selbst’ und des Sprechens als ‘Denken mit anderen’
dargestellt werden (vgl. Parekh 1981: 94).

80 Die drei Fähigkeiten verweisen auf die unterschiedlichen temporalen Aspekte des
Verantwortungsbegriffs: „Das Denken bedenkt die Gegenwart, das Urteilen beur-
teilt das Vergangene, der Wille will das Zukünftige.“ (DT II 743).

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

199

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


„Der schweigende Dialog indiziert Pluralität, aber Vorbild [ist] der
Dialog mit einem Anderen. Nur weil ich mit Anderen sprechen kann,
kann ich auch mit mir sprechen, d.h. denken. Ergo: Aristoteles hat un-
recht: Der Freund ist nicht ein ‚anderes Selbst‘, sondern das Selbst ist
ein anderer Freund.“ (DT II 688)

Das dialogische Denken lehre uns, aus der Perspektive des Anderen zu
denken, die Gemeinschaft der Welt einzubeziehen und sich selbst zu re-
flektieren (vgl. Assy 2008: 60). Der innere Dialog des dualen Selbst spiegle
die Verschiedenheit und Andersartigkeit der äußeren Welt (vgl. Mewes
2009: 155, Volk 2008: 136). Politisches Denken könne somit als repräsenta-
tiv verstanden werden, insofern sich eine Meinung durch Betrachtung,
d.h. ‚Repräsentation‘ anderer Standpunkte, auch Abwesender, bilde (vgl.
WUP 342).81

Das Urteilen sei die politischste der drei geistigen Fähigkeit (vgl. TMC
446), da hier die potenzielle Einigung mit anderen einbezogen wird: „Jud-
ging is one, if not the most, important activitiy in which this sharing-the-
world-with-others comes to pass“ (CC 218). Die Urteilskraft sei eine im
spezifischen Sinne politische Fähigkeit

„[…] und zwar genauso, wie Kant sie bestimmte, nämlich die Fähig-
keit, die Dinge nicht nur aus der eigenen, sondern aus der Perspektive
aller anderen, die ebenfalls präsent sind, zu sehen […] sie vielleicht die
Grundfähigkeit ist, die den Menschen erst ermöglicht, sich im öffent-
lich-politischen Raum, in der gemeinsamen Welt zu orientieren.“ (KP
299)

Das dominante Verfahren des Urteilens ist nach Arendt die Fähigkeit, Al-
ternativen denken zu können. Die Einbildungskraft sei für das Urteilen
notwendig, weil erst durch sie Alternativen, Beispiele und Vorbilder reprä-
sentiert werden können: „Ohne Einbildung ist das Urteil blind, ohne Ur-
teil ist die Einbildung leer“ (DT II 680). Jede Einzelne sei befähigt, selbst-
ständig zu urteilen und sich nicht auf das Urteil der anderen zu verlassen,
indem sie die Selbstbezogenheit durch den Einschluss anderer Blickwinkel

81 „Politisches Denken ist repräsentativ in dem Sinne, dass das Denken anderer im-
mer mit präsent ist. Eine Meinung bilde ich mir, indem ich eine bestimmte Sa-
che von verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachte, indem ich mir die Stand-
punkte der Abwesenden vergegenwärtige und sie so mit repräsentiere. […] Viel-
mehr gilt es, mit Hilfe der Einbildungskraft, aber ohne die eigene Identität aufzu-
geben, einen Standort in der Welt einzunehmen, der nicht der meinige ist, und
mir nun von diesem Standort aus eine eigene Meinung zu bilden.” (WUP 342).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

200

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


ergänzt bzw. auswechselt und sich das präsent macht, was verborgen liegt.
Die Urteilsfindung beruhe letztlich auf dem Verfahren der Einbildung, er-
gänzt durch die Operation der Reflexion, welche wiederum einen subjekti-
ven Teil – Arendt nennt ihn ‚Geschmack‘ – und ein intersubjektives Ele-
ment – die Mitteilbarkeit – enthält.82 Auf den Verlust eben dieser eigenen
Urteilsfähigkeit weißt Hannah Arendt in ihrer Auseinandersetzung mit
dem gesellschaftlichen Zusammenbruch während der Nazi-Diktatur hin:
„Wenn man nicht den fast völligen Zusammenbruch des persönlichen Ur-
teilsvermögens […] in den Anfangsstadien des Naziregimes berücksichtigt,
dann kann man unmöglich verstehen, was tatsächlich geschah“ (PV 15). Es
seien also insbesondere jene, die sich nicht dem Regime beugten und nicht
der Idee folgten, dass durch Teilhabe Schlimmeres verhindert würde, dieje-
nigen gewesen, die sich die Fähigkeit des Urteiles erhalten haben:

„Diejenigen, die nicht teilnahmen und von der Mehrheit als unverant-
wortlich bezeichnet wurden, waren die einzigen, die es wagten, selber
zu urteilen. Zu dieser Urteilsbildung waren sie nicht etwa deshalb in
der Lage, weil sie über ein besseres Wertesystem verfügten, […] Ich
glaube, dass diejenigen, die nicht teilnahmen, ein anderes Kriterium
hatten: Sie stellten sich die Frage, inwiefern sie mit sich selbst in Frie-
den leben könnten, wenn sie bestimmte Taten begangen hätten; und
sie zogen es vor, nichts zu tun. Nicht weil dadurch die Welt sich zum
Besseren verändern würde, sondern weil sie nur unter dieser Bedin-
gung als sie selbst weiterleben konnten. […] Um es ganz krass auszu-
drücken: Nicht weil sie das Gebot ‚Du sollst nicht töten‘ streng befolgt
hätten, lehnten sie es ab, zu morden, sondern eher deshalb, weil sie
nicht willens waren, mit einem Mörder zusammenzuleben – mit sich
selbst.“ (PV 34 f.)

Die Voraussetzung für die Urteilsfähigkeit ist nach Arendt kein besonders
differenziertes Moralverständnis oder ähnliches, sondern einzig „die Ge-
wohnheit ausdrücklich mit sich selber zusammenzuleben, d.h. sich in je-
nem stillen Zwiegespräch zwischen mir und meinem Selbst zu befinden,
welches wir […] als Denken bezeichnen“ (PV 35). Diese Lesart der Arendt-
schen Urteilstheorie, in deren Zentrum das repräsentative Denken und die
erweiterte Denkungsart des politisch Handelnden stehen, folgt der auf-
schlussreichen Arbeit Stefanie Rosenmüllers, die sich mit ihrer Analyse der
vielbeachteten These entgegenstellt, wonach bei Arendt nicht eine, son-
dern zwei Theorien des Urteilens enthalten seien. Roland Beiner argumen-

82 Vgl. zur Urteilskraft bei Arendt ausführlich: Vollrath 1979 und Vollrath 1993.

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

201

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


tiert im einleitenden Essay der von ihm herausgegebenen Sammlung Das
Urteilen, dass sich Arendts Sichtweise ab 1970 verlagert habe, das Urteilen
werde zuvor aus der Perspektive des politisch Handelnden beschrieben,
später aus der Sicht des Zuschauers, des Historikers (vgl. Beiner 1998).
Arendt biete demnach ein „aristotelisch inspiriertes“ und ein an „Kant ori-
entiertes“ (Rosenmüller 2013: 34) Modell des Urteilens an. Stefanie Rosen-
müller plausibilisiert die Gegenthese; das „erweiterte Denken in den späte-
ren Texten [stelle] eine Teilfunktion der Urteilskraft [dar]“, das „Zuschau-
ermodell [liege] nicht im außerpolitischen Raum der ‚ewigen, unveränder-
lichen‘ Dinge“ (Rosenmüller 2013: 34); entsprechend könne die These der
Zwei-Modelle nicht gehalten werden. Vielmehr gründen beide Perspekti-
ven des Urteilens auf einer politischen Verantwortungsethik, welche einer
moralischen gegenübergestellt werden kann. Arendt selbst bezeichnet jene
als „Ethik der Macht“ (DT II 818). Die politische Verantwortungsethik fu-
ße auf der „Stimme der pluralen Menschheit“ (Rosenmüller 2013: 95), wel-
che im Dialog mit sich selbst zu Wort komme und im Handeln aktuali-
siert werde. Im Gegensatz zur Gesinnungsethik welche den Willen beurtei-
le, gehe es bei der politischen Verantwortungsethik darum, Handlungen
zu bewerten, d.h. für vergangenes, gegenwärtiges und zukünftiges Han-
deln Rede-und-Antwort zu stehen83 und durch Handlung Verantwortung
zu tragen (vgl. Rosenmüller 2013: 95). Die klare Abgrenzung zur Gesin-
nungsethik formuliert Arendt im Denktagebuch:

„Es ist höchst auffallend, dass in der Kritik der praktischen Vernunft
und den anderen moralischen Schriften Kants von dem sogenannten
Mitmenschen kaum die Rede ist. Es geht wirklich nur um das Selbst
und die in der Einsamkeit funktionierende Vernunft. Also ist Kants
Moral inklusive dem kategorischen Imperativ eine Moral der Ohn-
macht; als solche aber ist sie unantastbar. Das nennt man Gesinnungs-
ethik, und auf Gesinnungsethik hat man nur in Grenzsituationen ein
Recht, wenn man für die Welt die Verantwortung nicht mehr über-
nehmen kann. In der Kritik der Urteilskraft hingegen kommt der poli-
tische Mensch zu Wort.“ (DT II 818)

83 Die Sprachlichkeit als Voraussetzung für Verantwortung lässt sich auch inner-
halb des allgemeinen sozialwissenschaftlichen Verantwortungsdiskurses aufzei-
gen; grundsätzlich wird davon ausgegangen, dass „Verantwortung […] nur da an-
zutreffen [sei], wo Sprechen möglich ist“ (Weischedel 1972: 15). Dabei wird in
der aktuelleren Auseinandersetzung die Sprachlichkeit oftmals in den Begriff der
Kommunikationsfähigkeit übersetzt, da bspw. auch Taubstumme die Fähigkeit
zur Verantwortlichkeit haben (vgl. Sombetzki 2014: 44 f).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

202

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Zusammengefasst gründet die Verantwortung bei Arendt auf dem Prinzip
der Pluralität, das sich sowohl in den vorgelagerten Prozessen des geistigen
Lebens ausdrückt, als sich auch im Handeln mit-anderen realisiert. Im An-
schluss daran identifiziert Bethania Assy drei Verantwortlichkeitsebenen
bei Arendt: „the responsibility to choose oneself, the responsibility to
judge, and the responsibility to the world expressed through the consisten-
cy of one’s actions“ (Assy 2008: 60). Der Mensch sei verantwortlich dafür,
durch das dialogische Denken, mit sich selbst ins Gespräch zu kommen,
eigenständig zu urteilen und jenes Potential zur Ver-Antwortung im Spre-
chen und Handeln zu realisieren. In normativer Hinsicht bleibt dabei zu-
nächst jedoch unklar, warum der Mensch diese ihm genuine Kapazität
auch zur Anwendung bringen sollte, d.h. in kurz warum aus dem Können
ein Sollen folgt. Zudem stellt sich für diese Arbeit die konkrete Frage, wie
der Mensch das Potential der Ver-Antwortung im globalen Kontext reali-
sieren kann. Die Erklärung, warum aus der Verantwortungsbegabung
gleichsam eine globale Verantwortungsträgerschaft resultieren sollte und
wie sich diese darstellt, ist Aufgabe des folgenden Absatzes.

Hannah Arendts politische Theorie fußt auf einer philosophischen An-
thropologie – sie hat „sich der Politischen Philosophie mit einer anthropo-
logischen Fundamentalanalyse genähert“ (Gerhardt 2007: 219)84 –, die in
normativer Hinsicht eine kritische Herausforderung darstellt. In der Lite-
ratur wird Arendt wiederholt vorgeworfen, dass ihr Werk eine normative
Lücke enthalte, dass man bei ihr keine „Rechtfertigung der normativen Di-
mension des Politischen“ (Benhabib 2006: 303) finde. Für Arendt folgt aus
der menschlichen Bedingung und Befähigung scheinbar unvermittelt der
normative Imperativ, dieser Bedingung zu entsprechen. Weil der Mensch
in der Lage ist, eigenständig zu denken und zu urteilen und mit anderen
zu handeln, ist er verpflichtet, dies zu tun. Entsprechend lautet der Vor-
wurf gegen Adolf Eichmann, dass er seine Fähigkeit zum eigenständigen
Urteil negiert habe: „Each time he [Eichmann] was tempted to think for
himself, he said: Who am I to judge if all around me – that is the atmo-
sphere in which we unthinkingly live – think it is right to murder inno-
cent people?“ (QSG 480) Hierin sieht Arendt ein Zeichen für Eichmanns
Banalität.85

84 „Sie hat das menschliche Fundament der Politik, auf das die politische Theorie
zuvor immer nur vertraut und verwiesen hat, freizulegen versucht.“ (Gerhardt
2007: 218).

85 Jeffrey Andrew Barash verdeutlicht die enge Bindung der Arendtschen Begriff-
lichkeit der Banalität an den Charakter Eichmanns, d.h. seine Unfähigkeit zu

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

203

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


In der Literatur finden sich verschiedene Vorschläge, den Vorwurf der
vermeintlichen normativen Lücke zu entkräften, neben ontologischen und
anthropologischen werden auch moralische und ethische Argumente an-
geboten. (vgl. Volk 2010 a: 223ff.). Christian Volk begründet die Geboten-
heit zur politischen Verwirklichung der Pluralität, d.h. die scheinbar aus
der anthropologischen Grundbedingung abgeleitete Pflicht zur Anerken-
nung des Anderen, politisch. Er argumentiert, dass die politische Nicht-
Realisierung der Pluralität früher oder später zum Zerfall der politischen
Ordnung führt: „Anerkennt man im Politischen die Pluralität nicht, dann
pflanzt man (unweigerlich) ‚Keime des Verfalls‘ innerhalb der politischen
Ordnung […]“ (Volk 2010 a: 226). Unter den entsprechenden Umständen
entstehen Machtkonstellationen, die strukturell die Exklusion der Anderen
bedingen, deshalb mit einem selektiven Blick auf die Welt blicken und
„einen Großteil des verborgenen Konfliktpotenzials gar nicht oder viel zu
spät [erkennen], den es politisch zu bewältigen gilt“ (Volk 2010 a: 226). Im
Sinne dieses Arguments lässt sich auch die aus der Verantwortungsfähig-
keit resultierende Gesolltheit der Verantwortungsträgerschaft erklären. Die
Anerkennung der Pluralität findet auch im Denken und Urteilen statt, sie
ist gesollt, um die Ordnung der Welt und das eigene Machtpotenzial zu er-
halten.

Für Arendt ist die Pluralität der Menschen gleichzeitig originär gegeben,
bedingend für das menschliche Leben und konstitutiv für jegliches Han-
deln im öffentlichen Raum. Entsprechend formuliert Arendt in ihrem Be-
richt zum Eichmann-Prozess ihr eigenes Urteil zu dem Täter Adolf Eich-
mann:

„Aber auch wenn wir unterstellen, dass es reines Missgeschick war, das
aus Ihnen ein willfähriges Werkzeug in der Organisation des Massen-
mords gemacht hat, so bleibt eben doch die Tatsache bestehen, dass sie
mithalfen, die Politik des Massenmords auszuführen, und also diese
Politik aktiv unterstützt haben. Denn wenn Sie sich auf Gehorsam be-

denken – „[…] seine Unfähigkeit, über sich selbst und über andere Menschen zu
reflektieren, ohne auf oberflächliche Klischees zurückzugreifen, die die genaue
Natur seiner Teilnahme an diesem System verheimlichte und ihn von aller per-
sönlichen Verantwortlichkeit zu entlasten schien“ (Barash 2012: 109). Insbeson-
dere weist Barash darauf hin, dass man Arendts Begriff der Banalität nicht mit
Trivialität oder Alltäglichkeit gleichstellen könne; er zitiert aus einem unveröf-
fentlichten Brief Arendts an Herta Zerna: „Sie müssen doch auch schon erlebt ha-
ben, […] dass jemand ihnen im Gespräch etwas ganz und gar nicht Alltägliches,
sondern sogar Überraschendes sagt, und Sie trotzdem denken – wie minderwer-
tig, wie banal“ (Barash 2012: 111).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

204

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


rufen, so möchten wir Ihnen vorhalten, dass die Politik ja nicht in der
Kinderstube vor sich geht und dass im politischen Bereich der Erwach-
senen das Wort Gehorsam nur ein anderes Wort ist für Zustimmung
und Unterstützung. So bleibt also nur übrig, dass Sie eine Politik ge-
fördert und mitverwirklicht haben, in der sich der Wille kundtat, die
Erde nicht mit dem jüdischen Volk und einer Reihe anderer Volks-
gruppen zu teilen, als ob Sie und Ihre Vorgesetzten das Recht gehabt
hätten, zu entscheiden, wer die Erde bewohnen soll und wer nicht.
Keinem Angehörigen des Menschengeschlechts kann zugemutet wer-
den, mit denen, die solches wollen und in die Tat umsetzen, die Erde
zusammen zu bewohnen. Dies ist der Grund, der einzige Grund, dass
Sie sterben müssen.“ (EJ 404)

Die menschliche Pluralität sei Grundaxiom des Lebens in der Welt, ent-
sprechend sei nicht nur die Toleranz des Anderen fundamental, sondern
dessen Präsenz Voraussetzung für politisches Handeln. Da aber erst im po-
litischen Handeln Freiheit erfahrbar werde und der menschlichen Bedin-
gungen entsprochen werden könne, sei der Andere konstitutiv und not-
wendig: „Ausgrenzung erzeugt Ohnmacht – und Ohnmacht ist auf kurz
oder lang die zentrale Ursache für den Niedergang einer politischen Ord-
nung“ (Volk 2010 a: 214). Entsprechend ist Pluralität nicht nur aus der
Sicht des Einzelnen für die Erfahrung der Freiheit notwendig, sondern
auch aus systemischer Perspektive für den Erhalt der politischen Ordnung
relevant: „Nur ein Prozess, der sich im Politischen an den ‚Prinzipien‘ des
‚methodischen Verfahrens‘ der Urteilskraft orientiert, kommt dem Ideal
einer ‚erweiterten Denkungsart‘ zumindest nahe“ (Volk 2010 a: 238). Der
Einbezug des anderen Standpunkts in die Fähigkeiten des geistigen Lebens
erscheint als logische Voraussetzung für jede Form der Politik und den Er-
halt der Ordnung. Neben dieser anthropologisch-politischen Normativität
lässt sich aus den Prämissen des bestehenden Rechtssystems ein weiteres
Argument rekonstruieren. Oben bereits dargestellt wurde die binäre Struk-
tur des Verantwortungsbegriffs (ex-post Haftung und gegenwärtige Verant-
wortlichkeit). Es wurde darauf hingewiesen, dass sich im internationalen
System eine strafrechtliche Verantwortlichkeit etabliert hat. Entsprechend
lautet das Argument, dass eine ex-post Haftung für Getanes nur gerechtfer-
tigt werden kann, wenn zuvor gleichsam eigenständig-verantwortlichem
Leben und der freien Willensentscheidung Raum gegeben wurde. In ge-
wisser Weise ist das die verantwortungstheoretische Übertragung des Prin-
zips demokratischer Selbstbestimmung. Bis dato antizipiert, jedoch noch
nicht begründet ist die Ausdehnung der strafrechtlichen Verantwortlich-
keit auf eine allgemeine Verantwortlichkeit. Ich argumentierte vage dafür,

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

205

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


dass aus der Entwicklung strafrechtlicher internationaler Individualverant-
wortlichkeit, d.h. aus der ex-post Haftung des Individuums für Getanes,
ein Anspruch auf Einbezug als verantwortlicher, zur freien Urteilsfindung
befähigter Mensch im globalen Kontext folgt. Damit verallgemeinere ich
die Idee der gegenwärtigen, aktiven Verantwortlichkeit und entbinde sie
von der strafrechtlichen Arena. Der Grund ist folgender: Beginnen wir mit
dem strafrechtlichen Grundsatz nullum crimen sine lege („Kein Verbrechen
ohne Gesetz“). Die auf Feuerbach zurückgehende Kurzformel besagt, dass
die Strafbarkeit einer Tat eine gesetzliche Bestimmung voraussetzt, die die
Strafbarkeit der bestimmten Tat schriftlich fixiert und dies bevor die Straf-
tat begangen war (vgl. Gropp 2015: 16).86 Ein Gesetz wiederum, so wurde
oben bereits dargestellt, ist Folge politischen Handelns; auch ein strafrecht-
liches System wird politisch konstituiert. Dafür wiederum bedarf es poli-
tisch Handelnde, die gleichzeitig allgemein verantwortlich sind für ihr
Tun und Unterlassen. Eine strikte Abgrenzung strafrechtlicher von allge-
meiner Verantwortlichkeit ist damit unmöglich.

Für Arendt ist der „Rückzug als letzte Handlung“ erst „bei Handlungs-
unfähigkeit“ (Rosenmüller 2013: 96) gerechtfertigt; in Situationen der
Ohnmacht, in welchen „man für die Welt die Verantwortung nicht mehr
übernehmen kann“ (DT II 818) werde die Frage nach politischer und per-
sönlicher Verantwortlichkeit irrelevant. Oben habe ich die These aufge-
stellt, dass wir den globalen Raum, die Welt als Kontext der Macht begrei-
fen können. Entsprechend plädiere ich an dieser Stelle für einen Einbezug
des Menschen in einen globalen Verantwortungszusammenhang. Doch
wie lässt sich das Potential der Ver-Antwortung als ‚Ethik der Macht‘ im
globalen Kontext realisieren; wie lässt sich der einzelne Mensch als Verant-
wortlicher einbinden, d.h. die politische Verantwortungsethik in Hand-
lungen aktualisieren? Auf der Hand liegen die Ideen einer Weltbürger-
schaft oder eines Weltparlaments, die bereits oben kritisiert wurden. Im
Sinne einer Arendtschen Rekonstruktion will ich ein niedrigschwelliges
Modell zur Realisierung globaler Verantwortlichkeit vorschlagen, das im
Kern auf der Artikulation von Konsens und Dissens beruht.

86 Hannah Arendt äußert sich zu diesem Prinzip im Epilog zu ihrem Bericht Eich-
mann in Jerusalem, wo sie sich mit der Kritik auseinandersetzt, der Eichmann-
Prozess wende Gesetze retroaktiv an. Sie schreibt: „Der rückwirkende Charakter,
kann man hinzufügen, verletzt das Prinzip Nullum crimen, nulla poena sine lege
nur formal und nicht substantiell, da dieses Prinzip sinnvoll nur auf Taten anzu-
wenden ist, die dem Gesetzgeber bekannt sind; wenn plötzlich ein bis dahin un-
bekanntes Verbrechen wie Völkermord geschieht, verlangt gerade die Gerechtig-
keit ein Urteil, das einem neuen Gesetz folgt […]“ (EJ 374).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

206

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Zwei bis dato entwickelte Thesen stehen im folgenden Abschnitt im Fo-
kus: Erstens argumentierte ich oben, dass sich aus der internationalen Ver-
fassung der Menschenrechte ein globales Machtpotenzial der politischen
Gemeinschaft der Menschheit ergebe, welches allerdings zur Entfaltung in
Handlung aktualisiert werden müsse. Zweitens plädierte ich folgend für
ein Modell der politischen Verantwortungsethik, welches vom Prinzip der
Pluralität ausgeht. Fraglich ist nun, wie sich diese Thesen zusammenfüh-
ren lassen, um die Realisierung der globalen Verantwortlichkeit als legiti-
mationstheoretisches Element der umfassenden Aktivierung des Individu-
ums als Völkerrechtssubjekt darzustellen.

Ausgangspunkt ist die Behauptung wonach das Völkerrecht als allgemei-
nes Rechtssystem im oben skizzierten Arendtschen Sinn gelten kann. Jeder
rechtliche Kontext als „Ermöglichungsraum“ (Volk 2010 a: 22) ist mit
Arendt im Kern dialektisch, als er sowohl den stabilen Kontext konstitu-
iert, innerhalb dessen sich politisches Miteinander-Handeln und wechsel-
seitige Aufeinander-Bezugnahme manifestieren kann, gleichzeitig aber
auch durch politisches Handeln selbst konstituiert wird. Recht sei im ei-
gentlichen Sinne als Ergebnis politischen Handelns zu zählen, d.h. Gesetze
sowie rechtliche Grundstrukturen folgen aus politischem Handeln und
werden parallel zu dessen Rahmen. Auf der Mikroebene ist das Individu-
um somit – als politisch Handelnde in der Welt – selbst Autorin des
Rechts. Die bindende Kraft und Validität des Rechts ergibt sich nach
Arendt letztlich aus der „reality of acting in concert and from the mutual
commitment that this reality defers to“ (La Torre 2013: 409). Die Autorität
leitet sich bereits begrifflich aus der Kapazität der Selbstbestimmung bzw.
des Autor-Seins ab – „Political institutions, no matter how well or how
badly designed, depend for continued existence upon acting men; their
conservation is achieved by the same means that brought them into being”
(WIF 153).87 Als Autor kann ich jedoch nur wirken, wenn ich die tatsächli-
che Möglichkeit der aktiven Teilnahme – oder, in Arendts Worten, des
Konsent88 – habe: „[…] Konsens nicht in dem sehr alten Sinne der still-
schweigenden Einwilligung, die zwischen Herrschaft über willige und

87 In der deutschen Fassung dieses Essays wird statt des Begriffs der politischen In-
stitutionen einzig der Staat benannt, weshalb hier das englische Zitat Verwen-
dung findet. Im Deutschen: „Der Staat ist schon darum kein Kunstwerk, weil er
in seiner Existenz niemals unabhängig wird von dem Handeln der Menschen, die
ihn hervorgebracht haben“ (FP 207).

88 Im englischen Werk ‚consent‘; ins Deutsche sowohl als Konsens, als auch als
Konsent übersetzt. In der zweiten Übersetzung spiegelt sich die Differenz zur
Verwendung des Begriffs im Sinne Habermas. Im Gegensatz zu Habermas ver-

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

207

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Herrschaft über unwillige Untertanen unterschied, sondern im Sinne akti-
ver Unterstützung und dauerhafter Teilnahme an allen Angelegenheiten
von öffentlichem Belang“ (ZU 145). Konsent ergibt sich praktisch aus
einer Art horizontalem Gesellschaftsvertrag zwischen „unabhängigen Indi-
viduen“ (ZU 146) und somit aus der „Kraft gegenseitiger Versprechen“
(ZU 146). In Form des horizontalen, gegenseitigen Vertrags versichern
sich die Mitglieder gegenseitig, ihr Handeln und Verhalten zukünftig an
die gesellschaftlichen Vereinbarungen anzupassen und damit gemeinsames
Handeln möglich zu machen (vgl. MG 42). Die Verpflichtung gegenüber
dem Gesetz folgt aus dem gegenseitigen Versprechen, das in der politi-
schen Realisierung der Bürgerschaft selbst enthalten ist (vgl. Birmingham
2014: 707).

Konsent selbst jedoch sei inhärent dialektisch. Die Idee des Konsenses
umschließt nach Arendt immer die Möglichkeit des Dissens. Nur die Dua-
lität von Dissens und Konsens könne die Art des stillschweigenden Kon-
senses erklären, die der politischen Gemeinschaft gemein sei. Einerseits ge-
be es eine gewisse „stille“ Form der Zustimmung in dem Sinne, dass jeder
Mensch als Neugeborener in eine politische Gemeinschaft eintritt und sich
an die bestehenden Regeln anpasst, um aktiv teilnehmen zu können. An-
dererseits impliziere „Dissens“ aber auch Konsens und sei das Markenzei-
chen eines freien Staates; „jemand, der weiß, dass er widersprechen kann,
weiß auch, dass er gewissermaßen zustimmt, wenn er nicht widerspricht“
(ZU 147). Die Möglichkeit des Dissenses erlaubt mir, meinen Standpunkt
zum Ausdruck zu bringen. Klaus Günther verteidigt unter dem Begriff der
Freiheit der Stellungnahme das politische Grundrecht der Verneinung:
„Von allen Aspekten der menschlichen Freiheit hat immer wieder die Fä-
higkeit des Nein-sagen-Könnens als eines der aufschlussreichen Merkmale
gegolten. Erst die Verneinung erzeugt einen Spielraum an Möglichkeiten“
(Günther 1992: 59).

Der eigene Standpunkt, so Arendt, sei allerdings niemals auf eine reine
Gewissensentscheidung zurückzuführen. Politischer Dissens (oder: ziviler
Ungehorsam) unterscheidet sich nach Arendt entsprechend von der Ver-
weigerung aus Gewissensgründen. Letztere sei niemals „politisch“, da jede

wendet Arendt den Begriff des Konsenses nicht als Beschreibung des Vernünfti-
gen, sondern verweist damit auf den Grundsatz, wonach „[…] die Menschen,
wenn sie etwas in der Welt erreichen möchten, koordiniert handeln müssen“
(LG 191). Die politische Form des Konsenses findet sich im Miteinander-Han-
deln, welche Arendt mit dem Füreinander-Handeln und Gegeneinander-Han-
deln kontrastiert. Vgl. dazu auch: Volk 2010 a: 220 f.

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

208

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Gewissensüberlegung letztlich auf dem „Interesse am eigenen Selbst“ (ZU
128) gründe. Das Gewissen sei unpolitisch,

„[w]eder ist es vorrangig an der Welt interessiert, in der Unrecht be-
gangen wird, noch an den Folgen, welche dieses Unrecht für den künf-
tigen Lauf der Welt hat […], denn das Gewissen zittert um das indivi-
duelle Ich und dessen Integrität.“ (ZU 126)

Unsere Gewissensentscheidungen können nicht verallgemeinert werden,
da sie subjektiv gebildet werden: Womit ich nicht leben kann, mag einen
anderen nicht stören. Ziviler Ungehorsam dagegen orientiere sich nach au-
ßen, in die Welt. Entsprechend tritt „zivile[r] Ungehorsam niemals als
Handlung eines einzelnen Individuums in Erscheinung“ (ZU 122). Der
politische Dissens ist somit immer auf eine Anzahl von Menschen ange-
wiesen, die eine „Meinungsgemeinschaft“ bilden, es handle sich entspre-
chend

„[…] um organisierte Minderheiten, die weniger durch ein gemeinsa-
mes Interesse als durch eine gemeinsame Meinung zusammengehalten
werden und durch die Entscheidung, sich selbst dann gegen die Poli-
tik der Regierung zu stellen, wenn sie mit Grund annehmen können,
dass eine Mehrheit diese Politik unterstützt. Ihre abgestimmte Aktion
entspringt einer wechselseitigen Übereinkunft, und gerade diese Über-
einstimmung verleiht ihrer Meinung Glaubwürdigkeit und Überzeu-
gungskraft, ganz gleich, auf welche Weise sie ursprünglich zu diesem
Standpunkt gelangt sein mochten.“ (ZU 123)

Statt sich auf Gewissensentscheidungen zu berufen, agiert die organisierte
Gruppe auf Basis einer gemeinsamen Meinung, um – und das sei eine wei-
tere Komponente des Politischen im zivilen Ungehorsam – eine Sorge um
die Welt zum Ausdruck zu bringen. Die Beständigkeit der Weltlichkeit ste-
he auf dem Spiel, wenn ziviler Ungehorsam erscheint; wenn also eine „be-
deutende Anzahl von Staatsbürgern“ zu der Ansicht gelangt, dass

„entweder die herkömmlichen Wege der Veränderung nicht mehr of-
fenstehen bzw. auf Beschwerden nicht gehört und eingegangen wird
oder dass im Gegenteil die Regierung dabei ist, ihrerseits Änderungen
anzustreben, und dann beharrlich auf einem Kurs bleibt, dessen Ge-
setz- und Verfassungsmäßigkeit schwerwiegende Zweifel aufwirft.“
(ZU 136)

Durch die Möglichkeit, Konsens, aber auch Dissens zum Ausdruck zu
bringen, können die geistigen Fähigkeiten des Denkens und Urteilens po-

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

209

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


litisch realisiert werden. Die politische Verantwortlichkeit kann durch Mo-
mente des Konsenses und Dissens in eine globale Verantwortungsträger-
schaft aufgelöst werden.

Jede öffentliche Gewalt, d.h. auch die völkerrechtliche Gewalt gründet
auf dem Anspruch, die Ordnung notfalls zwanghaft durchzusetzen. Die
völkerrechtliche Ordnung ist heute keine rein zwischenstaatliche und da-
mit außenpolitische Angelegenheit, sondern bestimmt an vielen Stellen
auch über die inneren Angelegenheiten eines Staates. Damit wirkt sie sich
unmittelbar auf jeden Einzelnen aus. Daraus wurde abgeleitet, dass die
konsensuale Intergouvernmentalität nicht länger als völkerrechtliches Le-
gitimitätskriterium dient. Dagegen ist für völkerrechtliche Legitimitäts-
überlegungen der Rechtsstatus des Einzelnen ausschlaggebend. Dass die
Individualbefähigung zu Konsens und Dissens ein wichtiger Aspekt jenes
Rechtsstatus ausmacht, lässt sich auch anhand verschiedener demokratie-
theoretischer Argumente nachvollziehen. In epistemischer Hinsicht wird
Dissens und Opposition eine „Erkenntnisfunktion im Prozess der Vermitt-
lung divergierender Perspektiven“ (Ley 2014: 240) zugesprochen. Der Aus-
tausch divergierender Positionen führe positiv zur Herausbildung des All-
gemeinwillens und ermögliche Deliberation. Gleichzeitig gewährleiste die
Artikulation von Dissens und die Existenz einer Opposition die Kontrolle
der öffentlichen Gewalt und damit der „Prävention von Fehlern“ (Ley
2014: 240). In pluralistischer Hinsicht illustriert das Widerspruchsrecht
auch Alternativen:

„Opposition institutionalisiert ‚die Dauerreflexion und die ständige
Präsenz einer Optik, in der man sehen kann, dass es auch anders mög-
lich wäre beziehungsweise anders möglich gewesen wäre.‘ Auf diese
Weise weist die Institutionalisierung der Opposition sichtbar darauf
hin, dass das Recht nicht eine monolithische, gewissermaßen überpoli-
tische Einheit darstellt, sondern Resultat eines politischen Prozesses
ist.“ (Ley 2014: 241)

Durch den Widerspruch eröffnet sich die Möglichkeit, politische Alternati-
ven zu denken und im Sinne der originären Kontingenz jedes Rechtset-
zungsverfahrens eine Wiederaufnahme des Verfahrens zu ermöglichen. Im
völkerrechtlichen Verfahren ist der legitimitätstheoretische Anspruch des
Einzelnen auf die Möglichkeit zum Widerspruch in besonderer Weise
akut. Im Gegensatz zur parlamentarischen Demokratie im staatlichen Kon-
text findet sich die Regierungs-Oppositions-Dynamik auf völkerrechtlicher
Ebene kaum institutionalisiert – „Staatliches und Regierungsinteresse wer-
den in völkerrechtlichen Prozessen ineins gesetzt“ (Ley 2014: 227). Ent-

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

210

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


sprechend dringend erscheint die Forderung eines individualrechtlichen
Anspruchs auf Dissens und Widerspruch im völkerrechtlichen Kontext.

Zusammengefasst: Solange ich faktisch über die Möglichkeit des
Konsent und Dissens verfüge, muss ich für mein Handeln oder Nicht-Han-
deln Rechenschaft ablegen und Verantwortung übernehmen. Entspre-
chend zieht mich die Strafgerichtsbarkeit ex-post zur Verantwortung, wo
ich unverantwortlich gegenüber dem Selbst, dem Anderen und der Welt
agierte und damit die gesellschaftliche Ordnung als solche gefährdet und
somit die Ermöglichungsinstanz für politisches Handeln negiert habe;
strafrechtliche Verfolgung beruht auf dem Gedanken, dass

„‘die strafbare Handlung nicht nur an dem direkt Betroffenen verübt
wird, sondern primär an der Gemeinschaft, deren Gesetz verletzt wor-
den ist‘. Der Straffällige wird vor Gericht gestellt, weil seine Tat die
Gemeinschaft als Ganzes schwer bedroht und aus den Fugen gebracht
hat, […]“ (EJ 382).

Umgekehrt bedeutet das allerdings auch, dass solange ich in einem passi-
ven Sinne als Verantwortungsträger in strafrechtlicher Hinsicht in einen
internationalen Kontext eingebunden werde, das Völkerrecht als Rechts-
ordnung mir mindestens die Möglichkeit zu Konsens und Dissens ermög-
lichen muss, um mich auch in aktiver Weise als Verantwortungsträger ein-
zubinden. In diesem Sinne lässt sich die Verantwortungsträgerschaft des
einzelnen Individuums in das Kriterium der Artikulation von Konsens
und Dissens auflösen.89 In dem Moment, in welchem ich befähigt bin, ak-
tiv-handelnd Unterstützung (oder nicht) zum Ausdruck zu bringen, bin

89 Das Argument, wonach die ‚erweiterte Denkungsart‘ sich im globalen Kontext in
Momenten des Konsent und Dissens finden lässt, sieht zunächst davon ab, diese
Momente in bestimmten Institutionen zu verorten. Arendt selbst nutzt wieder-
holend die Beispiele der Räte, Volksversammlungen und town halls, um Räume
zu markieren, in welchen jede Person Stellung nehmen kann und die eigene Mei-
nung auf Basis der anderen Positionen reflektieren und rechtfertigen kann. Wo
konkret sich Konsens und Dissens im globalen Kontext äußern kann, wird an
späterer Stelle geklärt. Es sei aber darauf hingewiesen, dass Arendt selbst den
Mayflower Pakt zitiert und damit auf die politischen Zwischen-Räume im Entstehen
hinweist: „Was an der Geschichte so überraschend großartig ist, ist nicht die
Furcht, die sie voreinander hatten, sondern vielmehr, dass diese Furcht von
einem nicht weniger offenbaren Vertrauen in die Wirklichkeit der eigenen
Macht begleitet war, da ja diese Macht erst einmal von niemandem garantiert
oder bestätigt und auch nicht durch Gewaltmittel irgendeiner Art geschützt war.
Sie, so wie sie da auf dem Schiffe waren, ein zusammengewürfelter Haufen, ver-
fügten über die Macht, sich zusammenzutun und einen ‚civil Body Politick‘ zu

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

211

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


ich als Verantwortungsträger eingebunden und muss mir damit auch ex-
post, Verantwortung zuschreiben lassen. Verantwortung ist damit „dialogi-
sches Prinzip“ (Schwartländer 1974: 1585): Der Begriff der Ver-Antwor-
tung enthält die ‚Antwort‘, sodass wir von einem Rede-und-Antwort-Ste-
hen sprechen können (vgl. Sombetzki 2014). Das englische Wort der ‚Re-
sponsibility‘ ist noch präziser, sowohl die Response als auch die Ability
sind enthalten, somit die Fähigkeit zum Antworten. Die von Arendt gezo-
gene Differenz zwischen politischer und persönlicher Verantwortung er-
scheint in diesem Sinne weniger als kategorischer, und vielmehr als gradu-
eller Unterschied. Solange ich über politische Einflussmöglichkeiten verfü-
ge, bin ich politisch verantwortlich. „Wo diese Einflussmöglichkeiten aber
wie im Totalitarismus systematisch zerstört werden, ist für Arendt der Um-
kehrpunkt von politischer zu persönlicher Verantwortung erreicht“ (Hahn
2017: 111). In dem Moment also, wo die Bedingungen kein politisch ver-
antwortliches Handeln mehr erlauben, bleibt dem Einzelnen nur noch,
persönlich Verantwortung zu übernehmen und „das System zu verlassen“
(Hahn 2017: 112). Für diese Arbeit ergibt sich daraus ein abweichendes Fa-
zit: Hier wird das Weltsystem als solches verhandelt, d.h. die Möglichkeit
als Einzelner ‚auszusteigen‘ ergibt sich nicht, wodurch die politische und
persönliche Verantwortung weitestgehend zusammenfallen.

Vorgeschlagen wurde damit eine positive Lesart der strafrechtlichen
Verantwortlichkeit: Der Rationale Kern der Idee strafrechtlicher Verant-
wortlichkeit ist nicht die negative Abstrafung des Individuums, sondern
der individuelle, aktive Verantwortungszusammenhang. Damit wird das
Element nicht ausschließlich negativ geführt, sondern positiv interpretiert,
in dem Sinne, als dass das internationale Strafrecht den aktiven Status der
Person als verantwortungsbewusstes Wesen im globalen Verantwortungs-
zusammenhang stützt und implementiert. Birmingham verweist
entsprechend darauf, dass „Arendt’s notion of the right to have rights as an
originary positive freedom is inseperable from the obligation of common
responsibility to enact this right“ (Birmingham 2006: 61). Eine Anzahl an
Autoren des globalen Gerechtigkeitsdiskurses lösen jene Ausübung der in-
dividuellen Verantwortung in eine unmittelbare Hilfspflicht bzw. Schutz-

etablieren, der von nichts zusammengehalten war als dem Vertrauen auf die
Kraft gegenseitigen Versprechens, die sie sich abgaben ‚in Gegenwart aller und
unter den Augen Gottes‘, das sollte genug sein, sie zu ermächtigen, alle notwen-
digen Gesetze und Regierungsorgane ‚zu verordnen, zu konstituieren und zu ent-
werfen‘.“ (ÜR 217).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

212

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


verantwortung auf.90 Durch die hier vorgestellte Lesart ergibt sich neben
humanitären Hilfspflichten auch ein politisches Recht und eine Pflicht
zum Protest und in dem Sinne eine Interpretation des Verantwortungsbe-
griffs, die auf verschiedenen Ebenen agiert und unterschiedliche Akteure
einschließt: „Positive Solidarität im Politischen kann es nur geben auf
Grund gemeinsamer Verantwortlichkeit“ (KJ 102). Die Lesart transzen-
diert damit in gewisser Weise die Debatte zu den eigentlichen Adressaten
globaler Pflichten, indem sie nicht auf staatlicher Ebene verharrt, sondern
auch individuelle Verantwortungsträger einbezieht und sowohl die Di-
mension eines Rechts auf, als auch die Pflicht zur Verantwortung erkennt.

Kosmopolitismus: Die Bühne der Welt als Öffentlichkeit

Das dritte Element, das zur Diagnose einer zunehmend konsolidierten
Rechtstellung des Individuums im Völkerrecht beiträgt, ist der Kosmopoli-
tismus. Für den Kosmopolitismus gilt die Menschheit als Bezugspunkt des
politischen Handelns und als definierter Kreis der Zugehörigkeit. In Kapi-
tel 2.3.3.1.3 Kantische Tradition: Kosmopolitismus im Völkerrecht wurden in-
stitutionelle Manifestationen einer kosmopolitischen Weltordnung festge-
stellt. Fraglich ist wie die zentrale Prämisse eines Weltbürgertums und die
manifesten Elemente des rechtlich-politischen Kosmopolitismus legitimi-
tätstheoretisch eingeholt werden können, d.h. konkret, welche Implikatio-
nen sich aus der kosmopolitischen Diagnose für eine völkerrechtliche Le-
gitimitätskonzeption ergeben. Um die Normativität der kosmopolitischen
Entwicklung zu erfassen, soll auch hier das auf Arendt gestützte Prinzip
der Pluralität als Angelpunkt angelegt werden. Im Sinne eines realisierba-
ren Kosmopolitismus (vgl. Köhler 2006: 37) in der Tradition des Neuen
Kosmopolitismus vertrete ich die These, dass sich das kosmopolitische
Prinzip mit Arendt in der partizipativen „Anerkennung der Andersheit der
Anderen“ (Köhler 2006: 38) durch kommunikative Teilhabe am global-öf-
fentlichen Diskurs finden lässt und plädiere entsprechend für einen Kos-
mopolitismus der diskursiven Differenz. Entsprechend dienen für die fol-
gende Rekonstruktion Arendts Begriffe des Handelns und der Öffentlich-
keit als Einstieg; diese gilt es zunächst darzustellen und anschließend auf-
zulösen in das legitimitätstheoretische Element eines partizipativ-kommu-
nikativen Einbezugs des Einzelnen in Foren globaler Öffentlichkeit.

4.3.4

90 Prominent hierfür bspw. Singer 2007.

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

213

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Freisein und Handeln

Arendt schreibt, dass man „nicht über Politik sprechen [kann], ohne im-
mer auch über Freiheit zu sprechen, und man […] nicht von Freiheit spre-
chen [kann], ohne immer schon über Politik zu sprechen“ (FP 201). Frei-
heit und Unfreiheit könne man ursprünglich nur „im Verkehr mit andern
und nicht im Verkehr mit [sich] selbst“ (FP 201) erfahren:

„Frei sein können Menschen nur in Bezug aufeinander, also nur im
Bereich des Politischen und des Handelns; nur dort erfahren sie, was
Freiheit positiv ist und dass sie mehr ist als ein Nicht-gezwungen-Wer-
den. […] Wo das Zusammenleben der Menschen nicht politisch orga-
nisiert ist […] ist es nicht von Freiheit, sondern von der Notwendig-
keit des Lebens und der Sorge um seine Erhaltung bestimmt; und
wenn die von Menschen erstellte Welt nicht der Schauplatz politi-
schen Handelns wird […] hat Freiheit keine weltliche Realität.“ (FP
201)

Die entscheidende Tätigkeit für das menschliche Leben, so Arendt, ist das
Handeln; es ist die Tätigkeit, in welcher sich die menschliche Natalität erst
auszudrücken vermag, durch welche der Mensch „ein zweites Mal“ gebo-
ren wird. Des Menschen In-die-Welt-Tretens durch Geburt sei die eigentli-
che Ermöglichungsbedingung für das Handeln: „Weil jeder Mensch auf
Grund des Geborenseins ein initium, ein Anfang und Neuankömmling in
der Welt ist, können Menschen Initiative ergreifen, Anfänger werden und
Neues in Bewegung setzen“ (VA 215). Das Handeln, das immer auch einen
neuen Anfang bedeute, entspreche somit der Geburt, „es realisiert in je-
dem Einzelnen die Tatsache des Geborenseins“ (VA 217): „Sprechend und
handelnd schalten wir uns in die Welt der Menschen ein, die existierte, be-
vor wir in sie geboren wurden, und diese Einschaltung ist wie eine zweite
Geburt, in der wir die nackte Tatsache des Geborenseins bestätigen, gleich-
sam die Verantwortung dafür auf uns nehmen.“ (VA 215).

Durch das Handeln schalten wir uns ein, setzen etwas Neues in Gang.91

Da der Mensch durch Geburt selbst Anfang sei, sei er in der Lage initiativ
zu agieren und etwas in Bewegung zu setzen; die Anderen, mit welchen
das Handeln letztlich erst möglich werde, spielen dabei zwar eine Rolle,
können als „Stimulans wirken“, sind aber für die Initiative selbst nicht aus-

4.3.4.1

91 Aufgrund der zentralen Stellung des ‚Anfangens‘ für Arendts Politische Theorie
bezeichnet bspw. Brumlik Arendt auch als „Denkerin des Anfangs“ (Brumlik
2007: 312).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

214

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


schlaggebend, da ihr Ursprung in dem Anfang selbst liege, „der mit unse-
rer Geburt in die Welt kam, und dem wir dadurch entsprechen, dass wir
selbst aus eigener Initiative etwas Neues anfangen“ (VA 215). Mit jedem
Beginnen gehe eine gewisse Unwiderruflichkeit einher: „Wiewohl man
nicht weiß, was das Tun bewirkt und ob es dauerhafte Folgen hat, ist es,
einmal angefangen, unumkehrbar“ (Bluhm 1998: 993). Dies, so Arendt, sei
letztlich darauf zurückzuführen, dass sich das Handeln im menschlichen
Zwischen-Raum ereigne, sich zwischen-den-Menschen vollziehe und das
Miteinander kontingent und nicht vorhersehbar sei:

„Gemessen am Herstellen mag Handeln etwas ganz Flüchtiges sein;
betrachtet man es an sich selbst, hat es umgekehrt eine furchtbare
Dauerhaftigkeit: Einen Tisch kann ich verbrennen, eine Handlung ist
nicht rückgängig zu machen, weil sie einen Prozess losgelassen hat,
der sofort unüberschaubar ist – die Welt hat sich sofort in ihrer Ge-
samt-Konstellation geändert.“ (DT I 563 f.)

Das Moment der Unsicherheit, das jeder Handlung inhärent sei, werde ins-
besondere durch die „menschliche Fähigkeit, Versprechen abzugeben und
Versprechen einzuhalten“ (ZU 151), abgefedert. Das Versprechen diene als
„Mobilisierungsressource für das Beginnen von Neuem“ (Bluhm 1998:
993), indem es die Kontingenz des Handelns abzumildern verstehe.

„Versprechen sind die dem Menschen eigentümliche Art, die Zukunft
in den Griff zu bekommen, sie in einem menschenmöglichen Ausmaß
berechenbar und verlässlich zu machen. […] Wir sind an unsere Ver-
sprechen gebunden, vorausgesetzt, dass keine unerwarteten Umstände
eintreten, und vorausgesetzt, dass die Gegenseitigkeit, die allen Ver-
sprechen zugrunde liegt, aufrechterhalten bleibt.“ (ZU 151)

Nach Arendt sind Handeln und Freiheit dem Sinn nach das gleiche; dabei
ist die Möglichkeit des Handelns und damit des Freiseins an verschiedene
Voraussetzungen gebunden. Zum einen bedarf es eines öffentlichen
Raums, „der sich nicht nur von der Sphäre des Privatlebens abgrenzt, son-
dern sogar immer in einem gewissen Gegensatz zu ihr steht“ (FP 209).
Zum anderen muss jener Raum mit anderen Menschen geteilt und gestal-
tet werden; alleine handeln sei ein Antagonismus und sinnhaft unmöglich.
Zuletzt bedürfe es der Sprachlichkeit als notwendige Ergänzung zum Han-
deln bzw. als Teil dessen.

Für Arendt ist Öffentlichkeit auf der einen Seite alles, „was vor der All-
gemeinheit erscheint, für jedermann sichtbar und hörbar ist, wodurch ihm
die größtmögliche Öffentlichkeit zukommt“ (VA 62); durch jene „Gegen-

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

215

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


wart anderer, die sehen, was wir sehen, und hören, was wir hören“ wird
uns die „Realität der Welt und unserer selbst“ versichert (VA 63). Zum an-
deren wird mit dem Begriff der Öffentlichkeit „die Welt selbst“ beschrie-
ben, d.h. das „uns Gemeinsame“ im Gegensatz zu allem Privaten, das je-
dem eigen ist (VA 65). Die Polis ist für Arendts Definition von Öffentlich-
keit das zentrale Modell; die Agora, d.h. der zentrale Markt- und Versamm-
lungsplatz antiker griechischer Städte, paradigmatisches Beispiel.92 In der
Idee der Polis findet Arendt wiederum zwei Dimensionen des Öffentli-
chen (vgl. Benhabib 1995: 101). In einem agonistischen Sinne ermöglicht
der öffentliche Raum das Auftreten bzw. ‚Aufführen‘ des eigenen Stand-
punkts auf einer ‚Bühne‘:

„Denn wiewohl die gemeinsame Welt den allen gemeinsamen Ver-
sammlungsort bereitstellt, so nehmen doch alle, die hier zusammen-
kommen, jeweils verschiedene Plätze in ihr ein, und die Position des
einen kann mit der eines anderen in ihr so wenig zusammenfallen wie
die Position zweier Gegenstände. Das von Anderen Gesehen- und Ge-
hört-werden erhält seine Bedeutsamkeit von der Tatsache, dass ein je-
der von einer anderen Position aus sieht und hört. Dies eben ist der
Sinn eines öffentlichen Zusammenseins […].“ (Benhabib 1995: 101)

In dieser Hinsicht ist es das heldenhafte Verhalten und der Wettstreit inter
pares, welche den öffentlichen Raum bestimmen und erhalten: „Handelnd
und sprechend offenbaren die Menschen jeweils, wer sie sind, zeigen aktiv
die personale Einzigartigkeit ihres Wesens, treten gleichsam auf die Bühne
der Welt, auf der sie vorher so nicht sichtbar waren […]“ (VA 219). Durch
das Auftreten im Öffentlichen werde der Vergänglichkeit des Lebens etwas
Dauerhaftes entgegengesetzt. In einem assoziativen Sinne ist der öffentli-
che Raum daneben der Ort der Freiheit: „Ohne einen politisch garantier-
ten öffentlichen Bereich hat Freiheit in der Welt keinen Ort, an dem sie
erscheinen könnte […]“ (FP 201 f.). In den Räumen, in welchen Menschen
öffentlich gemeinsam handeln, wird die Idee der Freiheit für den Einzel-
nen erfahrbar:

92 Entsprechend wurde Arendt früh zur ‚Denkerin der Polis‘ erklärt, so bspw. Stern-
berger 1980. Gleichzeitig trifft sie bis heute häufig der Vorwurf, die griechische
Polis romantisch zu überhöhen, dazu bspw. Springborg 1989: 12, Euben 2005:
152. Auch in Folge dieser Kritik wird werkexegetisch mittlerweile zunehmend
der Bezug zur römischen Tradition in Arendts Denken offengelegt, so bspw. Tsao
2002.

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

216

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


„Verstehen wir das Politische im Sinne der Polis […] so stellt es den
Erscheinungsraum einer nur dem Handeln eigenen virtuosen Freiheit
dar. Der politisch-öffentliche Bereich ist dann der weltlich sichtbare
Ort, an dem Freiheit sich manifestieren, in Worten, Taten, Ereignissen
wirklich werden kann, die ihrerseits in das Gedächtnis der Menschen
eingehen und geschichtlich werden.“ (FP 207)

Letztlich, so Arendt, bedarf es der Öffentlichkeit damit politische Freiheit
erfahrbar werde, nicht zuletzt, weil sich hier das Moment des Gesehen und
Gehört-werdens manifestiert: „Denn was immer Menschen tun, erkennen,
erfahren oder wissen, wird sinnvoll nur in dem Maß, in dem darüber ge-
sprochen werden kann“ (VA 12); politische Phänomene „bedürfen der
Sprache und der sprachlichen Artikulation, um überhaupt in Erscheinung
zu treten; sie sind als politische überhaupt erst existent, wenn sie den Be-
reich des nur sinnfällig Sichtbaren und Hörbaren überschritten haben“
(ÜR 20).93 Das politische Handeln im Raum des Sicht- und Hörbaren ver-
langt Sprachlichkeit. Nach Arendt kann es „wortloses Handeln“ nicht ge-
ben, da es ein „Handeln ohne Handelnden wäre“, ein Handeln, das „das
Subjekt des Handelns“ verloren hätte. Um als Träger der Handlung identi-
fizierbar zu sein, muss der Einzelne sein Handeln sprechend ergänzen; die
Identifikation der Handlung mit dem Handelnden geschieht durch den
Akt des Sprechens, in welchem sich die „absolute Verschiedenheit“ des
Einzelnen, „die spezifisch menschliche Pluralität“ artikuliert.94 Kurz ge-
fasst ist Handeln ohne Sprechen nach Arendt unmöglich, da sich das Han-
deln nur aus einem aktiv Handelnden speisen kann und dieser nur durch
Worte als solcher identifizierbar wird. Handeln und Sprechen seien ver-
wandt,

„weil das Handeln der spezifisch menschlichen Lage, sich in einer
Vielheit einzigartiger Wesen als unter seinesgleichen zu bewegen, nur
entsprechen kann, wenn es eine Antwort auf die Frage bereithält […]:

93 Ergänzend führt sie auch aus: „Und dies nicht nur, weil ja offenbar alles politi-
sche Handeln, sofern es sich nicht der Mittel der Gewalt bedient, sich durch
Sprechen vollzieht, sondern auch in dem noch elementareren Sinne, dass näm-
lich das Finden des rechten Wortes im rechten Augenblick, ganz unabhängig von
seinem Informations- oder Kommunikationsgehalt an andere Menschen, bereits
Handeln ist.” (VA 36).

94 „[…] Sprechen wiederum entspricht der in dieser Geburt vorgegebenen absolu-
ten Verschiedenheit, es realisiert die spezifisch menschliche Pluralität, die darin
besteht, dass Wesen von einzigartiger Verschiedenheit sich von Anfang bis Ende
immer in einer Umgebung von ihresgleichen befinden.“ (VA 217).

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

217

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Wer bist Du? Aufschluss darüber, wer jemand ist, geben implizit so-
wohl Worte wie Taten; aber so wie der Zusammenhang zwischen Han-
deln und Beginnen enger ist als der zwischen Sprechen und Beginnen,
so sind Worte offenbar besser geeignet, Aufschluss über das Wer-einer-
ist zu verschaffen, als Taten. Taten, die nicht von Reden begleitet sind,
verlieren einen großen Teil ihres Offenbarungscharakters, […].“ (VA
217 f.)

Das artikulierte Wort sei nicht vorrangig zur Erklärung der Tat bestimmt,
sondern identifiziere den Handelnden (vgl. VA 218), die Sprache sei Re-
präsentationsfigur und ermögliche den eindeutigen Ein- und Rückbezug
des bzw. auf den einzelnen Handelnden. Das einzelne Individuum könne
sich erst handelnd und sprechend von der Pluralität der anderen Men-
schen abheben, indem es sich sprachlich in seiner Verschiedenheit aus-
drückt, und nicht zeigt, Was (äußerliche Attribute) er ist, sondern Wer:
„Sprechen und Handeln sind die Tätigkeiten, in denen diese Einzigartig-
keit sich darstellt. Sprechend und handelnd unterscheiden Menschen sich
aktiv voneinander, anstatt lediglich verschieden zu sein; sie sind die Modi,
in denen sich das Menschsein selbst offenbart“ (VA 214). Sprache hat Of-
fenbarungscharakter, sie zeigt wer einer ist, d.h. drückt die unverwechsel-
bare Individualität aus und zwar „unwillkürlich in allem […] was wir sa-
gen oder tun“ (VA 219).95

Zusammenfassend ist nach Arendt die Freiheit für den Menschen er-
fahrbar im Handeln selbst, das wiederum Öffentlichkeit und eine Vielheit
an Menschen voraussetzt, mit welchen erst Handeln und Sprechen mög-
lich wird: „Ohne einen solchen eigens für sie gegründeten und eingerich-
teten Raum kann Freiheit sich nicht verwirklichen. Freiheit ohne Politik
gibt es eigentlich nicht, weil sie gar keinen Bestand hätte“ (FP 207 f.).

„Nur die Existenz eines öffentlichen Raumes in der Welt und die in
ihm erfolgende Verwandlung von Objekten in eine Dingwelt, die
Menschen versammelt und miteinander verbindet, ist auf Dauerhaftig-
keit angewiesen. Eine Welt, die Platz für Öffentlichkeit haben soll,
kann nicht nur für eine Generation errichtet oder nur für die Leben-

95 Den Unterschied zwischen dem Wer- und dem Was-einer-ist liegt für Arendt in
der Möglichkeit der Kontrolle: „Im Unterschied zu dem, was einer ist, im Unter-
schied zu den Eigenschaften, Gaben, Talenten, Defekten, die wir besitzen und da-
her soweit zumindest in der Hand und unter Kontrolle haben, dass es uns frei-
steht, sie zu zeigen oder zu verbergen, ist das eigentlich personale Wer jemand
jeweilig ist, unserer Kontrolle darum entzogen, weil es sich unwillkürlich in al-
lem mitoffenbart, was wir sagen oder tun.“ (VA 219).

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

218

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


den geplant sein; sie muss die Lebensspanne sterblicher Menschen
übersteigen. Ohne dies Übersteigen in eine möglichst irdische Un-
sterblichkeit kann es im Ernst weder Politik noch eine gemeinsame
Welt noch eine Öffentlichkeit geben.“ (VA 68)

Die Bühne der Welt

Im obigen Abschnitt 4.3.2 wurde argumentiert, dass sich die Menschen-
rechte als Potential zur Verwirklichung und zum Schutz der gemeinsam
geteilten Humanität in Form eines politisch-juridischen Ausdrucks des Be-
kenntnisses zur relativen Anerkennung der menschlichen Bedingung ver-
stehen lassen; dieses Potenzial allerdings realisiert werden müsse, um sich
zu manifestieren. Im Vorangegangenen wurde als Realisationsquelle eine
kontestatorische Kompetenz vorgeschlagen. Diese soll nun mit Rückgriff
auf den neuen Kosmopolitismus um eine kommunikative Dimension er-
gänzt werden. Ich argumentiere, dass das Prinzip des Kosmopolitismus
mit Arendt in der Idee einer Weltöffentlichkeit als globalem Kommunikations-
zusammenhang gefunden werden kann; es handelt sich um einen Kosmo-
politismus der diskursiven Differenz, der dem Gedanken des elektiven
Kosmopolitismus entgegengesetzt wird.

Arendts Theorie gründet auf einer engen Verknüpfung der Begriffe der
Öffentlichkeit, Pluralität, Handlung und Sprache. Hier soll argumentiert
werden, dass in einer globalisierten, interdependenten Welt, Öffentlichkeit
auch global gedacht werden muss, um sich als solche zu erhalten. Es soll
folglich zunächst gezeigt werden, warum die Idee einer Weltöffentlichkeit
eine adäquate Form von Öffentlichkeit im Status Quo sein kann. Im zwei-
ten Schritt wird das Modell der Weltöffentlichkeit als globaler Kommuni-
kationszusammenhang und das Prinzip der diskursiven Differenz erläu-
tert. Damit gründet die folgende Rekonstruktion explizit auf Hannah
Arendt, geht aber an vielen Stellen über Arendt hinaus und löst die
Arendtsche begrenzte politische Gemeinschaft in ein globales politisches
System auf. Damit gehen zwei argumentative Strategien einher. Zum
einen möchte ich eine Kritik an Arendts augenscheinlichem Festhalten an
klar begrenzten politischen Gemeinschaften formulieren, zum anderen
aber aufzeigen, wie in Arendts Werk selbst die Idee einer Weltöffentlich-
keit gefunden werden kann. Damit soll der Versuch unternommen wer-
den, einer der ungelösten Schwierigkeiten in Arendts Denken, nämlich die
Frage nach einer globalen Dimension des Politischen, eine mögliche Ant-
wort entgegenzusetzen.

4.3.4.2

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

219

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Arendt sah die Prozesse der Globalisierung und der zunehmenden Inter-
dependenz, bewertete sie jedoch nicht als konstruktive Entwicklungen, die
zu alternativen politischen Räumen, neben dem von ihr dekonstruierten
Nationalstaat, führen könnten. Vielmehr stellte sie die Globalisierungsten-
denzen in einen engen Bezug zur ‚Weltentfremdung‘:

„Wir befinden uns heute in dem vermutlich letzten Stadium dieser
Entwicklung [der Weltentfremdung, Anm.]. Seine Merkmale sind der
Niedergang der europäischen Nationalstaaten, die Schrumpfung der
Erde in geographischer und wirtschaftlicher Hinsicht, schließlich die
Entstehung eines Menschengeschlechts, dessen Einheit weder politisch
garantiert noch aus dem humanistischen Ideal der Menschheit abgelei-
tet, sondern zu einer einfachen Tatsache geworden ist, seitdem die
Glieder erheblich weniger Zeit benötigen, um aus den vier Ecken der
Welt zusammenzukommen, als die Glieder einer Nation noch vor we-
nigen Jahren brauchten, um sich in der Hauptstadt zu treffen. […] Die
Entstehung des Menschengeschlechts, im Unterschied zu der Mensch-
heit als einer regulativen Idee der Menschenwürde, besagt nicht mehr
und nicht weniger als die Ausbreitung der modernen Gesellschaft über
den ganzen Erdball, und damit die Verschleppung der modernen ge-
sellschaftlichen Phänomene, der Entwurzeltheit und Verlassenheit des
Massenmenschen und der Massenbewegung, in alle Länder der Welt.“
(VA 328 f.)

Die methodologische Staatlichkeit und eine Fehldeutung weltgesellschaft-
licher Entwicklungen lassen Arendt jedoch das Potenzial kosmopolitischer
Ideen für die gegenwärtige politische Situation verkennen.96 Im Gegensatz
zu ihrer Einschätzung möchte ich argumentieren, dass es im 21. Jahrhun-
dert einer Weltöffentlichkeit bedarf, um dem Moment der ‚Weltentfrem-
dung‘, der ‚Weltlosigkeit‘ konstruktiv zu begegnen. Dazu werde ich wie
folgt vorgehen: Zunächst will ich zeigen, dass sich Arendts Begriff der
Welt heute tatsächlich auf den allgemeinsprachlichen Raum der Welt be-
ziehen lässt, ferner skizziere ich, dass eine globale Weltöffentlichkeit die
Arendtschen Bedingungen der Öffentlichkeit erfüllt und als dauerhafte
und für einige einzig erreichbare Form der Öffentlichkeit angesehen wer-
den muss. Schließlich ist auch der Kernbegriff der Pluralität heute anders
auszulegen als noch zu Arendts Zeiten.

96 Vgl. zur Frage der Aktualität Hannah Arendts und ihrer Kritik an der Weltgesell-
schaft auch: Brumlik 2007.

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

220

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Für Arendt bezeichnet der Begriff der ‚Welt‘ weder den geographisch
verstanden Raum der natürlichen Erde (vgl. VA 65), noch „die Gesamtheit
aller die Menschen betreffenden Angelegenheiten, sondern jenen auf
wechselseitiger Wahrnehmung beruhenden öffentlichen Raum, in dem
die Mitglieder eines begrenzten Gemeinwesens einander gegenübertreten,
um sich wetteifernd gemeinsame Ziele zu setzen“ (Brumlik 2007: 314).
Wie ich oben bereits zeigte, finden sich derartige institutionalisierte öffent-
liche Räume heute auch außerhalb des staatlich verfassten Raums (bspw.
EU), sodass die geopolitische Welt heute gleichsam als Welt im Sinne
Arendts verstanden werden kann. Micha Brumlik diagnostiziert in diesem
Sinne: „Heute […] fällt das, was Hannah Arendt strikt getrennt sehen
wollte, nämlich globus und mundus zusammen: Der globus wird zum
mundus, der mundus aber dehnt sich restlos über den globus aus“ (Brum-
lik 2007: 326). Kreatives Handeln auf öffentlichen Bühnen ereignet sich
nicht länger ausschließlich im politischen Raum des Staates. Insofern mit
den Menschenrechten das Bekenntnis zur rechtlichen Gleichheit verankert
wurde und die Weltgesellschaft heute durch politische Angelegenheiten
verbunden ist, erfüllen jene öffentlichen Räume auch die weiteren Arendt-
schen Voraussetzungen.

Nach Arendt ist der „Versuch, der Pluralität Herr zu werden, immer
gleichbedeutend mit dem Versuch, die Öffentlichkeit überhaupt abzu-
schaffen“ (VA 279). Konkret bedeute das, dass die „Zerstörung der Vielfäl-
tigkeit, in der dasselbe sich inmitten der menschlichen Pluralität als ein
Selbiges zeigt und hält“ notwendigerweise den Verlust der gemeinsamen
Welt bedeute. Geschichtlich sei jener Weltverlust immer in Epochen der
Gewaltherrschaft sichtbar, in welchen die einzelnen Menschen derart von-
einander isoliert wurden, dass aller Austausch und jede Einigung mitein-
ander unmöglich wurde (VA 72 f.). Im Status Quo, so meine These, wäre
die Isolation nationaler Gebilde voneinander, gleichbedeutend mit den
traditionellen Formen der Gewaltherrschaft, da nach Arendt „[e]ine ge-
meinsame Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem Aspekt gese-
hen wird; sie existiert überhaupt nur in der Vielfalt ihrer Perspektiven“
(VA 73).

Grundaxiom der „gemeinsamen Welt“ ist die menschliche Pluralität, die
sich in der „Vielfalt ihrer Perspektiven“ ausdrückt, so Arendt. In einem
Jahrzehnt, das dem Populismus einen unerwarteten Aufschwung bescher-
te, dessen Vertreter mit Forderungen wie der nach einer „erinnerungspoli-
tischen Wende“ (Maas 2017: o.S.), die Vielfalt der Perspektiven eindeutig
zu beschneiden suchen, stellt sich die akute Frage danach, wie eben jene
„gemeinsame Welt“ und die menschliche Pluralität zu schützen sind. Der

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

221

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


nationale Raum als Öffentlichkeit in einem Arendtschen Sinne ist durch
populistische Tendenzen bedroht. Das Problem ist dabei nicht das Erschei-
nen des Populismus selbst, sondern seine Wirkung auf den gesamten poli-
tischen Diskurs. Die Unterschiedlichkeit der Perspektiven ist bedroht,
wenn Populisten die Agenda bestimmen und sowohl Politik als auch Me-
dien ihren Themen und postfaktischen Argumentationsketten folgen. An-
statt konstruktiv Alternativen zum Status Quo zu diskutieren und die Ein-
zigartigkeit der Menschen zum Sprechen zu bringen, verkürzt der populis-
tische Mainstream die möglichen Antworten auf die Beschwerde über den
Status Quo.

Für Arendt ist ausschlaggebend, dass der öffentliche Raum als stabiler
Kontext für politisches Handeln bereitsteht; Winfried Thaa schreibt ent-
sprechend:

„Es sind dies nicht allein öffentlicher Raum, Pluralität und Vielfalt der
Perspektiven, sondern zugleich ein objektiv Gemeinsames, eine den
Verschiedenen entgegenstehende Welt, auf die sie sich in Sprechen
und Handeln beziehen. Deshalb untergräbt der Verlust einer einiger-
maßen dauerhaften und verlässlichen Welt die Möglichkeit des politi-
schen Handelns.“ (Thaa 1997: 706)

Ich argumentiere, dass eine „einigermaßen dauerhafte und verlässliche
Welt“ für viele Menschen dieser Erde nur in einem überstaatlichen Kon-
text erreichbar ist. Viele Staaten der Welt sind von Fragilität geprägt; viele
Menschen bewegen sich ihr Leben lang zwischen verschiedenen Gemein-
schaften, und nicht zuletzt werden Gesetze und Institutionen heute in gro-
ßer Zahl transnational umgesetzt. Vor diesem Hintergrund scheint eine
globale Öffentlichkeit die zuverlässigere und dauerhaftere "Welt" zu sein
als die national begrenzte. Darüber hinaus kann in der interdependenten
Welt des 21. Jahrhunderts die Auffassung, dass eine für das politische Ver-
ständnis und Handeln notwendige „Gemeinsamkeit“ der Welt nur in staat-
lich begrenzten Gesellschaften zu finden ist, nicht aufrechterhalten wer-
den. In Zeiten, in welchen weltweiter Handel stattfindet, der Einzelne als
Tourist in die entlegensten Winkel der Welt zu reisen vermag oder als Stu-
dent im Ausland lernen kann – scheint es abwegig, politische Interaktion
nicht auch global zu denken. Die Welt als gemeinsames Bezugssystem –
im Sinne Arendts – „über deren Interpretation und Herausforderungen
man (politisch) streiten kann, deren Faktizität aber nicht infrage gestellt
wird“ (Volk 2019) – hat sich mittlerweile auch als kosmopolitische Ord-
nung etabliert. Dass man mit Arendt diese Aussagen im Sinne eines kos-

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

222

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


mopolitischen Verständnisses lesen kann, wird schließlich auch durch den
folgenden Auszug deutlich. Arendt schreibt, dass

„[e]ine Welt, die Platz für Öffentlichkeit haben soll, […] nicht nur für
eine Generation errichtet oder nur für die Lebenden geplant sein
[kann]; sie muss die Lebensspanne sterblicher Menschen übersteigen.
Ohne dies Übersteigen in eine mögliche irdische Unsterblichkeit kann
es im Ernst weder Politik noch eine gemeinsame Welt noch eine Öf-
fentlichkeit geben.“ (VA 68)

Die irdische Unsterblichkeit des öffentlichen Raums ist für Arendt not-
wendige Voraussetzung politischen Handelns. Eine temporal-begrenzte
Öffentlichkeit erfülle nicht die eigentliche Aufgabe. Nun lässt sich nicht
zuletzt mit Blick auf zerfallene Staatlichkeit und Arendts eigene Kritik am
Nationalstaat zeigen, dass die staatlich verfasste Öffentlichkeit dem Gene-
rationen-übergreifenden Ideal nicht unbedingt entspricht. Die lokale Be-
grenzung scheint in vielen Fällen mit der temporalen Begrenzung verbun-
den und führt zur aufgezeigten Kollision. Zur Konstitution eines „irdisch
unsterblichen“ Raums im Status Quo, der sich durch interdependente
Konstellationen auszeichnet, scheint die wechselseitige Öffnung und Auf-
einanderbezugnahme, um die Öffentlichkeit über Generationen hinweg
zu erhalten, besser geeignet. Mit Seyla Benhabib gesprochen, ist

„[d]as internationale System der Völker und Staaten […] durch ein sol-
ches Maß an wechselseitiger Abhängigkeit und eine Vielzahl histo-
rischer Überschneidungen von Lebenswegen und Schicksalen geprägt,
dass unsere moralischen Pflichten gegenüber Dritten die Perspektive
des territorial staatszentrierten Systems sprengen. Daher müssen wir
unsere moralischen Verpflichtungen gegenüber Menschen jenseits der
Grenzen aus einer weltgesellschaftlichen Perspektive bestimmen.“
(Benhabib 2008 b: 46)97

97 An anderer Stelle führt sie weiter aus: „Wir entdecken immer mehr solcher Inter-
dependenzen und begreifen allmählich die substantiellen Folgen unseres Han-
delns, etwa unseres Nahrungs- und Rohstoffkonsums, für Andere in weit entfern-
ten Weltgegenden. Mit der Zunahme des Wissens einer Gesellschaft wächst auch
deren sittliche Verantwortung gegenüber anderen. Mit Kant gesprochen: Wenn
meine äußere Handlungsfreiheit die eines Anderen einzuschränken vermag,
dann besteht zwischen uns ein Netz moralischer Verantwortlichkeiten und Ver-
pflichtungen. Genau das ist in der Weltwirtschaft der Fall […]“ (Benhabib
2008 b: 106).

4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

223

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


In ihrem Aufsatz zu Karl Jaspers scheint sich Arendt die Notwendigkeit
des globalen Kommunikationszusammenhangs für eine dauerhafte Welt
selbst deutlich zu machen; sie schreibt:

„Wenn die Solidarität der Menschheit sich auf etwas Zuverlässigeres
stützen soll als auf die berechtigte Furcht vor des Menschen dämoni-
scher Möglichkeiten, wenn die neue universale Nachbarschaft aller
Länder ein Ergebnis haben soll, das mehr verspricht als einen gewalti-
gen Zuwachs an gegenseitigem Hass und ein gewissermaßen universa-
les Sich-gegenseitig-auf-die-Nerven-Fallen, dann muss in gigantischem
Ausmaß ein Prozess gegenseitigen Verstehens und fortschreitender
Selbsterklärung einsetzen.“ (KJ 102 f.)

Jener Prozess des gegenseitigen Verstehens und der fortschreitenden
Selbsterklärung, im Sinne einer Erklärung des Selbst durch Sprache und
Handlung, erfordert nach Arendt – mit Rückgriff auf die jaspers‘sche Phi-
losophie ein System „grenzenloser Kommunikation“ (KJ 104):

„In dieser Perspektive könnte die neue Einheit der Menschheit ihre
eigne Vergangenheit sich gewinnen durch ein Kommunikationssys-
tem, in dem die verschiedenen Ursprünge der Menschheit gerade in
ihrem Gleichsein sichtbar werden. Aber dieses Gleichsein ist weit ent-
fernt von Uniformität; genau wie Mann und Frau nur gleich sein kön-
nen, menschlich nämlich, indem sie voneinander absolut verschieden
sind, so kann der Angehörige jeglichen Landes in die Weltgeschichte
der Menschheit nur eintreten, indem er bleibt, was er ist, und daran
festhält. […] Das Band zwischen Menschen ist subjektiv der ‚Wille zur
grenzenlosen Kommunikation‘ und objektiv das Faktum universaler
Verständigungsmöglichkeit‘.“ (KJ 108)

Für Arendt bezeichnet der Verlust der Öffentlichkeit ein „radikale[s] Phä-
nomen der Privatisierung“, d.h. einen Zustand, in dem „keiner mehr se-
hen und hören oder gesehen und gehört werden kann“ (VA 72 f.). Im Sin-
ne des Konzepts der Weltöffentlichkeit würde somit die Isolation einzelner
Gemeinschaften zu nationalen Privatisierungsaktionen führen, und einen
partiellen Abbruch audiovisuellen Austauschs zwischen Menschen bedeu-
ten; die Pluralität der Öffentlichkeit würde notwendigerweise verkleinert
und damit die Grundbedingung des Handelns, nämlich „das Faktum der
Pluralität, nämlich die Tatsache, dass nicht ein Mensch, sondern viele
Menschen auf der Erde leben und die Welt bevölkern“ negiert. Der kos-
mopolitische Gedanke, der sich aus der Arendtschen Lesart ergibt, erfor-
dert somit die „irdische Unsterblichkeit“ eines globalen Partizipations-

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

224

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


und Kommunikationszusammenhangs, der die plurale Weltöffentlichkeit
ermöglicht und erhält, sodass Menschen leben können, was nach Arendt
bedeutet, dass sie „unter Menschen weilen“ (VA 17). Die Begründungs-
wurzel des Kosmopolitismus wird von mir im Sinne eines Arendtschen
Gesehen- und Gehört-Werdens als kommunikativ-partizipatives Element
verstanden. Der kosmopolitische Gedanke kommt demnach nicht in
einem elektiven Recht zur Teilnahme an globalen Wahlen zum Ausdruck,
sondern in der Möglichkeit, gesehen und gehört zu werden. Das kontesta-
torische Element der individuellen Verantwortung wird durch ein kom-
munikatives Element ergänzt.

Zusammenfassung und Abgrenzung

In den letzten Jahrzehnten hat die Bedeutung nichtstaatlicher Akteure im
Völkerrecht stark zugenommen. Insbesondere die Rolle des Individuums
hat sich von einem ausschließlich mediatisierten Objekt zu einem – min-
destens in Teilen anerkannten – Völkerrechtssubjekt gewandelt. Gleichzei-
tig fällt die Unterscheidung zwischen außen- und innenpolitischen Ent-
scheidungen zunehmend schwer; das Völkerrecht bestimmt heute auch
über vormals innenpolitische Rechtsgebiete. Die gegenwärtige Diagnose
einer zunehmenden Humanisierung des Völkerrechts und der Wegfall der
Binnen-Außen-Dichotomie hat auch etablierte Annahmen und Konzeptio-
nen, welche das Völkerrecht bis dato zu legitimieren versuchten, obsolet
werden lassen:

„Vor allem basierte klassische völkerrechtliche Legitimation auf der
Annahme, dass der Einzelne im Völkerrecht keine Rolle spielt: Das In-
nenrecht regelte danach die Beziehungen zwischen den Individuen,
das Völkerrecht die Beziehungen zwischen den Staaten. Insofern war
es schlüssig, davon auszugehen, dass beiden eine unterschiedliche poli-
tische Qualität eignete: Während gesellschaftliche Konflikte im Parla-
ment repräsentiert und artikuliert wurden, repräsentierte die Regie-
rung nach außen hin die – als einheitlich, stabil und vor allem über-
parteilich gedachte – Staatsräson.“ (Ley 2014: 228)

Seit dem 19. Jahrhundert wurde staatliche Zustimmung zu internationa-
len Verträgen oder Interventionen als das ausschlaggebende Kriterium zur
Legalisierung und Legitimierung der Regelungen angesehen; im Wortlaut
der Lotus-Entscheidung: „International law governs relations between in-
dependent States. The rules of law binding upon States therefore emanate

4.4

4.4 Zusammenfassung und Abgrenzung

225

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


from their own free will […]” (IGH 1927: 18). Wie oben ausführlich disku-
tiert, ist diese Einschätzung nicht mehr aktuell. Fraglich bleibt jedoch, ob
die staatliche Zustimmung nicht dennoch als eines der notwendigen Krite-
rien für legitimes Völkerrecht gelten sollte, so wie von vielen Autoren vor-
geschlagen. Insbesondere die Bush Administration verhalf dem Souveräni-
tätspostulat zu einer Renaissance; die realistische Schule stärkte die An-
sprüche der Neo-Souveränitisten:

„Neo-sovereigntists view popular sovereignty as the central or exclusive
source of legal legitimacy, translated to the international level, this
position is unrelentingly state-centric, since for those who adhere to
this school of thought, it is only within states that republican popular
sovereignty can be exercised. Thus, to them, state’s consent to interna-
tional legal rules becomes the essential proxy or vehicle for the demo-
cratic legitimization of international legal rules.” (Teitel 2011: 168)

Dem wird hier nicht gefolgt. Stattdessen wird die Zustimmung der Staaten
eventuell als notwendig erachtet, damit überhaupt Völkerrecht geschaffen
werden kann, es wird jedoch nicht als Kriterium der Legitimität angese-
hen. Die Staatsräson und die konsensuale Intergouvernmentalität eignen
sich nicht länger als Legitimationsquelle. Die Mediatisierung des Einzel-
nen durch die einheitliche Staatsräson erscheint nicht mehr angemessen,
vielmehr bedarf es eines unmittelbaren Einbezugs im Sinne einer umfas-
senden Aktivierung des Individuums als politisches Völkerrechtssubjekt,
um der Wechselseitigkeit des Recht-und-Politik-Nexus zu entsprechen. Je-
ner Einbezug, der als notwendiges Legitimitätskriterium vorgeschlagen
wird, wurde als dreidimensionale Figur operationalisiert. Der legitimitäts-
stiftende Einbezug des Einzelnen ist gegeben, wenn
– das Individuum vermittelt über die Menschenrechte über Machtpoten-

tial verfügt, als Teil der Humanität/Menschheit im Sinne einer globa-
len Gemeinschaft (Gleiche unter Gleichen) zu bestehen und dieses Po-
tential realisieren kann, in:

– Ausübung kritisch-kontestatorischer Kompetenzen, d.h. Konsens und
Dissens artikulieren kann und

– auf Basis des Status als Völkerrechtssubjekt über kommunikativ-partizi-
pative Kompetenzen verfügt, d.h. im Kontext der Völkerrechtspraxis
gesehen und gehören werden kann.

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

226

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Wurzel Kern-
moment

Negative
Lesart

Positive
(Arendtsche)

Lesart

Element Charakter

Menschen-
rechte

Humanität,
Zugehörigkeit
zur Mensch-
heit

Schutznorm,
Hilfe in Not

Gleichheit
und Zugehö-
rigkeit als
Machtpotenti-
al

Relatives
Element als
Potential

Relativ-
Egalitär

Internatio-
nales Straf-
recht

Individuelle
Verantwor-
tung

Abstrafung Konsens/
Dissens

Kontestatori-
sches Element

Kritisch-Kon-
testatorisch

Kosmopoli-
tismus

Weltöffent-
lichkeit

Elektives
Recht

Gesehen/
Gehört
werden

Kommunika-
tives Element

Kommunika-
tiv-Partizi-
pativ

Interpretation der drei maßgeblichen Wurzeln der völkerrechtlichen Hu-
manisierungsthese

Ersichtlich wird, dass die drei – mit Arendt rekonstruierten – Kernpunkte
in einem konstitutiven Zusammenhang zueinanderstehen. Der Mensch
zeichnet sich durch das Prinzip der gemeinsam geteilten Humanität aus;
das durch die Menschenrechte zum Ausdruck gebrachte Machtpotential
kann allerdings nur durch die Kompetenz zum Konsens und Dissens sowie
die Zugehörigkeit zu einem globalen Kommunikationszusammenhang
realisiert werden. Eine Ordnung wiederum, die eine aktive Völkerrechts-
subjektivität der Einzelnen ermöglicht und realisiert, d.h. die rechtliche
Rahmung durch politische Zwischen-Räume, innerhalb derer kontestiert
und kommuniziert werden kann, ergänzt und damit der wechselseitigen
Bedingtheit von Recht und Politik entspricht, kann als legitim gelten. Nur
eine solche Ordnung nämlich kann einen Rückzug aus der Welt verhin-
dern, mit einem solchen gehe andernfalls „[…] ein beinahe nachweisbarer
Weltverlust einher; was verloren geht, ist der spezifische und meist uner-
setzliche Zwischenraum, der sich gerade zwischen diesem Menschen und
seinen Mitmenschen gebildet hätte“ (RLP 9 f.).

Tab.3:

4.4 Zusammenfassung und Abgrenzung

227

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


Alternative Konzeption im Anschluss an Arendt: Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit 

192 
 

und realisiert, d.h. die rechtliche Rahmung durch politische Zwischen-Räume, innerhalb de-

rer kontestiert und kommuniziert werden kann, ergänzt und damit der wechselseitigen Be-

dingtheit von Recht und Politik entspricht, kann als legitim gelten. Nur eine solche Ordnung 

nämlich kann einen Rückzug aus der Welt verhindern, mit einem solchen gehe andernfalls 

„[…] ein beinahe nachweisbarer Weltverlust einher; was verloren geht, ist der spezifische 

und meist unersetzliche Zwischenraum, der sich gerade zwischen diesem Menschen und sei-

nen Mitmenschen gebildet hätte“ (RLP 9f.).  

 

Abb.1: Zusammenhang zwischen den legitimitätsstiftenden Elementen 
 

Das von Arendt entworfene und vehement verteidigte Konzept eines ‚Rechts, Rechte zu ha-

ben‘98 wurde bis dato nicht explizit verhandelt, obwohl es mehrmals Erwähnung fand. An 

dieser Stelle nun soll noch einmal der Bezug zu ihrem vieldiskutierten Recht hergestellt wer-

den, indem argumentiert wird, dass ihr Konzept in gewisser Weise alle drei extrahierten Prin-

zipien subsummiert. Hannah Arendt selbst definiert das ‚Recht, Rechte zu haben‘ in unter-

schiedlichen Wortlauten: Es sei das Recht „to belong to some kind of organized community“, 

gleichfalls „to live in a framework where one is judged by one’s actions and opinions“ und 

darüberhinaus „the right of men to citizenship“ bzw. „the right of every individual to belong 

to humanity“.99 Ohne hier ausführlich auf die unterschiedlichen Lesarten einzugehen, ist 

 
98 Micha Brumlik weist treffend darauf hin, dass die Formel des ‚Rechts, Rechte zu haben‘ ursprünglich bereits 
bei Hegel angelegt ist und Arendt deshalb im eigentlichen Sinne nicht Urheberin der Idee ist, nichtsdestotrotz 
berechtigterweise mit ihr berühmt geworden ist (vgl. Brumlik 2007: 324). 
99 Für eine konzentrierte Übersicht über die verschiedenen Definitionen des Rechts, Rechte zu haben, siehe: 
Gündoğdu 2015: 53; für eine ausführliche Auseinandersetzung mit den verschiedenen Lesarten vgl. Kesby 
2012.  

Kritisch-
kontestatorische 
Kom petenz

Kom m unikativ-partizipative 
Kom petenz

Relativ-egalitärer 
Rechtsstatus als 
M achtpotential

Zusammenhang zwischen den legitimitätsstiftenden Elementen

Das von Arendt entworfene und vehement verteidigte Konzept eines
‚Rechts, Rechte zu haben‘98 wurde bis dato nicht explizit verhandelt, ob-
wohl es mehrmals Erwähnung fand. An dieser Stelle nun soll noch einmal
der Bezug zu ihrem vieldiskutierten Recht hergestellt werden, indem argu-
mentiert wird, dass ihr Konzept in gewisser Weise alle drei extrahierten
Prinzipien subsummiert. Hannah Arendt selbst definiert das ‚Recht,
Rechte zu haben‘ in unterschiedlichen Wortlauten: Es sei das Recht „to be-
long to some kind of organized community“, gleichfalls „to live in a
framework where one is judged by one’s actions and opinions“ und
darüberhinaus „the right of men to citizenship“ bzw. „the right of every in-
dividual to belong to humanity“.99 Ohne hier ausführlich auf die unter-
schiedlichen Lesarten einzugehen, ist wohl erkenntlich, dass die drei oben
herausgearbeiteten Prinzipien in den Definitionen erscheinen: Die ge-
meinsam geteilte Humanität im Recht jedes Individuums zur Menschheit

Abb.1:

98 Micha Brumlik weist treffend darauf hin, dass die Formel des ‚Rechts, Rechte zu
haben‘ ursprünglich bereits bei Hegel angelegt ist und Arendt deshalb im eigent-
lichen Sinne nicht Urheberin der Idee ist, nichtsdestotrotz berechtigterweise mit
ihr berühmt geworden ist (vgl. Brumlik 2007: 324).

99 Für eine konzentrierte Übersicht über die verschiedenen Definitionen des
Rechts, Rechte zu haben, siehe: Gündoğdu 2015: 53; für eine ausführliche Aus-
einandersetzung mit den verschiedenen Lesarten vgl. Kesby 2012.

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

228

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


zu gehören; der globale Öffentlichkeits- und Kommunikationszusammen-
hang im Recht darauf, in einem Kontext zu leben, innerhalb dessen die ei-
genen Handlungen und Meinungen Gewicht haben und Gehör finden;
und das Prinzip des Verantwortungszusammenhangs im Recht auf Zuge-
hörigkeit zu einer organisierten, und in diesem Sinne dauerhaften Ge-
meinschaft, die durch einen lebendigen Konsens erhalten wird.

Durch die hier vorgestellte Konzeption eines politischen Rechts auf Zu-
gehörigkeit zur Weltgesellschaft und dessen Realisierung in Form konte-
statorischer und kommunikativer Elemente als Lackmustest völkerrechtli-
cher Legitimität soll insbesondere eine fruchtbare Alternative in Abgren-
zung zu alternativen Modellen des global-demokratischen Einbezugs des
Individuums vorgeschlagen werden. Als Antwort auf bestehende Legitimi-
tätsdefizite des internationalen Regierens wurde vielerorts die Forderung
nach globaler Demokratisierung laut. In gewisser Weise lässt sich die hier
vorgestellte Konzeption in dieser Tradition lesen: Im Zentrum steht der
Einbezug der Pluralität der Individuen (als globaler demos) in Völker-
rechtszusammenhänge. Nichtsdestotrotz soll der Vorschlag explizit eine
Alternative zu drei prominenten Ideen dieser Tradition darstellen, die ich
im Folgenden kurz anreißen möchte. Eine erste Lesart globaler Demokra-
tisierung forciert eine Transformation der internationalen Ordnung zu
einer globalen Demokratie: „Nur dadurch lasse sich sicherstellen, dass die-
jenigen, die von Entscheidungen internationaler Institutionen betroffen
sind, auch an der Entscheidungsfindung beteiligt werden“ (Deitelhoff
2012: 106). Der Fokus liegt hier auf der Input-Legitimität der internationa-
len Institutionen; kritisiert wird insbesondere der Mangel einer plausiblen
Lösung des Repräsentationsproblems (Weltparlament? Globale Wahlen?)
sowie das Fehlen eines globalen demos als solchem (vgl. Deitelhoff 2012:
106).100 Eine zweite Lösung, welche John S. Dryzek als neokonservative
Demokratisierung bezeichnet, nimmt den Grundgedanken der globalen
Demokratisierung auf – „Neoconservatives want to spread democracy in
the world“ (Dryzek 2006: 148) – forciert dessen Umsetzung jedoch auf na-
tionalstaatlicher Ebene, letztlich geht es um die Demokratisierung jedes
einzelnen Staats dieser Welt. Als problematisch erscheint hier vorrangig
die Inkonsistenz zwischen Mitteln und Zielen: Die neokonservative Demo-
kratisierung solle, wenn nötig, auch mit Gewalt erreicht werden, siehe
Irak. Entsprechend wird kritisiert, dass die Menschen am Demokratisie-
rungsprozess selbst häufig nicht teilhaben, sie können einzig die Rolle

100 Dieser Vorschlag wird in der vorliegenden Arbeit in Kapitel 3.2 Kosmopolitische
Demokratie ausführlich diskutiert.

4.4 Zusammenfassung und Abgrenzung

229

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159


spielen, die ihnen von externen Autoren übertragen wurde (vgl. Dryzek
2006: 150). Insbesondere verkenne der Vorschlag jedoch das Potenzial
transnationaler Demokratie; er begreife Demokratie letztlich einzig als At-
tribut von Nationalstaaten (vgl. Dryzek 2006: 150). Deliberative Demokra-
tiemodelle lassen sich als dritter Vorschlag der Debatte begreifen, ihnen
liegt ein kognitives Verständnis der Forderung nach globaler Repräsentati-
on zugrunde: „Einem kognitiven Verständnis zufolge ist nicht die Teilnah-
me aller Bürger nötig, um dem normativen Ziel von Selbstgesetzgebung
nahezukommen. Notwendig ist vielmehr, dass alle wesentlichen Perspekti-
ven und Argumente in den Beratungsprozess eingebracht werden“ (Deitel-
hoff 2012: 107). Es gehe nicht um die direkte Partizipation, sondern um
die allgemeine Zugänglichkeit und den Einbezug aller möglichen Posi-
tionen. Wenn ich in der vorliegenden Arbeit zwar auf einen tatsächlichen
Einbezug der individuellen Positionen und das in-Erscheinung-Treten des
Einzelnen plädiere, so liefert uns eine Ausprägung des deliberativen Vor-
schlags dennoch Anknüpfungspunkte. John S. Dryzek betont insbesondere
ein Element des Modells diskursiver Demokratie, das für die vorliegende
Arbeit Relevanz besitzt: Da sich diskursive Demokratie nicht als klar defi-
niertes Modell verstehen lasse, sei es fruchtbarer, von Demokratisierungs-
prozessen zu sprechen: „Discursive democratization in any situation means
more effective inclusion of different voices, bringing an increasing range
of questions to the public agenda, and rendering communication and deli-
beration more open and less prone to symbolic distortion” (Dryzek 2006:
160). In diesem Sinne soll die hier vorgeschlagene Konzeption begrifflich
an die Idee der globalen Demokratisierung anknüpfen.

4 Völkerrecht als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit

230

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 11:47:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

	4.1 Hannah Arendt und das Recht
	4.2 Hannah Arendt und das Völkerrecht
	4.2.1 These 1: Transformation und Wandel im Laufe der Zeit (S. Benhabib)
	4.2.2 These 2: Kontinuität und narrativer Zusammenhang (D. Whitehall)

	4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit
	4.3.1 Das Prinzip der Pluralität und die Figur des Menschen unter Menschen
	4.3.2 Menschenrechte als Machtpotenzial
	4.3.2.1 Die Arendtsche Kritik der Menschenrechte
	4.3.2.2 Rekonstruktion des produktiven Potenzials der Menschenrechtsidee

	4.3.3 Individuelle völkerrechtliche Verantwortlichkeit und die Praxis des Dissens
	4.3.3.1 Exkurs zur Schuld
	4.3.3.2 Verantwortlichkeit als Brücke zwischen Vita Contemplativa und Vita Activa

	4.3.4 Kosmopolitismus: Die Bühne der Welt als Öffentlichkeit
	4.3.4.1 Freisein und Handeln
	4.3.4.2 Die Bühne der Welt


	4.4 Zusammenfassung und Abgrenzung

