4 Alternative Konzeption im Anschluss an Arendt:
Volkerrecht als globale Ordnung der Pluralitat und Freiheit

Die Frage nach der Legitimitat internationalen Rechts wird in der aktuel-
len Literatur Gberwiegend entweder auf Basis der Kernfigur der politi-
schen Weltordnung — der souveranen Gleichheit aller Staaten — beantwor-
tet und somit in letzter Instanz (zumindest zu einem ausschlaggebenden
Grad) noch immer auf die Zustimmung durch die staatlichen Entititen
zuriickgeftihrt oder aber an die (negativen) Individualrechte der einzelnen
Weltbtirger gekniipft und letztlich iber den faktischen Respekt der ele-
mentaren Menschenrechte durch die staatlichen Akteure erklart. Dass bei-
de Modelle Defizite aufweisen, wurde oben gezeigt. Doch was folgt da-
raus? Durch welche Konzeption kénnen wir den ,klassischen Staatenvol-
untarismus®, der ,nach wie vor das dominante volkerrechtliche Legitimati-
onsmodell“ (Ley 2015 a: 9) darstellt, ersetzen? Wie konnen wir die humani-
sierenden Tendenzen des Volkerrechts legitimationstheoretisch einholen
und die Forderung nach ,internationaler Rechtsfihigkeit* (Peters 2014:
480) des individuellen Einzelnen verwirklichen?

Das vorzustellende Legitimationsmodell schlieft an diese Forderung,
die u.a. von Anne Peters, Ruti Teitel und Franziska Martinsen formuliert
wurde,’® an und stellt den Anspruch einer umfassenden Aktivierung des
Individuums als volkerrechtliches Rechtssubjekt, d.h. die politische Reali-
sierung der individuellen Volkerrechtssubjektivitat ins argumentative Zen-
trum. Auf Basis der mit Anne Peters gefundenen Auslegung des Artikels 6
der Allgemeinen Menschenrechtserklirung bzw. des Artikels 16 Absatz 2
IP Biirg., wonach ,das Recht, iiberall als rechtsfahig anerkannt zu werden®
teleologisch erweitert ,[...] auch eine internationale Rechtsfihigkeit ge-
wahrt, weil eine auf den nationalen Raum beschrinkte Rechtsfihigkeit
dem Menschen keinen ausreichenden Schutz vor der Willkiir politischer
Herrschaft bietet” (Peters 2014: 480), soll ein konkreter Vorschlag zur indi-
viduellen Volkerrechtssubjektivitat und eine alternative Idee globaler De-

55 Bei Peters bspw. in den Worten: ,Dennoch ist wegen seines emanzipatorischen
Potentials ein staatsunabhingiges ,Recht auf Rechte’, das neben die Staatsangeho-
rigkeit, dem klassischen ,Recht auf Rechte® im Sinne Hannah Arendts tritt, fun-
damental fir eine zeitgemifSe Volkerrechtsordnung® (Peters 2014: 385).

159

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

mokratisierung entwickelt werden, die gleichzeitig als Antwort auf die Fra-
ge nach volkerrechtlicher Legitimitit zu verstehen sind.

Ich argumentiere, dass sich volkerrechtliche Legitimitat aus der politi-
schen Realisierung der individuellen Vélkerrechtssubjektivitait und damit
der Verwirklichung einer globalen Ordnung der Freiheit und Pluralitit
speist. Um diese abstrakte Formel zu konkretisieren, wird methodisch auf
die drei beobachteten Manifestationen der individualrechtlichen Entwick-
lung des Volkerrechts zuriickgegriffen und argumentiert, dass uns diese
eine adiquate Losung ermoglichen, indem aus ihnen notwendige Legiti-
mititsprinzipien rekonstruiert werden kénnen. Die Rekonstruktion wiede-
rum bedient sich des Werks Hannah Arendts, welches den theoretischen
Rahmen vorgibt, um die Normativitat der historischen Entwicklung syste-
matisch zu durchdenken. Dabei zielt dieses Kapitel nicht auf eine Rekon-
struktion eines vorgeblichen Arendtschen Vélkerrechtsverstindnisses, son-
dern auf die Konzeptualisierung volkerrechtlicher Legitimitat, deren Kern-
und Angelpunkt das Arendtsche Prinzip der Pluralitt, des ,Menschen un-
ter Menschen® ist.

Es gibt jedoch wenig ,explizite Auferungen Arendts zum Recht“ (Ro-
senmuller 2013: 13), keines ihrer Werke unternimmt den Versuch, das We-
sen des Rechts systematisch zu verstehen (vgl. Volk 2010 b: 759) und Seyla
Benhabib attestiert Arendt zumindest in ihrer frithen Schaffensperiode
eine ,Skepsis gegentber [dem] Voélkerrecht® (Benhabib 2013: 287). Ent-
sprechend begriindungswiirdig erscheint die Bezugnahme auf Arendt zur
Erorterung volkerrechtlicher Legitimitit. Zunachst soll deshalb geklart
werden, inwiefern Hannah Arendt sich als Ansprechpartnerin zu Volker-
rechtsfragen tiberhaupt eignet. Jan Klabbers sicht Arendt weniger als Quel-
le der Weisheit, sondern als Quelle der Inspiration — Arendt konne nitzli-
che Einblicke in Phinomene, Sprache und Konzepte bieten, selbst wenn
sie nicht explizit zu einem benannten Problem Stellung bezogen hat (vgl.
Klabbers 2013: 230). Als derartige Quelle der Inspiration soll Arendt auch
in dieser Arbeit eingesetzt werden, ,,[in order] to shed unfamiliar light on
familiar issues“ (Klabbers 2013: 229). Die Bezugnahme auf sie bietet die
Moglichkeit, den einschlagigen Legitimititsansitzen etwas Neues hinzuzu-
fiigen, auch da sich ihr Werk einer klaren Zuordnung zu spezifischen
Theoriediskursen entzieht. Methodisch wird dabei nicht der Versuch un-
ternommen, aus Arendts vereinzelten, teils widerspriichlichen Uberlegun-
gen zu volkerrechtlichen Strukturen und Institutionen, die dort vorgeblich
mittreibende Legitimationsfigur herauszuarbeiten. Ein solches Vorgehen
schlieft sich insofern aus, als Arendt keine systematische Analyse des Vol-
kerrechts vorlegt, sie ihre Auseinandersetzung mit Montesquieu und der

160

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.1 Hannah Arendt und das Recht

griechischen sowie romischen Rechtstradition vielmehr nutzt, um ein
Rechtsverstindnis auszuarbeiten, das auf den innerstaatlichen Raum ange-
wandt bleibt. Dass uns dieses Rechtsverstaindnis jedoch auch etwas tber
Strukturen des globalen Raums sagen kann, d.h. dass bei Arendt vielver-
sprechende Ressourcen fiir das Politische des globalen Raums zu finden
sind, soll dieses Kapitel zeigen.

4.1 Hannah Arendt und das Recht

Zwar gibt es eine Vielfalt verschiedener Rechtsordnungen, so Arendt, je-
doch haben sie eines gemein — den ,,Umstand namlich, dass sie in der Ab-
sicht, Stabilitat zu gewéhrleisten, entworfen worden sind“ (ZU 140). Jedes
Rechtssystem fungiere — in der einen oder anderen Form — als ordnender
Rahmen, als Erwartungsstabilisator und als Garant fiir soziale Interaktion
sowie politisches Handeln. Allerdings nicht im Sinne des Befehls; der
Grundgedanke des Rechts sei nicht Herrschaft und Gehorsam, sondern
»praxis in the true sense of the term* (Breen 2013: 23). Die Rechtsordnung
ziele letztlich darauf, Menschen miteinander in Verbindung zu bringen
und zum Handeln zu befahigen, nicht sie zu beherrschen und zu befehli-
gen.

Grundlegend ist fiir Arendt die Erkenntnis, dass das menschliche Leben
den Bezug zu anderen erfordert: ,Fiir Menschen heifft Leben [...] soviel
wie ,unter Menschen weilen‘ (inter homines esse)“ (VA 17). Das Miteinan-
der-Sein sei Axiom des menschlichen Lebens, allerdings reiche dafiir der
Umgang mit anderen im Privaten nicht aus. Das private Leben sei von den
Notwendigkeiten des ,Am-Leben-Erhalten[s]“ (WA 183) und natirlichen
Bedurfnissen bestimmt,¢

y[n]ur ein Privatleben fithren heifdt in erster Linie, in einem Zustand
leben, in dem man bestimmter, wesentlich menschlicher Dinge be-
raubt ist. [...] Der private Charakter des Privaten liegt in der Abwesen-
heit von anderen; was diese anderen betrifft, so tritt der Privatmensch
nicht in Erscheinung, und es ist, als gidbe es ihn gar nicht. Was er tut
oder lésst, bleibt ohne Bedeutung, hat keine Folgen, und was ihn an-
geht, geht niemanden sonst an.“ (VA 73)

56 ,Die Sphire des Haushalts war dadurch ausgezeichnet, dass das Zusammenleben
in ihr vornehmlich von den menschlichen Bedirfnissen und Lebensnotwendig-
keiten diktiert war“ (VA 40).

161

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

Miteinander im eigentlichen Sinne des Wortes sei der Mensch erst in dem
Moment, in welchem er die Mdglichkeit erhalte, die ,Polis[,] das Reich
der Freiheit® (VA 40) zu betreten, offentlich mit anderen zu handeln und
zu sprechen, d.h. sich aktiv und politisch in die Welt einzuschalten.’”
Dafiir jedoch sei die Konstitution und Koservierung eines offentlichen
Raums unerlisslich: ,Just as a city could come into being physically only
after the inhabitants had built a wall around it, so the political life of the
citizens [...] could begin only after the law had been posited and laid
down” (GT 717).58

Explizit benétige politisches Handeln strukturelle Rahmenbedingun-
gen, d.h. Festlegungen und Regeln, die bspw. das Rederecht (wer redet,
wie oft, wie lange) ausgestalten und damit das Bekenntnis zum gleichbe-
rechtigten Austausch im Offentlichen Raum institutionalisieren. Indem
rechtliche Strukturen klare Vorgaben fiir das politische Handeln etablie-
ren, schrinken sie unsere Freiheit dabei zwar in gewisser Weise ein (mein
Handlungsspielraum wird begrenzt); sie etablieren die Macht einer politi-
schen Gemeinschaft, deren Bedeutung gerade darin besteht, die Unbere-
chenbarkeit, die die menschliche Freiheit hervorruft, zu mildern (vgl.
Waldron 2000: 212). Gleichzeitig werde Freiheit aber erst in rechtlich sta-
bilisierten, offentlichen Raumen denkbar. Die Erfahrung der Freiheit er-
eigne sich in den rechtlich konstituierten Zwischen-Raumen, insofern als
sich hier menschliche Kommunikation und politisches Handeln artikulie-
ren. Jene Zwischen-Riume bringen Individuen zusammen, gleichzeitig
werden sie hier voneinander getrennt bzw. verschieden (vgl. Gindogdu
2017: 5f.): ,[NJomos provides a durable structure for ‘space of appearan-
ces’ in which men, in the plural, can disclose and distinguish themselves

57 ,Von den Titigkeiten, die in allen Formen menschlichen Zusammenlebens anzu-
treffen sind, galten nur zwei als eigentlich politisch, nimlich Handeln und Re-
den, und nur sie begriinden jenen ,Bereich der menschlichen Angelegenheiten,
[...] aus dem gerade alles nur Notwendige oder auch nur Nitzliche ausgeschlos-
sen war.“ (VA 35).

58 Waldron verweist auf die Viezahl an entsprechenden Verweisen in Arendts Werk:
»That politics needs housing, and that building such housing can be equated
with the framing of a constitution — this is an image that recurs throughout
Arendt’s writings. Sometimes the metaphor is less of bricks and mortar than of
the furniture that enables us to sit facing one another in politics, in just the right
way. Other times, Arendt invokes the imagery of construction outside the house:
fences and boundary walls, which make politics possible by securing a space for
the public realm. Always the emphasis is on artificial structures, which are more
rigid and durable than the actions they accommodate, and which exist as features
of a world that men have made for themselves.” (Waldron 2000: 203).

162

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.1 Hannah Arendt und das Recht

through word and deed“ (Lindahl 2006: 885). Am Beispiel der griechi-
schen Polis zeigt Arendt, dass das Recht als Begrenzung und stabilisierende
Kraft des politischen Raums fungiert, das den menschlichen Angelegenhei-
ten eine Soliditit und Bestandigkeit verleiht und politische Freiheit reali-
siert (vgl. Giindogdu 2017: 12). Das griechische Rechtsverstindnis erganzt
Arendt um Komponenten, welche sie der romischen Lex entnimmt. Diese
zeichne sich vorrangig durch eine kommunikative Dimension aus, inso-
fern als hier Kommunikationskanile und Beziehungen zwischen verschie-
denen Entititen (bspw. Stidten, Rechtsordnungen, Menschen) etabliert
werden (vgl. Birmingham 2014: 699). Das Recht im Sinne des ius gentium
ist das Recht des Zwischen-Raums; das Recht, das Beziehungen herzustel-
len vermag, zwischen vorab unabhingigen Individuen oder Stadten: ,[...]
Roman lex also urges us to understand legislation as a political activity,
creating in-between spaces that link human beings and cities to each other
through contractual agreements” (Gindogdu 2017: 14). Nach Peg Birm-
ingham erkennt Arendt in der romischen Rechtsauffassung gar ,the first
conception of international law insofar as it establishes a common world
beyond the walls of the city” (Birmingham 2014: 699). Durch die Kombi-
nation des stabilisierenden Nomos mit der relativen Lex schafft Arendt ein
politisches Rechtsverstindnis, das sich insbesondere durch ,seinen bezie-
hungsstiftenden Charakter” (Volk 2010b: 776) auszeichnet und der Idee
eines Rechts als ,,sovereign command® (Breen 2013: 20) entgegentritt.

Die Akzeptanz der rechtlichen Ordnung beruht schlieflich darauf, dass
Menschen Teil des Beziehungsgeflechts werden und ihnen nur innerhalb
des rechtlich begrenzten und gleichzeitig entgrenzten Raums die Moglich-
keit zum Handeln gegeben ist:

s[Dler springende Punkt dieser Regeln ist nicht, dass ich mich ihnen
freiwillig unterwerfe oder dass ich ihre Gultigkeit theoretisch anerken-
ne, sondern dass ich praktisch nicht mitspielen kann, wenn ich mich
ihnen nicht fige; ich nehme sie an, weil ich mitspielen méchte, und
da Menschen nur im Plural existieren, ist der Wunsch, im grofsen
Weltspiel mitzuspielen, letztlich identisch mit dem Wunsch zu leben.”
(MG 96)%

59 Jeremy Waldron fiihrt aus: ,[...] and for the construction of a political communi-
ty, what matters is not the admirable state of the furnishings when politics be-
gins, but the on-going willingness of citizens to submit to them as regulative
structures” (Waldron 2000: 212).

163

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

Das Recht ist damit nicht regulativ oder imperativ, sondern zunachst kon-
stitutiv, indem es das ,,great game of the world® erst moglich und praktika-
bel macht. In gewisser Weise lasst sich das Recht damit als soziales Pen-
dant zur individuellen Natalitit verstehen; so wie das individuelle Leben
durch den Akt der Geburt entsteht, initiiert der konstituierende Moment
des Rechts das politische Leben (vgl. La Torre 2013: 414). Die Rechtsord-
nung legt die Regeln und Vorschriften fiir das gemeinsame politische Han-
deln fest, sodass jeder Teilnehmer des politischen Diskurses die Bedingun-
gen der Teilnahme erfassen und mit freien und gleichberechtigten Part-
nern agieren kann. Gleichzeitig ist der rechtliche Kontext selbst, d.h. jene
rahmende Ordnung des politischen Handelns, im eigentlichen Sinne ein
Ergebnis der Politik, insofern als politisches Handeln regelmifig in Geset-
zesentwirfe und damit in rechtliche Bestimmungen mundet, die wiede-
rum das politische Handeln strukturieren.

Zusammengefasst ist das Recht fiir Arendt konstitutiv in dem Sinne, als
es den Zwischen-Raum fir politisches Handeln erméglicht und stabili-
siert; gleichzeitig ist es kontingent, als es flexibel auf politisches Handeln
und Verdnderung reagieren muss und stets nur relative Stabilitit gewahr-
leisten kann und soll:

yFreiheit kann man durch Gesetze noch weniger garantieren als Ge-
rechtigkeit; wenn man einen gesetzlichen Rahmen schaffen wiirde,
mit Hilfe dessen die Dauerhaftigkeit der Freiheit gesichert werden soll,
dann wiirde dadurch nicht nur jedes politische Leben abgetotet, son-
dern auch noch jener Rest von Unvorhersehbarkeit abgeschafft, ohne
den die Freiheit nicht leben kann.“ (EA 84)

Insofern als politisches Handeln Veranderungen bedingt, kann das Rechts-
system mit Arendt niemals final und endgiiltig bestimmt sein, es misse
immer relativ auf das politische System reagieren kénnen. Veranderungen
seien schlieflich ,kein ausschlieflich modernes Phinomen, sondern [ge-
horten] schon immer zu der von Menschen bewohnten und eingerichteten
Welt“ (ZU 138f.). Nach Arendt sind sie damit ,ein fester Bestandteil der
condition humaine® (ZU 139), d.h. Voraussetzung und Gewihr fiir
menschliches Leben, welches nur bestehen kann, insofern die Moglichkeit
zur Veranderung gegeben ist und die Menschen der menschlichen Bedin-
gung des Neuanfangs entsprechen kdnnen. Dem Menschen sei nicht nur
der Drang nach Veranderung, sondern ebenfalls das Bedtirfnis nach Stabi-
litat gegeben (vgl. ZU 140), insbesondere da sich die Moglichkeit zur Ver-
inderung erst im Kontext eines stabilisierenden Rahmens ergibt:

164

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.1 Hannah Arendt und das Recht

»Keine Zivilisation — jenes von Menschen geschaffene kinstliche Ge-
hause fiir die aufeinanderfolgenden Generationen — ware jemals ohne
einen festumrissenen Rahmen moglich gewesen, innerhalb dessen der
Veranderungsprozess erst statthaben kann. An vorderster Stelle unter
den stabilisierenden Faktoren stehen die Rechtsordnungen, von denen
unser Leben auf dieser Welt und unser tiglicher Umgang miteinander
geregelt wird, und diese Rechtsordnungen sind von langerer Dauer als
Brauche, Sitten und Traditionen.* (ZU 140)

Letztlich musse auch das Recht jene Beobachtung spiegeln, wonach ,,[d]er
Drang des Menschen nach Verinderung und sein Bediirfnis nach Stabilitit
[...] sich immer wechselseitig eingeschriankt und die Waage gehalten [ha-
ben]“ (ZU 140). Das heifSt nicht, dass Verdnderung durch das Recht selbst
erzeugt werden konne oder dass dies zu den legitimen Aufgaben des
Rechts gehore, vielmehr miisse das Recht auf Verinderungen flexibel re-
agieren und diese rechtlich einbeziehen: ,Nattirlich kann das Recht Verin-
derungen, wenn sie einmal vollzogen sind, stabilisieren und legalisieren,
doch die Verinderungen an sich sind immer das Ergebnis von Handlun-
gen auflerrechtlicher Natur® (ZU 141). Es geht somit um den institutiona-
lisierten Kompromiss zwischen Stabilitat und Flexibilitat, bzw. der ,,dialec-
tic of acting and preserving® (Volk 2010 b: 775), um der menschlichen Be-
dingung des In-die-Welt-Tretens als Neugeborenes in Form der Moglich-
keit zur Initiative zu gentgen. Christian Volk hat daraus abgeleitet, dass
fir Arendt die politische Sphire (in der Verinderung durch Aktion statt-
findet) und die Rechtssphire (die den stabilen Handlungsrahmen bedingt)
nicht in einer hierarchischen Ordnung zueinanderstehen, sondern vonein-
ander abhingig sind:

»[-..]1in Arendt’s notion of constitutionalism, law and politics refer in-
ternally to each other; they are interrelated. This internal reference has
to be taken seriously. Each sphere — the sphere of law and the sphere of
the political — has to take the requirements of the other sphere into
consideration. If this is not the case, and one sphere is prioritized with-
in a political system, then this political system harms the durability
and stability of its political and constitutional order.” (Volk 2010 b:
761)

Da eine Verfassung notwendigerweise ein ,work in progress® (Waldron
2000: 213) sei, kann laut Arendt kein Gesetz fir die Ewigkeit festgelegt
werden, sondern muss ein gewisses Maf§ an moglichen Veranderungen
und Verbesserungen beinhalten.

165

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

Das Recht zeichnet sich nach Arendt durch einen dialektischen Charak-
ter aus: Als stabilisierende Instanz konstituiert und konserviert es den 6f-
fentlichen Raum, insofern es strukturelle Rahmenbedingungen und Be-
grenzungen institutionalisiert; gleichzeitig ermoglicht das Recht die Erfah-
rung der Freiheit im unmittelbaren Miteinander-Sein des politischen Han-
delns, dessen Ergebnis es gleichzeitig einzubeziehen verstehen muss. Nach
Arendt besteht ,,[d]ie politische Freiheit [...] in der Sicherheit [...], die es
nicht immer und tberall, sondern nur in politischen, durch Gesetze be-
stimmten Gemeinschaften gibt“ und ohne diese Sicherheit gebe es keine
Freiheit (FP 215).

4.2 Hannah Arendt und das Volkerrecht

Obwohl man, wie oben angemerkt, eine explizite Auseinandersetzung mit
Volkerrechtsfragen in Hannah Arendts Werk vergeblich sucht, stattdessen
hochstens Gber ,scattered remarks® (Whitehall 2016: 231) stolpert, lasst
sich fur die letzten Jahre ein zunehmendes Bestreben diagnostizieren, Han-
nah Arendt auch in Bezug auf das Volkerrecht zu untersuchen. Dabei las-
sen sich die Publikationen vorrangig zwei Themenfeldern zuordnen: Zum
einen dem Gebiet des internationalen Strafrechts (vgl. Birmingham 2014,
Barash 2012, Luban 2011) zum anderen dem Bereich der Menschenrechte
(vgl. Keedus 2011, Parekh 2008, Ingram 2008, Birmingham 2006). Seyla
Benhabib und Deborah Whitehall erginzen diese Werke um eine generel-
le Betrachtung des Arendtschen Volkerrechtsverstindnisses und bieten
zwei Antworten auf die Fragen, welche Rolle das (Volker-)Recht nach
Hannah Arendt spielen kann und soll und mit welcher Haltung Arendt
diesem Rechtsgebiet entgegentritt.

4.2.1 These 1: Transformation und Wandel im Laufe der Zeit (S.
Benhabib)

Nach Seyla Benhabib lasst sich keine einheitliche, dauerhafte Einstellung
Arendts gegeniiber dem Volkerrecht zeigen, es ist dagegen ein Wandel
bzw. eine Transformation hinsichtlich Arendts Beurteilung der Rolle, die
das Volkerrecht zu spielen vermag, zu erkennen (vgl. Benhabib 2013).
Wihrend Arendt in Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft noch vehe-
ment Kritik an den Vélkerrechtlern ibte und die Nutz- und Hilfslosigkeit

166

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.2 Hannab Arendt und das Volkerrecht

volkerrechtlicher Prinzipien, insbesondere der Minderheitenvertrige und
des Volkerbundes kritisierte —

»dass selbst im 20. Jahrhundert, als zum ersten Male grole Gruppen
von Menschen auftauchten, die in eklatanter Weise aller Rechte be-
raubt sind, sich keine liberale oder radikale Partei bereitgefunden hat,
eine neue Proklamation der Menschenrechte in ihr Programm aufzu-
nehmen. Die Menschenrechte haben immer das Ungliick gehabt, von
politisch bedeutungslosen Individuen oder Vereinen reprasentiert zu
werden, deren sentimental humanitire Sprache sich oft nur ein gerin-
ges von den Broschiren der Tierschutzvereine unterschied* (ETH
602f.) -

findet man in Arendts Eichmann in Jerusalem bereits eine deutlich positive-
re Einschdtzung des Vermdgens internationaler Rechtsstrukturen und -in-
stitutionen. So lasse sich zeigen, dass Arendt 1963 die international kodifi-
zierten Kategorien der Volkermordkonvention annimmt und eine interna-
tionale Gerichtsbarkeit fordert; man konne, so Benhabib, eine , Entwick-
lung im Denken Hannah Arendts von einer Skepsis gegeniber Volker-
recht und Menschenrechtserklirungen in den 1950er Jahren zu einer ver-
haltenen Anerkennung von deren Rolle in der zwischenstaatlichen Politik
in den 1960 Jahren“ (Benhabib 2013: 287) erkennen. Zwar bleibe eine ge-
wisse Skepsis gegentiber volkerrechtlichen Instrumenten und die Uberzeu-
gung, dass primir die Selbstbestimmung der Volker den Schutz der Men-
schen- und Burgerrechte gewahre, allerdings sei dennoch ,,ihr Vertrauen in
das Volkerrecht und internationale Institutionen“ (Benhabib 2013: 298)
gewachsen.

Der Dualismus in Arendts Urteil zu internationalen Menschenrechtsver-
tragen zeigt sich deutlich in folgender Textpassage: Es sei klar, ,dass das
Recht auf Rechte oder das Recht jedes Menschen, zur Menschheit zu geho-
ren, von der Menschheit selbst garantiert werden misste. Und ob dies
moglich ist, ist durchaus nicht ausgemacht® (ETH 617 f.). Dem internatio-
nalen Strafrecht dagegen werde eine eindeutige Rolle zugewiesen; interna-
tionale Gerichtsbarkeiten seien in vielerlei Hinsicht die Losung zum Um-
gang mit existenziellen Verbrechen, insbesondere die ,,Verbrechen gegen
die Menschlichkeit® haben den Beweis dafiir gebracht. So sei Volkermord
in dem Sinne ein Verbrechen gegen die Menschlichkeit, als er die Plurali-
tat als ,,Grundbedingung [...], unter denen dem Geschlecht der Menschen
das Leben auf der Erde gegeben ist“ (VA 16) verletzt, d.h. als ,,Angriff auf
die menschliche Mannigfaltigkeit als solche [...], also auf ein Wesensmerk-
mal des Menschseins, ohne dass wir uns Dinge wie Menschheit oder Men-

167

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

schengeschlecht nicht einmal vorstellen konnen® (EJ 391) verstanden wer-
den misse. Als Konsequenz daraus konne das Urteil an Eichmann nur lau-
ten wie folgt:

»50 bleibt also nur ibrig, dass Sie eine Politik gefordert und mitver-
wirklicht haben, in der sich der Wille kundtat, die Erde nicht mit dem
judischen Volk und einer Reihe anderer Volksgruppen zu teilen, als
ob Sie und Thre Vorgesetzten das Recht gehabt hitten, zu entscheiden,
wer die Erde bewohnen soll und wer nicht. Keinem Angehoérigen des
Menschengeschlechts kann zugemutet werden, mit denen, die solches
wollen und in die Tat umsetzen, die Erde zusammen zu bewohnen.
Dies ist der Grund, der einzige Grund, dass Sie sterben mussen.“ (EJ
404)

Die These der zunehmenden Anerkennung internationaler Rechtsstruktu-
ren in Arendts Werk vertritt auch David Luban auf Basis einer Analyse des
Buches Eichmann in Jerusalem, in welcher insbesondere folgende Passage
aufschlussreich ist. Luban zitiert aus einem Brief Arendts an Jaspers, in
welchem sie wie folgt schreibt:

»The only possibility seems to be to attach to the International Court
at The Hague a criminal court for hostes generis humani that would
be competent to try individuals regardless of nationality. As long as
such a court does not exist, international law holds that any court in
the world is competent — so why not Israel? Legally, Israel couldn’t
claim it isn’t competent. [...] Don’t misunderstand me: I would be all
in favor of an international court with appropriate powers.” (Arendt
an Jaspers, zit. nach Luban 2011: 628)¢°

4.2.2 These 2: Kontinuitit und narrativer Zusammenhang (D. Whitehall)
Deborah Whitehall rekonstruiert Hannah Arendts Position im Hinblick

auf das Volkerrecht unter anderer Zielsetzung; die Frage ihres Aufsatzes
ist, ,whether there might also be a framing narrative implicit in Arendt’s

60 Fiir Arendts Bezugnahme auf den Begriff hostes generis humani und die zu-
nichst erfolgte Gleichsetzung der Verbrechen Eichmanns mit Piraterie: In Abwe-
senheit eines internationalen Gerichtshofs kénne Israel Eichmann legitim verur-
teilen, als ,an outlaw — a hostis generis humanis, the way pirates used to be.“ —
bzw. die spatere Revidierung dieses Vergleichs: ,My pirate theory won’t do“ vgl.
Luban 2011: 628f.

168

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.2 Hannab Arendt und das Volkerrecht

approach to international law that relates her apparently disjointed re-
marks to the progressive deepening of her analytical project® (Whitehall
2016: 234). Im Gegensatz zu Benhabib analysiert Whitehall das Arendtsche
Denken somit vor der Zielsetzung, das Verstechensmoment zu erkennen,
welches ihre Theorie des Volkerrechts rahmt und auszeichnet. In diesem
Sinne schreibt sie, dass

»Arendt’s engagement with politics, history and international law, ar-
guably represents a new means for actualizing Jewish identity, and
through actualization, of resisting historical patterns of suffering and
grief. The Jewish Question and its provocation for dilemmas concern-
ing the nation ‘run like red threads through the whole’ of Arendt’s
writing about international law.” (Whitehall 2016: 236)

Arendts Auseinandersetzung mit dem Volkerrecht werde von vier Anspra-
chen an das iberstaatliche Recht gekennzeichnet, wobei sich alle letztlich
auf Probleme nationaler Selbstbestimmung und Gerechtigkeit fir die Ju-
den beziehen; im Einzelnen der Schutz der judischen Nation, der Minder-
heitenschutz, internationale Menschenrechte und die Evolution von Ver-
brechen gegen die Menschlichkeit (vgl. Whitehall 2016: 237). Rickbezo-
gen auf die Frage, wie Arendts Einstellung gegeniiber dem Vélkerrecht be-
schrieben werden konne, lasst sich auch in Whitehall die Diagnose vor-
sichtiger Zustimmung finden:

»The important nuance of her position is that she does not reject the
prospects for a solution for the Jewish Question through international
law. Indeed, it is arguable that she conceives international law as the
only practical means for achieving lasting peace between rival nations
in the Middle East. Despite operational deficiencies and a pattern of
bias toward powerful states, international law offers a stabilizing struc-
ture for political processes from which freedom and justice emerge.”
(Whitehall 2016: 238)

Zur Verwirklichung judischer Selbstbestimmung und Einldsung der Ge-
rechtigkeit durch internationale Rechtsstrukturen sei allerdings eine ange-
messene Vertretung der jiidischen Nation bei internationalen Vertragskon-
ferenzen unerlésslich; die beschrinkte Teilnahme jidischer Gruppen als
Berater der amerikanischen Vertretung sei bspw. nicht ausreichend - es be-
dirfe vollstindiger nationaler Partizipation, da ein judisches Volk zu re-
prasentieren sei und nicht nur einzelne judische Individuen oder amerika-
nische Staatsbiirger (vgl. Whitehall 2016: 239f.). Somit sei Arendts Ant-
wort auf das Volkerrecht nicht eindeutig kritisch oder affirmativ und stelle

169

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

auch keine Negation jeglicher Relevanz des Volkerrechts dar. Whitehall
schreibt, Arendt adressiere internationales Recht ,to ask more of
it (Whitehall 2016: 242) — ,to ask more of institutions and rules in pivotal
constitutive moments of global governance® und ,[to ask] international
law to take charge of the Jewish Question in a manner that does not com-
promise Palestine and gives structure to her specifically Jewish claim for le-
gal equality, plurality, and freedom” (Whitehall 2016: 241 f.). Arendt kriti-
siere vergangene volkerrechtliche Ordnungsversuche, wie bspw. die Min-
derheitenvertrige, sehe aber durchaus das Potenzial, das in volkerrechtli-
chen Strukturen stecke. Ahnlich liefe sich auch mit Blick auf das wohl be-
rihmteste Narrativ — das Recht, Rechte zu haben — und die anhiangende
Problematisierung des Begriffs der Menschheit, argumentieren. Auf der
einen Seite scheint fir Hannah Arendt im gegebenen rdumlichen und zeit-
lichen Kontext klar, dass nur die nationale Selbstbestimmung, Menschen-
rechte zu schiitzen vermoge, auf der anderen Seite stehe zwar Skepsis ob
der Moglichkeit eines internationalen Schutzes, aber dennoch zumindest
die Diskussion der Moglichkeit, mit Whitehall:

»What is important is the possibility that ,humanity itself* (previously,
a ,new law on earth, whose validity this time must comprehend the
whole of humanity‘) may supply the solution. Her seeming ambiva-
lence about ,whether this is possible® does not extinguish the hopes for
a solution beyond the ,present sphere of international law® or in ,a
sphere above nations‘.” (Whitehall 2016: 249)

Abschlieend lasst sich mit Whitehall diagnostizieren, dass Arendts Kom-
mentierung des Volkerrechts in gewisser Weise auf “the discipline’s yet-to-
catch-up to status® (Whitehall 2016: 253) in Bezug auf neue und aktuelle,
die Menschheit global betreffende Probleme, verweise.

Unabhingig davon, ob wir mit Benhabib konstatieren, dass sich Arendts
Betrachtungsweise des Volkerrechts tber die Zeit veranderte und sich zu-
nehmend durch Vertrauen in mogliches Potenzial auszeichnet oder mit
Whitehall argumentieren, dass sich narrative Zusammenhénge in ihrem
Denken tiber das Volkerrecht wiederfinden, die ihre Hoffnung auf volker-
rechtliche Losungen spezifischer Problematiken bedingen und erklaren,
bleibt die These, dass auf Arendt auch im Hinblick auf diesen Forschungs-
bereich Bezug genommen werden kann. Vorangehend erwihnte Publika-
tionen belegen die Sinnhaftigkeit dieser Herangehensweise. Insbesondere
in Eichmann in Jerusalem lassen sich relevante Aussagen finden, die das
Volkerrecht als notwendige Instanz betrachten, so schreibt sie bspw.:

170

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.2 Hannab Arendt und das Volkerrecht

»Weil also das Noch-nie-Dagewesene, wenn es einmal erschienen ist,
ein Prazedenzfall fir die Zukunft werden kann, mussen alle Verfah-
ren, die es mit ,Verbrechen an der Menschheit’ zu tun haben, an
einem Maf$stab gemessen werden, der heute noch nicht mehr ist als
ein ,Ideal’. Wenn Volkermord im tatsichlichen Bereich zukinftiger
Moglichkeiten liegt, dann kann kein Volk der Erde — am wenigsten
natiirlich das judische Volk, in Israel oder anderswo — sich darauf ver-
lassen, dass die bestehenden politischen Einrichtungen ihm die Konti-
nuitit der Existenz ohne einen volkerrechtlich gesicherten Anspruch
und den Schutz internationaler Gesetze garantieren.” (EJ 397)¢!

Wihrend sich also eine kritische, tendenziell aber affirmative Haltung
Arendts gegentiber volkerrechtlichen Strukturen zeigen lasst, bleiben ihre
Ausfihrungen zu Fragen volkerrechtlicher Institutionalisierung vage, sie
selbst enthilt sich einer klaren Modellierung alternativer Volkerrechts-
strukturen, kritisiert aber zumindest deutlich den Gedanken an eine Welt-
regierung. Zwar liege eine solche Weltregierung ,durchaus im Bereich der
Moglichkeiten® (ETH 618), konne aber letztlich ebenfalls zur Perversion
der Menschenrechte beitragen, da auch hier die Gleichsetzung von Recht
mit dem, was dem Ganzen diene, vollzogen werden koénne:

»,Und an dieser Schwierigkeit wird gar nichts geindert, wenn man die
Gesamtheit, fir die das Recht gut sein soll, so erweitert, dass das Ge-
meinwohl, nach dem sich alles richten soll, nun die gesamte Mensch-
heit einschlieft. Denn es ist durchaus denkbar und liegt sogar im Be-
reich praktisch politischer Moglichkeiten, dass eines Tages ein bis ins
letzte durchorganisiertes, mechanisiertes Menschengeschlecht auf
hochst demokratische Weise, namlich durch Majorititsbeschluss, ent-
scheidet, dass es fiir die Menschheit im Ganzen besser ist, gewisse Teile
derselben zu liquidieren.“ (ETH 618)

61

Ahnlich lisst sich lesen: ,Aber es gab einen anderen durchaus durchfiihrbaren
Vorschlag, der, gerade weil er realisierbar war, in dieser Debatte nie erwahnt wur-
de. Er stammte von Dr. Nachum Goldmann, dem Prisidenten des Jidischen
Weltkongresses, der Ben Gurion aufforderte, in Jerusalem eine Art internationa-
len Gerichtshofes mit Richtern aus allen ehemals besetzten Landern einzuberu-
fen. Das wire fiir ein Verbrechen an der Menschheit auch nicht genug gewesen,
da es lediglich auf eine Erweiterung der Nachfolgeprozesse herausgelaufen wire
und somit den Haupteinwand gegen diese Prozesse, dass sie vor dem Tribunal
des Siegers verhandelt werden, nicht beseitigt hitte. Aber es wire immerhin ein
erster Schritt gewesen.” (EJ 394).

171

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

Die Problematik, die mit einer Weltregierung einherginge, sei letztlich,
dass auch hier die menschliche Pluralitit negiert werden misse, um Zuge-
horigkeiten zwischen einzelnen Volkern herzustellen. Letztlich wirde die
Weltregierung die ,furchtbarste Tyrannis“ darstellen:

»Welche Form immer eine solche Weltregierung, deren Macht sich
tiber den ganzen Erdball erstrecken wiirde, annehmen wiirde, es liegt
in der Natur der Sache, dass mit ihrer Verwirklichung die furchtbarste
Tyrannis sich der Herrschaft tber die Menschen bemichtigt hitte;
denn die Souverénitit der Staaten ist nur ertraglich, weil sie durch die
Souveranitat ihrer Nachbarn prinzipiell begrenzt und kontrolliert ist,
[...]. Der Weltstaat kann seinem Wesen nach nur die Form der Tyran-
nis annehmen, er wire die furchtbarste Form der Tyrannis, weil er ef-
fektiv allen Arten der Politik, wie wir sie kennen, ein Ende machen
wirde. Politik und alle Begriffe, die aus diesem Bereich erwachsen, set-
zen Pluralitit, Unterschiedenheit und gegenseitige Begrenzung vor-
aus.“ (KJ 99)62

Eine konkrete Alternative zu der Idee einer Weltregierung, die als hochste
Instanz das Volkerrecht implementiert und Verletzungen sanktioniert,
sucht man in Arendt vergeblich. Ayten Giindogdu verweist deutlich auf
die ,aporetische Auseinandersetzung® Arendts mit der ,antinomischen Be-
ziechung® zwischen Recht und Institutionen:

»,On the one hand, despite their prevailing conceptualization as ab-
stract, natural and inalienable rights, human rights are in need of in-
tersubjective guarantees that can have some relative permanence only
within an institutional structure. On the other hand, the institutions
we establish for guaranteeing these rights can end up eroding them or
rendering them ineffective.“ (Giindogdu 2011: 13)

Jurgen Forster verdeutlicht, dass man Arendts Auseinandersetzung mit po-
litischen Institutionen nicht so verstehen dirfe, ,,dass man bei ihr detail-
lierte Erkenntnisse tiber die Wirkungsweise politischer Institutionen oder
gar eine explizite Theorie politischer Institutionen vorfindet* (Forster
2009: 12). Gindogdu resiimiert entsprechend, dass es Arendt nicht darum
ginge, einen letzten Entwurf zu prisentieren, sondern es um das produkti-

62 Weiter fihrt Arendt aus: ,Die Verwirklichung eines souverinen Weltstaates ist
weder die Vorbedingung des Weltbiirgertums noch der Gipfel der Weltpolitik,
weil eine Weltregierung nahezu automatisch das Ende allen Birgertums und al-
ler Politik bedeuten wiirde” (KJ 100).

172

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.2 Hannab Arendt und das Volkerrecht

ve Potenzial der Diskussion der Paradoxien selbst gehe. Letztlich ziele die
aporetische Untersuchung nicht darauf, Losungen in Form verfassungsma-
Biger Modelle zu finden, sondern auf die Auseinandersetzung ,[...] with
these perplexities to understand how they are manifested in new forms of
rightlessness as well as in new struggles for equality that can reinvent the
meaning of human rights” (Giindogdu 2011: 19).

Im Gegensatz zu den zwei besprochenen Thesen, zielt diese Arbeit nicht
darauf, aus Arendts vereinzelten und teils widerspriichlichen Aussagen
zum Volkerrecht (wohlgemerkt, der damaligen Zeit) eine konkrete
Arendtsche Meinung tber internationale Rechtlichkeit oder eine vorgeb-
lich dort mittreibende Legitimationsfigur herauszuarbeiten. Vielmehr will
sie zeigen, dass das tiiber Montesquieu und die griechische sowie romische
Rechtstradition entwickelte Rechtsverstindnis nicht wie weitlaufig ange-
nommen, einzig auf den innerstaatlichen Kontext fokussiert, sondern es
sich vielmehr auch fiir Uberlegungen zum Volkerrecht eignet und sich in
Arendts Werk somit vielversprechende Ressourcen fiir das Politische des
globalen Raums finden lassen. Zu Beginn dieses Abschnitts und im An-
schluss an die Ausfithrungen in vorangegangenen Kapiteln stehen damit
folgende Gedanken.

Mit Arendt lassen sich das Recht und die Politik als wechselseitig abhin-
gige und sich gegenseitig beeinflussende Phianomene beschreiben, die erst
durch das interdependente Verhiltnis ihrem eigentlichen Sinn entspre-
chen konnen. Die rechtliche Struktur konstituiert und institutionalisiert
den offentlichen Zwischen-Raum, innerhalb dessen aktives Miteinander-
Handeln moéglich wird. Gleichzeitig wirkt das politische Handeln auf die
rechtliche Rahmung zuriick, die als kontingente Ordnung auf politische
Entscheidungen reagieren muss.

Wie weiter oben herausgearbeitet ist es nicht linger ausschliefSlich die
nationale Gesetzgebung, die das offentliche Leben und das gesellschaftli-
che Miteinander-Sein prégt, vielmehr haben auch internationale und vol-
kerrechtliche Entscheidungen mittlerweile deutlichen Einfluss. Wahrend
sich aber die rechtliche Sphare globalisiert, und universalisiert auf jeden
einzelnen Erdenburger zuriickwirkt, haben sich kaum dquivalente globale
Zwischen-Rdume fir politisches Handeln etabliert. Das Individuum ist
zwar mittlerweile volkerrechtlich Betroffene, aber kaum aktives Volker-
rechtssubjekt. Wenn wir die Arendtsche Legitimationsfigur der Wechsel-
seitigkeit des Politisch-Rechtlichen-Nexus entsprechend auf den Status
Quo projizieren, erkennen wir ein deutliches Defizit. Die These dieses De-
fizits und die zugrundeliegende Methode einer globalen Erweiterung des
Arendtschen Rechtsverstindnisses gilt es im Folgenden zu begriinden. Da-

173

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

bei dient dieses Kapitel der Konstruktion einer Konzeption volkerrechtli-
cher Legitimitit, die sich entlang der Frage entfaltet, wie der Wechselsei-
tigkeit von Recht und Politik im globalen Raum entsprochen werden
kann, insbesondere aber wie die internationale Rechtsfahigkeit des indivi-
duellen Einzelnen legitim zu verwirklichen ist. Im folgenden Kapitel wird
schlieflich das hier angerissene Defizit anhand eines praktischen Fallbei-
spiels verdeutlicht, wodurch gleichzeitig die legitimationstheoretische Pro-
blematik des volkerrechtlichen Status Quo sichtbar wird.

Zunachst gilt es jedoch, einer vermeintlich begrifflichen Schwierigkeit
zu begegnen. Bis dato spricht die Arbeit von individualrechtlichen Ent-
wicklungen, einem individualzentristischen Volkerrechtsverstandnis und
der umfassenden Aktivierung des Individuums als volkerrechtliches
Rechtssubjekt. Vor dem Hintergrund der intendierten Bezugnahme auf
Arendt mag diese Sprache zumindest als wundersam, wenn nicht gar als
inkohirent und storend empfunden werden; fir Arendt fuSt der politische
Raum, das menschliche Miteinander schliefflich auf ,,der Tatsache der Plu-
ralitit der Menschen®. Gott habe den Menschen geschaffen, ,die Menschen
sind ein menschliches, irdisches Produkt® (WP 9). Fur Politik sei die Tatsa-
che unerlasslich, dass ,,nicht ein Mensch, sondern viele Menschen auf der
Erde leben und die Welt bevolkern® (VA 17). Diese bis dato in Kauf ge-
nommene Spannung zwischen der individualzentristischen Basis, d.h. der
Perspektive auf das Individuum als singulire Einzelne und dem Arendt-
schen Verstandnis der menschlichen Pluralitit soll in einem ersten Schritt
aufgelost werden. Insbesondere will ich hier argumentieren, dass es nicht
nur moglich ist, Hannah Arendts Denken fiir eine Rekonstruktion volker-
rechtlicher Legitimitét fruchtbar zu machen, sondern dass sich das von ihr
formulierte Grundprinzip des ,Menschen unter Menschen® grofartig eig-
net, als Ausgangsbasis fiir eine alternative, interkulturell sensitive und ad-
aquate Konzeption volkerrechtlicher Legitimitit zu fungieren. Anschlie-
Bend wird das politische Denken Hannah Arendts in rekonstruktiver Ab-
sicht mit den drei dargestellten volkerrechtlichen Entwicklungsmomenten
ins Gesprach gebracht, um
— die Normativitit der historischen Entwicklung systematisch zu durch-

denken,

— die Manifestationen des humanisierten Volkerrechtsverstindnisses fiir
eine volkerrechtliche Legitimititskonzeption fruchtbar zu machen und
damit gleichzeitig

- den Kerngedanken einer umfassenden Realisierung des Individuums
als Volkerrechtssubjekt detailliert zu beschreiben.

174

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

Arendts breites Werk dient folglich dazu, mit ihrem Denken und dartber
hinaus eine Konzeption volkerrechtlicher Legitimitit zu entwickeln, die
die vorgeschlagenen Adaquatheitskriterien erfillt, d.h. sowohl in substan-
zieller, in funktionaler als auch in systematischer Hinsicht tGberzeugt.
Durchgingig in die Argumentation eingebunden ist dabei die Frage, in-
wiefern sich Arendts Denken tGberhaupt auf den globalen Raum tbertra-
gen bzw. in kosmopolitischer Absicht lesen lasst, da sie — wie bereits skiz-
ziert — das politische Handeln in (staatlich) begrenzten Gemeinschaften
verortet.

4.3 Rekonstruktion des Volkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und
Freiheit

Oben habe ich argumentiert, dass sich das Individualvolkerrecht in drei
dominanten Entwicklungen manifestiert. Unter den Stichworten der Men-
schenrechte, der internationalen strafrechtlichen Verantwortlichkeit und
des Kosmopolitismus wurden die gegenwirtigen humanisierenden Ten-
denzen des Volkerrechts analysiert und zur Diagnose eines zunehmend in-
dividualrechtlichen Vélkerrechts verdichtet.

Im Folgenden soll durch die Bezugnahme auf das Arendtsche Denken
bzw. auf Basis des Grundprinzips der Pluralitit eine Alternative zur libera-
len Interpretation der vorgestellten individualrechtlichen Manifestations-
momente angeboten werden. Dabei wird die Argumentation von der The-
se geleitet, dass die drei extrahierten Prinzipien in einem konstitutiven Zu-
sammenhang stehen, der sich ausgehend von dem Moment der Pluralitit
entfalten ldsst. Meine Argumentation startet folglich damit, den Indivi-
dualzentrismus als Leitfigur der Diagnose der volkerrechtlichen Humani-
sierung in die Arendtsche Begrifflichkeit der Pluralitit aufzuldsen. Das ein-
zelne Individuum ist letzte Instanz, allerdings nicht in Abgrenzung gegen
andere, sondern gemeinsam mit anderen, als Einzelne unter ihresgleichen.
Der folgende Abschnitt dient der Grundlegung der Konzeption; die Figur
des Menschen unter Menschen wird hier eingefiihrt, jedoch noch nicht bis
ins Detail beschrieben. Letztlich wird das Prinzip der Pluralitit in allen
folgenden Abschnitten Leitfigur bleiben und somit im Verlauf des Ge-
samtkapitels in seinen verschiedenen Facetten nach und nach aufgearbei-
tet.

175

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

4.3.1 Das Prinzip der Pluralitat und die Figur des Menschen unter
Menschen

Konzeptioneller Ausgangspunkt und normativer Zielwert des Liberalis-
mus ist die Freiheit des singularen Subjekts als abstrakt-individuelle Per-
son; liberale Konzepte zielen auf eine Rechtfertigung der negativen Ab-
wehrrechte, die der Verteidigung des Einzelnen gegen Eingriffe staatlicher
Regierungsgewalt dienen.53 Ahnlich wie Arendt an der Philosophie kriti-
siert, dass sie mit dem Mann, d.h. dem Einzelnen rechne, kann man auch
dem Liberalismus vorwerfen, dass er einen konstitutiven Bestandteil des
menschlichen Lebens verkenne — die Tatsache, dass ,nicht ein Mensch,
sondern viele Menschen auf der Erde leben und die Welt bevolkern” (VA
17). Entsprechend bleibt die liberale Lesart aktueller volkerrechtlicher Ent-
wicklungen, welche die Rechte und Pflichten des einzelnen abstrakten In-
dividuums betont, hinter dem eigentlichen Potenzial der diagnostizierten
Humanisierung zuriick. Dieses kann dagegen mithilfe von Arendts Politik-
und Rechtsverstindnis erkannt werden, als es hilft, das relative Moment
des gegenwirtigen Volkerrechts herauszuarbeiten. Nicht die Maxime des
Gegen-Einander und der Abwehr anderer, sondern des Mit-Einander gerit
dadurch in den Fokus, der starre Individualzentrismus kann als relativer
Individualbezug aufgelost werden. Es geht also weiterhin um das Individu-
um als Kernfigur des Volkerrechts, allerdings als Mensch unter Menschen,
als Individuen, die nur gemeinsam existieren, im Plural, nie im Singular.
Die Subjektivitit des Individualismus wird in die Inter-Subjektivitat der
Pluralitit aufgeldst, schlieflich muss — so Arendt — ,[...] der Begriff des
Menschen, wenn er politisch brauchbar gefasst sein soll, die Pluralitat der
Menschen stets in sich einschlieflen [...]“ (ETH 604).

Fir Arendt ist die Pluralitit die Bedingung menschlicher Existenz.®* Als
Menschen existieren wir in der Welt, d.h. als ,,eine Vielheit, die die parado-
xe Eigenschaft hat, dass jedes ihrer Glieder in seiner Art einzigartig ist“
(VA 214). Das Charakteristikum der menschlichen Pluralitit manifestiert
sich nach Arendt in zwei Dimensionen — in Gleichheit und Verschieden-
heit — und begriindet damit das Erfordernis der Politik:

63 Als klassische Vertreter des Liberalismus vgl. bspw. John Locke, John Stuart Mill,
Adam Smith, Friedrich Hayek. Sie pladieren fiir negative Rechte der Abwehr vor
unbefugten Eingriffen (in Rechte auf Leben, Freiheit, Eigentum).

64 Neben der Pluralitat zahlen fiir Arendt die Natalitat, die Sterblichkeit und die
Weltlichkeit zu den Grundbedingungen des menschlichen Lebens (vgl. dazu
Heuer 2019: 114).

176

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibert

»Ohne Gleichartigkeit gibe es keine Verstindigung unter Lebenden,
kein Verstehen der Toten und kein Planen fiir eine Welt, die nicht
mehr von uns, aber doch immer noch von unseresgleichen bevolkert
sein wird. Ohne Verschiedenheit, das absolute Unterschiedensein jeder
Person von jeder anderen, die ist, war oder sein wird, bedurfte es we-
der der Sprache noch des Handelns fiir eine Verstindigung [...].“ (VA
213)

Der Grundbedingung der Pluralitit entspreche der Mensch durch das Auf-
treten in der Welt, durch das gemeinsame Handeln mit anderen. Erst in
der Polis, im Politischen, im Moment des mit-anderen-Handelns erscheine
der Mensch ,weder als Lebewesen noch als Vertreter der Gattung, sondern
gerade als Individuum® (WA 183). Erst durch die Teilnahme an der res pu-
blica werde das menschliche Leben wirklich sinnvoll und menschlich -
und umgekehrt die Welt durch die Artikulation unterschiedlicher Perspek-
tiven erst konstituiert:

»~Human plurality is the paradoxical plurality of similar but unique be-
ings whose personal distinctiveness is realized and revealed in the
words and deeds contributed to the public world, thereby constituting
the pluralist character of action of the public world.” (Vasterling 2015:
164)

Erst in der Pluralitit werde das Wunder des Handelns moglich, das Wun-
der, Neues zu beginnen, ,,perhaps even to create new worlds” (Wenman
2013: 7). Der Mensch als solcher werde missverstanden, wenn man ihn per
se fiir einen zoon politikon halte, wenn man seine Essenz als politisch auf-
fasse. Der Mensch, so Arendyt, ist a-politisch: ,Politik entsteht in dem Zwi-
schen-den-Menschen, also durchaus auflerhalb des Menschen [...] Politik
entsteht im Zwischen und etabliert sich als der Bezug® (WP 11). Wenn wir
im volkerrechtlichen Kontext also eine Zunahme an Beztigen auf die Men-
schen als Individuen feststellen, dann — so soll hier argumentiert werden —
als Bezlige auf die Pluralitit der Menschen, die zwar einzeln als Anfinge in
die Welt gekommen sind, aber nur gemeinsam ihrer Menschlichkeit ent-
sprechen konnen. Die Pluralitat als konstituierendes und essentielles Ele-
ment des menschlichen Handelns fungiert demnach als Anker der hier zu
entwickelnden Legitimititskonzeption, die entsprechend als politische
Konzeption begriffen werden muss und verkirzt behauptet, dass sich eine
Ordnung solange legitim nennen kann, solange sie als Ordnung der Plura-

177

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Volkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

litat und Freiheit verwirklicht ist.®> Im Folgenden werden — auf dieser Ba-
sis — die drei Beobachtungsmomente der individualrechtlichen Diagnose
rekonstruiert und auf ihre Kernmomente hin untersucht bzw. in einem
Arendtschen Sinne interpretiert. Dadurch soll die Normativitat der histori-
schen volkerrechtlichen Entwicklungen systematisch durchdacht werden,
die im Kern darauf griindet, dass die Forderung nach einer umfassenden
Aktivierung des Individuums als Voélkerrechtssubjekt nur als politische
Forderung begriffen werden kann, insofern als die Aktivierung des Einzel-
nen notwendig mit der Aktivierung des Anderen einhergeht.

4.3.2 Menschenrechte als Machtpotenzial

Die erste oben benannte These zur Diagnose des Individualvolkerrechts
stitzt sich auf die Entwicklung des Menschenrechtsregimes. Die Normati-
vitat dieser historischen Entwicklung soll im Folgenden mithilfe Arendts
entschltsselt werden; die Kernthese lautet dabei, dass die Menschenrechte
auf dem Prinzip einer gemeinsam geteilten Humanitit, d.h. der Zugeho-
rigkeit zur Menschheit, basieren, die gleichzeitig institutionalisiertes
Machtpotential und Ausdruck lebendiger Macht der globalen Menschheit
darstellt. Die Menschenrechte werden somit nicht ausschliefSlich als Aus-
druck spezifischer Hilfspflichten fiir Menschen in Not qua ihres Mensch-
seins gelesen, sondern als Ausdruck einer wechselseitig garantierten
Gleichheit als menschliche Wesen. Es ist damit nicht der Inhalt der Men-
schenrechte ausschlaggebend, sondern die Idee der Menschenrechte als
solche.

4.3.2.1 Die Arendtsche Kritik der Menschenrechte

Zunachst jedoch soll die Art der Rekonstruktion, namlich die Rekonstruk-
tion auf Basis des Arendtschen Denkens plausibilisiert werden. Zu offen-
sichtlich erscheint das Paradoxon dieses Kapitels — ist Arendt doch dafiir

65 Damit stelle ich mich explizit der Auffassung Wenmans entgegen, der schreibt,
dass ,[...] these [agonistic] theories typically combine philosophical enquiry with
a stress on the ultimate groundlessness of all claims to political legitimacy“ (Wen-
man 2013: 6). Ich behaupte, dass auch eine agonistische Theorie im Kern Uberle-
gungen zur Legitimitat bereithalt und sich diese beispielhaft an Arendt und tiber
den Begriff der Pluralitit entfalten lassen.

178

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibert

bekannt, die Menschenrechte fundamental zu kritisieren.® Den Ausgangs-
punke far ihre Kritik findet Arendt in den Erfahrungen der Kriegs- und
Zwischenkriegszeit. Im Angesicht ihres gesellschaftlichen Zusammen-
bruchs habe die Welt ,[v]or der abstrakten Nacktheit des Menschseins [...]
keinerlei Ehrfurcht empfunden® (ETH 619f.):

,SchliefSlich hatte man, wenn man von unveriauflerlichen und unab-
dingbaren Menschenrechten sprach, gemeint, diese seien unabhangig
von allen Regierungen und missten von allen Regierungen in jedem
Menschen respektiert werden. Nun stellte sich plotzlich heraus, dass in
dem Augenblick, in dem Menschen sich nicht mehr des Schutzes einer
Regierung erfreuen, keine Staatsbiirgerrechte mehr genieen und da-
her auf das Minimum an Recht verwiesen sind, das ihnen angeblich
eingeboren ist, es niemanden gab, der ihnen dies Recht garantieren
konnte, und keine staatliche oder zwischenstaatliche Autoritit bereit
war, es zu beschiitzen.“ (ETH 605)

Die Problematik der als unabdingbar deklarierten Menschenrechte konne
auf deren ,schillernde[n] Doppelcharakter als moralische Anspriiche und
mit Gesetzeskraft versehene Rechte® (Gosepath 2007: 279) zuriickgefiihrt
werden. Der moralische Anspruch ,der Selbstverpflichtung jedes einzel-
nen Menschen gegentiber allen anderen® (Gosepath 2007: 280) qua des ge-
teilten Menschseins sei ohne juridische Verortung nicht eingelost worden.
Letztlich habe die Geschichte gezeigt, dass diese Rechte nur durch einen
Staat, dem man angehore, tatsachlich geschiitzt werden. Der Verlust der
Staatsangehorigkeit, d.h. der Ausschluss aus der staatlichen Gemeinschaft,
welcher in der Zwischenkriegszeit oft unmittelbar auf den Zufall der Ge-
burt folgte,” sei letztlich nicht nur gleichbedeutend mit dem Verlust der
Burgerrechte, sondern mit dem Verlust aller Rechte. Seyla Benhabib no-

66 Vgl. bspw. Giindogdu (2011: 4): ,She [Arendt] [...] offered one of the most
powerful criticisms of human rights.” So auch Gosepath (2007: 279): ,[...] kriti-
siert Hannah Arendt das klassische Verstindnis der Menschenrechte und zwar als
abstrakt, leer und im Konfliktfall untauglich.”

67 Arendt zeigt in ihrem Buch Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, dass das
Nationalstaatssystem aufgrund der vielen vorhandenen ethnischen Voélker ,sich
nicht auf ganz Europa ausdehnen lief und dass also Europa seit mehr als hun-
dertfinfzig Jahren in einer Staatsform lebte, die fiir ein rundes Viertel seiner Be-
volkerung nicht anwendbar war. Die Verwirklichung des nationalstaatlichen
Prinzips in ganz Europa hatte nur eine weitere Diskreditierung zur Folge; es
konnte nur einem Bruchteil der betroffenen Vélker nationale Souveranitit geben
[...].“ (ETH 570). Einem Grofteil der Menschen in Europa blieb so von Geburt
an das Recht auf Staatsbiirgerschaft vorenthalten.

179

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

tiert: ,Menschen- und Burgerrechte hingen seit den biirgerlichen Revolu-
tionen der Moderne untrennbar miteinander zusammen. Der Verlust der
burgerlichen Rechte sei daher, allen Menschenrechtserklairungen zum
Trotz, politisch gleichbedeutend mit dem Verlust der Menschenrechte®
(Benhabib 2008 b: 57, vgl. Giindogdu 2015: 2). Die Folge aus dieser Tatsa-
che bzw. Erkenntnis war, dass ,[nlicht eine einzige Gruppe von Fliichtlin-
gen [...] je auf die Idee gekommen [ist], an die Menschenrechte zu appel-
lieren® (ETH 606), vielmehr habe man immer fir seine Rechte als Angeho-
riger eines Staates bzw. einer ethnischen Gruppe gekimpft. Die Logik des
nationalstaatlichen Prinzips habe einer Umsetzung der Menschenrechts-
idee entgegengestanden, das System souverdner Staaten sei nicht in der
Lage gewesen, die Idee der Menschenrechte zu verwirklichen, d.h. die
Menschen qua ihres Menschseins, als Subjekte des Rechts zu schiitzen und
folglich sei zu erkennen, ,[...] dass jeder, der aus einer dieser geschlosse-
nen politischen Gemeinschaften ausgeschlossen wurde, sich aus der gesam-
ten Familie der Nationen und damit aus der Menschheit selbst ausge-
schlossen fand“ (ETH 608). Mit dem Verlust der Heimat und dem
Ausschluss aus der politischen Gemeinschaft ging die Rechtlosigkeit ein-
her; all jene, die nicht mehr durch eine Souveranitat geschiitzt wurden,
wurden ,aus dem Rahmen der Legalitat tiberhaupt herausgeschleudert
[...] und [horten auf], eine juristische Person zu sein® (ETH 609).%® Die
Verkntpfung der Menschenrechte mit dem Prinzip der Souveranitit war
letztlich der Nahrboden fir den totalen Zusammenbruch, auch des Be-
griffs der Menschenrechte selbst (vgl. ETH 619, vgl. auch Parekh 2008: 23).
In dem Moment, in welchem man nur noch Mensch sei, konne man nicht
mehr auf die Menschenrechte setzen und erkenne, dass letztlich die Zuge-
horigkeit zu einer Gemeinschaft fundamentaler sei, als der eigentliche Be-
sitz der Menschenrechte: ,[...] as soon as she lost her citizenship, her place
in the world, she lost all her rights. At the exact moment when rights are
needed, they are absent” (Parekh 2008: 28). Die Aporien der Menschen-
rechte liegen schlieflich darin begriindet, dass die Erklirung der Men-
schenrechte davon ausgehe, dass alle Menschen von Natur aus gleich seien
und damit tbersicht, dass das Gegenteil der Fall sei: ,,Gleichheit ist nicht
gegeben, und als Gleiche nur sind wir Produkt menschlichen Handelns.

68 Die Unvergleichlichkeit der Situation der Fliichtlinge im 20. Jahrhundert sei ge-
wesen, dass es zum ersten Mal unmoglich war, eine neue ,Heimat® zu finden. We-
der konnten sie in dem Staat, der sie aufgenommen hatte, friedlich leben, noch
konnten sie in ihr Ursprungsland zuriickkehren, noch gab es einen Staat, der ih-
nen das Asylrecht anerkannt hatte.

180

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

Gleiche werden wir als Glieder einer Gruppe, in der wir uns kraft unserer
eigenen Entscheidung gleiche Rechte garantieren® (ETH 622). Die aus die-
ser falschen Diagnose der natiirlichen Gleichheit aller Menschen abgeleite-
ten naturgegebenen Rechte werden nicht weiter problematisiert. Hinzu-
kommt — und macht die Aporie damit perfekt — ,dass der Staat, dessen
Machtmittel allein geeignet sind, die natiirlichen Rechte des Menschen in
der Gesellschaft zu verwirklichen, sich zugleich als Hauptbedrohung der
Menschenrechte erwiesen hat* (Menke/Pollmann 2007: 19), in dem Sinne
als er durch Entzug der staatlichen Zugehorigkeit, Menschen mit einem
Schlag in den rechtlosen Raum beférdern konnte.

»Mit dieser historischen Lektion sind fiir Arendt die einzigen beiden
Deutungen der Idee der Menschenrechte verbaut. Die Lage scheint
ausweglos: Entweder die Menschenrechte sind global und universal,
dann sind sie ohne Gesetzeskraft und damit wertlos. Oder aber sie wer-
den zwar positiviert, also in Gesetzen gefasst und damit juristisch fak-
tisch durchsetzbar; aber dies ist nur im Rahmen von Nationalstaaten
moglich, und dann sind die Rechte nicht universal giltig.“ (Gosepath
2007: 281)

Wie konnen aus dieser totalen Kritik an den Menschenrechten produktive
Momente der Menschenrechtsidee extrahiert werden? Die Losung liefert
uns Arendt selbst, insofern sie die Aporien nicht als endgiltiges Scheitern
versteht, sondern als Potenzial zur radikalen Neubestimmung der Idee der
Menschenrechte nutzt: ,Der Begriff der Menschenrechte kann aufs neue
sinnvoll werden, wenn er im Licht gegenwirtiger Erfahrungen und Um-
stainde formuliert wird“ (EM 406). Der Zivilisationsbruch habe zwar die
Paradoxie der klassischen Konzeption der Menschenrechte verdeutlicht,
gleichzeitig liege darin die Chance, eine Neubestimmung vorzunehmen.
Um eine solche zu erreichen, missen wir nochmals einen Schritt zurtck-
gehen und zunichst klaren, was den Verlust der Menschenrechte eigent-
lich auszeichnet. Hannah Arendt erklirt diesen wie folgt:

,Der Verlust der Menschenrechte findet nicht dann statt, wenn dieses
oder jenes Recht, das gewohnlich unter die Menschenrechte gezihlt
wird, verlorengeht, sondern nur wenn der Mensch den Standort in der
Welt verliert, durch den allein er tiberhaupt Rechte haben kann und
der die Bedingung dafiir bildet, dass seine Meinungen Gewicht haben
und seine Handlungen von Belang sind.“ (ETH 613)

Nicht der Verbrecher, der wegen seiner Tat angeklagt, verurteilt und inhaf-
tiert wird und folglich sein Recht auf Bewegungsfreiheit einbiifft, kann

181

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

einen Verlust der Menschenrechte geltend machen, sondern nur der
Mensch, der in totaler Unschuld, aus jeglichem politischen und rechtli-
chen Beziehungssystem gerissen wird, wodurch seine Handlungen und
Meinungen jegliches Potenzial einbiiffen (vgl. Volk 2008). Mit dem Ver-
lust der Menschenrechte wird das ,reziproke Anerkennungs- und Ver-
pflichtungsverhiltnis [...] unter den Menschen® (Schulze Wessel 2012:
154) zerstort. Ohne die Zugehdrigkeit zu einer politischen Gemeinschaft,
ohne jenen ,Standort in der Welt*, sei der Mensch verdammt zu leben oh-
ne tatsichlich zu leben, denn wie Arendt argumentiert, ,[e]in Leben ohne
alles Sprechen und Handeln [...] wire buchstiblich kein Leben mehr, son-
dern ein in die Lange eines Menschenlebens gezogenes Sterben® (VA 215).
Nach Arendt ist das politische Leben gleichbedeutend mit der Erfahrung
der Freiheit und damit nicht zweckhaft, sondern Sinn in sich selbst. Den-
noch lasst sich vor dem Hintergrund der unmittelbaren Prisenz des Zwei-
ten Weltkriegs und der Shoah auch das funktionalistische Moment in
Arendts Uberlegungen finden: Nur solange meine ,Meinung Gewicht“ hat
und meine ,Handlungen von Belang sind“, kann ich positiv fiir meine
Rechte eintreten, andernfalls bleibe ich auf die Barmherzigkeit des Ande-
ren angewiesen, der mir meine Rechte jederzeit entziehen kann.

4.3.2.2 Rekonstruktion des produktiven Potenzials der
Menschenrechtsidee

Im Kern argumentiert Arendt, dass die Menschenrechte ihrer eigentlichen
Idee nur gentigen, wenn sie die Grundbedingtheit der menschlichen Exis-
tenz selbst zu schitzen vermogen:

»The concept of human rights [...] again be meaningful only if they
are redefined as a right to the human condition itself, which depends
upon belonging to some human community, the right never to be de-
pendent upon some inborn human dignity which de facto, aside from
its guarantee by fellow men, not only does not exist but is the last and
possibly most arrogant myth we have invented in all our long history.
The Rights of Man can be implemented only if they become the pre-
political foundation of a new polity, the prelegal basis of a new legal
structure, the, so to speak, prehistorical fundament from which the
history of mankind will derive its essential meaning [...].” (OT 439)

Das grundlegende Prinzip, das die Menschenrechte zu verteidigen suchen,
sei das ,Recht, Rechte zu haben®, das ,right to the human condition its-

182

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

elf“6?, frei tubersetzt, das Recht auf Humanitat, d.h. das Recht zu einer
Form der menschlichen Gemeinschaft zu gehoren — ,[...] the idea of hu-
manity [is] the sole constituting basis of human rights, which, in turn, pro-
vides the basis for international law“ (Birmingham 2006: 38). Wenn wir al-
so fir den Moment von der Frage nach den konkreten Inhalten ebenso
wie von der Frage nach den Berechtigten und den Verpflichteten der Men-
schenrechte abstrahieren und nach dem eigentlichen Kernmoment der
Menschenrechtsidee fragen, dann landen wir bei der substantiellen Idee
einer gemeinsam geteilten Humanitit und gleichzeitig bei dem politischen
Prinzip der wechselseitigen Garantie eben jener gemeinsam geteilten Hu-
manitit durch Teilhabe an einer rechtlich geschitzten politischen Ge-
meinschaft.”® Peg Birmingham schlagt vor, das Prinzip der gemeinsam
geteilten Humanitat als einen neuen kategorischen Imperativ des Politis-
chen zu verstehen (vgl. Birmingham 2006: 60), Hannah Arendt selbst
schreibt: ,For those who were expelled from humanity and from human
history and thereby deprived of their human condition need the solidarity
of all men to assure them of their rightful place in ,man’s enduring chroni-
cle” (OT 439).

Zusammengefasst grinden die Menschenrechte auf dem Prinzip der ge-
meinsam geteilten Humanitit und sind gleichzeitig (heute) dessen wich-
tigste Garantie. Woher stammt jedoch das Potential, als Garant zu wirken
— nachdem Arendt demonstriert hat, dass das Potential nicht verwirklicht
werden konnte? Ich argumentiere, dass die Menschenrechte heute als glo-
bale Institutionalisierung der Macht im Sinne eines gegenseitigen Be-
kenntnisses zur gemeinsam geteilten Humanitit im Sinne einer Zugeho-
rigkeit zur politischen Menschheit als Handelnde gelesen werden kénnen
und nicht langer durch eine ,sentimental humanitare Sprache“ (ETH 603)

69 Die Rede von der menschlichen Wirde oder der menschlichen Natur weist
Arendt vehement zurtick. Vielmehr spricht sie von der ,human condition®
(menschliche Bedingung, Grundbedingtheiten der menschlichen Existenz), unter
welcher uns das Leben in der Welt gegeben ist. ,Die ,Grundbedingtheiten® der
menschlichen Existenz sind nichts anderes als die elementaren [...] Vorausset-
zungen des menschlichen Lebens tiberhaupt, so wie wir sie dort, wo wir leben,
auf dem begrenzten Raum der Erde vorfinden.“ (Gerhardt 2007: 220).

70 Der Begriff der Humanitit wird hier in einem Arendtschen Sinne verstanden
und damit explizit nicht in die humanitire Tradition einer Hilfe fir andere in
Not (Rechtlich verankert bspw. in den Normen des humanitiren Volkerrechts)
qua ihres Menschseins gestellt.

183

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

ausgezeichnet werden.”! Fur Hannah Arendt entspricht die Macht ,der
menschlichen Fahigkeit, nicht nur zu handeln oder etwas zu tun, sondern
sich mit anderen zusammenzuschliefen und im Einvernehmen mit ihnen
zu handeln“ (MG 45). Niemals konne ein Einzelner allein tber Macht ver-
fiigen, erst durch seine Fahigkeit, sich ,wechselseitig mit anderen zu ver-
binden® (Solmaz 2016: 71) und gemeinsam mit ihnen zu handeln, werde
er der Macht gewahr. Neben der konstituierenden Funktion — Macht als
»Mutterboden des Politischen® (Grofmann 2019: 98) — enthalte der Begriff
der Macht jedoch auch eine konservatorische Dimension. Macht sei auch
jene Fihigkeit, ,der sich zuvor spontan vereinigten Menschen diese spon-
tan entstandene Macht durch gegenseitige Versprechen und Vertrige
wohliberlegt zu stabilisieren und auf Dauer zu stellen® (Solmaz 2016:
71f.). In Institutionen und Verfassungsstrukturen materialisiere sich die
Macht, die jedoch stets auf die lebendige Macht der Menschen, d.h. deren
Unterstitzung als ,Fortsetzung jenes urspringlichen Konsens“ (MG 42)
angewiesen bleibt. Insofern ist die Macht als ,,Machtpotential“ (VA 252) zu
lesen, sie existiert, wo sie ,in Handlungen aktualisiert® (Habermas 1976:
946) wird: sie existiert ,,iiberhaupt nur in dem MafSe [...] als [sie] realisiert
wird“ (VA 252).

Um die These, wonach die Menschenrechte als Form institutionalisier-
ter Macht und als Ausdruck der lebendigen Macht der globalen Mensch-
heit (Humanitat) begriffen werden konnen, zu verteidigen, soll insbeson-
dere die Parallele zur amerikanischen Verfassung — wie sie Arendt in Uber
die Revolution analysiert — herausgearbeitet werden.

Arendt beschreibt die amerikanische Verfassung, wie sie aus dem Geist
und in Folge der amerikanischen Revolution entstand, als ,Konstitution
politischer Freiheit“ (UR 194). Primir diene die Verfassung dazu, Macht
zu konstituieren (vgl. UR 191),72 indem sie die ,,neu gewonnene Freiheit
in angemessenen Institutionen und Verfassungen zu verankern® (UR 185)

71 Fir Arendt haben die Phinomene der Macht und der Gewalt nichts miteinander
gemein. Gewalt sei immer instrumentell, auf Werkzeuge angewiesen: ,Macht
und Gewalt sind Gegensitze: wo die eine absolut herrscht, ist die andere nicht
vorhanden. [...] Zwischen Macht und Gewalt gibt es keine quantitativen oder
qualitativen Uberginge, man kann weder die Macht aus der Gewalt noch die Ge-
walt aus der Macht ableiten, weder die Macht als den sanften Modus der Gewalt
noch die Gewalt als die eklatanteste Manifestation der Macht verstehen. (MG
571).

72 Arendt wirft den Interpreten vor, zu verkennen, dass es der amerikanischen Ver-
fassung primar darum gehe, Macht zu konstituieren und erst sekundar darum,
diese gesetzlich zu begrenzen. Im Kern miisse man von einer ,Konstitution poli-

184

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

verstinde. Ich argumentiere, dass das internationale Menschenrechtsre-
gime analog dazu als Konstitution einer globalen Macht im Sinne einer
Gemeinschaft der Menschheit zu verstehen ist und moéchte als Beweis auf
die engen Parallelen beziglich des Moments der Griindung, des Geltungs-
anspruchs und der Grundprimissen sowie der Institutionalisierung hin-
weisen. Nach Arendt ist jedes politische Gemeinwesen ,seinem Wesen
nach organisierte und institutionalisierte Macht“ (MG 53). Verkurzt gilt es
also zu zeigen, dass die globale Menschheit als politisches Gemeinwesen
verstanden werden kann. Arendt zitiert Paine, der sagt, dass ,,[eJine Konsti-
tution [...] nicht der Akt einer Regierung, sondern eines Volkes [ist], das
eine Regierung konstituiert“ (UR 188). In Form verfassungsgebender Ver-
sammlungen werde der Grindungsakt durch das Volk selbst vollzogen,
welches im amerikanischen Fall sowohl in townhall meetings als auch in
Linderparlamenten eng in die Diskussion der verfassten Entwirfe einge-
bunden worden sei (vgl. UR 188); die amerikanische Revolution, so
Arendt, brach ,,mit ihrer Lehre von der Volkssouveranitit in den town-
ships aus und nahm von dorther den Staat in Besitz“ (UR 215). Die Pra-
misse, dass alle Macht beim Volk liege, sei in Amerika keine Fiktion, son-
dern ,gegenwirtige Realitit (UR 215) gewesen. Nun liegt ein gewichtiger
Unterschied zwischen der amerikanischen Verfassungsgebung und der
Griindungsgeschichte des internationalen Menschenrechtsregimes darin,
dass erstere als mehr oder weniger singulirer Akt begriffen werden kann,
wihrend sich letztere nicht auf einen expliziten Grindungsmoment redu-
zieren lasst. Das internationale Menschenrechtsregime nahm seinen An-
fang in der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte (AEMR) von
1948, fand seine rechtlich-bindende Konkretisierung und Ausgestaltung in
den Internationalen Pakten aus dem Jahr 1966 und seitdem in verschiede-
nen weiteren Abkommen zum Schutz der Menschenrechte. Wer diesen
Aspekt verkennt und bspw. die Entwicklung der AEMR im Rahmen der
Menschenrechtskommission als Griindungsake versteht, kdnnte leicht bei
der Diagnose landen, das Menschenrechtsregime sei als , Akt einer Regie-
rung® und gerade nicht aus der Macht des Volkes entstanden. Wer nun
aber beachtet, dass es einen derartigen singuldren Akt explizit nicht gab,
vielmehr Jahrzehnte der dezentralisierten Diskussion in verschiedenen Of-
fentlichkeiten schlielich zum Status Quo flihrten, erkennt, wie stark die
Konstitution mit einem Einbezug der Weltburger korrelierte. Beachtlich

tischer Freiheit“, im Sinne Montesquieus sprechen, nach welchem der Begriff der
Konstitution ,nichts Negatives, keine Begrenzung und Verneinung der Mache,
mitbeinhalte® (UR 194).

185

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

ist ferner, dass das Volk im Sinne der Menschheit, vermittelt durch NGOs,
auch wihrend zentraler konstituierender Momente beteiligt war. John P.
Humphrey, erster Direktor der VN-Menschenrechtsabteilung wies spater
darauf hin, dass erst der Einfluss amerikanischer NGOs auf die Verhand-
lungen zur VN-Charta in San Francisco dazu fihrte, dass die Menschen-
rechte mehr als eine ,passing reference® wurden.”? Peter J. Opitz schlieft,
dass weniger die westlichen Regierungen als Verfechter der Idee der Men-
schenrechte auftraten, sondern vielmehr ,engagierte Volkerrechtler,
Schriftsteller, humanitire Organisationen sowie eine Reihe kleinerer Staa-
ten des Siidens“ (Opitz 2002: 51). Im amerikanischen Fall betont Arendt,

»[...] dass die spezifisch amerikanische Erfahrung die Manner der Re-
volution gelehrt hatte, dass das Handeln zwar in Vereinzelung begon-
nen und von wenigen Entschlusskraftigen, die sich tGber ihre Motive
einig sind, beschlossen wird, dass es aber nur durchgefithrt werden
kann in einer gemeinsamen Anstrengung, welche die Vielen miteinbe-
zieht, auf deren Motivation — ob sie z.B. ein ,unerwiinschtes Gesindel
sind — nichts mehr ankommen darf, dass also bei der Durchfiihrung
nur die gemeinsame Anstrengung zahlt und nicht die Einheitlichkeit
von Motiven, Vergangenheit und Abstammung, den entscheidenden
Prarequisiten des Nationalstaats. Die gemeinsame Anstrengung gleicht
die Verschiedenheit der Abstammung wie der personlichen Qualitit
auf eine hochst effektive Weise aus; in ihr werden wirklich alle gleich.“
(UR 225)

Genau dieser Moment der gemeinsamen Anstrengung lasst die Analogie
zur Verfassung des internationalen Menschenrechtsregimes ausdricklich
sichtbar werden. Daneben kann auch der Geltungsanspruch als paralleles
Element gelesen werden. Nach Arendt brachte die amerikanische Revolu-
tion als Neuerung, ,[...] dass diese Rechte [burgerliche Rechte, Anm.] von
nun an fir alle Menschen gelten sollten, ganz gleich aus welcher geschicht-
lichen Vergangenheit sie kamen oder wo sie wohnten“ (UR 192); gleich-
zeitig verstand die amerikanische Verfassung die Anerkennung der Men-
schenrechte als ,Forderung einer wie immer gearteten Rechtsstaatlichkeit
fir alle Menschen“ (UR 193). Auch hier zeigt sich eine eindeutige Nahe

73 42 NGOs waren durch das State Department eingeladen, die amerikanische Dele-
gation zu beraten (vgl. Opitz 2002: 50f.).

186

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

zur internationalen ,Bill of Rights”4: ,Jedermann hat das Recht, tuberall als
rechtsfahig anerkannt zu werden.“ (Artikel 16, IP Birg). Eine weitere fun-
damentale Pramisse verbindet die zwei hier verglichenen konstitutionellen
Werke. Nach Arendt griindet der ,auf wechselseitigen Verpflichtungen be-
ruhende Vertrag [der amerikanische Verfassungsvertrag, Anm.], in dem
Macht aus dem Versprechen entspringt® auf dem ,féderativen Prinzip ,ei-
nes auf Wachstum angelegten Commonwealth® [...], in der konstituierte
politische Gemeinschaften sich miteinander verbinden und dauernde
Bindnisse abschliefen, ohne ihre Identititen aufzugeben® (UR 222). Das
internationale Menschenrechtsregime scheint jenes, von Arendt als fodera-
tiv bezeichnete, Prinzip ebenso zu verankern. Die AEMR wurde durch die
von den Vereinten Nationen 1946 eingesetzte Menschenrechtskommission
entwickelt, (vgl. Vereinte Nationen 1946) d.h. von den 53 weisungsgebun-
denen Staatenvertretern geschrieben (vgl. Buergenthal/Thirer 2010: 77).
Der kleine Kreis, der einst direkt Partizipierenden ist mittlerweile auf bei-
nahe universelle Grole angewachsen; entsprechend scheint die Idee des
Wachstums ebenso versinnbildlicht.

Elementares Charakteristikum der amerikanischen Entwicklung sei,
dass ,man nach der Unabhingigkeitserklirung sofort begriff, dass die ver-
fassungsgebende Gewalt jetzt an das Volk tbergegangen war“ (UR 193)
und dass es zu deren Erhalt der Etablierung neuer Machtzentren bedurfte,
denn schlieflich seien ,Verfassungen, Gesetze und Institutionen [...] ge-
nau so lange lebensfihig, als die einmal erzeugte Macht lebendigen Han-
delns in ihnen tberdauert (UR 227). Politische Freiheit habe ,nicht im
Willen, sondern im Konnen Ursprung und Sitz¢ (UR 194f.). Dafir
schliefit sich fir Arendt an, dass

sldlie einzige rein materielle, unerlassliche Vorbedingung der Macht-
erzeugung [...] das menschliche Zusammen selbst [ist]. Nur in einem
Miteinander, das nabe genug ist, um die Moglichkeit des Handelns stin-
dig offen zu halten, kann die Macht entstehen, [...].“ (VA 253, herv.
KH)

74 Unter dem Begriff der ‘Bill of Rights’ werden drei volkerrechtlich relevante Texte
zusammengefasst, namentlich die Allgemeine Erklirung der Menschenrechte
(AEMR) und die Internationalen Pakte Gber birgerliche und politische Rechte
(IP Biirg) sowie tber wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte (IP Kult).

187

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

Fir Arendt scheint die Existenz der Macht von einer rdumlichen Nahe der
Handelnden zueinander abzuhingen.”> Entsprechend fordert sie fiir Ame-
rika Ritesysteme bzw. ,kleine Republiken® (UR 324), ihnlich der ur-
sprunglichen townships, in welchen nicht nur die Reprisentanten Gele-
genheit erhalten, politisch zu handeln, sondern das Volk seiner ,,Stimme
in der Offentlichkeit Gehor“ (UR 324) verschaffen konne. Kahraman Sol-
maz hat treffend darauf hingewiesen, dass das Element des ,,nahe genug®
nicht im Sinne eines ,,bloen Nebeneinander der Menschen® gelesen wer-
den misse, ,sondern vielmehr eine durch politische Angelegenheiten ge-
wihrleistete Nahe“ beschreibt (Solmaz 2016: 74). Diese Interpretation bie-
tet mir die Gelegenheit, meine These trotz der suggerierten raumlichen
Nihe zu verteidigen. Die Menschenrechte kénnen demnach als Form der
Macht gelesen werden, da sie zwar auf einer riumlich global ausgedehnten
Menge an Menschen beruhen, die jedoch durch eine politische Angelegen-
heit gleichzeitig verbunden ist. Die Menschenrechte werden als institutio-
nalisierte Machtstruktur global-lokal von einer lebendigen Macht unter-
stitzt und schliefen damit wieder an Arendt an, die selbst argumentiert,
dass ,die Teilung der Macht ein Gemeinwesen machtiger macht als ihre
Zentralisierung® (UR 198). Ahnlich wie sie vor diesem Hintergrund die fo-
derale Struktur Amerikas verteidigt und lokal verankerte Machtzentren
fordert, lasst sich die geografisch verteilte Institutionalisierung globaler
Macht beftirworten. In gewisser Weise kann von einer Wechselwirkung ge-
sprochen werden: Die gemeinsam geteilte Humanitdt (wir alle sind Teil
einer globalen Gemeinschaft der Menschheit) wird in den Menschenrech-
ten zum Ausdruck gebracht, die wiederum in ihrer rechtlichen Form der
institutionalisierten Macht, den global-6ffentlichen Raum erst konstituie-
ren, innerhalb dessen die Zugehorigkeit zur Menschheit erfahrbar wird:
»Macht ist, was den offentlichen Bereich, den potentiellen Erscheinungs-
raum zwischen Handelnden und Sprechenden, tiberhaupt ins Dasein ruft
und am Dasein erhélt“ (VA 252). Fraglich bleibt, ob jene intermediiren
Foren, jene politischen Institutionen existieren; schlie€lich werde Mensch-
heit erst dann ,,[zJum politischen Begriff [...] wenn politische Strukturen
geschaffen werden, in denen sich diese Realitit ausdricken kann“ (Volk
2010 a: 228). Fraglich bleibt jedoch auch, ob die Beantwortung dieser Fra-
ge ausschlaggebend fiir die Moglichkeit der Analogie ist. Letztlich wirft
Arendt auch dem amerikanischen Ideal vor, einen entscheidenden Fehler

75 Es finden sich mehrere Textstellen, die dies suggerieren, bspw. schreibt sie auch:
»[Macht] liegt in jeder Ansammlung von Menschen potentiell vor, [...]* (VA
251).

188

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

tbersehen zu haben, als die Verfassung dem Volke zwar die Freiheit zu-
sprach, indessen aber ,keinen Raum [enthielt], in dem diese Freiheit nun
auch wirklich ausgetibt werden konnte“ (UR 302):

»Wenn der Endzweck der Revolution die constitutio libertatis ist, die
Errichtung der Freiheit bzw. die Konstituierung eines offentlichen
Raums, in dem sie in Erscheinung treten kann, dann sind diese Ele-
mentarrepubliken oder Rite, in deren Rahmen jedermann von seiner
Freiheit Gebrauch machen kann und also in einem positiven Sinne
frei ist, im Grunde der groffe Endzweck der Republik selbst; und wenn
die Stufenfolge der Machtbefugnisse in einem solchen System auch in
der Machtvollkommenheit der Zentralregierung schlielich gipfeln
muss, so ist doch andererseits diese Machtvollkommenbheit jedenfalls
fir innerpolitische Zwecke nur da, um die Sicherheit der Elementarre-
publiken zu garantieren, in welchen das Volk eigentlich frei ist und
frei lebt.“ (UR 326)

Dennoch lasst sich auch die Frage nach institutionalisierten Raumen glo-
baler Macht positiv beantworten. Beispielhaft lassen sich daftr anfithren:
Die United Nations Civil Society Conference, die 2019 bereits in ihre 68te
Runde ging oder der Menschenrechtsrat auf zentraler, internationaler Ebe-
ne; viel wichtiger jedoch die dezentralen Ausprigungen auf lokaler Ebene,
bspw. der Fridays For Future-Bewegung. Analog zur amerikanischen Ver-
fassung, welche die Macht des amerikanischen Volkes konstituierte, kon-
nen die Menschenrechte als Konstitution einer globalen Macht der
Menschheit gelesen werden. Dabei geht die Analogie noch weiter. Christi-
an Volk weist treffend darauf hin, dass fiir Arendt ,.in der Griindung Ame-
rikas ,in der Tat eine Anweisung auf eine politische Organisation der
Menschheit® verborgen liegt“ (Volk 2010a: 228), die sich gleichzeitig lokal
und global ausdrickt:

,Lokal, weil es dort erst seine konkrete Form und den konkreten In-
halt bekommt. Global, weil dieses Recht Ausdruck davon ist, dass die
Macht und Rationalitit der gesamten Ordnung darauf basiert, dass in
ihr ein jeder zu Wort kommen kann. [...] Gleichzeitig dndert sich der
Begriff vom Menschenrecht: geschitzt wird der Mensch nicht mehr als
abstrakt-individualistischer ,Mensch tGberhaupt®, sondern als Weltbiir-
ger’. Aus dem Menschenrecht wird ein Weltbtirgerrecht, das im Be-
griff bereits die ,Pluralitit der Menschen in sich einschlief§[t]‘. Das ist
der Kern von Arendts republikanischem Kosmopolitismus.“ (Volk
2010a: 229)

189

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

Die amerikanische Verfassung lasst sich in diesem Sinne als richtungswei-
sender Vorlaufer fir die Verfassung der Menschenrechte verstehen. Beide
Rechtstexte stiften ferner ,Beziehungen®; Recht erfille bei Arendt, so
Christian Volk, eine beziehungsstiftende Funktion, es ermdgliche eine
»Relation zwischen den Dingen® (Volk 2010 a: 256). Recht setze Menschen
miteinander in Verbindung und ermégliche dadurch erst politisches Han-
deln in einer Offentlichkeit. Der offentliche Raum, in welchem politische
Freiheit erfahrbar wird, sei folglich ein Raum, in welchem ,die Beanspru-
chung von Rechten moglich“ (Volk 2010a: 268) wird. Nur durch die Si-
cherheit, die der Gemeinschaft durch Gesetze und Recht gegeben werde,
sei die Erfahrung der Freiheit und Gleichheit im Handeln mdglich (vgl.
Volk 2010 a: 266). Damit lassen sich die Menschenrechte als Potential zur
Verwirklichung und zum Schutz der gemeinsam geteilten Humanitat in
Form eines politisch-juridischen Ausdrucks des Bekenntnisses zur relativen
Anerkennung der menschlichen Bedingung verstehen.

»Recht ist demnach die institutionalisierte Ermoglichung eines Mitein-
anders auf der Grundlage der Urteilskraft. Den Nachweis seiner Legiti-
mation erbringt das Recht dadurch, dass es eine Ordnung erhalt, in
der Pluralitit im Miteinander-Handeln zum Ausdruck kommt und po-
litische Freiheit moglich wird. Da Pluralitit bedeutet, dass die Welt
nicht vom Mensch, sondern von Menschen mit einem je eigenen
Standort bewohnt wird, muss das Erste Recht einer solchen Ordnung
jedem Menschen das Recht auf politische Beteiligung garantieren, das
heiflt, jedem Menschen muss die Moglichkeit gegeben werden, seinen
Standpunkt in der Welt vertreten zu konnen.“ (Volk 2008: 140)

Dass die politische Gemeinschaft im 21. Jahrhundert global gedacht wer-
den kann, hat auch Arendt erkannt:

»Andererseits ist die Menschheit, die fiir das 18. Jahrhundert, kantisch
gesprochen, nicht mehr als eine regulative Idee war, fiir uns zu einer
unausweichlichen Tatsache geworden. Diese neue Situation, in der die
,Menschheit‘ faktisch die Rolle iibernommen hat, die friher der Natur
oder der Geschichte zugeschrieben wurde, wiirde in diesem Zusam-
menhang besagen, dass das Recht auf Rechte oder das Recht jedes
Menschen, zur Menschheit zu gehdren, von der Menschheit selbst ga-
rantiert werden miusste.“ (ETH 617)

Die Annahme, dass eine verfasste Weltbiirgerschaft den Schutz der Men-
schenrechte in diesem Sinne gewihrleisten kann, hat sich in den vergange-
nen Jahrzehnten immer wieder bestitigt. Zunichst sind die internationa-

190

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

len Menschenrechte seit Arendts Zeiten deutlich stirker kodifiziert und
implementiert; Menschenrechtsverletzungen durch einen Staat werden 6f-
fentlich und international gedchtet; Menschenrechtsjurisdiktionen stehen
auch Einzelnen offen. In Ankniipfung an die eigentliche Idee der Men-
schenrechte, griindet die Sicherheit und Stabilitit der Gemeinschaft, in
welcher wiederum Freiheit erlebbar wird, jedoch auch auf dem originaren,
individuellen Bekenntnis zum Respekt der Humanitit im Anderen. Die
Menschenrechte sind damit letztlich als Potential zu verstehen, das im
Handeln des Einzelnen realisiert wird. Somit liegt es auch an den Men-
schen selbst, der Gleichheit und Humanitit durch die Aufrechterhaltung
der Menschenrechte gerecht zu werden. Serena Parekh schreibt:

»What this implies is that equality, like human rights, depends upon
our decision to guarantee these to ourselves. [...] Rather, in a political
situation, decision through speech and action is the only kind of guar-
antee we have. [...] Human rights, I think, have precisely the same sta-
tus: they are neither created and subjective, nor natural and objective,
but rather, made real through us and through our political commit-
ment.” (Parekh 2008: 35)

In der global entgrenzten Gemeinschaft kann damit argumentiert werden,
dass es auch am individuellen Einzelnen liegt, die gemeinsam geteilte Hu-
manitat im Anderen anzuerkennen und wechselseitig zu respektieren:

yUnderstood on the basis of the right to have rights, this means that
wherever one goes, one has the right to belong to a political space
where significant speech and action and the capacity to initiate are pos-
sible. This is because each human being is an appearance who requires
a public space in order to truly appear: “To be deprived of it means to
be deprived of reality, which, humanly and politically speaking is the
same as appearance’.” (Birmingham 2006: 59)

Insofern sich die Menschenrechte als politischer Imperativ verstehen las-
sen, wird damit ein Bekenntnis zur Gleichheit impliziert: Jene anderen,
die mit mir die Welt ,bevolkern‘ verstehe ich als ,equals®, als Gleiche unter
Gleichen: ,Gleichheit ist nicht gegeben, und als Gleiche nur sind wir das
Produkt menschlichen Handelns. Gleiche werden wir als Glieder einer
Gruppe, in der wir uns kraft unserer eigenen Entscheidung gleiche Rechte
gegenseitig garantieren® (ETH 622), schreibt Arendt in Elemente und Ur-
springe totaler Herrschaft. Jeremy Waldron fithrt den Gedanken aus, fiir
Arendt sei Gleichheit ein Bekenntnis bzw. Prinzip:

191

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

»[...] equality is a principle or a commitment, something that operates
in the practical political reals. We do not do a study and discover that
people are equal; we hold that they are equal. Equality is not an idle
description of anything [...]. It is an ‘ought’, not an ‘is’. It is normati-
ve, not descriptive.” (Waldron 2010: 19)

Dementsprechend ist — mit Benhabib gesprochen - die ,,Gleichheit der
Burger eines demokratischen Rechtsstaats [...] aber etwas anderes als die
Gleichheit einer kulturellen oder ethnischen Identitat. Die Gleichheit der
Biirger bedeute nicht Gleichartigkeit, sondern setze im Gegenteil Respekt
fur Differenzen voraus® (Benhabib 2008 b: 68).

Zusammenfassend lasst sich als Kernmoment der Menschenrechte die
Idee der ,human condition®, der Idee einer gemeinsam geteilten Humani-
tit und der wechselseitigen Garantie eben jener gemeinsam geteilten Hu-
manitit durch Teilhabe an einer rechtlich geschitzten politischen Ge-
meinschaft bestimmen. Die Menschenrechte griinden auf der lebendigen
Macht der globalen Menschheit, die gleichzeitig in der rechtlichen Form
der Menschenrechte materialisiert ist und somit stets als Potential bereit-
steht, das wiederum in Handlungen realisiert werden muss — ,[...] for
Arendt, a right is not a property or a possession, but a capacity to act“ (Bar-
bour 2013: 307). Ahnlich deutet James D. Ingram Arendts Recht, Rechte
zu haben. Er liest ihre Konzeption in der Tradition Etienne Balibars, wel-
cher das Recht, Rechte zu haben mit einem Recht zu Politik gleichsetzt
(vgl. Ingram 2008: 411).7¢ ,The politics of rights can be thought with
Arendt as the active practice of those who recognize each another as
equals. [...] Crucially, its scope is set, not by state boundaries or legal juris-
diction, but by political action itself” (Ingram 2008: 410f.). Insofern bilden
die Menschenrechte den Ausgangspunkt des hier vorgestellten Legitimi-
tatsverstandnisses. Wie das Potential der Menschenrechte tatsichlich reali-
siert wird bzw. werden kann, soll in den folgenden zwei Abschnitten dar-
gestellt werden.

76 Fur Balibar sei das Recht auf Politik ein Recht zum Handeln, womit einhergehe,
dass niemand von anderen ,von oben‘ befreit oder emanzipiert werden konne,
sondern sich Rechte nur durch Handeln selbst verwirklichen kénnen (vgl. In-
gram 2008: 411).

192

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibert

4.3.3 Individuelle volkerrechtliche Verantwortlichkeit und die Praxis des
Dissens

Die zweite Figur, in welcher sich das Moment des individualzentristischen
Volkerrechts manifestiert, ist das Prinzip internationaler strafrechtlicher
Verantwortlichkeit. In Kapitel 2.3.3.1.2 wurde die genealogische Entwick-
lung des Prinzips individueller Strafverantwortung aufgezeigt; im Folgen-
den steht nun die Frage im Fokus, welche Aspekte des Prinzips fiir eine
volkerrechtliche Legitimititskonzeption zu notwendigen Kriterien werden
bzw. wie sich die Manifestation durch die Brille der Pluralitit, des Prinzips
des ,Menschen unter Menschen® darstellt. Ganz konkret: Was folgt aus der
Diagnose individueller internationaler Strafverantwortlichkeit fiir eine ad-
aquate Konzeption volkerrechtlicher Legitimitat? Bzw. worin liegt das nor-
mative Kernmoment der strafrechtlichen Verantwortlichkeit?

Das Prinzip strafrechtlicher Verantwortlichkeit griindet zunéchst auf der
Pramisse, dass der Mensch zur freien Willensbestimmung beféhigt ist und
damit zur Verantwortung begabt ist: ,Und wenn der Angeklagte zufalli-
gerweise ein Funktionar ist, dann wird er genau deshalb angeklagt, weil
ein Funktioniar immer noch ein menschliches Wesen ist, und allein in die-
ser Eigenschaft steht er vor Gericht® (PV 21). Solange das Individuum zu-
rechnungsfahig ist und sich nicht in einem die freie Willensbestimmung
ausschliefenden Zustand befindet, muss es sich fiir die Konsequenzen sei-
nes Handelns verantworten und ist in einem auch strafrechtlichen Sinne
rechtsfihig:”7 ,Strafrecht dient der staatlichen Reaktion auf Zuwiderhand-
lung der Rechtsunterworfenen. Die Storung des Rechtsfriedens wird besei-
tigt, indem der Tater als Storer in Anspruch genommen wird“ (Gropp
2015: 11). Strafrechtliche Verfolgung ereignet sich dort, wo ein eigentlich
zur Verantwortung Begabter, d.h. ein mit den dafiir notwendigen Fihig-
keiten Ausgestatteter, diese im Moment der Tat ungeniigend zum Einsatz
gebracht hat und folglich unverantwortlich handelte, insofern er gegen
eine bestehende gesetzliche Ordnung verstoen hat. Das Urteil als norma-
tive Reflexionsinstanz stellt den Verantwortungszusammenhang wieder
her. Anders ausgedriicke, ist strafrechtliche Verurteilung die Konsequenz
aus unverantwortlichem Handeln, insofern das Urteil jemanden nachtrig-
lich ,zur Verantwortung zieht". In diesem Sinne ist der Begriff der Verant-

77 In diesem Sinne sind bspw. Minderjihrige bis zu ihrem 7. Lebensjahr laut bur-
gerlichem Recht geschiftsunfihig, i.S. als sie noch nicht Verantwortung fiir ihr
Handeln tragen kénnen (vgl. § 104 BGB). Ebenso Menschen in einem die freie
Willensbestimmung ausschlieBendem Zustand.

193

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

wortung als eine ,ex-post-facto Rechnung fir das Getane“ (Jonas 1984:
174) zu verstehen. Der Terminus der Verantwortung verweist jedoch nicht
nur auf die nachtrigliche Rechtfertigung des Getanen, sondern auch auf
eine Verantwortung, die jemand aktiv-gegenwirtig — im Sinne eines ,,pro-
spektiven Vorsorgeprinzips“ (Heidbrink 2010: 6) — trigt. Wahrend die ers-
te Beschreibung auf einer passiven, nachtraglichen Rollenzuschreibung ba-
siert, ereignet sich Verantwortung im zweiten Falle im Modus des poli-
tisch-aktiv handelnden Akteurs. Grundsatzlich wird eine ,[glenerelle Zu-
standigkeit fir die Folgen und Nebenfolgen des Handelns“ (Hofte 1993:
20) impliziert, auch fiir ,Zu-Tuende[s]“ (Jonas 1984: 174).

In diesem Sinne lautet die fiir den folgenden Abschnitt zentrale These,
dass das Vorhandensein internationaler strafrechtlicher individueller Ver-
antwortlichkeit, verankert bspw. im Romischen Statut, im Sinne einer pas-
siven Haftung fiir Getanes, eine aktive Verantwortlichkeit fiir gegenwarti-
ges und zukiinftiges Handeln des einzelnen Individuums im internationa-
len Kontext impliziert. Die zwei Seiten der Verantwortung — nachtragli-
che, passive Haftung fiir Getanes und aktives Handeln im Sinne eines Fol-
gebewusstseins — ergeben sich aus der gestellten Diagnose, sie bedingen
sich gegenseitig. Folglich kann ein Rechtssystem entsprechend als koha-
rent angesehen werden, wenn es eine Person nach begangener Tat zur Ver-
antwortung zicht, diese gleichzeitig aber zu jeder Zeit in einem aktiven
Sinne als verantwortungsbegabte Person, die fiir ihre Gegenwart und Zu-
kunft Verantwortung tragen kann, einbezieht. Recht kann demnach nur
legitim sein, insofern es sowohl die aktive als auch die passive Komponen-
te der Verantwortung einschliefSt, d.h. beiden Elementen gleichermafien
Raum verschafft. Eine internationale strafrechtliche Individualverfolgung
kann entsprechend nur dann legitim sein, wenn sie gleichzeitig die aktive
Dimension des Verantwortungsbegriffs in den Rechtskontext einschlieft.
Zu klaren, was das konkret bedeutet, ist Aufgabe des folgenden Abschnit-
tes.

Die zweite These, die damit bereits antizipiert, allerdings noch nicht ex-
pliziert wurde, ist, dass die Verantwortlichkeit des Menschen im Status
Quo auch auf einer tberstaatlichen Ebene besteht. Aus der Existenz inter-
nationaler Strafgerichtsbarkeiten und damit der Anwendung des nachtrig-
lichen ,Zur-Verantwortung-Zichens“ des Einzelnen auf Gberstaatlicher
Ebene, folgt, dass die Verantwortlichkeit des Menschen sich nicht lokal be-
grenzt ereignet. In der globalisierten Welt des 21. Jahrhunderts ist der
Mensch global verantwortlich, entsprechend muss das iberstaatliche
Recht diese Komponente spiegeln. Ich als Mensch bin verantwortlich fiir
mein Handeln gegentiber mir, den anderen und der Welt. Dem rationalen

194

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

Kernprinzip der internationalen strafrechtlichen Verantwortlichkeit ent-
spricht somit der Einbezug des einzelnen Individuums und den Seinesglei-
chen in einen globalen Verantwortungszusammenhang, in welchem die
Pluralitit der Menschen aktiv in Form verantwortungsbegabter Menschen
auftreten kann: ,[Glenerisch ist die Gegenseitigkeit immer da, insofern
ich, der fiir jemand Verantwortliche, unter Menschen lebend allemal auch
jemandes Verantwortung bin“ (Jonas 1984: 391).

Um diese Thesen zu plausibilisieren, méchte ich wie folgt vorgehen. Zu-
nachst soll mit Arendt gezeigt werden, dass sich die individuelle Verant-
wortlichkeit aus den geistigen Fahigkeiten des Denkens und Urteilens
speist. Anschlieflend soll die Frage beantwortet werden, wie sich jene indi-
viduelle Verantwortlichkeit in einem globalen Kontext realisiert bzw. reali-
sieren lasst. D.h. wie wird im Volkerrechtssystem die individuelle Verant-
wortlichkeit (in notwendiger Erginzung zur passiv-nachtriglichen Haf-
tung) artikuliert? Gleichzeitig soll ein normatives Argument entwickelt
werden, das aufzeigt, warum aus der reinen Fahigkeit zur Willensbestim-
mung und Verantwortlichkeit (dem Konnen) ein normativer Anspruch er-
wichst, diese Fahigkeit auch (global) zur Anwendung zu bringen (das Sol-
len).

4.3.3.1 Exkurs zur Schuld

Als erste Differenzierung gilt es jedoch, den Unterschied zwischen Schuld
und Verantwortung zu kliren. Offensichtlich wird in der Sprache der Ge-
richtsbarkeit haufig von der Schuld des Angeklagten gesprochen. Jemand
hat sich schuldig bekannt oder wurde schuldig gesprochen, ein spezifi-
sches Verbrechen begangen zu haben. Gleichzeitig ist er fir seine Tat ver-
antwortlich und wird zur Verantwortung gezogen. Doch worin liegt der
semantische und sinnhafte Unterschied zwischen den Begriffen und den
genannten Aussagen? Schuldig und/oder verantwortlich kann zunichst
nur ein menschliches Wesen sein; zwar ist ,,[jleder Lebendige [...] sein ei-
gener, keiner weiteren Rechtfertigung bedurftiger Zweck und hierin hat
der Mensch nichts vor anderen Lebewesen voraus®, jedoch — und das hebt
ihn ab — ,dass er allein auch fiir sie, das heift fir die Hiitung ihres Selbst-
zwecks, Verantwortung haben kann® (Jonas 1984: 184). Wahrend jedoch
die Schuld unmittelbar an den einzelnen Titer gebunden bleibt, verweist
der Begriff der Verantwortung/Verantwortlichkeit bereits auf die politi-
sche Dimension menschlichen Lebens. ,,Guilt, unlike responsibility, al-
ways singles out; it is strictly personal” (CR 43), schreibt Hannah Arendt

195

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

und fahrt an anderer Stelle aus, dass es ,[s]o etwas wie kollektive Schuld
oder kollektive Unschuld [...] nicht [gibt]; der Schuldbegriff macht nur
Sinn, wenn er auf Individuen angewendet wird” (PV 20). Ein Mensch, wel-
che Rolle er im Moment der verbrecherischen Tat auch spielt, ist schuldig
fur das Verbrechen, das er selbst verschuldet. Auch die Unterstiitzung ei-
nes verbrecherischen Regimes, strategisch oft als reiner Gehorsam abgetan,
konne eine schuldhafte Tat darstellen.”® Dagegen sei es unmoglich, sich
schuldig zu fithlen bzw. schuldig zu sein, fiir etwas, das bspw. die eigenen
Vorfahren getan haben. Schuld wird auch im generellen Verantwortungs-
diskurs folglich meist als rein individuelles Konzept begriffen, im Gegen-
satz zur Verantwortung, die ein assoziatives Moment enthilt, in dem Sinne
als sie auf soziale Beziehungen verweist (vgl. Sombetzki 2014: 38, Hahn
2017: 96).

Die Verantwortung als assoziativer Begriff, miisse, so Arendt, nicht
zwangsliufig individuell gedacht werden, auch kollektive Verantwortung
sei denkbar: ,Personliche Verantwortung muss man von politischer Ver-
antwortung unterscheiden. Jede Regierung tibernimmt die politische Ver-
antwortung fir die Taten und die Untaten ihrer Vorgingerin, und jede
Nation tbernimmt die Verantwortung fiir die Taten und die Untaten der
Vergangenheit® (PV 18). Bleiben wir zunachst bei der politischen, einem
Fall kollektiver Verantwortlichkeit, die darauf grindet, dass jeder Mensch,
jede Generation in ,ein geschichtliches Kontinuum hineingeboren wird“
(PV 18) und somit das Handeln der Vorfahren trigt. Kollektive Verant-
wortlichkeit basiert auf einer Zugehoérigkeit und Teilhabe zu und an einer
politischen Gemeinschaft: ,] must be held responsible for something I
have not done, and the reason for my responsibility must be my member-
ship in a group (a collective) which no voluntary act of mine can dissolve,
that is, a membership which is utterly unlike a business partnership which
I can dissolve at will.” (CR 45).7° Jene Art der Verantwortlichkeit grindet
auf ,der Idee, dass eine Nation eine kontinuierliche Rechtsperson darstellt,
die in unserem Namen spricht und handelt“ (Hahn 2017: 109), und die
man nach Arendt nicht ablegen kann, da dies den Ausschluss aus der Ge-
meinschaft bedurfe, und das zwar moéglich sei, allerdings nur bedeuten

78 Fur Arendt ist ,[...Jim politischen Bereich der Erwachsenen das Wort Gehorsam
nur ein anderes Wort [....] fiir Zustimmung und Unterstitzung® (EJ 404).

79 An anderer Stelle fihrt sie aus: ,Burger eines Landes zu sein, heift, die Verant-
wortung fiir das, was 6ffentlich von der Regierung im Namen dieses Landes ge-
tan wird, mittragen zu mussen, und zwar ganz unabhingig von individuel-
ler ‘Schuld’ oder “‘Unschuld” (KJ.102).

196

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
halts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibert

wirde, eine Gemeinschaft fur eine andere einzutauschen und damit auch
nur eine Verantwortlichkeit in eine andere zu verwandeln. Einzig jene
Menschen, die jeglicher Zugehdrigkeit zu einer politischen Gemeinschaft
entbehren, das heift alle jene, deren Recht, Rechte zu haben, verweigert
wirde, seien politisch nicht zur Verantwortung zu ziehen, so bspw. Staa-
tenlose (vgl. CR 45). Der Staatenlose, der jegliche effektive Beteiligungs-
chance entbehre, konne im Sinne einer politischen Verantwortung nicht
belangt werden (vgl. Hahn 2017: 111). Allerdings bleibe auch in Situatio-
nen, in welchen alle Voraussetzungen fir politische Verantwortung feh-
len, d.h. faktisch keine Einwirkungsmdglichkeiten bestiinden und somit
kein politisch verantwortliches Handeln eingefordert werden kénne, die
personliche Verantwortung bestehen. In letzter Instanz ware somit das
Verlassen des unrechtmiffigen Regimes ein Akt der personlichen Verant-
wortung (vgl. Hahn 2017: 111). Mit Hahn lésst sich Arendts Begriff politi-
scher Verantwortung, als eine Form assoziativer Verantwortung, wie folgt
zusammenfassen:

»Erstens, dass politische Verantwortung nicht allein die Verantwor-
tung von Politikern und Regierungen betrifft, sondern — auch wenn
der Begriff selbst bei Arendt fehlt — als staatsbirgerliche Verantwor-
tung von jedem Einzelnen wahrzunehmen ist. Zweitens handelt es
sich um eine Art kollektiver Verantwortung ohne Schuld, die daher
rihrt, dass wir Gber unsere Teilnahme an Institutionen in ein politi-
sches System involviert sind, in dem einige Gruppen in ihm stirker
profitieren; und drittens basiert politische Verantwortung auf der
Moglichkeit, offentlichen Einfluss auf dieses System zu nehmen.®
(Hahn 2017: 112)

Auf den dritten Aspekt, die ,Moglichkeit, 6ffentlichen Einfluss auf dieses
System zu nehmen®, werden wir im Folgenden zuriickkommen. Zunichst
bleibt festzuhalten, dass Arendt den Begriff der Schuld eindeutig von dem
Begriff der Verantwortung unterscheidet. Die Schuld ist strikt personal,
ich bin nur schuldig fiir das, was ich selbst getan habe.

4.3.3.2 Verantwortlichkeit als Briicke zwischen Vita Contemplativa und
Vita Activa
Die Kompetenz der Verantwortlichkeit grindet auf den menschlichen Fi-

higkeiten des Denkens und Urteilens — so lautet die Leitthese dieses Absat-
zes. Das Argument wird auf Basis des Arendtschen Dualismus der mensch-

197

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

lichen Lebenstitigkeiten entwickelt. In ihrem theoretischen Hauptwerk,
der Vita Activa, stellt sie sich die Frage, ,was wir tun, wenn wir titig sind“
(VA 14) und argumentiert, dass das menschliche Tatigsein drei Formen
umfasst: Das Arbeiten, das Herstellen und das Handeln. Das Arbeiten ziele
dabei auf die Erhaltung des Lebens selbst, indem es die menschlichen
Grundbedurfnisse befriedige, d.h. Lebensmittel zum Verzehr und Ver-
brauch erzeugt. Das Herstellen sei durch eine Mittel-Zweck-Rationalitat
gekennzeichnet, strebe nach dem dauerhaften Bestand materieller Produk-
te und erschaffe dadurch eine konkrete ,Dingwelt® (VA 16). Das Handeln
jedoch, so Arendt, ist die wichtigste Tatigkeit, denn nur im Handeln mit
anderen erfahre der Mensch Freiheit, nur in jenem menschlichen Zwi-
schen-Raum des Handelns konne der menschlichen Bedingung entspro-
chen werden: ,,Solange man handelt, ist man frei, nicht vorher und nicht
nachher, weil Handeln und Freisein ein und dasselbe sind“ (FP 206). Die
Vita Activa wurde 1960 veréffentlicht; mehr als ein Jahrzehnt spiter be-
gann sich Arendt mit dem geistigen Pendant zum titigen Leben zu befas-
sen. In den Jahren 1973 und 1974 hielt sie die Gifford-Lectures an der Uni-
versitit von Aberdeen und sprach dber ,,Das Denken® und ,,Das Wollen®.
Die Vorlesungsmanuskripte wurden postum unter dem Titel Vom Leben
des Geistes veroftentlicht. Spiegelbildlich zur Vita Activa umfasst die Vita
Contemplativa — ,[w]as ist das Leben des Geistes, wenn es nicht kontem-
plativ ist“ (DT II 675) — nach Arendt ebenfalls drei Elemente: Besagtes
Denken und Wollen sowie das Urteilen. Arendts Uberlegungen zu diesem
dritten Teil blieben aufgrund ihres frithen Todes im Jahr 1975 unvoll-
endet:

yAfter her death, a sheet of paper was found in her typewriter, blank
except for the heading ,Judging’ and two epigraphs. Some time be-
tween the Saturday of finishing ‘Willing’ and the Thursday of her
death, she must have sat down to confront the final section.” (McCar-
thy 1978: 242)

Da sie sich jedoch bereits davor — insbesondere ausgelost durch ihre Be-
richtserstattung des Eichmann-Prozesses in Jerusalem — mit der Thematik
des Urteilens befasst hatte und ihre Urteilstheorie in den Lectures on Kant’s
Political Philosophy von 1970 skizzierte, ergibt sich eine zwar fragmentierte,
aber dennoch substanzielle Ausgangsbasis fiir die Rekonstruktion. Insbe-
sondere zwei Aufsitze sind neben den genannten Werken relevant: Ein
Vortrag, den Arendt in den Jahren 1964/65 mehrmals hielt und der den Ti-
tel ,,Personliche Verantwortung in der Diktatur trigt, sowie ein Aufsatz
mit dem Titel ,,Collective Responsibility®, postum veréffentlicht.

198

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

Nach der leitenden These ergeben sich zwei analytische Foki und damit
zwei argumentative Schritte. Grundsitzlich wird ein Verantwortungsbe-
wusstsein bzw. eine Verantwortungsbegabung von einer aktiven Verant-
wortungstragerschaft abgegrenzt. Diese klare Differenzierung hat Arendt
an keiner Stelle derart formuliert, sie scheint aber implizit erhalten und
verschafft uns an dieser Stelle einen differenzierteren Blick auf das Phino-
men der Verantwortung.

Mit Arendt und tber Arendt hinaus soll argumentiert werden, dass die
menschliche Verantwortungsbegabung auf den geistigen Fahigkeiten, ins-
besondere dem Denken und dem Urteilen griindet — und damit im geisti-
gen Leben des Menschen angelegt ist. Der Mensch qua seines Menschseins
ist befahigt zu denken und zu urteilen; dabei schlieft er die Standpunkte
anderer ein und gelangt zur freien Willensentscheidung sowie zu Folgebe-
wusstsein.8® Das Denken, das zunachst als die ,einsamste Aktivitit er-
scheint — ,[...] weil die Kontemplation ein einsames Geschift ist oder zu-
mindest in der Einsamkeit ausgefiihrt werden kann® (KPP 81) — die schein-
bar isoliert und monologisch im Einzelnen stattfindet; sei nicht nur Teil
der Bedingung des menschlichen Wesens — Arendt schreibt, ,,dass die le-
bendige Menschlichkeit eines Menschen in dem Mafse abnimmt, in dem
er auf das Denken verzichtet* (RLP 20) — sondern ereigne sich iiberwie-
gend im Modus des pluralen Austauschs. Das Denken setze eine Kommu-
nikation zwischen ,mir und meinem Selbst* voraus und impliziere, dass
der Mensch in der Lage sei, die Position des Anderen im Denken dialo-
gisch einzubeziehen: It is this duality of myself with myself that makes
thinking a true activity, in which I am both the one who asks and the one
who answers. Thinking can become dialectical and critical because it goes
through this questioning and answering process” (LM 185, vgl. auch UR
131). Bethania Assy fiihrt in diesem Zusammenhang den Begriff des ‘Refle-
xiven Selbsts’ (Assy 2008: 64), das durch den Prozess des Denkens erlebt
werde. Auch Arendt selbst nutzt den Kontext des Reflexiven, um ihr Ver-
standnis des Denkens zu ergriinden: ,,Denken in der Einsamkeit ist immer
ein Gesprich mit sich selbst. Dies ist auch der Sinn vielleicht aller Reflexiv-
Verben, die gar nicht zurtick-bezogen sind, sondern urspriinglich das soge-
nannte Ich als zwei ansetzen“ (DT I 73). Die Logik des Denkens konne
als ‘Sprechen mit mir selbst’ und des Sprechens als ‘Denken mit anderen’
dargestellt werden (vgl. Parekh 1981: 94).

80 Die drei Fihigkeiten verweisen auf die unterschiedlichen temporalen Aspekte des
Verantwortungsbegriffs: ,Das Denken bedenkt die Gegenwart, das Urteilen beur-
teilt das Vergangene, der Wille will das Zukiinftige.“ (DT II 743).

199

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

sDer schweigende Dialog indiziert Pluralitit, aber Vorbild [ist] der
Dialog mit einem Anderen. Nur weil ich mit Anderen sprechen kann,
kann ich auch mit mir sprechen, d.h. denken. Ergo: Aristoteles hat un-
recht: Der Freund ist nicht ein ,anderes Selbst‘, sondern das Selbst ist
ein anderer Freund.“ (DT II 688)

Das dialogische Denken lehre uns, aus der Perspektive des Anderen zu
denken, die Gemeinschaft der Welt einzubeziehen und sich selbst zu re-
flektieren (vgl. Assy 2008: 60). Der innere Dialog des dualen Selbst spiegle
die Verschiedenheit und Andersartigkeit der aufleren Welt (vgl. Mewes
2009: 155, Volk 2008: 136). Politisches Denken kénne somit als reprisenta-
tiv verstanden werden, insofern sich eine Meinung durch Betrachtung,
d.h. ,Reprasentation‘ anderer Standpunkte, auch Abwesender, bilde (vgl.
WUP 342).81

Das Urteilen sei die politischste der drei geistigen Fahigkeit (vgl. TMC
446), da hier die potenzielle Einigung mit anderen einbezogen wird: ,Jud-
ging is one, if not the most, important activitiy in which this sharing-the-
world-with-others comes to pass® (CC 218). Die Urteilskraft sei eine im
spezifischen Sinne politische Fahigkeit

»[-..] und zwar genauso, wie Kant sie bestimmte, nimlich die Fahig-
keit, die Dinge nicht nur aus der eigenen, sondern aus der Perspektive
aller anderen, die ebenfalls prasent sind, zu sehen [...] sie vielleicht die
Grundfahigkeit ist, die den Menschen erst ermdglicht, sich im offent-
lich-politischen Raum, in der gemeinsamen Welt zu orientieren.” (KP
299)

Das dominante Verfahren des Urteilens ist nach Arendt die Fahigkeit, Al-
ternativen denken zu koénnen. Die Einbildungskraft sei fir das Urteilen
notwendig, weil erst durch sie Alternativen, Beispiele und Vorbilder repra-
sentiert werden konnen: ,,Ohne Einbildung ist das Urteil blind, ohne Ur-
teil ist die Einbildung leer® (DT II 680). Jede Einzelne sei befahigt, selbst-
standig zu urteilen und sich nicht auf das Urteil der anderen zu verlassen,
indem sie die Selbstbezogenheit durch den Einschluss anderer Blickwinkel

81 ,Politisches Denken ist reprisentativ in dem Sinne, dass das Denken anderer im-
mer mit prasent ist. Eine Meinung bilde ich mir, indem ich eine bestimmte Sa-
che von verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachte, indem ich mir die Stand-
punkte der Abwesenden vergegenwirtige und sie so mit reprasentiere. [...] Viel-
mehr gilt es, mit Hilfe der Einbildungskraft, aber ohne die eigene Identitit aufzu-
geben, einen Standort in der Welt einzunehmen, der nicht der meinige ist, und
mir nun von diesem Standort aus eine eigene Meinung zu bilden.” (WUP 342).

200

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

erganzt bzw. auswechselt und sich das prasent macht, was verborgen liegt.
Die Urteilsfindung beruhe letztlich auf dem Verfahren der Einbildung, er-
ginzt durch die Operation der Reflexion, welche wiederum einen subjekti-
ven Teil — Arendt nennt ihn ,Geschmack® — und ein intersubjektives Ele-
ment — die Mitteilbarkeit — enthalt.’? Auf den Verlust eben dieser eigenen
Urteilsfahigkeit weift Hannah Arendt in ihrer Auseinandersetzung mit
dem gesellschaftlichen Zusammenbruch wihrend der Nazi-Diktatur hin:
»Wenn man nicht den fast volligen Zusammenbruch des personlichen Ur-
teilsvermogens [...] in den Anfangsstadien des Naziregimes bertcksichtigt,
dann kann man unmoglich verstehen, was tatsichlich geschah“ (PV 15). Es
seien also insbesondere jene, die sich nicht dem Regime beugten und nicht
der Idee folgten, dass durch Teilhabe Schlimmeres verhindert wirde, dieje-
nigen gewesen, die sich die Fihigkeit des Urteiles erhalten haben:

»Diejenigen, die nicht teilnahmen und von der Mehrheit als unverant-
wortlich bezeichnet wurden, waren die einzigen, die es wagten, selber
zu urteilen. Zu dieser Urteilsbildung waren sie nicht etwa deshalb in
der Lage, weil sie tber ein besseres Wertesystem verfiigten, [...] Ich
glaube, dass diejenigen, die nicht teilnahmen, ein anderes Kriterium
hatten: Sie stellten sich die Frage, inwiefern sie mit sich selbst in Frie-
den leben konnten, wenn sie bestimmte Taten begangen hitten; und
sie zogen es vor, nichts zu tun. Nicht weil dadurch die Welt sich zum
Besseren verandern wirde, sondern weil sie nur unter dieser Bedin-
gung als sie selbst weiterleben konnten. [...] Um es ganz krass auszu-
dricken: Nicht weil sie das Gebot ,Du sollst nicht toten® streng befolgt
hatten, lehnten sie es ab, zu morden, sondern eher deshalb, welil sie
nicht willens waren, mit einem Morder zusammenzuleben — mit sich
selbst.“ (PV 34f.)

Die Voraussetzung fiir die Urteilsfihigkeit ist nach Arendt kein besonders
differenziertes Moralverstindnis oder ahnliches, sondern einzig ,die Ge-
wohnheit ausdriicklich mit sich selber zusammenzuleben, d.h. sich in je-
nem stillen Zwiegesprich zwischen mir und meinem Selbst zu befinden,
welches wir [...] als Denken bezeichnen® (PV 35). Diese Lesart der Arendt-
schen Urteilstheorie, in deren Zentrum das reprasentative Denken und die
erweiterte Denkungsart des politisch Handelnden stehen, folgt der auf-
schlussreichen Arbeit Stefanie Rosenmuillers, die sich mit ihrer Analyse der
vielbeachteten These entgegenstellt, wonach bei Arendt nicht eine, son-
dern zwei Theorien des Urteilens enthalten seien. Roland Beiner argumen-

82 Vgl. zur Urteilskraft bei Arendt ausfiihrlich: Vollrath 1979 und Vollrath 1993.

201

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

tiert im einleitenden Essay der von ihm herausgegebenen Sammlung Das
Urteilen, dass sich Arendts Sichtweise ab 1970 verlagert habe, das Urteilen
werde zuvor aus der Perspektive des politisch Handelnden beschrieben,
spater aus der Sicht des Zuschauers, des Historikers (vgl. Beiner 1998).
Arendt biete demnach ein ,aristotelisch inspiriertes“ und ein an ,Kant ori-
entiertes“ (Rosenmuller 2013: 34) Modell des Urteilens an. Stefanie Rosen-
muller plausibilisiert die Gegenthese; das ,erweiterte Denken in den spate-
ren Texten [stelle] eine Teilfunktion der Urteilskraft [dar]“, das ,,Zuschau-
ermodell [liege] nicht im aufSerpolitischen Raum der ,ewigen, unverinder-
lichen® Dinge* (Rosenmiiller 2013: 34); entsprechend konne die These der
Zwei-Modelle nicht gehalten werden. Vielmehr griinden beide Perspekti-
ven des Urteilens auf einer politischen Verantwortungsethik, welche einer
moralischen gegentibergestellt werden kann. Arendt selbst bezeichnet jene
als ,Ethik der Macht“ (DT II 818). Die politische Verantwortungsethik fu-
Be auf der ,,Stimme der pluralen Menschheit“ (Rosenmiiller 2013: 95), wel-
che im Dialog mit sich selbst zu Wort komme und im Handeln aktuali-
siert werde. Im Gegensatz zur Gesinnungsethik welche den Willen beurtei-
le, gehe es bei der politischen Verantwortungsethik darum, Handlungen
zu bewerten, d.h. fiir vergangenes, gegenwirtiges und zukinftiges Han-
deln Rede-und-Antwort zu stehen® und durch Handlung Verantwortung
zu tragen (vgl. Rosenmiiller 2013: 95). Die klare Abgrenzung zur Gesin-
nungsethik formuliert Arendt im Denktagebuch:

»Es ist hochst auffallend, dass in der Kritik der praktischen Vernunft
und den anderen moralischen Schriften Kants von dem sogenannten
Mitmenschen kaum die Rede ist. Es geht wirklich nur um das Selbst
und die in der Einsamkeit funktionierende Vernunft. Also ist Kants
Moral inklusive dem kategorischen Imperativ eine Moral der Ohn-
macht; als solche aber ist sie unantastbar. Das nennt man Gesinnungs-
ethik, und auf Gesinnungsethik hat man nur in Grenzsituationen ein
Recht, wenn man fir die Welt die Verantwortung nicht mehr tber-
nehmen kann. In der Kritik der Urteilskraft hingegen kommt der poli-
tische Mensch zu Wort.“ (DT II 818)

83 Die Sprachlichkeit als Voraussetzung fir Verantwortung lasst sich auch inner-
halb des allgemeinen sozialwissenschaftlichen Verantwortungsdiskurses aufzei-
gen; grundsitzlich wird davon ausgegangen, dass ,Verantwortung [...] nur da an-
zutreffen [sei], wo Sprechen moglich ist“ (Weischedel 1972: 15). Dabei wird in
der aktuelleren Auseinandersetzung die Sprachlichkeit oftmals in den Begriff der
Kommunikationsfahigkeit iibersetzt, da bspw. auch Taubstumme die Fihigkeit
zur Verantwortlichkeit haben (vgl. Sombetzki 2014: 44 f).

202

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibert

Zusammengefasst griindet die Verantwortung bei Arendt auf dem Prinzip
der Pluralitdt, das sich sowohl in den vorgelagerten Prozessen des geistigen
Lebens ausdrickt, als sich auch im Handeln mit-anderen realisiert. Im An-
schluss daran identifiziert Bethania Assy drei Verantwortlichkeitsebenen
bei Arendt: ,the responsibility to choose oneself, the responsibility to
judge, and the responsibility to the world expressed through the consisten-
cy of one’s actions® (Assy 2008: 60). Der Mensch sei verantwortlich dafr,
durch das dialogische Denken, mit sich selbst ins Gesprach zu kommen,
eigenstandig zu urteilen und jenes Potential zur Ver-Antwortung im Spre-
chen und Handeln zu realisieren. In normativer Hinsicht bleibt dabei zu-
ndchst jedoch unklar, warum der Mensch diese ihm genuine Kapazitit
auch zur Anwendung bringen sollte, d.h. in kurz warum aus dem Koénnen
ein Sollen folgt. Zudem stellt sich fiir diese Arbeit die konkrete Frage, wie
der Mensch das Potential der Ver-Antwortung im globalen Kontext reali-
sieren kann. Die Erklirung, warum aus der Verantwortungsbegabung
gleichsam eine globale Verantwortungstragerschaft resultieren sollte und
wie sich diese darstellt, ist Aufgabe des folgenden Absatzes.

Hannah Arendts politische Theorie fuft auf einer philosophischen An-
thropologie — sie hat ,sich der Politischen Philosophie mit einer anthropo-
logischen Fundamentalanalyse gendhert® (Gerhardt 2007: 219)%* —, die in
normativer Hinsicht eine kritische Herausforderung darstellt. In der Lite-
ratur wird Arendt wiederholt vorgeworfen, dass ihr Werk eine normative
Lucke enthalte, dass man bei ihr keine ,,Rechtfertigung der normativen Di-
mension des Politischen (Benhabib 2006: 303) finde. Fiir Arendt folgt aus
der menschlichen Bedingung und Befiahigung scheinbar unvermittelt der
normative Imperativ, dieser Bedingung zu entsprechen. Weil der Mensch
in der Lage ist, eigenstandig zu denken und zu urteilen und mit anderen
zu handeln, ist er verpflichtet, dies zu tun. Entsprechend lautet der Vor-
wurf gegen Adolf Eichmann, dass er seine Fihigkeit zum eigenstindigen
Urteil negiert habe: ,Each time he [Eichmann] was tempted to think for
himself, he said: Who am I to judge if all around me — that is the atmo-
sphere in which we unthinkingly live — think it is right to murder inno-
cent people?” (QSG 480) Hierin sieht Arendt ein Zeichen fiir Eichmanns
Banalitat.8

84 ,Sie hat das menschliche Fundament der Politik, auf das die politische Theorie
zuvor immer nur vertraut und verwiesen hat, freizulegen versucht.“ (Gerhardt
2007: 218).

85 Jeffrey Andrew Barash verdeutlicht die enge Bindung der Arendtschen Begriff-
lichkeit der Banalitit an den Charakter Eichmanns, d.h. seine Unfihigkeit zu

203

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

In der Literatur finden sich verschiedene Vorschlige, den Vorwurf der
vermeintlichen normativen Licke zu entkriften, neben ontologischen und
anthropologischen werden auch moralische und ethische Argumente an-
geboten. (vgl. Volk 2010a: 223ff.). Christian Volk begriindet die Geboten-
heit zur politischen Verwirklichung der Pluralitit, d.h. die scheinbar aus
der anthropologischen Grundbedingung abgeleitete Pflicht zur Anerken-
nung des Anderen, politisch. Er argumentiert, dass die politische Nicht-
Realisierung der Pluralitdt frither oder spater zum Zerfall der politischen
Ordnung fithrt: ,Anerkennt man im Politischen die Pluralitit nicht, dann
pflanzt man (unweigerlich) ,Keime des Verfalls‘ innerhalb der politischen
Ordnung [...]“ (Volk 2010 a: 226). Unter den entsprechenden Umstinden
entstehen Machtkonstellationen, die strukturell die Exklusion der Anderen
bedingen, deshalb mit einem selektiven Blick auf die Welt blicken und
yeinen Grofteil des verborgenen Konfliktpotenzials gar nicht oder viel zu
spat [erkennen], den es politisch zu bewaltigen gilt“ (Volk 2010a: 226). Im
Sinne dieses Arguments lasst sich auch die aus der Verantwortungsfahig-
keit resultierende Gesolltheit der Verantwortungstragerschaft erklaren. Die
Anerkennung der Pluralitit findet auch im Denken und Urteilen statt, sie
ist gesollt, um die Ordnung der Welt und das eigene Machtpotenzial zu er-
halten.

Fir Arendt ist die Pluralitit der Menschen gleichzeitig originir gegeben,
bedingend fir das menschliche Leben und konstitutiv fiir jegliches Han-
deln im offentlichen Raum. Entsprechend formuliert Arendt in ihrem Be-
richt zum Eichmann-Prozess ihr eigenes Urteil zu dem Titer Adolf Eich-
mann:

»Aber auch wenn wir unterstellen, dass es reines Missgeschick war, das
aus Thnen ein willfihriges Werkzeug in der Organisation des Massen-
mords gemacht hat, so bleibt eben doch die Tatsache bestehen, dass sie
mithalfen, die Politik des Massenmords auszuftihren, und also diese
Politik aktiv unterstiitzt haben. Denn wenn Sie sich auf Gehorsam be-

denken - ,[...] seine Unfihigkeit, tiber sich selbst und tiber andere Menschen zu
reflektieren, ohne auf oberflichliche Klischees zuriickzugreifen, die die genaue
Natur seiner Teilnahme an diesem System verheimlichte und ihn von aller per-
sonlichen Verantwortlichkeit zu entlasten schien® (Barash 2012: 109). Insbeson-
dere weist Barash darauf hin, dass man Arendts Begriff der Banalitit nicht mit
Trivialitit oder Alltdglichkeit gleichstellen konne; er zitiert aus einem unverdf-
fentlichten Brief Arendts an Herta Zerna: ,,Sie mussen doch auch schon erlebt ha-
ben, [...] dass jemand ihnen im Gesprich etwas ganz und gar nicht Alltagliches,
sondern sogar Uberraschendes sagt, und Sie trotzdem denken — wie minderwer-
tig, wie banal“ (Barash 2012: 111).

204

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibest

rufen, so mochten wir Thnen vorhalten, dass die Politik ja nicht in der
Kinderstube vor sich geht und dass im politischen Bereich der Erwach-
senen das Wort Gehorsam nur ein anderes Wort ist fiir Zustimmung
und Unterstiitzung. So bleibt also nur ubrig, dass Sie eine Politik ge-
fordert und mitverwirklicht haben, in der sich der Wille kundtat, die
Erde nicht mit dem jidischen Volk und einer Reihe anderer Volks-
gruppen zu teilen, als ob Sie und Ihre Vorgesetzten das Recht gehabt
hatten, zu entscheiden, wer die Erde bewohnen soll und wer nicht.
Keinem Angehorigen des Menschengeschlechts kann zugemutet wer-
den, mit denen, die solches wollen und in die Tat umsetzen, die Erde
zusammen zu bewohnen. Dies ist der Grund, der einzige Grund, dass
Sie sterben miussen.“ (E] 404)

Die menschliche Pluralitat sei Grundaxiom des Lebens in der Welt, ent-
sprechend sei nicht nur die Toleranz des Anderen fundamental, sondern
dessen Prisenz Voraussetzung fiir politisches Handeln. Da aber erst im po-
litischen Handeln Freiheit erfahrbar werde und der menschlichen Bedin-
gungen entsprochen werden konne, sei der Andere konstitutiv und not-
wendig: ,Ausgrenzung erzeugt Ohnmacht — und Ohnmacht ist auf kurz
oder lang die zentrale Ursache fiir den Niedergang einer politischen Ord-
nung® (Volk 2010a: 214). Entsprechend ist Pluralitit nicht nur aus der
Sicht des Einzelnen fiir die Erfahrung der Freiheit notwendig, sondern
auch aus systemischer Perspektive fir den Erhalt der politischen Ordnung
relevant: ,Nur ein Prozess, der sich im Politischen an den ,Prinzipien‘ des
,methodischen Verfahrens‘ der Urteilskraft orientiert, kommt dem Ideal
einer ,erweiterten Denkungsart® zumindest nahe“ (Volk 2010a: 238). Der
Einbezug des anderen Standpunkts in die Fihigkeiten des geistigen Lebens
erscheint als logische Voraussetzung fiir jede Form der Politik und den Er-
halt der Ordnung. Neben dieser anthropologisch-politischen Normativitat
lasst sich aus den Primissen des bestehenden Rechtssystems ein weiteres
Argument rekonstruieren. Oben bereits dargestellt wurde die binédre Struk-
tur des Verantwortungsbegriffs (ex-post Haftung und gegenwirtige Verant-
wortlichkeit). Es wurde darauf hingewiesen, dass sich im internationalen
System eine strafrechtliche Verantwortlichkeit etabliert hat. Entsprechend
lautet das Argument, dass eine ex-post Haftung fiir Getanes nur gerechtfer-
tigt werden kann, wenn zuvor gleichsam eigenstandig-verantwortlichem
Leben und der freien Willensentscheidung Raum gegeben wurde. In ge-
wisser Weise ist das die verantwortungstheoretische Ubertragung des Prin-
zips demokratischer Selbstbestimmung. Bis dato antizipiert, jedoch noch
nicht begrindet ist die Ausdehnung der strafrechtlichen Verantwortlich-
keit auf eine allgemeine Verantwortlichkeit. Ich argumentierte vage dafiir,

205

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
halts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

dass aus der Entwicklung strafrechtlicher internationaler Individualverant-
wortlichkeit, d.h. aus der ex-post Haftung des Individuums fiir Getanes,
ein Anspruch auf Einbezug als verantwortlicher, zur freien Urteilsfindung
befahigter Mensch im globalen Kontext folgt. Damit verallgemeinere ich
die Idee der gegenwartigen, aktiven Verantwortlichkeit und entbinde sie
von der strafrechtlichen Arena. Der Grund ist folgender: Beginnen wir mit
dem strafrechtlichen Grundsatz nullum crimen sine lege (,Kein Verbrechen
ohne Gesetz“). Die auf Feuerbach zurtickgehende Kurzformel besagt, dass
die Strafbarkeit einer Tat eine gesetzliche Bestimmung voraussetzt, die die
Strafbarkeit der bestimmten Tat schriftlich fixiert und dies bevor die Straf-
tat begangen war (vgl. Gropp 2015: 16).8¢ Ein Gesetz wiederum, so wurde
oben bereits dargestellt, ist Folge politischen Handelns; auch ein strafrecht-
liches System wird politisch konstituiert. Daftir wiederum bedarf es poli-
tisch Handelnde, die gleichzeitig allgemein verantwortlich sind fir ihr
Tun und Unterlassen. Eine strikte Abgrenzung strafrechtlicher von allge-
meiner Verantwortlichkeit ist damit unmoglich.

Fir Arendt ist der ,Rickzug als letzte Handlung® erst ,,bei Handlungs-
unfihigkeit® (Rosenmiiller 2013: 96) gerechtfertigt; in Situationen der
Ohnmacht, in welchen ,man fiir die Welt die Verantwortung nicht mehr
tbernehmen kann® (DT II 818) werde die Frage nach politischer und per-
sonlicher Verantwortlichkeit irrelevant. Oben habe ich die These aufge-
stellt, dass wir den globalen Raum, die Welt als Kontext der Macht begrei-
fen konnen. Entsprechend pladiere ich an dieser Stelle fiir einen Einbezug
des Menschen in einen globalen Verantwortungszusammenhang. Doch
wie lasst sich das Potential der Ver-Antwortung als ,Ethik der Macht® im
globalen Kontext realisieren; wie lasst sich der einzelne Mensch als Verant-
wortlicher einbinden, d.h. die politische Verantwortungsethik in Hand-
lungen aktualisieren? Auf der Hand liegen die Ideen einer Weltbiirger-
schaft oder eines Weltparlaments, die bereits oben kritisiert wurden. Im
Sinne einer Arendtschen Rekonstruktion will ich ein niedrigschwelliges
Modell zur Realisierung globaler Verantwortlichkeit vorschlagen, das im
Kern auf der Artikulation von Konsens und Dissens beruht.

86 Hannah Arendt duf8ert sich zu diesem Prinzip im Epilog zu ihrem Bericht Eich-
mann in Jerusalem, wo sie sich mit der Kritik auseinandersetzt, der Eichmann-
Prozess wende Gesetze retroaktiv an. Sie schreibt: ,Der riickwirkende Charakter,
kann man hinzufiigen, verletzt das Prinzip Nullum crimen, nulla poena sine lege
nur formal und nicht substantiell, da dieses Prinzip sinnvoll nur auf Taten anzu-
wenden ist, die dem Gesetzgeber bekannt sind; wenn plotzlich ein bis dahin un-
bekanntes Verbrechen wie V6lkermord geschieht, verlangt gerade die Gerechtig-
keit ein Urteil, das einem neuen Gesetz folgt [...]“ (E] 374).

206

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

Zwei bis dato entwickelte Thesen stehen im folgenden Abschnitt im Fo-
kus: Erstens argumentierte ich oben, dass sich aus der internationalen Ver-
fassung der Menschenrechte ein globales Machtpotenzial der politischen
Gemeinschaft der Menschheit ergebe, welches allerdings zur Entfaltung in
Handlung aktualisiert werden miisse. Zweitens pladierte ich folgend fiir
ein Modell der politischen Verantwortungsethik, welches vom Prinzip der
Pluralitit ausgeht. Fraglich ist nun, wie sich diese Thesen zusammenfiih-
ren lassen, um die Realisierung der globalen Verantwortlichkeit als legiti-
mationstheoretisches Element der umfassenden Aktivierung des Individu-
ums als Volkerrechtssubjekt darzustellen.

Ausgangspunkt ist die Behauptung wonach das Volkerrecht als allgemei-
nes Rechtssystem im oben skizzierten Arendtschen Sinn gelten kann. Jeder
rechtliche Kontext als ,Ermoglichungsraum® (Volk 2010a: 22) ist mit
Arendt im Kern dialektisch, als er sowohl den stabilen Kontext konstitu-
iert, innerhalb dessen sich politisches Miteinander-Handeln und wechsel-
seitige Aufeinander-Bezugnahme manifestieren kann, gleichzeitig aber
auch durch politisches Handeln selbst konstituiert wird. Recht sei im ei-
gentlichen Sinne als Ergebnis politischen Handelns zu zihlen, d.h. Gesetze
sowie rechtliche Grundstrukturen folgen aus politischem Handeln und
werden parallel zu dessen Rahmen. Auf der Mikroebene ist das Individu-
um somit — als politisch Handelnde in der Welt — selbst Autorin des
Rechts. Die bindende Kraft und Validitit des Rechts ergibt sich nach
Arendt letztlich aus der ,reality of acting in concert and from the mutual
commitment that this reality defers to“ (La Torre 2013: 409). Die Autoritit
leitet sich bereits begrifflich aus der Kapazitit der Selbstbestimmung bzw.
des Autor-Seins ab — ,Political institutions, no matter how well or how
badly designed, depend for continued existence upon acting men; their
conservation is achieved by the same means that brought them into being”
(WIF 153).87 Als Autor kann ich jedoch nur wirken, wenn ich die tatsichli-
che Moglichkeit der aktiven Teilnahme - oder, in Arendts Worten, des
Konsent38 — habe: ,[...] Konsens nicht in dem sehr alten Sinne der still-
schweigenden Einwilligung, die zwischen Herrschaft tber willige und

87 In der deutschen Fassung dieses Essays wird statt des Begriffs der politischen In-
stitutionen einzig der Staat benannt, weshalb hier das englische Zitat Verwen-
dung findet. Im Deutschen: ,Der Staat ist schon darum kein Kunstwerk, weil er
in seiner Existenz niemals unabhangig wird von dem Handeln der Menschen, die
ihn hervorgebracht haben® (FP 207).

88 Im englischen Werk ,consent’; ins Deutsche sowohl als Konsens, als auch als
Konsent tbersetzt. In der zweiten Ubersetzung spiegelt sich die Differenz zur
Verwendung des Begriffs im Sinne Habermas. Im Gegensatz zu Habermas ver-

207

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Volkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

Herrschaft iber unwillige Untertanen unterschied, sondern im Sinne akti-
ver Unterstitzung und dauerhafter Teilnahme an allen Angelegenheiten
von Offentlichem Belang“ (ZU 145). Konsent ergibt sich praktisch aus
einer Art horizontalem Gesellschaftsvertrag zwischen ,,unabhingigen Indi-
viduen® (ZU 146) und somit aus der ,Kraft gegenseitiger Versprechen®
(ZU 146). In Form des horizontalen, gegenseitigen Vertrags versichern
sich die Mitglieder gegenseitig, ihr Handeln und Verhalten zukiinftig an
die gesellschaftlichen Vereinbarungen anzupassen und damit gemeinsames
Handeln méglich zu machen (vgl. MG 42). Die Verpflichtung gegentiber
dem Gesetz folgt aus dem gegenseitigen Versprechen, das in der politi-
schen Realisierung der Biirgerschaft selbst enthalten ist (vgl. Birmingham
2014: 707).

Konsent selbst jedoch sei inhirent dialektisch. Die Idee des Konsenses
umschlieft nach Arendt immer die Méglichkeit des Dissens. Nur die Dua-
litat von Dissens und Konsens konne die Art des stillschweigenden Kon-
senses erklaren, die der politischen Gemeinschaft gemein sei. Einerseits ge-
be es eine gewisse ,stille“ Form der Zustimmung in dem Sinne, dass jeder
Mensch als Neugeborener in eine politische Gemeinschaft eintritt und sich
an die bestehenden Regeln anpasst, um aktiv teilnehmen zu konnen. An-
dererseits impliziere ,,Dissens“ aber auch Konsens und sei das Markenzei-
chen eines freien Staates; ,jemand, der weils, dass er widersprechen kann,
weif$ auch, dass er gewissermaflen zustimmt, wenn er nicht widerspricht®
(ZU 147). Die Moglichkeit des Dissenses erlaubt mir, meinen Standpunkt
zum Ausdruck zu bringen. Klaus Gunther verteidigt unter dem Begriff der
Freiheit der Stellungnahme das politische Grundrecht der Verneinung:
»Von allen Aspekten der menschlichen Freiheit hat immer wieder die Fa-
higkeit des Nein-sagen-Konnens als eines der aufschlussreichen Merkmale
gegolten. Erst die Verneinung erzeugt einen Spielraum an Moglichkeiten®
(Gunther 1992: 59).

Der eigene Standpunkt, so Arendst, sei allerdings niemals auf eine reine
Gewissensentscheidung zuriickzufithren. Politischer Dissens (oder: ziviler
Ungehorsam) unterscheidet sich nach Arendt entsprechend von der Ver-
weigerung aus Gewissensgriinden. Letztere sei niemals ,,politisch, da jede

wendet Arendt den Begriff des Konsenses nicht als Beschreibung des Verniinfti-
gen, sondern verweist damit auf den Grundsatz, wonach ,[...] die Menschen,
wenn sie etwas in der Welt erreichen mochten, koordiniert handeln mussen
(LG 191). Die politische Form des Konsenses findet sich im Miteinander-Han-
deln, welche Arendt mit dem Fireinander-Handeln und Gegeneinander-Han-
deln kontrastiert. Vgl. dazu auch: Volk 2010 a: 220 f.

208

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

Gewissensiiberlegung letztlich auf dem ,Interesse am eigenen Selbst® (ZU
128) griinde. Das Gewissen sei unpolitisch,

swleder ist es vorrangig an der Welt interessiert, in der Unrecht be-
gangen wird, noch an den Folgen, welche dieses Unrecht fiir den kiinf-
tigen Lauf der Welt hat [...], denn das Gewissen zittert um das indivi-
duelle Ich und dessen Integritit.“ (ZU 126)

Unsere Gewissensentscheidungen konnen nicht verallgemeinert werden,
da sie subjektiv gebildet werden: Womit ich nicht leben kann, mag einen
anderen nicht stdren. Ziviler Ungehorsam dagegen orientiere sich nach au-
Ben, in die Welt. Entsprechend tritt ,zivile[r] Ungehorsam niemals als
Handlung eines einzelnen Individuums in Erscheinung® (ZU 122). Der
politische Dissens ist somit immer auf eine Anzahl von Menschen ange-
wiesen, die eine ,Meinungsgemeinschaft® bilden, es handle sich entspre-
chend

»[...] um organisierte Minderheiten, die weniger durch ein gemeinsa-
mes Interesse als durch eine gemeinsame Meinung zusammengehalten
werden und durch die Entscheidung, sich selbst dann gegen die Poli-
tik der Regierung zu stellen, wenn sie mit Grund annehmen kénnen,
dass eine Mehrheit diese Politik unterstitzt. Thre abgestimmte Aktion
entspringt einer wechselseitigen Ubereinkunft, und gerade diese Uber-
einstimmung verleiht ihrer Meinung Glaubwiirdigkeit und Uberzeu-
gungskraft, ganz gleich, auf welche Weise sie urspringlich zu diesem
Standpunkt gelangt sein mochten.“ (ZU 123)

Statt sich auf Gewissensentscheidungen zu berufen, agiert die organisierte
Gruppe auf Basis einer gemeinsamen Meinung, um — und das sei eine wei-
tere Komponente des Politischen im zivilen Ungehorsam — eine Sorge um
die Welt zum Ausdruck zu bringen. Die Bestandigkeit der Weltlichkeit ste-
he auf dem Spiel, wenn ziviler Ungehorsam erscheint; wenn also eine ,,be-
deutende Anzahl von Staatsbiirgern® zu der Ansicht gelangt, dass

yentweder die herkommlichen Wege der Veranderung nicht mehr of-
fenstehen bzw. auf Beschwerden nicht gehdrt und eingegangen wird
oder dass im Gegenteil die Regierung dabei ist, ihrerseits Anderungen
anzustreben, und dann beharrlich auf einem Kurs bleibt, dessen Ge-
setz- und Verfassungsmifigkeit schwerwiegende Zweifel aufwirft.”
(ZU 136)

Durch die Moglichkeit, Konsens, aber auch Dissens zum Ausdruck zu
bringen, kénnen die geistigen Fahigkeiten des Denkens und Urteilens po-

209

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Volkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

litisch realisiert werden. Die politische Verantwortlichkeit kann durch Mo-
mente des Konsenses und Dissens in eine globale Verantwortungstriger-
schaft aufgel6st werden.

Jede offentliche Gewalt, d.h. auch die volkerrechtliche Gewalt griindet
auf dem Anspruch, die Ordnung notfalls zwanghaft durchzusetzen. Die
volkerrechtliche Ordnung ist heute keine rein zwischenstaatliche und da-
mit auflenpolitische Angelegenheit, sondern bestimmt an vielen Stellen
auch tber die inneren Angelegenheiten eines Staates. Damit wirke sie sich
unmittelbar auf jeden Einzelnen aus. Daraus wurde abgeleitet, dass die
konsensuale Intergouvernmentalitit nicht linger als volkerrechtliches Le-
gitimitdtskriterium dient. Dagegen ist fir volkerrechtliche Legitimitits-
iberlegungen der Rechtsstatus des Einzelnen ausschlaggebend. Dass die
Individualbefahigung zu Konsens und Dissens ein wichtiger Aspekt jenes
Rechtsstatus ausmacht, lasst sich auch anhand verschiedener demokratie-
theoretischer Argumente nachvollziehen. In epistemischer Hinsicht wird
Dissens und Opposition eine , Erkenntnisfunktion im Prozess der Vermitt-
lung divergierender Perspektiven® (Ley 2014: 240) zugesprochen. Der Aus-
tausch divergierender Positionen fithre positiv zur Herausbildung des All-
gemeinwillens und ermégliche Deliberation. Gleichzeitig gewihrleiste die
Artikulation von Dissens und die Existenz einer Opposition die Kontrolle
der offentlichen Gewalt und damit der ,Pravention von Fehlern“ (Ley
2014: 240). In pluralistischer Hinsicht illustriert das Widerspruchsrecht
auch Alternativen:

,Opposition institutionalisiert ,die Dauerreflexion und die stindige
Prasenz einer Optik, in der man sehen kann, dass es auch anders mog-
lich wire beziehungsweise anders moglich gewesen wire.” Auf diese
Weise weist die Institutionalisierung der Opposition sichtbar darauf
hin, dass das Recht nicht eine monolithische, gewissermafSen tiberpoli-
tische Einheit darstellt, sondern Resultat eines politischen Prozesses
ist.“ (Ley 2014: 241)

Durch den Widerspruch eroffnet sich die Moglichkeit, politische Alternati-
ven zu denken und im Sinne der originiren Kontingenz jedes Rechtset-
zungsverfahrens eine Wiederaufnahme des Verfahrens zu ermoglichen. Im
volkerrechtlichen Verfahren ist der legitimititstheoretische Anspruch des
Einzelnen auf die Moglichkeit zum Widerspruch in besonderer Weise
akut. Im Gegensatz zur parlamentarischen Demokratie im staatlichen Kon-
text findet sich die Regierungs-Oppositions-Dynamik auf volkerrechtlicher
Ebene kaum institutionalisiert — ,,Staatliches und Regierungsinteresse wer-
den in volkerrechtlichen Prozessen ineins gesetzt® (Ley 2014: 227). Ent-

210

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibert

sprechend dringend erscheint die Forderung eines individualrechtlichen
Anspruchs auf Dissens und Widerspruch im volkerrechtlichen Kontext.

Zusammengefasst: Solange ich faktisch tber die Moglichkeit des
Konsent und Dissens verfiige, muss ich fiir mein Handeln oder Nicht-Han-
deln Rechenschaft ablegen und Verantwortung tbernehmen. Entspre-
chend zieht mich die Strafgerichtsbarkeit ex-post zur Verantwortung, wo
ich unverantwortlich gegentiber dem Selbst, dem Anderen und der Welt
agierte und damit die gesellschaftliche Ordnung als solche gefihrdet und
somit die Ermoglichungsinstanz fir politisches Handeln negiert habe;
strafrechtliche Verfolgung beruht auf dem Gedanken, dass

»-die strafbare Handlung nicht nur an dem direkt Betroffenen veriibt
wird, sondern primir an der Gemeinschaft, deren Gesetz verletzt wor-
den ist’. Der Straffillige wird vor Gericht gestellt, weil seine Tat die
Gemeinschaft als Ganzes schwer bedroht und aus den Fugen gebracht
hat, [...]* (EJ 382).

Umgekehrt bedeutet das allerdings auch, dass solange ich in einem passi-
ven Sinne als Verantwortungstrager in strafrechtlicher Hinsicht in einen
internationalen Kontext eingebunden werde, das Vélkerrecht als Rechts-
ordnung mir mindestens die Moglichkeit zu Konsens und Dissens ermog-
lichen muss, um mich auch in aktiver Weise als Verantwortungstrager ein-
zubinden. In diesem Sinne lasst sich die Verantwortungstragerschaft des
einzelnen Individuums in das Kriterium der Artikulation von Konsens
und Dissens auflosen.?” In dem Moment, in welchem ich befihigt bin, ak-
tiv-handelnd Unterstiitzung (oder nicht) zum Ausdruck zu bringen, bin

89 Das Argument, wonach die ,erweiterte Denkungsart® sich im globalen Kontext in
Momenten des Konsent und Dissens finden lasst, sicht zuniachst davon ab, diese
Momente in bestimmten Institutionen zu verorten. Arendt selbst nutzt wieder-
holend die Beispiele der Rite, Volksversammlungen und town halls, um Raume
zu markieren, in welchen jede Person Stellung nehmen kann und die eigene Mei-
nung auf Basis der anderen Positionen reflektieren und rechtfertigen kann. Wo
konkret sich Konsens und Dissens im globalen Kontext duffern kann, wird an
spaterer Stelle geklart. Es sei aber darauf hingewiesen, dass Arendt selbst den
Mayflower Pakt zitiert und damit auf die politischen Zwischen-Rdume im Entstehen
hinweist: ,Was an der Geschichte so tberraschend grofartig ist, ist nicht die
Furcht, die sie voreinander hatten, sondern vielmehr, dass diese Furcht von
einem nicht weniger offenbaren Vertrauen in die Wirklichkeit der eigenen
Macht begleitet war, da ja diese Macht erst einmal von niemandem garantiert
oder bestatigt und auch nicht durch Gewaltmittel irgendeiner Art geschitzt war.
Sie, so wie sie da auf dem Schiffe waren, ein zusammengewirfelter Haufen, ver-
fugten Gber die Macht, sich zusammenzutun und einen ,civil Body Politick® zu

211

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

ich als Verantwortungstrager eingebunden und muss mir damit auch ex-
post, Verantwortung zuschreiben lassen. Verantwortung ist damit ,,dialogi-
sches Prinzip“ (Schwartlinder 1974: 1585): Der Begriff der Ver-Antwor-
tung enthilt die ,Antwort’, sodass wir von einem Rede-und-Antwort-Ste-
hen sprechen kénnen (vgl. Sombetzki 2014). Das englische Wort der ,Re-
sponsibility ist noch préziser, sowohl die Response als auch die Ability
sind enthalten, somit die Fihigkeit zum Antworten. Die von Arendt gezo-
gene Differenz zwischen politischer und personlicher Verantwortung er-
scheint in diesem Sinne weniger als kategorischer, und vielmehr als gradu-
eller Unterschied. Solange ich tiber politische Einflussmoglichkeiten verfi-
ge, bin ich politisch verantwortlich. ,Wo diese Einflussmoglichkeiten aber
wie im Totalitarismus systematisch zerstort werden, ist fiir Arendt der Um-
kehrpunkt von politischer zu personlicher Verantwortung erreicht (Hahn
2017: 111). In dem Moment also, wo die Bedingungen kein politisch ver-
antwortliches Handeln mehr erlauben, bleibt dem Einzelnen nur noch,
personlich Verantwortung zu tbernehmen und ,das System zu verlassen®
(Hahn 2017: 112). Fiir diese Arbeit ergibt sich daraus ein abweichendes Fa-
zit: Hier wird das Weltsystem als solches verhandelt, d.h. die Mdglichkeit
als Einzelner ,auszusteigen® ergibt sich nicht, wodurch die politische und
personliche Verantwortung weitestgehend zusammenfallen.
Vorgeschlagen wurde damit eine positive Lesart der strafrechtlichen
Verantwortlichkeit: Der Rationale Kern der Idee strafrechtlicher Verant-
wortlichkeit ist nicht die negative Abstrafung des Individuums, sondern
der individuelle, aktive Verantwortungszusammenhang. Damit wird das
Element nicht ausschlielich negativ gefithrt, sondern positiv interpretiert,
in dem Sinne, als dass das internationale Strafrecht den aktiven Status der
Person als verantwortungsbewusstes Wesen im globalen Verantwortungs-
zusammenhang  stitzt und implementiert. Birmingham verweist
entsprechend darauf, dass ,Arendt’s notion of the right to have rights as an
originary positive freedom is inseperable from the obligation of common
responsibility to enact this right“ (Birmingham 2006: 61). Eine Anzahl an
Autoren des globalen Gerechtigkeitsdiskurses 16sen jene Austibung der in-
dividuellen Verantwortung in eine unmittelbare Hilfspflicht bzw. Schutz-

etablieren, der von nichts zusammengehalten war als dem Vertrauen auf die
Kraft gegenseitigen Versprechens, die sie sich abgaben ,in Gegenwart aller und
unter den Augen Gottes, das sollte genug sein, sie zu ermichtigen, alle notwen-
digen Gesetze und Regierungsorgane ,zu verordnen, zu konstituieren und zu ent-
werfen‘.“ (UR 217).

212

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

verantwortung auf.”® Durch die hier vorgestellte Lesart ergibt sich neben
humanitiren Hilfspflichten auch ein politisches Recht und eine Pflicht
zum Protest und in dem Sinne eine Interpretation des Verantwortungsbe-
griffs, die auf verschiedenen Ebenen agiert und unterschiedliche Akteure
einschlieft: ,Positive Solidaritit im Politischen kann es nur geben auf
Grund gemeinsamer Verantwortlichkeit (KJ 102). Die Lesart transzen-
diert damit in gewisser Weise die Debatte zu den eigentlichen Adressaten
globaler Pflichten, indem sie nicht auf staatlicher Ebene verharrt, sondern
auch individuelle Verantwortungstriger einbezieht und sowohl die Di-
mension eines Rechts auf, als auch die Pflicht zur Verantwortung erkennt.

4.3.4 Kosmopolitismus: Die Bithne der Welt als Offentlichkeit

Das dritte Element, das zur Diagnose einer zunehmend konsolidierten
Rechtstellung des Individuums im Volkerrecht beitragt, ist der Kosmopoli-
tismus. Fur den Kosmopolitismus gilt die Menschheit als Bezugspunkt des
politischen Handelns und als definierter Kreis der Zugehdrigkeit. In Kap:-
tel 2.3.3.1.3 Kantische Tradition: Kosmopolitismus im Vilkerrecht wurden in-
stitutionelle Manifestationen einer kosmopolitischen Weltordnung festge-
stellt. Fraglich ist wie die zentrale Pramisse eines Weltburgertums und die
manifesten Elemente des rechtlich-politischen Kosmopolitismus legitimi-
tatstheoretisch eingeholt werden konnen, d.h. konkret, welche Implikatio-
nen sich aus der kosmopolitischen Diagnose fiir eine volkerrechtliche Le-
gitimitatskonzeption ergeben. Um die Normativitit der kosmopolitischen
Entwicklung zu erfassen, soll auch hier das auf Arendt gestiitzte Prinzip
der Pluralitat als Angelpunkt angelegt werden. Im Sinne eines realisierba-
ren Kosmopolitismus (vgl. Kohler 2006: 37) in der Tradition des Neuen
Kosmopolitismus vertrete ich die These, dass sich das kosmopolitische
Prinzip mit Arendt in der partizipativen ,Anerkennung der Andersheit der
Anderen® (K6hler 2006: 38) durch kommunikative Teilhabe am global-6f-
fentlichen Diskurs finden lasst und pladiere entsprechend fir einen Kos-
mopolitismus der diskursiven Differenz. Entsprechend dienen fur die fol-
gende Rekonstruktion Arendts Begriffe des Handelns und der Offentlich-
keit als Einstieg; diese gilt es zunichst darzustellen und anschlieSend auf-
zulbsen in das legitimitatstheoretische Element eines partizipativ-kommu-
nikativen Einbezugs des Einzelnen in Foren globaler Offentlichkeit.

90 Prominent hierfir bspw. Singer 2007.

213

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Volkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

4.3.4.1 Freisein und Handeln

Arendt schreibt, dass man ,nicht Gber Politik sprechen [kann], ohne im-
mer auch uber Freiheit zu sprechen, und man [...] nicht von Freiheit spre-
chen [kann], ohne immer schon iber Politik zu sprechen® (FP 201). Frei-
heit und Unfreiheit konne man urspringlich nur ,,im Verkehr mit andern
und nicht im Verkehr mit [sich] selbst* (FP 201) erfahren:

yFrei sein konnen Menschen nur in Bezug aufeinander, also nur im
Bereich des Politischen und des Handelns; nur dort erfahren sie, was
Freiheit positiv ist und dass sie mehr ist als ein Nicht-gezwungen-Wer-
den. [...] Wo das Zusammenleben der Menschen nicht politisch orga-
nisiert ist [...] ist es nicht von Freiheit, sondern von der Notwendig-
keit des Lebens und der Sorge um seine Erhaltung bestimmt; und
wenn die von Menschen erstellte Welt nicht der Schauplatz politi-
schen Handelns wird [...] hat Freiheit keine weltliche Realitat.“ (FP
201)

Die entscheidende Tatigkeit fiir das menschliche Leben, so Arendt, ist das
Handeln; es ist die Tatigkeit, in welcher sich die menschliche Natalitit erst
auszudriicken vermag, durch welche der Mensch ,ein zweites Mal“ gebo-
ren wird. Des Menschen In-die-Welt-Tretens durch Geburt sei die eigentli-
che Ermoglichungsbedingung fiir das Handeln: ,Weil jeder Mensch auf
Grund des Geborenseins ein initium, ein Anfang und Neuankommling in
der Welt ist, konnen Menschen Initiative ergreifen, Anfinger werden und
Neues in Bewegung setzen (VA 215). Das Handeln, das immer auch einen
neuen Anfang bedeute, entspreche somit der Geburt, ,es realisiert in je-
dem Einzelnen die Tatsache des Geborenseins® (VA 217): ,,Sprechend und
handelnd schalten wir uns in die Welt der Menschen ein, die existierte, be-
vor wir in sie geboren wurden, und diese Einschaltung ist wie eine zweite
Geburt, in der wir die nackte Tatsache des Geborenseins bestatigen, gleich-
sam die Verantwortung dafiir auf uns nehmen.“ (VA 215).

Durch das Handeln schalten wir uns ein, setzen etwas Neues in Gang.%!
Da der Mensch durch Geburt selbst Anfang sei, sei er in der Lage initiativ
zu agieren und etwas in Bewegung zu setzen; die Anderen, mit welchen
das Handeln letztlich erst moglich werde, spielen dabei zwar eine Rolle,
konnen als ,Stimulans wirken®, sind aber fiir die Initiative selbst nicht aus-

91 Aufgrund der zentralen Stellung des ,Anfangens* fiir Arendts Politische Theorie
bezeichnet bspw. Brumlik Arendt auch als ,Denkerin des Anfangs® (Brumlik
2007: 312).

214

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

schlaggebend, da ihr Ursprung in dem Anfang selbst liege, ,der mit unse-
rer Geburt in die Welt kam, und dem wir dadurch entsprechen, dass wir
selbst aus eigener Initiative etwas Neues anfangen® (VA 215). Mit jedem
Beginnen gehe eine gewisse Unwiderruflichkeit einher: ,Wiewohl man
nicht weif}, was das Tun bewirkt und ob es dauerhafte Folgen hat, ist es,
einmal angefangen, unumkehrbar® (Bluhm 1998: 993). Dies, so Arendt, sei
letztlich darauf zuruckzufihren, dass sich das Handeln im menschlichen
Zwischen-Raum ereigne, sich zwischen-den-Menschen vollziehe und das
Miteinander kontingent und nicht vorhersehbar sei:

»,Gemessen am Herstellen mag Handeln etwas ganz Fluchtiges sein;
betrachtet man es an sich selbst, hat es umgekehrt eine furchtbare
Dauerhaftigkeit: Einen Tisch kann ich verbrennen, eine Handlung ist
nicht rickgingig zu machen, weil sie einen Prozess losgelassen hat,
der sofort untuiberschaubar ist — die Welt hat sich sofort in ihrer Ge-
samt-Konstellation geandert.“ (DT I 563 f.)

Das Moment der Unsicherheit, das jeder Handlung inhérent sei, werde ins-
besondere durch die ,menschliche Fihigkeit, Versprechen abzugeben und
Versprechen einzuhalten® (ZU 151), abgefedert. Das Versprechen diene als
~Mobilisierungsressource fiir das Beginnen von Neuem® (Bluhm 1998:
993), indem es die Kontingenz des Handelns abzumildern verstehe.

»Versprechen sind die dem Menschen eigentimliche Art, die Zukunft
in den Griff zu bekommen, sie in einem menschenmoglichen Ausmafd
berechenbar und verlasslich zu machen. [...] Wir sind an unsere Ver-
sprechen gebunden, vorausgesetzt, dass keine unerwarteten Umstinde
eintreten, und vorausgesetzt, dass die Gegenseitigkeit, die allen Ver-
sprechen zugrunde liegt, aufrechterhalten bleibt.“ (ZU 151)

Nach Arendt sind Handeln und Freiheit dem Sinn nach das gleiche; dabei
ist die Moglichkeit des Handelns und damit des Freiseins an verschiedene
Voraussetzungen gebunden. Zum einen bedarf es eines offentlichen
Raums, ,der sich nicht nur von der Sphire des Privatlebens abgrenzt, son-
dern sogar immer in einem gewissen Gegensatz zu ihr steht* (FP 209).
Zum anderen muss jener Raum mit anderen Menschen geteilt und gestal-
tet werden; alleine handeln sei ein Antagonismus und sinnhaft unmoglich.
Zuletzt bediirfe es der Sprachlichkeit als notwendige Erginzung zum Han-
deln bzw. als Teil dessen.

Fir Arendt ist Offentlichkeit auf der einen Seite alles, ,was vor der All-
gemeinheit erscheint, fir jedermann sichtbar und horbar ist, wodurch ihm
die grotmogliche Offentlichkeit zukommt* (VA 62); durch jene ,Gegen-

215

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
halts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

wart anderer, die sehen, was wir sehen, und horen, was wir horen® wird
uns die ,Realitat der Welt und unserer selbst“ versichert (VA 63). Zum an-
deren wird mit dem Begriff der Offentlichkeit ,die Welt selbst beschrie-
ben, d.h. das ,uns Gemeinsame® im Gegensatz zu allem Privaten, das je-
dem eigen ist (VA 65). Die Polis ist fiir Arendts Definition von Offentlich-
keit das zentrale Modell; die Agora, d.h. der zentrale Markt- und Versamm-
lungsplatz antiker griechischer Stadte, paradigmatisches Beispiel.”? In der
Idee der Polis findet Arendt wiederum zwei Dimensionen des Offentli-
chen (vgl. Benhabib 1995: 101). In einem agonistischen Sinne ermoglicht
der offentliche Raum das Auftreten bzw. ,Auffihren® des eigenen Stand-
punkts auf einer ,Bithne*:

»,Denn wiewohl die gemeinsame Welt den allen gemeinsamen Ver-
sammlungsort bereitstellt, so nehmen doch alle, die hier zusammen-
kommen, jeweils verschiedene Platze in ihr ein, und die Position des
einen kann mit der eines anderen in ihr so wenig zusammentfallen wie
die Position zweier Gegenstinde. Das von Anderen Gesehen- und Ge-
hort-werden erhilt seine Bedeutsamkeit von der Tatsache, dass ein je-
der von einer anderen Position aus sieht und hort. Dies eben ist der
Sinn eines offentlichen Zusammenseins [...].“ (Benhabib 1995: 101)

In dieser Hinsicht ist es das heldenhafte Verhalten und der Wettstreit inter
pares, welche den offentlichen Raum bestimmen und erhalten: ,,Handelnd
und sprechend offenbaren die Menschen jeweils, wer sie sind, zeigen aktiv
die personale Einzigartigkeit ihres Wesens, treten gleichsam auf die Biihne
der Welt, auf der sie vorher so nicht sichtbar waren [...]* (VA 219). Durch
das Auftreten im Offentlichen werde der Verganglichkeit des Lebens etwas
Dauerhaftes entgegengesetzt. In einem assoziativen Sinne ist der offentli-
che Raum daneben der Ort der Freiheit: ,Ohne einen politisch garantier-
ten offentlichen Bereich hat Freiheit in der Welt keinen Ort, an dem sie
erscheinen konnte [...]1¢ (FP 201 f.). In den Raumen, in welchen Menschen
offentlich gemeinsam handeln, wird die Idee der Freiheit fir den Einzel-
nen erfahrbar:

92 Entsprechend wurde Arendt frih zur ,Denkerin der Polis® erklart, so bspw. Stern-
berger 1980. Gleichzeitig trifft sie bis heute hdufig der Vorwurf, die griechische
Polis romantisch zu Gberhdhen, dazu bspw. Springborg 1989: 12, Euben 2005:
152. Auch in Folge dieser Kritik wird werkexegetisch mittlerweile zunehmend
der Bezug zur rémischen Tradition in Arendts Denken offengelegt, so bspw. Tsao
2002.

216

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

,Verstehen wir das Politische im Sinne der Polis [...] so stellt es den
Erscheinungsraum einer nur dem Handeln eigenen virtuosen Freiheit
dar. Der politisch-6ffentliche Bereich ist dann der weltlich sichtbare
Ort, an dem Freiheit sich manifestieren, in Worten, Taten, Ereignissen
wirklich werden kann, die ihrerseits in das Gedichtnis der Menschen
eingehen und geschichtlich werden.“ (FP 207)

Letztlich, so Arendt, bedarf es der Offentlichkeit damit politische Freiheit
erfahrbar werde, nicht zuletzt, weil sich hier das Moment des Gesehen und
Gehort-werdens manifestiert: ,Denn was immer Menschen tun, erkennen,
erfahren oder wissen, wird sinnvoll nur in dem Maf3, in dem dartber ge-
sprochen werden kann“ (VA 12); politische Phinomene ,bediirfen der
Sprache und der sprachlichen Artikulation, um tGberhaupt in Erscheinung
zu treten; sie sind als politische tiberhaupt erst existent, wenn sie den Be-
reich des nur sinnféllig Sichtbaren und Hoérbaren wberschritten haben®
(UR 20).” Das politische Handeln im Raum des Sicht- und Hérbaren ver-
langt Sprachlichkeit. Nach Arendt kann es ,wortloses Handeln“ nicht ge-
ben, da es ein ,Handeln ohne Handelnden wire®, ein Handeln, das ,das
Subjekt des Handelns“ verloren hitte. Um als Triger der Handlung identi-
fizierbar zu sein, muss der Einzelne sein Handeln sprechend erginzen; die
Identifikation der Handlung mit dem Handelnden geschieht durch den
Akt des Sprechens, in welchem sich die ,absolute Verschiedenheit® des
Einzelnen, ,die spezifisch menschliche Pluralitit“ artikuliert.®* Kurz ge-
fasst ist Handeln ohne Sprechen nach Arendt unméglich, da sich das Han-
deln nur aus einem aktiv Handelnden speisen kann und dieser nur durch
Worte als solcher identifizierbar wird. Handeln und Sprechen seien ver-
wandt,

yweil das Handeln der spezifisch menschlichen Lage, sich in einer
Vielheit einzigartiger Wesen als unter seinesgleichen zu bewegen, nur
entsprechen kann, wenn es eine Antwort auf die Frage bereithalt [...]:

93 Erginzend fiihrt sie auch aus: ,Und dies nicht nur, weil ja offenbar alles politi-
sche Handeln, sofern es sich nicht der Mittel der Gewalt bedient, sich durch
Sprechen vollzieht, sondern auch in dem noch elementareren Sinne, dass nim-
lich das Finden des rechten Wortes im rechten Augenblick, ganz unabhingig von
seinem Informations- oder Kommunikationsgehalt an andere Menschen, bereits
Handeln ist.” (VA 36).

94 [...] Sprechen wiederum entspricht der in dieser Geburt vorgegebenen absolu-
ten Verschiedenheit, es realisiert die spezifisch menschliche Pluralitat, die darin
besteht, dass Wesen von einzigartiger Verschiedenheit sich von Anfang bis Ende
immer in einer Umgebung von ihresgleichen befinden.“ (VA 217).

217

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

Wer bist Du? Aufschluss dariiber, wer jemand ist, geben implizit so-
wohl Worte wie Taten; aber so wie der Zusammenhang zwischen Han-
deln und Beginnen enger ist als der zwischen Sprechen und Beginnen,
so sind Worte offenbar besser geeignet, Aufschluss tiber das Wer-einer-
ist zu verschaffen, als Taten. Taten, die nicht von Reden begleitet sind,
verlieren einen grofen Teil ihres Offenbarungscharakeers, [...]1.“ (VA
2171.)

Das artikulierte Wort sei nicht vorrangig zur Erklarung der Tat bestimmt,
sondern identifiziere den Handelnden (vgl. VA 218), die Sprache sei Re-
prasentationsfigur und ermdgliche den eindeutigen Ein- und Riickbezug
des bzw. auf den einzelnen Handelnden. Das einzelne Individuum konne
sich erst handelnd und sprechend von der Pluralitit der anderen Men-
schen abheben, indem es sich sprachlich in seiner Verschiedenheit aus-
driickt, und nicht zeigt, Was (dufferliche Attribute) er ist, sondern Wer:
»Sprechen und Handeln sind die Tatigkeiten, in denen diese Einzigartig-
keit sich darstellt. Sprechend und handelnd unterscheiden Menschen sich
aktiv voneinander, anstatt lediglich verschieden zu sein; sie sind die Modi,
in denen sich das Menschsein selbst offenbart® (VA 214). Sprache hat Of-
fenbarungscharakter, sie zeigt wer einer ist, d.h. drickt die unverwechsel-
bare Individualitit aus und zwar ,unwillkarlich in allem [...] was wir sa-
gen oder tun“ (VA 219).%5

Zusammenfassend ist nach Arendt die Freiheit fir den Menschen er-
fahrbar im Handeln selbst, das wiederum Offentlichkeit und eine Vielheit
an Menschen voraussetzt, mit welchen erst Handeln und Sprechen mog-
lich wird: ,,Ohne einen solchen eigens fur sie gegrindeten und eingerich-
teten Raum kann Freiheit sich nicht verwirklichen. Freiheit ohne Politik
gibt es eigentlich nicht, weil sie gar keinen Bestand hatte“ (FP 207 f.).

L,Nur die Existenz eines offentlichen Raumes in der Welt und die in
ihm erfolgende Verwandlung von Objekten in eine Dingwelt, die
Menschen versammelt und miteinander verbindet, ist auf Dauerhaftig-
keit angewiesen. Eine Welt, die Platz fiir Offentlichkeit haben soll,
kann nicht nur fir eine Generation errichtet oder nur fiir die Leben-

95 Den Unterschied zwischen dem Wer- und dem Was-einer-ist liegt fiir Arendt in
der Moglichkeit der Kontrolle: ,,Im Unterschied zu dem, was einer ist, im Unter-
schied zu den Eigenschaften, Gaben, Talenten, Defekten, die wir besitzen und da-
her soweit zumindest in der Hand und unter Kontrolle haben, dass es uns frei-
steht, sie zu zeigen oder zu verbergen, ist das eigentlich personale Wer jemand
jeweilig ist, unserer Kontrolle darum entzogen, weil es sich unwillkiirlich in al-
lem mitoffenbart, was wir sagen oder tun.“ (VA 219).

218

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

den geplant sein; sie muss die Lebensspanne sterblicher Menschen
Gibersteigen. Ohne dies Ubersteigen in eine moglichst irdische Un-
sterblichkeit kann es im Ernst weder Politik noch eine gemeinsame
Welt noch eine Offentlichkeit geben.“ (VA 68)

4.3.4.2 Die Bihne der Welt

Im obigen Abschnitt 4.3.2 wurde argumentiert, dass sich die Menschen-
rechte als Potential zur Verwirklichung und zum Schutz der gemeinsam
geteilten Humanitdt in Form eines politisch-juridischen Ausdrucks des Be-
kenntnisses zur relativen Anerkennung der menschlichen Bedingung ver-
stehen lassen; dieses Potenzial allerdings realisiert werden mdsse, um sich
zu manifestieren. Im Vorangegangenen wurde als Realisationsquelle eine
kontestatorische Kompetenz vorgeschlagen. Diese soll nun mit Rickgriff
auf den neuen Kosmopolitismus um eine kommunikative Dimension er-
ganzt werden. Ich argumentiere, dass das Prinzip des Kosmopolitismus
mit Arendt in der Idee einer Weltdffentlichkeit als globalem Kommunikations-
zusammenhbang gefunden werden kann; es handelt sich um einen Kosmo-
politismus der diskursiven Differenz, der dem Gedanken des elektiven
Kosmopolitismus entgegengesetzt wird.

Arendts Theorie griindet auf einer engen Verkniipfung der Begriffe der
Offentlichkeit, Pluralitit, Handlung und Sprache. Hier soll argumentiert
werden, dass in einer globalisierten, interdependenten Welt, Offentlichkeit
auch global gedacht werden muss, um sich als solche zu erhalten. Es soll
folglich zunichst gezeigt werden, warum die Idee einer Weltoffentlichkeit
eine adiquate Form von Offentlichkeit im Status Quo sein kann. Im zwei-
ten Schritt wird das Modell der Weltoffentlichkeit als globaler Kommuni-
kationszusammenhang und das Prinzip der diskursiven Differenz erldu-
tert. Damit griindet die folgende Rekonstruktion explizit auf Hannah
Arendt, geht aber an vielen Stellen tGber Arendt hinaus und lost die
Arendtsche begrenzte politische Gemeinschaft in ein globales politisches
System auf. Damit gehen zwei argumentative Strategien einher. Zum
einen mochte ich eine Kritik an Arendts augenscheinlichem Festhalten an
klar begrenzten politischen Gemeinschaften formulieren, zum anderen
aber aufzeigen, wie in Arendts Werk selbst die Idee einer Weltoffentlich-
keit gefunden werden kann. Damit soll der Versuch unternommen wer-
den, einer der ungelosten Schwierigkeiten in Arendts Denken, nimlich die
Frage nach einer globalen Dimension des Politischen, eine mogliche Ant-
wort entgegenzusetzen.

219

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

Arendt sah die Prozesse der Globalisierung und der zunehmenden Inter-
dependenz, bewertete sie jedoch nicht als konstruktive Entwicklungen, die
zu alternativen politischen Riumen, neben dem von ihr dekonstruierten
Nationalstaat, fihren kénnten. Vielmehr stellte sie die Globalisierungsten-
denzen in einen engen Bezug zur ,Weltentfremdung':

,Wir befinden uns heute in dem vermutlich letzten Stadium dieser
Entwicklung [der Weltentfremdung, Anm.]. Seine Merkmale sind der
Niedergang der europiischen Nationalstaaten, die Schrumpfung der
Erde in geographischer und wirtschaftlicher Hinsicht, schlieflich die
Entstehung eines Menschengeschlechts, dessen Einheit weder politisch
garantiert noch aus dem humanistischen Ideal der Menschheit abgelei-
tet, sondern zu einer einfachen Tatsache geworden ist, seitdem die
Glieder erheblich weniger Zeit benotigen, um aus den vier Ecken der
Welt zusammenzukommen, als die Glieder einer Nation noch vor we-
nigen Jahren brauchten, um sich in der Hauptstadt zu treffen. [...] Die
Entstehung des Menschengeschlechts, im Unterschied zu der Mensch-
heit als einer regulativen Idee der Menschenwiirde, besagt nicht mehr
und nicht weniger als die Ausbreitung der modernen Gesellschaft tiber
den ganzen Erdball, und damit die Verschleppung der modernen ge-
sellschaftlichen Phinomene, der Entwurzeltheit und Verlassenheit des
Massenmenschen und der Massenbewegung, in alle Linder der Welt.“
(VA 328f))

Die methodologische Staatlichkeit und eine Fehldeutung weltgesellschaft-
licher Entwicklungen lassen Arendt jedoch das Potenzial kosmopolitischer
Ideen fir die gegenwirtige politische Situation verkennen.?® Im Gegensatz
zu ihrer Einschdtzung mochte ich argumentieren, dass es im 21. Jahrhun-
dert einer Weltoffentlichkeit bedarf, um dem Moment der ,Weltentfrem-
dung’, der ,Weltlosigkeit* konstruktiv zu begegnen. Dazu werde ich wie
folgt vorgehen: Zunichst will ich zeigen, dass sich Arendts Begriff der
Welt heute tatsichlich auf den allgemeinsprachlichen Raum der Welt be-
ziehen lésst, ferner skizziere ich, dass eine globale Weltoffentlichkeit die
Arendtschen Bedingungen der Offentlichkeit erfullt und als dauerhafte
und fiir einige einzig erreichbare Form der Offentlichkeit angesehen wer-
den muss. Schlieflich ist auch der Kernbegriff der Pluralitit heute anders
auszulegen als noch zu Arendts Zeiten.

96 Vgl. zur Frage der Aktualitit Hannah Arendts und ihrer Kritik an der Weltgesell-
schaft auch: Brumlik 2007.

220

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

Fir Arendt bezeichnet der Begriff der ,Welt® weder den geographisch
verstanden Raum der natirlichen Erde (vgl. VA 65), noch ,die Gesamtheit
aller die Menschen betreffenden Angelegenheiten, sondern jenen auf
wechselseitiger Wahrnehmung beruhenden offentlichen Raum, in dem
die Mitglieder eines begrenzten Gemeinwesens einander gegentbertreten,
um sich wetteifernd gemeinsame Ziele zu setzen® (Brumlik 2007: 314).
Wie ich oben bereits zeigte, finden sich derartige institutionalisierte 6ffent-
liche Riume heute auch auferhalb des staatlich verfassten Raums (bspw.
EU), sodass die geopolitische Welt heute gleichsam als Welt im Sinne
Arendts verstanden werden kann. Micha Brumlik diagnostiziert in diesem
Sinne: ,Heute [...] fillt das, was Hannah Arendt strikt getrennt sehen
wollte, nimlich globus und mundus zusammen: Der globus wird zum
mundus, der mundus aber dehnt sich restlos tiber den globus aus® (Brum-
lik 2007: 326). Kreatives Handeln auf offentlichen Bihnen ereignet sich
nicht linger ausschlieflich im politischen Raum des Staates. Insofern mit
den Menschenrechten das Bekenntnis zur rechtlichen Gleichheit verankert
wurde und die Weltgesellschaft heute durch politische Angelegenheiten
verbunden ist, erfiillen jene 6ffentlichen Riume auch die weiteren Arendt-
schen Voraussetzungen.

Nach Arendt ist der ,Versuch, der Pluralitit Herr zu werden, immer
gleichbedeutend mit dem Versuch, die Offentlichkeit tiberhaupt abzu-
schaffen® (VA 279). Konkret bedeute das, dass die ,,Zerstorung der Vielfal-
tigkeit, in der dasselbe sich inmitten der menschlichen Pluralitat als ein
Selbiges zeigt und hilt“ notwendigerweise den Verlust der gemeinsamen
Welt bedeute. Geschichtlich sei jener Weltverlust immer in Epochen der
Gewaltherrschaft sichtbar, in welchen die einzelnen Menschen derart von-
einander isoliert wurden, dass aller Austausch und jede Einigung mitein-
ander unmoglich wurde (VA 72f.). Im Status Quo, so meine These, wire
die Isolation nationaler Gebilde voneinander, gleichbedeutend mit den
traditionellen Formen der Gewaltherrschaft, da nach Arendt ,[eline ge-
meinsame Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem Aspekt gese-
hen wird; sie existiert iberhaupt nur in der Vielfalt ihrer Perspektiven®
(VA 73).

Grundaxiom der ,,gemeinsamen Welt“ ist die menschliche Pluralitat, die
sich in der ,Vielfalt ihrer Perspektiven® ausdriickt, so Arendt. In einem
Jahrzehnt, das dem Populismus einen unerwarteten Aufschwung bescher-
te, dessen Vertreter mit Forderungen wie der nach einer ,erinnerungspoli-
tischen Wende“ (Maas 2017: 0.S.), die Vielfalt der Perspektiven eindeutig
zu beschneiden suchen, stellt sich die akute Frage danach, wie eben jene
sgemeinsame Welt“ und die menschliche Pluralitit zu schiitzen sind. Der

221

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

nationale Raum als Offentlichkeit in einem Arendtschen Sinne ist durch
populistische Tendenzen bedroht. Das Problem ist dabei nicht das Erschei-
nen des Populismus selbst, sondern seine Wirkung auf den gesamten poli-
tischen Diskurs. Die Unterschiedlichkeit der Perspektiven ist bedroht,
wenn Populisten die Agenda bestimmen und sowohl Politik als auch Me-
dien ihren Themen und postfaktischen Argumentationsketten folgen. An-
statt konstruktiv Alternativen zum Status Quo zu diskutieren und die Ein-
zigartigkeit der Menschen zum Sprechen zu bringen, verkiirzt der populis-
tische Mainstream die moglichen Antworten auf die Beschwerde tiber den
Status Quo.

Fir Arendt ist ausschlaggebend, dass der offentliche Raum als stabiler
Kontext fiir politisches Handeln bereitsteht; Winfried Thaa schreibt ent-
sprechend:

,Es sind dies nicht allein offentlicher Raum, Pluralitit und Vielfalt der
Perspektiven, sondern zugleich ein objektiv Gemeinsames, eine den
Verschiedenen entgegenstehende Welt, auf die sie sich in Sprechen
und Handeln beziehen. Deshalb untergribt der Verlust einer einiger-
mafen dauerhaften und verlisslichen Welt die Moglichkeit des politi-
schen Handelns.“ (Thaa 1997: 706)

Ich argumentiere, dass eine ,einigermaffen dauerhafte und verlissliche
Welt“ fiir viele Menschen dieser Erde nur in einem tberstaatlichen Kon-
text erreichbar ist. Viele Staaten der Welt sind von Fragilitit geprigt; viele
Menschen bewegen sich ihr Leben lang zwischen verschiedenen Gemein-
schaften, und nicht zuletzt werden Gesetze und Institutionen heute in gro-
Ber Zahl transnational umgesetzt. Vor diesem Hintergrund scheint eine
globale Offentlichkeit die zuverlassigere und dauerhaftere "Welt" zu sein
als die national begrenzte. Dartiber hinaus kann in der interdependenten
Welt des 21. Jahrhunderts die Auffassung, dass eine fir das politische Ver-
standnis und Handeln notwendige ,,Gemeinsamkeit“ der Welt nur in staat-
lich begrenzten Gesellschaften zu finden ist, nicht aufrechterhalten wer-
den. In Zeiten, in welchen weltweiter Handel stattfindet, der Einzelne als
Tourist in die entlegensten Winkel der Welt zu reisen vermag oder als Stu-
dent im Ausland lernen kann — scheint es abwegig, politische Interaktion
nicht auch global zu denken. Die Welt als gemeinsames Bezugssystem —
im Sinne Arendts — ,Gber deren Interpretation und Herausforderungen
man (politisch) streiten kann, deren Faktizitdt aber nicht infrage gestellt
wird“ (Volk 2019) — hat sich mittlerweile auch als kosmopolitische Ord-
nung etabliert. Dass man mit Arendt diese Aussagen im Sinne eines kos-

222

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.3 Rekonstruktion des Vilkerrechts als globale Ordnung der Pluralitit und Freibeit

mopolitischen Verstindnisses lesen kann, wird schlieflich auch durch den
folgenden Auszug deutlich. Arendt schreibt, dass

Jleline Welt, die Platz fir Offentlichkeit haben soll, [...] nicht nur fiir
eine Generation errichtet oder nur fiir die Lebenden geplant sein
[kann]; sie muss die Lebensspanne sterblicher Menschen tbersteigen.
Ohne dies Ubersteigen in eine mogliche irdische Unsterblichkeit kann
es im Ernst weder Politik noch eine gemeinsame Welt noch eine Of-
fentlichkeit geben.“ (VA 68)

Die irdische Unsterblichkeit des offentlichen Raums ist fiir Arendt not-
wendige Voraussetzung politischen Handelns. Eine temporal-begrenzte
Offentlichkeit erfiille nicht die eigentliche Aufgabe. Nun lasst sich nicht
zuletzt mit Blick auf zerfallene Staatlichkeit und Arendts eigene Kritik am
Nationalstaat zeigen, dass die staatlich verfasste Offentlichkeit dem Gene-
rationen-iibergreifenden Ideal nicht unbedingt entspricht. Die lokale Be-
grenzung scheint in vielen Fallen mit der temporalen Begrenzung verbun-
den und fihrt zur aufgezeigten Kollision. Zur Konstitution eines ,irdisch
unsterblichen® Raums im Status Quo, der sich durch interdependente
Konstellationen auszeichnet, scheint die wechselseitige Offnung und Auf-
einanderbezugnahme, um die Offentlichkeit iiber Generationen hinweg
zu erhalten, besser geeignet. Mit Seyla Benhabib gesprochen, ist

»[dJas internationale System der Volker und Staaten [...] durch ein sol-
ches Maf§ an wechselseitiger Abhidngigkeit und eine Vielzahl histo-
rischer Uberschneidungen von Lebenswegen und Schicksalen geprigt,
dass unsere moralischen Pflichten gegeniiber Dritten die Perspektive
des territorial staatszentrierten Systems sprengen. Daher missen wir
unsere moralischen Verpflichtungen gegentiber Menschen jenseits der
Grenzen aus einer weltgesellschaftlichen Perspektive bestimmen.®
(Benhabib 2008 b: 46)°7

97 An anderer Stelle fiihrt sie weiter aus: ,Wir entdecken immer mehr solcher Inter-
dependenzen und begreifen allméhlich die substantiellen Folgen unseres Han-
delns, etwa unseres Nahrungs- und Rohstoffkonsums, fiir Andere in weit entfern-
ten Weltgegenden. Mit der Zunahme des Wissens einer Gesellschaft wichst auch
deren sittliche Verantwortung gegentber anderen. Mit Kant gesprochen: Wenn
meine duflere Handlungsfreiheit die eines Anderen einzuschrinken vermag,
dann besteht zwischen uns ein Netz moralischer Verantwortlichkeiten und Ver-
pflichtungen. Genau das ist in der Weltwirtschaft der Fall [...]* (Benhabib
2008 b: 106).

223

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

In ihrem Aufsatz zu Karl Jaspers scheint sich Arendt die Notwendigkeit
des globalen Kommunikationszusammenhangs fir eine dauerhafte Welt
selbst deutlich zu machen; sie schreibt:

»Wenn die Solidaritit der Menschheit sich auf etwas Zuverlassigeres
stitzen soll als auf die berechtigte Furcht vor des Menschen ddmoni-
scher Moglichkeiten, wenn die neue universale Nachbarschaft aller
Lander ein Ergebnis haben soll, das mehr verspricht als einen gewalti-
gen Zuwachs an gegenseitigem Hass und ein gewissermaflen universa-
les Sich-gegenseitig-auf-die-Nerven-Fallen, dann muss in gigantischem
Ausmaf§ ein Prozess gegenseitigen Verstehens und fortschreitender
Selbsterklarung einsetzen.“ (KJ 102 f.)

Jener Prozess des gegenseitigen Verstehens und der fortschreitenden
Selbsterklarung, im Sinne einer Erklarung des Selbst durch Sprache und
Handlung, erfordert nach Arendt — mit Riickgriff auf die jaspers‘sche Phi-
losophie ein System ,,grenzenloser Kommunikation® (KJ 104):

»In dieser Perspektive konnte die neue Einheit der Menschheit ihre
eigne Vergangenheit sich gewinnen durch ein Kommunikationssys-
tem, in dem die verschiedenen Urspriinge der Menschheit gerade in
ihrem Gleichsein sichtbar werden. Aber dieses Gleichsein ist weit ent-
fernt von Uniformitit; genau wie Mann und Frau nur gleich sein kon-
nen, menschlich namlich, indem sie voneinander absolut verschieden
sind, so kann der Angehdrige jeglichen Landes in die Weltgeschichte
der Menschheit nur eintreten, indem er bleibt, was er ist, und daran
festhalt. [...] Das Band zwischen Menschen ist subjektiv der ,Wille zur
grenzenlosen Kommunikation® und objektiv das Faktum universaler
Verstindigungsmoglichkeit".“ (KJ 108)

Fir Arendt bezeichnet der Verlust der Offentlichkeit ein ,radikale[s] Pha-
nomen der Privatisierung®, d.h. einen Zustand, in dem ,keiner mehr se-
hen und hoéren oder gesehen und gehdrt werden kann“ (VA 72£.). Im Sin-
ne des Konzepts der Weltoffentlichkeit wiirde somit die Isolation einzelner
Gemeinschaften zu nationalen Privatisierungsaktionen fithren, und einen
partiellen Abbruch audiovisuellen Austauschs zwischen Menschen bedeu-
ten; die Pluralitat der Offentlichkeit wiirde notwendigerweise verkleinert
und damit die Grundbedingung des Handelns, nimlich ,das Faktum der
Pluralitat, namlich die Tatsache, dass nicht ein Mensch, sondern viele
Menschen auf der Erde leben und die Welt bevolkern® negiert. Der kos-
mopolitische Gedanke, der sich aus der Arendtschen Lesart ergibt, erfor-
dert somit die ,irdische Unsterblichkeit“ eines globalen Partizipations-

224

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.4 Zusammentassung und Abgrenzung

und Kommunikationszusammenhangs, der die plurale Weltoffentlichkeit
ermdglicht und erhilt, sodass Menschen leben kénnen, was nach Arendt
bedeutet, dass sie ,unter Menschen weilen“ (VA 17). Die Begrindungs-
wurzel des Kosmopolitismus wird von mir im Sinne eines Arendtschen
Gesehen- und Gehort-Werdens als kommunikativ-partizipatives Element
verstanden. Der kosmopolitische Gedanke kommt demnach nicht in
einem elektiven Recht zur Teilnahme an globalen Wahlen zum Ausdruck,
sondern in der Moglichkeit, gesehen und gehort zu werden. Das kontesta-
torische Element der individuellen Verantwortung wird durch ein kom-
munikatives Element erginzt.

4.4 Zusammenfassung und Abgrenzung

In den letzten Jahrzehnten hat die Bedeutung nichtstaatlicher Akteure im
Volkerrecht stark zugenommen. Insbesondere die Rolle des Individuums
hat sich von einem ausschlieflich mediatisierten Objekt zu einem — min-
destens in Teilen anerkannten — Volkerrechtssubjekt gewandelt. Gleichzei-
tig fillt die Unterscheidung zwischen auffen- und innenpolitischen Ent-
scheidungen zunehmend schwer; das Volkerrecht bestimmt heute auch
tiber vormals innenpolitische Rechtsgebiete. Die gegenwirtige Diagnose
einer zunehmenden Humanisierung des Volkerrechts und der Wegfall der
Binnen-Auflen-Dichotomie hat auch etablierte Annahmen und Konzeptio-
nen, welche das Volkerrecht bis dato zu legitimieren versuchten, obsolet
werden lassen:

»Vor allem basierte klassische volkerrechtliche Legitimation auf der
Annahme, dass der Einzelne im Volkerrecht keine Rolle spielt: Das In-
nenrecht regelte danach die Bezichungen zwischen den Individuen,
das Volkerrecht die Bezichungen zwischen den Staaten. Insofern war
es schlissig, davon auszugehen, dass beiden eine unterschiedliche poli-
tische Qualitat eignete: Wihrend gesellschaftliche Konflikte im Parla-
ment reprasentiert und artikuliert wurden, repriasentierte die Regie-
rung nach auffen hin die — als einheitlich, stabil und vor allem tber-
parteilich gedachte — Staatsrdson.“ (Ley 2014: 228)

Seit dem 19. Jahrhundert wurde staatliche Zustimmung zu internationa-
len Vertriagen oder Interventionen als das ausschlaggebende Kriterium zur
Legalisierung und Legitimierung der Regelungen angesehen; im Wortlaut
der Lotus-Entscheidung: ,International law governs relations between in-
dependent States. The rules of law binding upon States therefore emanate

225

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

from their own free will [...]” (IGH 1927: 18). Wie oben ausfiihrlich disku-
tiert, ist diese Einschdtzung nicht mehr aktuell. Fraglich bleibt jedoch, ob
die staatliche Zustimmung nicht dennoch als eines der notwendigen Krite-
rien fiir legitimes Volkerrecht gelten sollte, so wie von vielen Autoren vor-
geschlagen. Insbesondere die Bush Administration verhalf dem Souverani-
tatspostulat zu einer Renaissance; die realistische Schule stirkte die An-
spriiche der Neo-Souveranitisten:

»Neo-sovereigntists view popular sovereignty as the central or exclusive
source of legal legitimacy, translated to the international level, this
position is unrelentingly state-centric, since for those who adhere to
this school of thought, it is only within states that republican popular
sovereignty can be exercised. Thus, to them, state’s consent to interna-
tional legal rules becomes the essential proxy or vehicle for the demo-
cratic legitimization of international legal rules.” (Teitel 2011: 168)

Dem wird hier nicht gefolgt. Stattdessen wird die Zustimmung der Staaten
eventuell als notwendig erachtet, damit s#berbaupt Volkerrecht geschaffen
werden kann, es wird jedoch nicht als Kriterium der Legitimitit angese-
hen. Die Staatsrison und die konsensuale Intergouvernmentalitit eignen
sich nicht langer als Legitimationsquelle. Die Mediatisierung des Einzel-
nen durch die einheitliche Staatsrdson erscheint nicht mehr angemessen,
vielmehr bedarf es eines unmittelbaren Einbezugs im Sinne einer umfas-
senden Aktivierung des Individuums als politisches Volkerrechtssubjeke,
um der Wechselseitigkeit des Recht-und-Politik-Nexus zu entsprechen. Je-
ner Einbezug, der als notwendiges Legitimitatskriterium vorgeschlagen
wird, wurde als dreidimensionale Figur operationalisiert. Der legitimitits-
stiftende Einbezug des Einzelnen ist gegeben, wenn
- das Individuum vermittelt Giber die Menschenrechte tiber Machtpoten-
tial verfiigt, als Teil der Humanitit/Menschheit im Sinne einer globa-
len Gemeinschaft (Gleiche unter Gleichen) zu bestehen und dieses Po-
tential realisieren kann, in:
— Austbung kritisch-kontestatorischer Kompetenzen, d.h. Konsens und
Dissens artikulieren kann und
— auf Basis des Status als Volkerrechtssubjekt tiber kommunikativ-partizi-
pative Kompetenzen verfigt, d.h. im Kontext der Volkerrechtspraxis
gesehen und gehoren werden kann.

226

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.4 Zusammenfassung und Abgrenzung

Wurzel Kern- Negative Positive Element Charakter
moment Lesart (Arendtsche)
Lesart
Menschen- Humanitat, Schutznorm, | Gleichheit Relatives Relativ-
rechte Zugehorigkeit | Hilfe in Not | und Zugeho- | Element als Egalitar
zur Mensch- rigkeit als Potential
heit Machtpotenti-
al
Internatio- Individuelle | Abstrafung Konsens/ Kontestatori- | Kritisch-Kon-
nales Straf- Verantwor- Dissens sches Element | testatorisch
recht tung
Kosmopoli- Weltoffent- Elektives Gesehen/ Kommunika- | Kommunika-
tismus lichkeit Recht Gehort tives Element | tiv-Partizi-
werden pativ

Tab.3: Interpretation der drei mafsgeblichen Wurzeln der vilkerrechtlichen Hu-
manisierungsthese

Ersichtlich wird, dass die drei — mit Arendt rekonstruierten — Kernpunkte
in einem konstitutiven Zusammenhang zueinanderstehen. Der Mensch
zeichnet sich durch das Prinzip der gemeinsam geteilten Humanitit aus;
das durch die Menschenrechte zum Ausdruck gebrachte Machtpotential
kann allerdings nur durch die Kompetenz zum Konsens und Dissens sowie
die Zugehorigkeit zu einem globalen Kommunikationszusammenhang
realisiert werden. Eine Ordnung wiederum, die eine aktive Volkerrechts-
subjektivitat der Einzelnen ermoglicht und realisiert, d.h. die rechtliche
Rahmung durch politische Zwischen-Raume, innerhalb derer kontestiert
und kommuniziert werden kann, erginzt und damit der wechselseitigen
Bedingtheit von Recht und Politik entspricht, kann als legitim gelten. Nur
eine solche Ordnung namlich kann einen Riickzug aus der Welt verhin-
dern, mit einem solchen gehe andernfalls ,[...] ein beinahe nachweisbarer
Weltverlust einher; was verloren geht, ist der spezifische und meist uner-
setzliche Zwischenraum, der sich gerade zwischen diesem Menschen und
seinen Mitmenschen gebildet hatte* (RLP 9f.).

227

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

Relativ-egalitarer Kritisch-
Rechtsstatus als kontestatorische
Machtpotential Kompetenz

Kommunikativ-partizipative
Kompetenz /

Abb.1: Zusammenhang zwischen den legitimititsstiftenden Elementen

Das von Arendt entworfene und vehement verteidigte Konzept eines
,Rechts, Rechte zu haben®® wurde bis dato nicht explizit verhandelt, ob-
wohl es mehrmals Erwahnung fand. An dieser Stelle nun soll noch einmal
der Bezug zu ihrem vieldiskutierten Recht hergestellt werden, indem argu-
mentiert wird, dass ihr Konzept in gewisser Weise alle drei extrahierten
Prinzipien subsummiert. Hannah Arendt selbst definiert das ,Recht,
Rechte zu haben‘ in unterschiedlichen Wortlauten: Es sei das Recht ,,to be-
long to some kind of organized community®, gleichfalls ,to live in a
framework where one is judged by one’s actions and opinions“ und
dariberhinaus ,the right of men to citizenship® bzw. ,the right of every in-
dividual to belong to humanity“.”® Ohne hier ausfithrlich auf die unter-
schiedlichen Lesarten einzugehen, ist wohl erkenntlich, dass die drei oben
herausgearbeiteten Prinzipien in den Definitionen erscheinen: Die ge-
meinsam geteilte Humanitit im Recht jedes Individuums zur Menschheit

98 Micha Brumlik weist treffend darauf hin, dass die Formel des ,Rechts, Rechte zu
haben® urspriinglich bereits bei Hegel angelegt ist und Arendt deshalb im eigent-
lichen Sinne nicht Urheberin der Idee ist, nichtsdestotrotz berechtigterweise mit
ihr berihmt geworden ist (vgl. Brumlik 2007: 324).

99 Fiir eine konzentrierte Ubersicht iiber die verschiedenen Definitionen des
Rechts, Rechte zu haben, sieche: Giindogdu 2015: 53; fiir eine ausfithrliche Aus-
einandersetzung mit den verschiedenen Lesarten vgl. Kesby 2012.

228

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4.4 Zusammentassung und Abgrenzung

zu gehoren; der globale Offentlichkeits- und Kommunikationszusammen-
hang im Recht darauf, in einem Kontext zu leben, innerhalb dessen die ei-
genen Handlungen und Meinungen Gewicht haben und Gehor finden;
und das Prinzip des Verantwortungszusammenhangs im Recht auf Zuge-
horigkeit zu einer organisierten, und in diesem Sinne dauerhaften Ge-
meinschaft, die durch einen lebendigen Konsens erhalten wird.

Durch die hier vorgestellte Konzeption eines politischen Rechts auf Zu-
gehorigkeit zur Weltgesellschaft und dessen Realisierung in Form konte-
statorischer und kommunikativer Elemente als Lackmustest volkerrechtli-
cher Legitimitit soll insbesondere eine fruchtbare Alternative in Abgren-
zung zu alternativen Modellen des global-demokratischen Einbezugs des
Individuums vorgeschlagen werden. Als Antwort auf bestehende Legitimi-
tatsdefizite des internationalen Regierens wurde vielerorts die Forderung
nach globaler Demokratisierung laut. In gewisser Weise lasst sich die hier
vorgestellte Konzeption in dieser Tradition lesen: Im Zentrum steht der
Einbezug der Pluralitit der Individuen (als globaler demos) in Volker-
rechtszusammenhinge. Nichtsdestotrotz soll der Vorschlag explizit eine
Alternative zu drei prominenten Ideen dieser Tradition darstellen, die ich
im Folgenden kurz anreiffen mochte. Eine erste Lesart globaler Demokra-
tisierung forciert eine Transformation der internationalen Ordnung zu
einer globalen Demokratie: ,Nur dadurch lasse sich sicherstellen, dass die-
jenigen, die von Entscheidungen internationaler Institutionen betroffen
sind, auch an der Entscheidungsfindung beteiligt werden® (Deitelhoff
2012: 106). Der Fokus liegt hier auf der Input-Legitimitat der internationa-
len Institutionen; kritisiert wird insbesondere der Mangel einer plausiblen
Losung des Reprasentationsproblems (Weltparlament? Globale Wahlen?)
sowie das Fehlen eines globalen demos als solchem (vgl. Deitelhoff 2012:
106).1%° Eine zweite Losung, welche John S. Dryzek als neokonservative
Demokratisierung bezeichnet, nimmt den Grundgedanken der globalen
Demokratisierung auf — ,Neoconservatives want to spread democracy in
the world“ (Dryzek 2006: 148) — forciert dessen Umsetzung jedoch auf na-
tionalstaatlicher Ebene, letztlich geht es um die Demokratisierung jedes
einzelnen Staats dieser Welt. Als problematisch erscheint hier vorrangig
die Inkonsistenz zwischen Mitteln und Zielen: Die neokonservative Demo-
kratisierung solle, wenn noétig, auch mit Gewalt erreicht werden, siche
Irak. Entsprechend wird kritisiert, dass die Menschen am Demokratisie-
rungsprozess selbst haufig nicht teilhaben, sie kdnnen einzig die Rolle

100 Dieser Vorschlag wird in der vorliegenden Arbeit in Kapitel 3.2 Kosmopolitische
Demokratie ausfihrlich diskutiert.

229

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

4 Vilkerrecht als globale Ordnung der Pluralitit und Frethert

spielen, die ihnen von externen Autoren tbertragen wurde (vgl. Dryzek
2006: 150). Insbesondere verkenne der Vorschlag jedoch das Potenzial
transnationaler Demokratie; er begreife Demokratie letztlich einzig als At-
tribut von Nationalstaaten (vgl. Dryzek 2006: 150). Deliberative Demokra-
tiemodelle lassen sich als dritter Vorschlag der Debatte begreifen, ihnen
liegt ein kognitives Verstindnis der Forderung nach globaler Reprisentati-
on zugrunde: ,Einem kognitiven Verstindnis zufolge ist nicht die Teilnah-
me aller Birger notig, um dem normativen Ziel von Selbstgesetzgebung
nahezukommen. Notwendig ist vielmehr, dass alle wesentlichen Perspekti-
ven und Argumente in den Beratungsprozess eingebracht werden® (Deitel-
hoff 2012: 107). Es gehe nicht um die direkte Partizipation, sondern um
die allgemeine Zuganglichkeit und den Einbezug aller moglichen Posi-
tionen. Wenn ich in der vorliegenden Arbeit zwar auf einen tatsichlichen
Einbezug der individuellen Positionen und das in-Erscheinung-Treten des
Einzelnen pladiere, so liefert uns eine Ausprigung des deliberativen Vor-
schlags dennoch Ankniipfungspunkte. John S. Dryzek betont insbesondere
ein Element des Modells diskursiver Demokratie, das fiir die vorliegende
Arbeit Relevanz besitzt: Da sich diskursive Demokratie nicht als klar defi-
niertes Modell verstehen lasse, sei es fruchtbarer, von Demokratisierungs-
prozessen zu sprechen: ,Discursive democratization in any situation means
more effective inclusion of different voices, bringing an increasing range
of questions to the public agenda, and rendering communication and deli-
beration more open and less prone to symbolic distortion” (Dryzek 2006:
160). In diesem Sinne soll die hier vorgeschlagene Konzeption begrifflich
an die Idee der globalen Demokratisierung anknipfen.

230

, 8m 02.02.2026, 11:47:30. ©
Inhalts i it, fiir oder ir

Ertaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783748920953-159

	4.1 Hannah Arendt und das Recht
	4.2 Hannah Arendt und das Völkerrecht
	4.2.1 These 1: Transformation und Wandel im Laufe der Zeit (S. Benhabib)
	4.2.2 These 2: Kontinuität und narrativer Zusammenhang (D. Whitehall)

	4.3 Rekonstruktion des Völkerrechts als globale Ordnung der Pluralität und Freiheit
	4.3.1 Das Prinzip der Pluralität und die Figur des Menschen unter Menschen
	4.3.2 Menschenrechte als Machtpotenzial
	4.3.2.1 Die Arendtsche Kritik der Menschenrechte
	4.3.2.2 Rekonstruktion des produktiven Potenzials der Menschenrechtsidee

	4.3.3 Individuelle völkerrechtliche Verantwortlichkeit und die Praxis des Dissens
	4.3.3.1 Exkurs zur Schuld
	4.3.3.2 Verantwortlichkeit als Brücke zwischen Vita Contemplativa und Vita Activa

	4.3.4 Kosmopolitismus: Die Bühne der Welt als Öffentlichkeit
	4.3.4.1 Freisein und Handeln
	4.3.4.2 Die Bühne der Welt


	4.4 Zusammenfassung und Abgrenzung

