
I. Metatheorie:  
Zum Status einer post-kritischen  

Erziehungswissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

1. Allgemeine Erziehungswissenschaft
als Kulturpolitik

Stellen Sie sich vor, Sie schlagen eine Zeitung auf und lesen, die Er-
ziehungswissenschaftlerïnnen hätten auf ihrer diesjährigen Haupt-
versammlung einstimmig beschlossen, was Bildung sei. Neue Durch-
brüche in Verfahren der Begriffsanalyse und deren empirischer 
Operationalisierung hätten die letzten Gegnerïnnen des nun vorge-
stellten Konzepts zum feierlichen Widerruf veranlasst. Um die bil-
dungspolitische Konfusion der letzten Jahrzehnte zu korrigieren, hät-
ten die Wissenschaftlerïnnen eine kurze und praktisch umstandslos 
anwendbare Liste von allgemeinen Standards des Bildungsprozes-
ses festgelegt. Nächstes Jahr solle der Versammlung der Bericht eines 
Komitees vorgelegt werden, das mit der Formulierung von Standards 
der Familienerziehung beauftragt wurde. – Wie würde Ihre Reakti-
on und die der Öffentlichkeit hierauf ausfallen? Gewiss würden sie 
nicht in einem erleichterten »Na endlich!« bestehen, sondern viel-
mehr in einem erbosten »Für wen halten sich diese Erziehungswis-
senschaftlerïnnen eigentlich?«. 

Für Richard Rorty, nach dem ich dieses Gedankenexperiment konstru-
iert habe,1 ist die Tatsache, dass genau dies die erwartbare Reaktion sein 
würde, »one of the best things about the intellectual life we Western li-
berals lead« (Rorty 1991, 44). Denn es macht deutlich, wie stark unse-
re anti-totalitären Intuitionen sind: wie sehr wir eine Pluralisierung von 
Begriffen wie ›Bildung‹ deren Vereinheitlichung vorziehen.

Dieser anti-totalitäre, pragmatistisch-experimentelle, pluralistische 
Geist leitet die vorliegende Arbeit. Ich möchte in diesem ersten Kapitel 
metatheoretische Überlegungen anstellen, die den Modus der Disserta-
tion zu beschreiben und zu plausibilisieren versuchen. Dies scheint ins-
besondere angezeigt, da der Modus bildungsphilosophischen Sprechens 
auch Gegenstand der Arbeit ist. Für dieses Vorhaben beziehe ich mich auf 
Richard Rortys pragmatistisches Verständnis von Philosophie als Kultur-
politik (2008), das darauf abzielt, im Philosophieren die Weisen des Spre-
chens von einem Gegenstand zu verändern, anstatt die Wahrheit über 
diesen Gegenstand herauszufinden. Solche Angebote zum anderen Spre-
chen sind jedoch nicht beliebig im Sinne eines »Supermarktes der Ideen« 
(Feyerabend 1978) zu verstehen, auf dem verschiedene Produkte gleich-
wertig nebeneinanderher feilgeboten werden. Vielmehr müssen Sprech-
angebote sorgfältig begründet und plausibilisiert werden. Demgemäß 

1	  	Das Intro übernahm Formulierungen eines Gedankenexperiments Rortys zu 
Objektivität in den Wissenschaften (Rorty 1991, 43f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

konzipiere ich das Anliegen der Dissertation als die Entwicklung alter-
nativer Sprechweisen über pädagogische Phänomene sowie, dem voran-
gehend, deren Einsatz, Plausibilisierung und Rechtfertigung. Es geht mir 
also durchweg um die Sprache, die wir Erziehungswissenschaftlerïnnen 
verwenden, um unsere Gegenstände in den Blick zu bekommen.

Die vorliegende Studie folgt einem Selbstverständnis von Allgemei-
ner Erziehungswissenschaft als Kulturpolitik. Damit schließt sie an Ri-
chard Rortys Vorschlag an, Philosophie als Kulturpolitik zu begreifen 
und zu betreiben. Dieser Vorschlag wird im Folgenden rekonstruiert und 
auf die Allgemeine Erziehungswissenschaft übertragen.2 Hierzu biete ich 
zunächst eine Einführung in Rortys Verständnis von Kulturpolitik und 
meinem Vorschlag, dieses auf die Allgemeine Erziehungswissenschaft zu 
übertragen, an (1) und arbeite dann vier Dimensionen des Vorschlags, 
Allgemeine Erziehungswissenschaft als Kulturpolitik zu begreifen, he
raus: Fortschritt und soziale Hoffnung (2), Phantasie und Argumente 
(3), Wissenschaft und Politik (4) sowie Sprachlichkeit und Interpretati-
on (5). Darauf aufbauend ziehe ich Konsequenzen für die weitere Durch-
führung der Studie (6).3 

1.1 Wozu Allgemeine Erziehungswissenschaft, 
wozu Kulturpolitik?

Die Frage, wozu in der (Allgemeinen) Erziehungswissenschaft Theo-
rie betrieben werden soll, stellt sie sich dann mit größerer Dringlich-
keit, wenn man kaum mehr auf herkömmliche Rechtfertigungsgesten, 
wie etwa einer Grundlegung im Sinne einer »Allgemeinen Pädagogik« 
oder einer »Grundlagentheorie«, zurückgreifen kann (vgl. Ricken 2010). 
Streng genommen kann die Allgemeine Erziehungswissenschaft der Er-
ziehungswissenschaft keine Grundlagen anbieten.4 Doch, so mag man 
fragen, wozu dann (noch) Allgemeine Erziehungswissenschaft? 

2	  	 Insofern lassen sich die ersten fünf Abschnitte dieses Kapitels auch als ein 
Vorschlag zu einem Selbstverständnis der Allgemeinen Erziehungswissen-
schaft allgemein, d.h. unabhängig vom weiteren Verlauf dieser Studie, lesen. 

3	  	Die folgenden Abschnitte enthalten Teile meiner Ausführungen in einem 
Handbuchartikel zu Rortys Band Philosophie als Kulturpolitik (Wortmann 
2023b), wurden hier jedoch gänzlich neu systematisiert. 

4	  	 Ich sage »streng genommen«, denn obwohl diese Einsicht meiner Wahr-
nehmung nach in erziehungswissenschaftlichen Kreisen mehr und mehr 
wohlwollend affirmiert oder zumindest zähneknirschend akzeptiert wird, 
können wir in der Allgemeinen Erziehungswissenschaft nicht in allen Situa-
tionen auf die »ritual noises« verzichten, »to which the trustees and funding 
agencies are accustomed – noises about ›objective criteria of excellence‹, 

ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS KULTURPOLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

Im Deutschen erweckt ›Kulturpolitik‹ womöglich Assoziationen an 
die Distribution staatlicher Mittel zur Förderung von Kunst – cultural 
politics hingegen bezeichnet viel allgemeiner intentionales Handeln in 
und Beeinflussen der kulturellen Sphäre. Für Rorty geht es – ganz im Sin-
ne seines Primats des Sprachlichen (vgl. Rorty 2001a), das im fünfen Ab-
schnitt noch weiter ausgeführt wird – vor allem um die Transformation 
des Sprechens: »Der Ausdruck ›Kulturpolitik‹ bezieht sich unter ande-
rem auf Auseinandersetzungen darüber, welche Wörter man verwenden 
sollte« (Rorty 2008, 15, Hv KW), darauf »Veränderungen im Gebrauch 
unserer Wörter vor[zu]schlagen«, »neue Wörter in Umlauf [zu] brin-
gen«, um »unseren Vorrat an individuellen und kulturellen Selbstbe-
schreibungen zu erweitern« (ebd., 218, Hv. KW), sowie auch auf »Vor-
haben, bei denen es darum geht, ganze Themenbereiche aus der Welt zu 
schaffen« (ebd., 15). 

Wenn ich vorschlage, Allgemeine Erziehungswissenschaft als Kultur-
politik zu begreifen, dann möchte ich ihr Potential hervorheben, diskur-
sive Interventionen vorzunehmen. Damit kann sie einen »Beitrag zum 
fortwährenden Gespräch der Menschheit über die eigenen Zielsetzun-
gen« leisten, welches »dazu geführt [hat], daß es neue soziale Praktiken 
gibt sowie Veränderungen in den Vokabularen, die bei moralischen und 
politischen Überlegungen zum Einsatz kommen« (ebd., 9). Rortys Ar-
beiten zu Kulturpolitik sind gekennzeichnet durch seine pragmatistische, 
von James und Dewey inspirierte Verknüpfung von »Hegels These, die 
Philosophie sei ihre Zeit in Gedanken gefasst«, mit der von Wittgenstein, 
Sellars, Davidson und Brandom entwickelten, auf soziale Praktiken ab-
hebenden »Sprachauffassung ohne Repräsentationalismus« (ebd.). Ror-
tys Anliegen ist dabei ein metaphilosophisches; es geht ihm um die Rol-
le, die Philosophie in unserer gegenwärtigen Gesellschaft spielen kann, 
wenn sie sich weniger als »eine autonome, quasi naturwissenschaftli-
che Disziplin« (ebd., 11) professionalisiert, sondern ihre Wechselwir-
kungen zu anderen menschlichen Tätigkeiten akzentuiert. »Je mehr die 
Philosophie nach Autonomie strebt, desto weniger Aufmerksamkeit ver-
dient sie« (ebd.). In diesem Sinne ist auch das Selbstverständnis von All-
gemeiner Erziehungswissenschaft in dieser Arbeit zu verstehen: Je mehr 
die Allgemeine Erziehungswissenschaft nach Autonomie und Abgren-
zung zu anderen Teilbereichen der Disziplin strebt, desto weniger Auf-
merksamkeit verdient sie. Sie ist in dem Sinne »allgemein«, als dass sie 

›fundamental moral and spiritual values‹, ›the enduring question posed by 
the human condition‹, and so on« (Rorty 1989/1999b, 128). Diese Span-
nung zwischen verschiedenen, oft widersprüchlichen Legitimationsfiguren, 
an die man selbst kaum mehr zu glauben vermag, »leaves the academy in ge-
neral, and the humanistic intellectuals in particular, vulnerable« (ebd.) – eine 
Diagnose, die wohl auch auf die Allgemeine Erziehungswissenschaft zutrifft. 

WOZU ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT, WOZU KULTURPOLITIK?

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

(vor allem sprachliche) Praktiken der Erziehungswissenschaft als wissen-
schaftliche Disziplin zum Gegenstand machen kann, ohne bereits immer 
schon ein konkretes pädagogisches Feld im Blick zu haben, das es zu er-
forschen und verbessern gilt. Doch sobald sie nach Unabhängigkeit von 
anderen Teilbereichen der Disziplin und konkreten pädagogischen Fel-
dern strebt – etwa, indem sie eine im eingangs überspitzt dargestellten 
Sinne allgemeine Theorie der Bildung aufzustellen beabsichtigt –, macht 
sie sich überflüssig. 

Was Bildung und Erziehung allgemein ist, lässt sich theoretisch nicht 
sinnvoll sagen. Rorty schlägt vor, »dass die Kulturpolitik an die Stelle 
der Ontologie treten sollte, und ferner, dass die Frage, ob sie das sollte 
oder nicht, ihrerseits eine Sache der Kulturpolitik ist« (ebd., 18).5 Da-
raus ergibt sich der Vorschlagscharakter der folgenden Überlegungen. 
Ich biete ein Verständnis von Allgemeiner Erziehungswissenschaft so-
wie spezifische sprachliche Justierungen dieser an, werbe und argumen-
tiere dafür, möchte jedoch nicht behaupten, ihr Sein zu beschreiben – 
eine neue Ontologie – oder zwingende Gründe für dieses Verständnis 
vorzubringen, denn die Radikalität in Rortys Vorschlag besteht eben 
darin, dass die Überzeugungskraft kulturpolitischer Einsätze nicht on-
tologisch oder transzendental-metaphysisch abgesichert werden kann, 
sondern selbst »Sache der Kulturpolitik ist«. Wenn ich daran anschlie-
ßend Allgemeine Erziehungswissenschaft als einen Beitrag zur Kultur-
politik verstehe, impliziert dies, dass es der so verstandenen Allgemei-
nen Erziehungswissenschaft weder in Gegenstandsbeschreibungen noch 
in ihrem Selbstverständnis darum geht »herauszufinden, wie irgendet-
was ›eigentlich‹ beschaffen ist, sondern uns beim Erwachsenwerden zu 
helfen und dazu beizutragen, dass wir glücklicher, freier und flexibler 
werden« (ebd., 218). Denn »die Entwicklung unserer Begriffe und die 
zunehmende Fülle unseres Begriffsrepertoires« machen Rortys Ansicht 
zufolge »den kulturellen Fortschritt aus« (ebd.), zu welchem beizutra-
gen als Aufgabe der Allgemeinen Erziehungswissenschaft begriffen wer-
den könnte (vgl. Feldmann et al. 2022; 2024; Su i. E.). 

5	  	Schon aus diesem Grund kann sich diese Arbeit dem elaborierten Bemü-
hen um eine post-kritische »Ontology of Teaching«, wie sie von Vlieghe 
und Zamojski (2019a) angestrebt wird, nicht unmittelbar anschließen. 
In Wortmann (2019) habe ich mich aus einer durch Rorty informierten 
Perspektive kritisch mit diesem Anliegen auseinandergesetzt und Vlieghe 
und Zamojskis durch Heideggers phänomenologische Ontologie gepräg-
ten Perspektive einer pragmatistischen, auf Praktiken abhebenden gegen-
übergestellt (vgl. diese Argumentationslinie weiterführend Schildermans 
2020a). 

ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS KULTURPOLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

1.2 Radikaler Experimentalismus:  
Fortschritt und soziale Hoffnung 

Wenn die Aufgabe der Allgemeinen Erziehungswissenschaft in ihrem Bei-
trag zu kulturellem Fortschritt beschrieben wird, wirft das die Frage 
auf, worin genau Fortschritt besteht: Wie kann man Fortschritt erken-
nen, woran ihn messen? Wie kann man bestimmen, dass etwas wirklich 
fortschrittlich ist? Rortys Position besticht durch das konsequente Igno-
rieren dieser Fragen. Doch dieses Ignorieren beruht nicht wiederum auf 
bloßer Ignoranz, sondern ist gut begründbar. 

Ausgangspunkt dieser Begründung besteht in der Einsicht, dass eine 
als Kulturpolitik verstandene philosophische Intervention keineswegs 
alle möglichen Rückfragen beantworten muss. Es besteht keine Pflicht 
zur Problembearbeitung jedes in dieser oder jener Theoriesprache for-
mulierten Problems (vgl. Rorty 1997) und ebenso gibt es keinen festen 
Bestand an »echte[n] Problemen« – etwa der Allgemeinen Erziehungs-
wissenschaft –, der von jeder kulturpolitischen Intervention abgearbei-
tet werden können muss (Rorty 2008, 259). Im Gegenteil schlägt Ror-
ty vor, es als legitim zu erachten, wenn Probleme nicht gelöst, sondern 
aufgelöst werden (ebd.). 

Die Frage nach dem Maßstab des Fortschritts ist genau ein solches 
Problem, das es besser aufzulösen als zu lösen gilt. Dies bedeutet jedoch 
nicht, dass damit die Rede von Fortschritt aufgegeben werden muss – 
eine solche Konsequenz zu ziehen wäre eine für die verwissenschaftlichte 
Philosophie typische Überschätzung der Wichtigkeit schließender Inter-
pretation (siehe dazu der fünfte Abschnitt). Theoretisch zu bestimmen, 
worin Fortschritt besteht, ist weder notwendig noch hinreichend, um das 
Wort kulturpolitisch zu verwenden. Im Gegenteil kann es gerade vorteil-
haft sein, die Bedeutung des Wortes – und insbesondere dessen norma-
tiven Gehalt – offen für diverse kulturpolitische Auseinandersetzungen 
zu halten. Dies kommt gut in Rortys seltenen und ausgesprochen vagen 
Andeutungen zum Fortschritt zum Ausdruck: 

Der geistige und der moralische Fortschritt hängen nicht davon ab, daß 
man sich einem vorgegebenen Ziel nähert, sondern davon, daß man die 
Vergangenheit übertrifft. Die Künste und die Wissenschaften steigerten 
sich im Laufe der Jahrtausende, weil unsere besonders einfallsreichen 
Vorfahren nicht nur mit Saatgut, Lehm und Erz neue Dinge anzustellen 
wußten, sondern auch mit Geräuschen und Zeichen. (Rorty 2008, 191) 

Diesen Fortschritt sollten wir aber 

nicht als verbesserten Zugang zum Wirklichen begreifen, sondern ver-
besserte Fähigkeit zum Handeln – zur Teilnahme an sozialen Prakti-
ken, die ein reichhaltigeres und erfüllteres menschliches Leben er-
möglichen. Diese große Fülle ist weder die Wirkung der magnetischen 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

Anziehungskraft des Wirklichen auf den menschlichen Geist noch die 
Wirkung der Fähigkeit unserer Vernunft, den Schleier der Erscheinun-
gen zu durchdringen. Es handelt sich nicht um eine Beziehung zwischen 
Menschlichem und Nichtmenschlichem, sondern einer Beziehung zwi-
schen menschlicher Gegenwart und menschlicher Vergangenheit […]. 
(Rorty 2008, 191, Hv. z.T. KW) 

Ersichtlich verknüpft Rorty die Rede von Fortschritt6 mit vielen weiteren 
normativen Ausdrücken, die allesamt relativ unbestimmt bleiben – ge-
schweige denn explizit »definiert« werden. Diese kulminieren im Motiv 
der sozialen Hoffnung. Das Motiv der sozialen Hoffnung halte ich für zen-
tral, weil es die Überzeugung zum Ausdruck bringt, dass »alle Fragen […] 
letztlich auf Fragen darüber hinauslaufen, was zur Schaffung einer bes-
seren Welt beitragen wird« (Rorty 2008, 18). Die Radikalität dieses Vor-
schlags ist nicht zu unterschätzen: Er unterläuft systematisch die liebge-
wonnenen Unterscheidungen zwischen Sein und Sollen, Deskription und 
Normativität sowie Ontologie und Ethik. Kein Pol dieser Unterscheidun-
gen ist rein und allein zu haben, immer ist die andere Seite mit im Spiel. 

Dieser antidualistischen Grundhaltung liegt der pragmatistische Ex-
perimentalismus zugrunde.7 Für Dewey ist dieser vor allem die philoso-
phische Konsequenz von Darwins Evolutionstheorie (vgl. Dewey 1910). 
Rorty ergänzt Deweys evolutionstheoretisch informierte und damit pri-
mär die Zeitlichkeit berücksichtigende Position um eine Problematisierung 
der räumlichen Metaphern der ›Größe‹ und ›Tiefe‹ zur Beschreibung der 
philosophischen Tätigkeit. Beide sind vertikal, gehen nach oben und un-
ten.8 Rorty hingegen schlägt einer als Kulturpolitik verstandenen Philoso-
phie eine horizontale Denkweise vor: »Wir überlegen uns, was man tun 
könnte, um eine bessere Zukunft anzubahnen, anstatt zu einem äußers-
ten Rahmen empor- oder in unaussprechliche Tiefen hinab zu blicken« 
(Rorty 2008, 159).9

6	  	Man beachte Rortys Ablehnung der metaphorischen Sprechweise, »den Schlei-
er der Erscheinungen zu durchdringen«, der ähnlich auch von Latour proble-
matisiert wird. Ich komme im vierten Kapitel ausführlich darauf zurück. 

7	  	Zu Parallelen zwischen Deweys Experimentalismus und Foucaults Nomi-
nalismus sowie deren Ausweitung von Wissenschaftstheorie auf Fragen der 
Lebensführung siehe Ohnesorge (2009). 

8	  	Es sei denn, man folgt der fußballerischen Redeweise von der »Tiefe des Raums«, 
die sich eben gerade nach vorne richtet, oder der Möbelmaßebeschreibungswei-
se, die das physikalische Verständnis von Tiefe als Länge nutzt. Beide würden 
›Tiefe‹ als horizontal auffassen. In der vorliegenden Arbeit wird ›Tiefe‹ als Ab-
stand zur Oberfläche und damit vertikal verstanden. In dieser Verwendungswei-
se, etwa in Ausdrücken wie ›Tiefsinn‹, ›Tiefenanalyse‹ oder ›Tiefenstruktur‹, wird 
ein Unterschied zwischen einer Oberfläche und dem Darunter hergestellt. 

9	  	 In Kapitel 7 werde ich auf die die Gegenüberstellung von vertikalem und ho-
rizontalen Denken zurückkommen, wenn horizontale Motive wie die Fläche 

ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS KULTURPOLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

Rorty plädiert damit gegen eine Vorstellung von Philosophie als ein an 
Größe und Universalität ausgerichtetes Unternehmen. Die Verlockung 
einer solchen Vorstellung bestehe darin, zu meinen, man könne an etwas 
Großem teilhaben, anstatt »unsere Hoffnung in kleine, endliche und ver-
gängliche Erfolge zu setzen« (ebd., 141). In dieser Hinsicht schließt sich 
Rorty Habermas’ Präferenz der »kommunikativen Vernunft« gegenüber 
einer »subjektzentrierten Vernunft« an, kritisiert jedoch Habermas’ Fest-
halten an der Idee von Allgemeingültigkeit. Diese sei notwendigerweise 
verbunden mit der »universalistische[n] Metapher des Aufstiegs zu ei-
nem überwölbenden, das bloß Menschliche hinter sich lassenden Rah-
men« (ebd., 144), die Philosophïnnen Rortys Ansicht nach besser hin-
ter sich ließen.

Auch die Konzeption von Philosophie als eine in die Tiefe gehen-
de Tätigkeit, die er auch mit Derridas Begriff des ›Phallogozentrismus‹ 
beschreibt (Rorty 2001b, 37), lehnt Rorty ab.10 Während er den Ro-
mantikerïnnen zugutehält, den irreführenden Glauben an »das besse-
re Argument«, den Platon, Kant und letztlich auch Habermas teilen, zu 
untergraben, problematisiert er jedoch, dass sie sich dabei auf die Sei-
te des »Andere[n] der Vernunft« (Habermas 1985, 355) geschlagen und 
romantische Leidenschaft oder Authentizität als »tiefe« Autorität an-
gesehen haben. Das Problem der Romantikerïnnen ist damit für Rorty 
das Beibehalten der platonischen Unterscheidung zwischen Vernunft und 
Gefühl, wenn sie die Seite des Gefühls als die Quelle »tieferer« Wahr-
heit ausmachen. 

Für einen vertikal verstandenen Fortschritt ist ein Begriff von (großer) 
Allgemeingültigkeit allerdings ebenso wenig notwendig wie ein durch 
Leidenschaft oder Authentizität privilegierter Zugang zur (tiefen) Wahr-
heit. Stattdessen wirbt Rorty für eine Kultur »eines finitistisch geprägten 
Common sense« (Rorty 2008, 159), deren Subjekte sich damit zufrie-
dengeben, »dass wir endliche Geschöpfe bleiben werden: Kinder einer 
bestimmten Zeit und eines bestimmten Orts« (ebd., 148). Dann kön-
nen wir uns auf die Gestaltung der Prozesse kommunikativer Praktiken 
konzentrieren, um auf intersubjektive Übereinstimmung hinzuarbeiten 
oder spezifische Sprechweisen aus dem kulturellen Repertoire zu ver-
drängen, »können neue und verblüffende Ideen ins Spiel bringen, ohne 
ihnen einen privilegierten Ursprung zuzuschreiben« (ebd., 155). Denn 

vorgestellt werden. Hier verweise ich allein auf den Vorschlag Schatzkis ei-
ner »flachen Ontologie« (2016) sowie die Ausführungen Deleuzes in Logik 
des Sinns (1993), die einem Denken ohne höchstes Prinzip – nicht aber ohne 
Prinzipien – verpflichtet sind. Zu metaphilosophischen Konvergenzen zwi-
schen Rorty und Deleuze siehe auch Patton (2010, Kap. 3, vgl. Bowden/
Bignall/Patton 2015) sowie für einen Vergleich der Rolle der Hoffnung bei 
Deleuze und Rorty mit Bezug auf post-critical pedagogy Pei (2022).

10	 	Auch dies führe ich in Kapitel 7 kurz weiter aus. 

RADIKALER EXPERIMENTALISMUS: FORTSCHRITT UND SOZIALE HOFFNUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

dieses Problem teilen Universalistïnnen und Romantikerïnnen: Indem 
sie sich auf deren Ursprung berufen, vernachlässigen sie das Erklären 
und Werben für ihre Ideen.11

Worin also kann der Beitrag von Philosophïnnen zu sozialem Fort-
schritt bestehen? 

Nach der von mir vorgeschlagenen Auffassung von Kultur werden in-
tellektuelle und moralische Fortschritte erzielt, indem man dafür sorgt, 
dass Thesen, die der einen Generation absurd erscheinen, zum Com-
mon sense späterer Generationen werden. Die Rolle der Intellektuellen 
besteht darin, daß sie diesen Wandel herbeiführen, indem sie erklären, 
wie die neuen Ideen im Falle einer Erprobung Probleme lösen oder auf-
lösen könnten, die durch die alten Ideen entstanden sind […]. (Rorty 
2008, 155) 

Solche Vorschläge zu entwerfen ist allerdings keineswegs eine exklu-
siv oder genuin philosophische Tätigkeit: Jede:r, »dem daran liegt, die 
Kultur seiner Umgebung umzugestalten« (ebd., 154), kann daran mit-
arbeiten. Daher sei es auch wichtig, »die Idee [aufzugeben], es gebe eine 
besondere Tätigkeit namens ›Philosophieren‹, die in der Kultur eine spe-
zifische Rolle spielt« (ebd., 155). Ebenso wäre es einer als Kulturpolitik 
verstandenen Allgemeinen Erziehungswissenschaft unzuträglich, zu be-
haupten, dass es eine genuine und exklusive Tätigkeit oder Aufgabe der 
Allgemeinen Erziehungswissenschaft gebe – begriffliche Innovationen in 
Form neuartiger »Vorschläge […], was erhalten bleiben kann und was 
preisgegeben werden muss« (ebd., 133), können ebenso von anderen 
Teilbereichen der Disziplin, der politischen Öffentlichkeit oder pädago-
gischen Praktikerïnnen vorgelegt werden.12 Das macht die Allgemeine 

11	 	Rorty führt dies pointiert aus: »Sowohl die Berufung auf etwas Überwölben-
des und Unverwundbares als auch die Berufung auf etwas unaussprechlich 
und unerschöpflich Tiefes sind Reklamesprüche und PR-Maschen – Metho-
den zur Erregung von Aufmerksamkeit. Wenn es uns gelänge, solche Beru-
fungen als PR-Maschen aufzufassen, würden wir vielleicht die Fähigkeit 
erlangen, auf Wörter wie ›intrinsisch‹, ›authentisch‹, ›unbedingt‹, ›legitim‹, 
›grundlegend‹ und ›objektiv‹ zu verzichten. Wir könnten mit solchen bana-
len Lobes- und Tadelsäußerungen auskommen wie ›paßt zu den Belegen‹, 
›klingt einleuchtend‹, ›ist eher schädlich als nützlich‹, ›beleidigt unseren In-
stinkt‹, ›könnte einen Versuch wert sein‹ und ›ist zu lächerlich, um ernst ge-
nommen zu werden‹« (Rorty 2008, 157). Urteile solcher Art sind auf nichts 
anderes als intersubjektive Übereinstimmung aus – was sie nicht weniger be-
gründungsbedürftig macht (siehe dazu der dritte Abschnitt dieses Kapitels).

12	 	Das Fehlen eines exklusiven Gegenstandsbereichs ist jedoch keineswegs ein 
exklusives Merkmal der Allgemeinen Erziehungswissenschaft: Für die ge-
samte Disziplin kann konstatiert werden, dass sie ihre Gegenstände stets mit 
anderen wissenschaftlichen Disziplinen teilen muss. Ebenso wenig wie da
rin in irgendeiner Weise ein Mangel oder Makel der Erziehungswissenschaft 

ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS KULTURPOLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

Erziehungswissenschaft jedoch keineswegs obsolet. Allgemeine Erzie-
hungswissenschaftlerïnnen können »ihren Beitrag zum Fortschritt der 
Zivilisation« leisten, indem sie »über die Sackgassen Bescheid wissen, in 
die wir früher geraten« und daher »darauf bedacht [sind], daß es künf-
tigen Generationen besser gehen soll« (ebd., 304). Anders ausgedrückt: 
Die Teildisziplin verfügt über ein spezifisches und über Theoriegrenzen 
hinweg wohltradiertes Repertoire an Begriffen für und Lösungsmöglich-
keiten von erziehungswissenschaftlichen und politisch-pädagogischen 
Problemen (vgl. Rieger-Ladich 2019), die sie für den aktuellen Bestand 
sowie für (angeblich) neue oder bessere Begriffe und Lösungsmöglichkei-
ten sensibilisieren kann und in eine ausgezeichnete Lage versetzt, sprach-
liche Innovationen in die disziplinären und öffentlichen Gespräche zu 
bringen (vgl. Rieger-Ladich et al. 2022; Feldmann et al. 2024). 

1.3 Jenseits der Genres: Phantasie und Argumente 

»Exkurs zur Einebnung des Gattungsunterschiedes zwischen Philoso-
phie und Literatur« ist der Titel eines zentralen Abschnitts in Haber-
mas’ Der philosophische Diskurs der Moderne (1985). Der erhobene 
Vorwurf: Rorty und Derrida würden sich der Vermischung der Gen-
res schuldig machen. Die Philosophie – also solche, wie sie Habermas 
selbst vertritt – hingegen müsse auf der Seite der vernünftigen Argu-
mente stehen und dürfe nicht in ein literarisch-phantastisches Schrei-
ben abrutschen. 

Der Unterschied zwischen argumentativem und phantastischem 
Schreiben, den Habermas für notwendig erachtet, um den Niedergang 
der Philosophie aufzuhalten,13 war für Rorty nicht sonderlich rele-
vant. Provokativ gibt er an, die Unterscheidung zwischen Philosophie 
und Literatur sei nichts weiter als eine Hilfe für Bibliothekarïnnen zur 

allgemein besteht, sollte dies als Problem der Allgemeinen Erziehungswis-
senschaft ausgewiesen werden. Dass man als Erziehungswissenschaftlerïn 
nie alleinige Expertïn für Fragen der Bildung und Erziehung ist, sollte man 
als bestenfalls anregend finden, mindestens jedoch wohlwollend akzeptie-
ren. 

13	 	Wenn ich hier wiederholt auf Unterschiede zwischen Rorty und Habermas 
hinweise und diesen als Kontrastfolie zur Skizzierung von Rortys Position 
verwende, möchte ich doch nicht versäumen, darauf hinzuweisen, dass bei-
de Autoren auch viele Positionen teilen, oft ausgesprochen anerkennend 
aufeinander verweisen und nicht zuletzt auch persönlich befreundet waren. 
Für Diskussionen der Gemeinsamkeiten und Unterschiede siehe Bernstein 
(2010, Kap. 8) und Levine (2023), die beide Habermas als Neopragmati-
sten interpretieren. In Ruff/Wortmann (i.E.) gehen wir der Frage nach dem 
Potential nicht-faktischen Schreibens für die Bildungstheorie weiter nach. 

JENSEITS DER GENRES: PHANTASIE UND ARGUMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

Sortierung von Büchern, in jedem Fall als Genres philosophisch nicht 
von Interesse (Rorty 2001c). Vielmehr schlägt er neue Unterscheidungs-
möglichkeiten von Büchern vor, die es erlauben, gemeinhin als philoso-
phisch oder literarisch verstandene Bücher anhand derselben Merkma-
le zu unterscheiden.14 

Ebenso wenig wie zwischen Philosophie und Literatur möchte Ror-
ty einen zu großen Unterschied zwischen Vernunft und Gefühl einfüh-
ren, sondern nutzt stattdessen den Unterschied zwischen Argumentati-
on und Phantasie. Phantasie ist insofern der Argumentation vorgängig, 

14	 	Rortys Philosophie lässt sich meines Erachtens hervorragend anhand seiner 
Unterscheidung von drei Arten von Büchern zusammenfassen (vgl. Rorty 
1992, Kap. 7). Diese Unterscheidung, das sei vorab betont, hat keinen epis-
temologischen, sondern einen pragmatischen Status – das beinhaltet, dass 
ihre Effekte relativ zu verschiedenen Menschen und Situationen ausfallen 
werden. Dennoch hält Rorty an den Unterscheidungen als nützliche Werk-
zeuge fest. Der erste Unterschied besteht zwischen normalen und nicht-
normalen Büchern (im Sinne von Kuhn 1962/1973, vgl. Rorty 1987, Kap. 
7 und 8), also zwischen »Bücher[n], deren Erfolg auf der Basis vertrauter 
Kriterien beurteilt werden kann, und andere[n] Bücher[n], bei denen das 
nicht möglich ist. Diese zweite Gruppe enthält nur den winzigen Bruchteil 
aller Bücher, aber sie enthält auch die wichtigsten – die, die auf lange Sicht 
den größten Unterschied ausmachen« (Rorty 1992, 232). Der zweite Unter-
schied besteht zwischen Büchern, die ein privates oder öffentliches Vokabu-
lar ausarbeiten (ebd.). Der dritte Unterschied besteht zwischen anregenden 
Büchern, die »suggerier[en], daß man sein Leben ändern müsse« und ent-
spannenden, also solchen, die »sich den Phantasievorstellungen ihrer Leser 
an[passen], ohne zu suggerieren, mit diesen Phantasien oder mit dem, der 
sie hat, sei vielleicht nicht alles in Ordnung« (ebd., 233). Diese Unterschei-
dungen implizieren keine Wertung: normale und entspannende Bücher sind 
für Rorty wichtig und lesenswert, nur weniger interessant als nicht-norma-
le und anregende Bücher. Darüber hinaus ist klar, dass sowohl Bücher zur 
Ausarbeitung eines privaten als auch öffentlichen Vokabulars notwendig 
sind. Diese Unterscheidung ist auch hilfreich, um Rortys eigene Publikatio-
nen zu sortieren: So widmen sich Kapitel 4 bis 6 in Kontingenz, Ironie und 
Solidarität (Rorty 1992) primär dem privaten Vokabular und Kapitel 7 bis 
9 dem öffentlichen, Texte wie The Fire of Life (Rorty 2007) dem privaten 
und Publikationen wie Stolz auf unser Land (Rorty 1999) und Philosophy 
and Social Hope (Rorty 1999b) dem öffentlichen Vokabular. In den 80ern 
und frühen 90ern betont Rorty die Gleichwertigkeit der beiden Vokabular-
bereiche sowie die Möglichkeit und Pflicht der Philosophie, zu beiden etwas 
beizutragen (etwa Heidegger und Derrida zum privaten und Rawls und Ha-
bermas zum öffentlichen Vokabular, vgl. Rorty 1995/2003), während er ge-
gen Ende seines Lebens in der Figur der Kulturpolitik die Aufgabe der Philo-
sophie weitgehend auf einen Beitrag zum öffentlichen Vokabular beschränkt 
(vgl. Rorty 2008, 293). 

ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS KULTURPOLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

als dass sie den Weg ebnet für das, was überhaupt als vernünftig ange-
sehen werden kann:15 

Ohne Phantasie keine Sprache. Ohne sprachlichen Wandel gibt es weder 
theoretischen noch moralischen Fortschritt. Vernunft ist davon abhän-
gig, daß man im Rahmen von Sprachspielen zulässige Züge macht. Die 
Phantasie erschafft die Spiele, die anschließend von der Vernunft gespielt 
werden […]. (Rorty 2008, 203f.) 

Wenn man die Erschaffung solcher Spiele als Sinn und Effekt von Phi-
losophie unterstellt, kann man sagen: »Die Philosophie gehört in das 
Genre der phantastischen Literatur« (Farshim 2002, 17).16 Rorty selbst 
betont: »Der Vorteil, den belesene, reflektierte Menschen mit Muße ha-
ben, wenn es um Entscheidungen über das richtige Handeln geht, besteht 
nicht darin, daß sie vernünftiger sind, sondern darin, daß sie mehr Phan-
tasie haben« (Rorty 2008, 348). Nach Rorty sollte Philosophie nicht als 
bloß akademische Disziplin ihre selbstgestellten technischen Probleme 
bearbeiten, sondern – ähnlich wie Literatur – Anregungen geben für neue 
Sprechweisen, die in politischen Aushandlungsprozessen für kulturellen 
Wandel genutzt werden können. 

Diese Vorgängigkeit der Phantasie vor der Vernunft führt bei Ror-
ty jedoch nicht dazu, die Rolle der vernünftigen Argumentation abzu-
werten. Das zeigt sich schon an seinen eigenen Texten: De facto »blieb 
Rorty bis ans Ende seines Lebens jemand, der komplex und durchdacht 
argumentiert« (Bernstein 2011, 70). Besonders für »Projekte der sozi-
alen Zusammenarbeit« – im Unterschied zu privaten »Erlösungspro-
jekte[n]« des Einzelnen (Rorty 2008, 182f.) – bleibt vernünftige Argu-
mentation als Kommunikationsmittel zentral: »Bei der Entscheidung 
zwischen wissenschaftlichen Alternativtheorien ebenso wie bei der Ent-
scheidung zwischen gesetzgeberischen Alternativen ist es unser Wunsch, 
daß man sich […] auf Argumente stützt, und zwar auf Argumente, die 
jedem, der sich sachkundig machen möchte, plausibel gemacht werden 
können« (ebd., 182). Dies setzt jedoch keineswegs eine Konzeption von 
Wahrheit voraus.17 

15	 	An dieser Stelle kann auf die Arbeiten Foucaults zu diskursiven Ein- und 
Ausschlüssen sowie zur Épistème verwiesen werden (Foucault 1991; 1974). 

16	 	Weiter führt Farshim aus: »Das Kriterium der Qualität eines [durch die Phi-
losophie geschaffenen] Begriffs ist nicht seine Wahrheit. Ein Begriff ist we-
der wahr noch falsch, er ist eine Kraft. Die Kriterien, an denen man einen 
Begriff beurteilen kann, sind daher solche der Bedeutsamkeit, der Spannung, 
der Intensität. Gute Begriffe sind interessant, spannend, schlechte Begriffe 
dagegen langweilen. Der Gegner der Philosophie ist das Klischee, das Den-
ken in Gemeinplätzen« (2002, 17f., vgl. Menke 2008). 

17	 	Demgegenüber könnte eingewendet werden, dass diese Überlegungen selbst 
wiederum weniger literarisch als vielmehr philosophisch seien. Ihr Status ist 

JENSEITS DER GENRES: PHANTASIE UND ARGUMENTE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

1.4 Trickreiche Verschiebungen:  
Wissenschaft und Politik 

Die Stellung des Begriffs ›Kulturpolitik‹ hat innerhalb Rortys Schriften 
einen großen Wandel erfahren. In dessen Darstellung im Folgenden ver-
suche ich Rortys eigener Einschätzung zu folgen, dass Leserïnnen seiner 
»bisherigen Bücher […] in diesem Band [Philosophie als Kulturpolitik] 
kaum etwas grundsätzlich Neues finden« werden (Rorty 2008, 11), in-
dem ich Rortys Wandel von Bedeutung und Bewertung von ›Kulturpoli-
tik‹ selbst als kulturpolitische Aktivität deute. 

In seinen politischen Schriften der 90er Jahre unterscheidet Rorty Kul-
turpolitik von »echter Politik« (Rorty 1999). »Echt« zeigt bei Rorty na-
türlich keinen ontologischen oder »metaphysischen Status« an, sondern 
beschreibt »Wahlpolitik« und andere »Handlungen und Ereignisse in 
der politischen Sphäre«, die »dazu angetan sind, das Machtgefälle zwi-
schen Reichen und Armen zu beseitigen« (Rorty 1991, zit. n. Shusterman 
2011, 121). Kulturpolitik hingegen ist diesem Verständnis nach bloße 
Differenz- oder Identitätspolitik, die zwar den Problemen der akademi-
schen Welt – und damit der Lebenswelt Studierender und Professorïn-
nen – Rechnung tragen, nicht jedoch derjenigen, für die sich eine linke 
Partei oder andere linke politische Gruppierungen Rortys Einschätzung 
nach einsetzen müssten. Sein Problem mit Identitätspolitik ist vor allem, 
dass diese die Linke spalte und die Interessen immer kleinerer Gruppie-
rungen in den Mittelpunkt stelle, anstatt auf die diese einende materiel-
le Ungleichheit abzuheben. Den »Unterschied zwischen eigentlicher und 
Kulturpolitik« beschreibt Rorty etwas polemisch auch zwischen »Lei-
den zu lindern« einerseits und »Chancengleichheit herzustellen«18 und 
bloßem »Gelehrsamkeit und Muße neuen Zwecken zuzuführen« ande-
rerseits (Rorty 1992, zit. n. Shusterman 2011, 121). Kulturpolitik ist in 
Rortys Schriften zu dieser Zeit vor allem das Problem einer zu akade-
mischen Linken: 

Die Linken in den Hochschulen haben es zugelassen, daß Kulturpoli-
tik an die Stelle der eigentlichen Politik trat, und haben der Rechten in 
die Hänge gespielt, indem sie kulturelle Fragen in den Mittelpunkt der 

für Rorty allerdings gerade nicht ein systematisch-theoretischer, sondern ein 
spekulativer. Seine Positionen »vertrete [er] nicht als Resultat philosophi-
scher Überlegungen oder Einsichten, sondern nur als Prognose in Bezug auf 
das, was die Zukunft in petto hat« (Rorty 2008, 184). 

18	 	Vor dem Hintergrund der Kritik Rortys an einer sich der neoliberalen Ver-
wertungslogik unterwerfenden Idee der Chancengleichheit erscheint Mouf-
fes Kritik an Rorty als typisch Liberaler besonders absurd (Mouffe 2007, 
115–117, vgl. Wortmann 2022a, 87 sowie zur Radikalität Rorty’schen Den-
kens für die Politische Theorie allgemein Selk 2019). 

ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS KULTURPOLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

öffentlichen Diskussion stellten. […] Die akademische Linke hat Ame-
rika keine Vorschläge zu machen, sie hat keine Vision des Landes, das 
vervollkommnet werden soll, indem wir uns auf bestimmte Reformen 
einigen […]. (Rorty 1999, 19) 

Zu dieser Zeit und in Texten, die eher für eine politisch interessierte Öf-
fentlichkeit geschrieben waren, wie etwa Stolz auf unser Land19 (Ror-
ty 1999), wertet Rorty ›Kulturpolitik‹ als bloße Symbolpolitik ab und 
plädiert demgegenüber für eine politische Rückbesinnung auf materiel-
le Ungleichheit und Vorschläge zu deren Bekämpfung. 

In Philosophie als Kulturpolitik hingegen affirmiert Rorty die Rolle 
des Philosophierens als Symbolpolitik. Seinen wiederholten Mahnun-
gen einer »Überphilosophisierung« der Politik folgend (Rorty 2000b), 
konzentriert er sich hier nicht auf den Unterschied zu »echter Politik«, 
sondern, so könnte man formulieren, auf die Möglichkeiten »unechter« 
Politik, die seiner Einschätzung nach zwar für unmittelbaren sozialen 
Wandel weniger wichtig sind, aber langfristig nichtsdestotrotz bestehen: 
Wenn schon keine Politik, dann immerhin Symbolpolitik, so könnte man 
sagen – nicht in dem Sinne bloß symbolischer Politik, sondern im Sin-
ne der Veränderung der symbolischen Ordnung, in welcher sowohl Po-
litik im engeren Sinne als auch gesellschaftliche Selbstverständigung all-
gemein stattfindet.20 Diese neue Bewertung von Kulturpolitik ist meines 
Erachtens nicht primär Folge einer neuen inhaltlichen Bestimmung des 
Begriffs, sondern vielmehr Resultat eines anderen Forschungsinteresses. 
Ging es in den angeführten Texten der 90er Jahre um die Verfassung der 
politischen Linken in Amerika, geht es in Philosophie als Kulturpolitik 
um die Wirkmöglichkeiten von akademischer Philosophie in den breite-
ren, nicht-akademischen Sprachgebrauch hinein. Die Gegenbegriffe zu 
»Kulturpolitik« wären im ersten Verwendungskontext »echte Politik« 
und im zweiten professionelle, »bloß akademische Philosophie«. 

In welchem Sinn also ist mein Vorschlag, Allgemeine Erziehungswis-
senschaft als Kulturpolitik zu betreiben, selbst politisch? Um diese Frage 
zu beantworten, folge ich Rortys Unterscheidung zwischen Politik und 
Kulturpolitik: Insofern Allgemeine Erziehungswissenschaft auf die Be-
einflussung des erziehungswissenschaftlich-pädagogischen Sprechens ab-
zielt, ist sie kulturpolitisch. Insofern sie nicht innerhalb politischer Insti-
tutionen und Gruppierungen agiert, um die materiellen Lebensumstände 

19	 	Der bessere amerikanische Titel Achieving Our Country stammt aus dem 
letzten Satz in James Baldwins einflussreichem Buch The Fire Next Time. 

20	 	 Ich gehe davon aus, dass auch für den späten Rorty materielle Politik (bei-
spielsweise Umverteilung) politisch wichtiger war als symbolische Politik 
(beispielsweise Anerkennung, vgl. zu dieser Gegenüberstellung auch Hon-
neth/Fraser 2003). Zu einem ausgewogeneren Urteil kommt Dieleman 
(2019). 

TRICKREICHE VERSCHIEBUNGEN: WISSENSCHAFT UND POLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

der Mitmenschen zu verbessern, ist sie nicht politisch. Allgemeine Erzie-
hungswissenschaft wäre dann also nicht im engeren Sinne – als Teil von 
Politik – politisch, sondern kann in einem weiteren Sinne durch die Be-
einflussung des symbolischen Repertoires einer Disziplin und dadurch 
auch Professionen als Kulturpolitik verstanden werden. 

Diese Unterscheidung läuft auf die in der gegenwärtigen Diskussions-
landschaft der Allgemeinen Erziehungswissenschaft womöglich provo-
zierende Position hinaus, Allgemeine Erziehungswissenschaft von Politik 
abzugrenzen. Allgemeine Erziehungswissenschaft kann keine Politik ma-
chen und ist in diesem Sinne auch nicht immer schon politisch (vgl. aus-
führlicher Wortmann 2022a).21 Hingegen kann Allgemeine Erziehungs-
wissenschaft diskursive Interventionen vornehmen, einen »Beitrag zum 
fortwährenden Gespräch der Menschheit« leisten, der dazu führt, dass 
»es neue soziale Praktiken gibt sowie Veränderungen in den Vokabula-
ren, die bei moralischen und politischen Überlegungen zum Einsatz kom-
men« (Rorty 2008, 9).

21	 	 In einem kurzen Text mit dem vielsagenden Titel The Dangers of Over-Phi-
losophication, der auf Versuche von Bildungstheoretikerïnnen antwortet, 
Rortys Philosophie für erziehungswissenschaftliche Fragestellungen frucht-
bar zu machen, schreibt Rorty explizit, er sei »dubious about the relevance 
of philosophy to education, for the same reason that I am dubious about 
the relevance of philosophy to politics« (1990, 41). Philosophie könne nicht 
jene konkreten Vorschläge machen, die in der Pädagogik gebraucht werden, 
beispielsweise ein »good new way of setting college entrance exams or of 
licensing teachers« (ebd.) oder praktische »experiments with collaborative 
teaching, interdisciplinary studies, integration of recent scholarship on race 
and gender into the curriculum« (ebd., 44, vgl. zur Rezeption Rortys in der 
Erziehungswissenschaft allgemein Noaparast 2014; Wortmann 2023a). Auf 
eine Interviewfrage, wie er zur pädagogischen Praktik der Kleingruppenar-
beit stehe, antwortete Rorty, Theorie und Praxis »play back and forth, but 
in as concrete a case as this it seems to me that you can just see whether a 
pedagogic experiment succeeds; if it doesn’t, that may leave the theory in-
tact or it may not, but the thing to do is find out whether it actually works« 
(Rorty in Olson 1989, 4). Zu viel Philosophie könne sogar konkreten Re-
formen und Experimenten im Bildungswesen im Weg stehen, dann nämlich, 
wenn diese durch theoretische Debatten ersetzt würden. Akademikerïnnen, 
die bloß elitäre Theoriegefechte austragen, »are […] needlessly separating 
themselves from the people whom they are trying to help, the fellow-citi-
zens with whom they share a country and a tradition« (Rorty 1990, 44). In 
Anschluss an Rorty attestiert Jörke in diesem Sinne sowohl rationalistisch-
output-orientierten als auch im Anschluss an Derrida formulierten Positio-
nen eine »Demokratietheorie ohne Demokratie« (2006, 260, vgl. zu radi-
kaldemokratischen Positionen auch Selk 2019 sowie Wortmann 2022a. Aus 
diesem Text wurde diese Fußnote übernommen.). 

ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS KULTURPOLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

1.5 Nirgends fester Halt:  
Sprachlichkeit und Interpretation 

Im letzten Abschnitt habe ich vorausgesetzt, dass Allgemeine Erzie-
hungswissenschaft in erster Linie symbolisch-sprachlich verfasst ist. Dies 
möchte ich nun als Aspekt von Kulturpolitik noch etwas weiter ausfüh-
ren. Dabei besteht die kulturpolitische Pointe von Rortys neopragma-
tistischer Konzentration auf Sprachlichkeit vor allem im radikal Anti-
Autoritären (vgl. Rorty 2021): Niemand ist in der Lage, abschließende 
Interpretationen und damit festen Halt anzubieten.22 Diese philosophi-
sche Position ist für Rorty in einer pluralistischen Demokratie geboten 
und kann philosophisch gut begründet werden. 

In einer solchen pluralistischen Demokratie wird eine »philosophische 
Fundierung« des kulturellen Lebens durch »zeitlose« oder »grundlegen-
de« Probleme zu Recht als quasi-religiöse Zumutung empfunden (Rorty 
2008, 135). Demgegenüber schlägt Rorty eine Auffassung vor, wonach 
»die Philosophen – ebenso wie andere Intellektuelle – einfallsreiche Vor-
schläge zur Neubeschreibung der Conditio humana machen und neue 
Möglichkeiten anbieten, über unsere Hoffnungen und Ängste, unsere 
Bestrebungen und unsere Aussichten zu reden« (ebd., 232). Folgt man 
dieser Auffassung, besteht philosophischer Fortschritt nicht in Problem-
lösungen, sondern schlichtweg in »der Verbesserung unserer Beschrei-
bungen« (ebd.). Dies ist auch für die vorliegende Arbeit zentral: Es geht 
mir nicht um eine theoretische Fundierung (der Erziehungswissenschaft 
oder Pädagogik), auch nicht um das Lösen bereits vorliegender bildungs- 
oder erziehungstheoretischer Probleme, sondern um die Erarbeitung und 
Begründung von Vorschlägen zur Verbesserung unserer erziehungswis-
senschaftlichen Beschreibungsmöglichkeiten. 

Dazu ist, wie oben angedeutet, sowohl Phantasie als auch Argumen-
tation vonnöten. Phantasie, verstanden »nicht als ein Vermögen zur Er-
zeugung von Vorstellungsbildern […], sondern als Fähigkeit zur Ver-
änderung sozialer Praktiken durch Empfehlung vorteilhafter neuer 
Verwendungen von Zeichen und Lauten« (ebd., 190), muss dann aller-
dings, um Wirkung zu entfalten, Anschluss finden an die Praktiken der 
Mitmenschen. Dafür sind Argumente gefragt. Argumente wiederum soll-
ten jedoch nicht auf »klotzige Dinge« (ebd., 277) wie das Sosein der Din-
ge oder der Welt abzielen. 

22	 	Von anderen Argumenten ausgehend – nämlich von der körperlichen Situ-
iertheit einer jeden Sprecherïn –, in der Konsequenz jedoch sehr ähnlich, 
konstatiert auch Boltanski, letztendlich sei niemand in der Lage, ihre*seine 
Interpretation der Welt als für alle anderen gültige auszuweisen: »Kein Indi-
viduum […] ist imstande, den anderen, allen anderen, zu sagen, was es mit 
dem, was ist, auf sich hat« (Boltanski 2010, 95). 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30

Wir brauchen keinen umfassenden Überblick über ein Etwas namens 
›die Welt‹. Allenfalls brauchen wir eine übersichtliche Darstellung, aus 
der hervorgeht, wie wir dahin gelangt sind, so zu reden, wie wir reden. 
Wir sollten damit aufhören, uns um ein einheitliches Bild und ein Über-
vokabular zu bemühen. Wir sollten uns damit begnügen, uns von der 
Last der veralteten Redeweisen zu befreien, um anschließend dafür zu 
sorgen, daß die nach wie vor nützlichen Vokabulare einander nicht im 
Weg stehen […]. (Rorty 2008, 262) 

Im Duktus, der von Wittgenstein bis Brandom vertretenen antirepräsen-
tationalistischen Sprachauffassung, lässt sich Rortys Position so zusam-
menfassen: »Wahrheit und Wirklichkeit existieren um der sozialen Prak-
tiken willen und nicht umgekehrt« (Rorty 2008, 21). 

Diese Position wird häufig als »konstruktivistisch« oder »relativis-
tisch« bezeichnet. Dabei wird insbesondere letzteres Etikett fast aus-
schließlich pejorativ verwendet23 – wenn eine Position relativistisch ist, 
könne sie nicht »haltbar« oder »vernünftig« sein, da sie eben nicht in der 
Lage sei, sinnvollerweise zwischen der Überzeugungskraft verschiedener 
anderer Positionen zu unterscheiden. Ich möchte im Folgenden kurz auf 
diese beiden Ausdrücke eingehen. 

Die Bezeichnung ›konstruktivistisch‹ lehnt Rorty deshalb ab, weil sie 
eine Antwort auf die »unbrauchbare Frage« darstelle »nach dem Ur-
sprung der raumzeitlichen Gegenstände im allgemeinen« (ebd., 205). 
Als Beispiele für Ausdrücke, die auf solch unbrauchbare Fragen antwor-
ten, führt Rorty an, »alles [sei] sprachlich ›konstituiert‹, ›sozial konstru-
iert‹ oder ›bewußtseinsabhängig‹« (ebd., 204).24 Solche Ausdrücke ziel-
ten auf kausale Zusammenhänge ab, wohingegen es wenig Sinn habe, 
die Vorgängigkeit des einen vor dem anderen, also etwa des Begriffs vor 
dem Ding, anzunehmen, da es unmöglich sei, »zwischen die Wörter und 
ihre Gegenstände zu gelangen« (ebd., 205).25 In diesem Sinne führt er 
aus: »Ich halte es für wichtig, daß wir, die des Relativismus Beschuldig-
ten, diese Unterscheidungen zwischen Finden und Machen, Entdeckung 
und Erfindung, Objektivem und Subjektivem preisgeben. Wir sollten 
uns nicht als Subjektivisten oder Sozialkonstruktivisten kennzeichnen 

23	 	 Ich neige grade deshalb dazu, die Bezeichnung offensiv zu affirmieren. In 
diesem Sinne kulturpolitisch geschickt gehen beispielsweise auch Sommer 
(2013) oder Hirschauer (2021) mit dem Terminus um. 

24	 	Zum Ausdruck der ›sozialen Konstruktion‹ siehe auch das Nachwort von 
Latour und Woolgar zur Neuauflage zu Laboratory Life (1986), aus dessen 
Untertitel sie den Ausdruck strichen, sowie Hacking (2002). 

25	 	Für eine ebenso radikale wie elaborierte antidualistische Konsequenz die-
ses Diktums siehe Mitterer (2011a; 2011b), dessen Arbeiten auch von Sei-
ten der Erziehungswissenschaft aufgegriffen wurden, wobei sie – aus meiner 
Rorty’schen Position: unglücklicherweise – als konstruktivistisch interpre-
tiert wurden (vgl. Hug 2008; 2011). 

ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS KULTURPOLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31

lassen. Wir müssen das Vokabular unserer Gegner zurückweisen« (Rorty 
1997, 6). Diese Strategie Rortys stellt meines Erachtens ein ausgezeichne-
tes Beispiel für ein kulturpolitisches Vorgehen dar. 

Den Vorwurf des Relativismus möchte ich anhand einer Diskussion 
entkräften, die Rorty mit seinem neopragmatistischen Kollegen Richard 
Shusterman geführt hat. Dieser legte ein auch für die Erziehungswissen-
schaft interessantes und neben pragmatistischen Klassikern insbesondere 
auf Bourdieus Praxistheorie und Foucaults Idee der Selbstsorge aufbau-
endes, ebenso umfangreiches wie schillerndes Forschungsprogramm vor, 
das er »Somästhetik« nennt (vgl. Shusterman 2008; 2012). Shustermans 
Auffassung nach hätte Rorty sein Programm der »Somästhetik als genau 
eine solche Intervention begrüßen« sollen, wie Rorty sie in Philosophie 
als Kulturpolitik fordert (Shusterman 2011, 135). Hierbei begeht Shus-
terman jedoch den Fehler, aus Rortys metaphilosophischer Befürwor-
tung philosophischer Interventionen abzuleiten, Rorty müsse einer jeden 
solcher Intervention zustimmen. Doch dies folgt keineswegs aus Rortys 
Ausführungen.26 Kulturpolitische Interventionen als Aufgabe der Philo-
sophie zu befürworten, heißt nicht, jede kulturpolitische Intervention 
zu befürworten – andernfalls würde Rortys Position tatsächlich in jenen 
Relativismus führen, mit dem er fälschlicherweise so häufig assoziiert 
wird. Rortys Verständnis von Philosophie als Kulturpolitik hat zunächst 
einmal Auswirkungen auf das Selbstverständnis von Philosophie (oder 
Theoriebildung im weiteren Sinne) hinsichtlich des Status ihres eigenen 
Sprechens, womit einerseits viele inhaltliche Fragen weiter offengehalten 
werden, andererseits jedoch, wie oben beschrieben, sich die argumenta-
tive Auseinandersetzung über diese Fragen gerade nicht erübrigt, son-
dern womöglich noch mit viel größerer Dringlichkeit zu Gebote steht.

Rortys Diskussion mit Shusterman führt meines Erachtens zur sprach-
philosophischen Pointe seiner Konzeption von Kulturpolitik. Kommen 
wir hierzu schließlich zurück zu Rortys Ablehnung »einer der Gesell-
schaft übergeordnete[n] Realität« wie etwa »der Autorität der ›Reali-
tät‹, der ›Erfahrung‹ oder der ›Wahrheit‹« oder Gott (Rorty 2008, 24). 
Für ihn sind das bloß »getarnte Züge im Spiel der Kulturpolitik. Das 
müssen sie sein, denn« (ebd.) – und hier ist das Original frappierender 
– Kulturpolitik »is the only game in town« (Rorty 2007a, 8). Die deut-
sche Übersetzung lautet »ein anderes Spiel steht gar nicht zu Gebote« 
(Rorty 2008, 24) und wirft die Frage auf, ob für Rorty jedes Sprechen 
Kulturpolitik ist. Wenn das so wäre, so ließe sich einwenden, erübri-
ge sich sein Plädoyer, Philosophie als Kulturpolitik zu verstehen, eben-
so wie meines, Allgemeine Erziehungswissenschaft als Kulturpolitik zu 

26	 	Dies gilt im Übrigen unabhängig davon, ob man Shustermans Somästhetik 
folgen will oder nicht (für eine Begründung seiner Ablehnung siehe Rorty 
2001a). 

NIRGENDS FESTER HALT: SPRACHLICHKEIT UND INTERPRETATION

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32

betreiben. Dabei würde aber übersehen, dass es Rorty eben um eine Ver-
änderung im Selbstverständnis der Philosophie geht, um Justierungen des 
Anspruchs eigenen theoretischen Sprechens. Indem er auch metaphysi-
sche Positionierungen immer schon als »Züge im Spiel der Kulturpoli-
tik« deutet, schließt er sich sowohl Vattimos Deutung von Heideggers 
»Sein« als auch Brandoms Deutung von Hegels »Geist« als Gespräch 
an (vgl. Rorty in Rorty/Vattimo/Zabala 2006). Insofern geht Rorty nicht 
davon aus, dass das »Spiel der Kulturpolitik« festen Regeln folgt.27 Wenn 
in dieser Weise die Tragweite von Gadamers Credo »Sein, dass verstan-
den werden kann, ist Sprache« (Gadamer 1960, 478, vgl. Rorty 2000a; 
Vattimo 2001) anerkannt und also Sprache nicht als Struktur, sondern 
als Gespräch aufgefasst wird, das es fortzusetzen gilt, dann bedeutet die 
Aussage, ein anderes Spiel als Kulturpolitik stehe gar nicht zu Gebote, 
dass logos und langue letztlich aufgehen in praxis und parole.28

1.6 Diskussion und Konsequenzen für die Studie 

Die pragmatistische Ausrichtung dieser Arbeit hat dazu geführt, zu-
nächst ihren Modus, Status und Zweck zu beschreiben, bevor (im nächs-
ten Kapitel) ihr Gegenstand näher bestimmt wird. Aus pragmatistischer 
Sicht kann das ›Was‹ nie ohne ein ›Wie‹ und ›Wozu‹ auskommen.29 Kein 

27	 	 In diesem Sinne meint Rorty: »›Sprachspiel‹ war vielleicht eine unglückli-
che Wortwahl, weil sie eine regelgeleitete Vorgehensweise implizierte. Ich 
glaube, daß Wittgenstein in seinen hellsten Momenten die Vorstellung von 
Regeln zugunsten einer anderen Vorstellung verabschiedete: der von Prak-
tiken, Traditionen, jenen Dingen, die Menschen sich aneignen, indem sie 
einfach mit ihrem ›Know-how‹ mitmachen, ohne irgendwelche Regeln zu 
lernen« (Rorty in Rorty, Vattimo und Zabala 2006, 69). Diese den Philoso-
phischen Untersuchungen (Wittgenstein 1953/2003) entstammenden »hell-
sten Momente« wurden sozialwissenschaftlich insbesondere von der zeit-
genössischen Praxistheorie weitergeführt (vgl. grundlegend Schatzki 1996, 
einführend Reckwitz 2013, weiterführend Gebauer 2009), auf die ich im 
siebten Kapitel eingehe. 

28	 	Diese hier zuletzt nur angedeuteten Überlegungen zu einer »Gesprächspra-
xistheorie« ließen sich weiterverfolgen und auf ihre erziehungswissenschaft-
lichen und pädagogischen Konsequenzen hin überprüfen. Hierzu ließe sich 
auf eine hermeneutische Tradition (Gadamer, Vattimo), eine praxistheore-
tische Tradition (Wittgenstein, Foucault, Schatzki), eine pragmatistische 
Tradition (Dewey, Rorty, Cavell, Fish) sowie auch Überlegungen zu einer 
»empirischen Philosophie« (wie sie etwa Lolle Nauta und Annemarie Mol 
ausgearbeitet haben) zurückgreifen. 

29	 	Zur Fokussierung der Kritik auf das ›Was‹ und Vernachlässigung des ›Wie‹ 
siehe auch Polanyi in Teilabschnitt 2.3.b. 

ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS KULTURPOLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

Gegenstand kann neutral konstituiert werden, immer schon ist dessen 
Effekt mitzudenken – dies ist das Erbe von Peirces »Pragmatistischer 
Maxime«.30 Also: Was ist das Ziel der vorliegenden Arbeit? Die »Krus-
te der Konventionen zu durchbrechen«, ist die kürzeste mögliche Ant-
wort.31 Um welche Kruste es sich handelt, wird im nächsten Kapitel be-
schrieben. Hier ging es zunächst um das Durchbrechen. 

Was heißt es also für diese Arbeit, Allgemeine Erziehungswissenschaft 
als Kulturpolitik zu verstehen? Philosophische Positionen, die Rorty 
sonst scharf bekämpft, erkennt er in Philosophie als Kulturpolitik an 
als »Ideen, die im Rahmen des geistigen Fortschritts eine wichtige Rol-
le spielten« (Rorty 2008, 288). Allerdings sei schlichtweg ihre Zeit vor-
über: »Inzwischen ist es […] an der Zeit, sie durch bessere Ideen zu er-
setzen« (ebd.). Auf das Anliegen dieser Arbeit übertragen ließe sich nun 
also vermuten, dass auch bestimmte Aspekte oder Eigenheiten der Kri-
tik »im Rahmen des geistigen Fortschritts eine wichtige Rolle« spielten, 
wobei der Vorschlag dieser Arbeit darin besteht, sie nun »durch besse-
re Ideen zu ersetzen«. Das Ersetzen ist allerdings eine diffizile Angele-
genheit.32 Genau wie Dewey geht auch Rorty davon aus, dass »Begrif-
fe Personen [ähneln]: Kein zweites Mal sind sie genau die gleichen, stets 
entwickeln sie sich« (Rorty 2008, 216, vgl. Dewey 1910). Daher schlägt 

30	 	»Consider what effects that might conceivably have practical bearings you 
conceive the objects of your conception to have. Then, your conception of 
those effects is the whole of your conception of the object« (Peirce 1905, 
481). Insofern diese Maxime von Peirce in einer Vielzahl von Varianten im-
mer wieder neu formuliert wurde, lässt sich streng genommen nicht von der 
Pragmatistischen Maxime sprechen. 

31	 	Diese Formulierung geht auf Deweys Überzeugung zurück, die Aufgabe von 
Kunst »has always been to break through the crust of conventionalized and 
routine consciousness« (1927/1985, 183). Dass Pragmatistïnnen wie Ror-
ty diese Formulierung auf die Philosophie selbst übertragen, hat mit deren 
Engführung von Kunst und Philosophie zu tun, die im dritten Abschnitt die-
ses Kapitels ausgeführt wurde. Anstelle des psychologisierenden und damit 
potentiell individualisierenden Ausdrucks des Bewusstseins (consciousness) 
tritt zudem bei Rorty eine radikal gemeinschaftliche Auffassung von Spra-
che, die im fünften Abschnitt beschrieben wurde. 

32	 	Bislang wurden verschiedene Formulierungen gewählt, um das Verhältnis der 
hier vorgeschlagenen zu kritischen Sprechweisen zu beschreiben – etwa ›wei-
terentwickeln‹, ›anreichern‹ und nun ›ersetzen‹. Diese Vagheit wird im Ver-
lauf der Arbeit hoffentlich von zunehmend systematischeren Bestimmungen 
abgelöst. Im dritten Kapitel diskutiere ich verschiedene Metaphern und da-
mit verbundene Logiken, die sich womöglich besser eignen als ›ersetzen‹. Im 
dritten Teil der Arbeit werden für verschiedene Probleme der Kritik je spezi-
fische Verhältnisse einer post-kritischen Erziehungswissenschaft vorgeschla-
gen. Im Schluss-Kapitel schließlich erwäge ich erneut verschiedene Verhält-
nisse der Post-Kritik als Integration, Ablehnung oder Korrektur von Kritik.

DISKUSSION UND KONSEQUENZEN FÜR DIE STUDIE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Rorty vor, die Rede vom Lösen von Problemen aufzugeben und stattdes-
sen zu einem Wandel der Sprache beizutragen. Die Devise »›Wir wollen 
es richtig darstellen!‹ müsse durch […] ›Wir wollen es mal anders versu-
chen!‹ ersetzt werden« (Rorty 2008, 220). Wie eine solche metaphiloso-
phische Devise philosophisch umgesetzt werden kann, illustriert Rorty 
an den Arbeiten von Robert Brandom. Dieser 

behauptet nicht: Alle haben eine falsche Darstellung von Begriffen gege-
ben, und ich gebe jetzt eine richtige Darstellung. Vielmehr sagt er eher 
etwas von der folgenden Art: Repräsentationalistische Erklärungen des 
semantischen Inhalts sind uns vertraut, und die von ihnen aufgeworfe-
nen Probleme werden immer langweiliger, also wollen wir es mal mit 
einer inferentialistischen Erklärung probieren und sehen, ob die Sache 
besser läuft. (Rorty 2008, 221) 

Daran anschließend kann ich formulieren: In der Erziehungswissen-
schaft sind uns kritische Beschreibungen von Pädagogik vertraut, und 
die von ihnen aufgeworfenen Probleme werden immer langweiliger, also 
wollen wir es mal mit post-kritischen Beschreibungen probieren und se-
hen, ob die Sache besser läuft. 

»Sehen, ob die Sache besser läuft« verweist auf den pragmatistischen 
Experimentalismus, dem auch diese Arbeit folgt – und damit ein nicht 
unerhebliches Risiko eingeht: denn womöglich läuft die Sache nicht bes-
ser. Vorher wissen kann ich es nicht; ein Experiment muss durchgeführt 
werden, um rauszufinden, ob es – besser oder auch nur überhaupt – läuft. 
Noch dazu kann nicht im Vornhinein bestimmt werden, was es heißen 
würde und woran man erkennen könnte, dass es besser läuft. Diese Be-
urteilung muss der Leserïn und der community überlassen werden, zu 
deren Gespräch ich einen Beitrag zu leisten beabsichtige – auf diesen As-
pekt werde ich zum Schluss dieses Kapitels zurückkommen. 

Um die Konsequenzen der bislang allgemein dargestellten Konzeption 
von Allgemeiner Erziehungswissenschaft als Kulturpolitik für diese Stu-
die konkret darzustellen, werde ich im Folgenden drei Fragen diskutie-
ren. Diese lauten erstens: Warum spreche ich von einem post-kritischen 
Ansatz und situiere meine Arbeit nicht innerhalb oder als eine Weiter-
führung der kritischen Tradition? Gewissermaßen spiegelbildlich zwei-
tens: Ist Kulturpolitik nicht selbst ein kritisches Unternehmen und somit 
als Modus einer Arbeit, die es beabsichtigt, einen post-kritischen Ansatz 
zu erarbeiten, ungeeignet? Und drittens: Warum führt diese Arbeit keine 
Beispiele für kritische Erziehungswissenschaft an, von der sie sich abzu-
setzen beabsichtigt? 

Also: Warum spreche ich von einem post-kritischen Ansatz und situ-
iere meine Arbeit nicht innerhalb oder als eine Weiterführung der kriti-
schen Tradition? Zum einen möchte ich damit an die Diskussionen um 

ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS KULTURPOLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

eine post-critical pedagogy33 anknüpfen und meine Arbeit als einen Bei-
trag zu dieser Diskussion verstanden wissen. Zum anderen scheint es mir 
gerade ein Problem der kritischen Theorie zu sein, Selbstkritik in immer 
weitere Metareflexionsschleifen bis in eine Höhe hochzuschrauben, von 
der aus die kritisierenswerten Verhältnisse kaum mehr in den Blick ge-
nommen werden können (vgl. Kaloianov 2014).34 Eine solche Hyposta-
sierung der Kritik tut der Kritik selbst irgendwann Gewalt an, wie Le-
wis-Kraus bemerkt:35 

This is the peril of hermetic rigorism and abject professionalization: if 
you believe that whatever it is you have chosen to hypostasize – truth 
in epistemology, the class structure in economics, the drive for status 
in social relations – is the only thing ultimately worthy of discussion, 
you stand a good chance of finding yourself on the defensive, with few-
er and fewer people to talk to and increasingly occult things to talk 
about. Whenever a discipline becomes too self-congratulatorily reflex-
ive, when it thinks, for example, that the corrections to the blind spots 

33	 	 In Abschnitt 2.3 stelle ich diese Diskussionen um eine post-critical pedago-
gy dar. 

34	 	Kaloianov (2014) unterscheidet zwischen Existenzkritik und Exzellenzkri-
tik. Während die Exzellenzkritik um akademische Genauigkeit ringt, rich-
tet sich die Existenzkritik an und gegen die lebensweltlichen Probleme der 
Schwachen, Ausgegrenzten und Unterdrückten einer Gesellschaft, indem 
sie von ihren existenziellen Situationen ausgeht. Kaloianov bringt die Ex-
zellenzkritik mit der Frankfurter Schule seit Habermas und den Namen 
Honneth, Forst und Jaeggi in Verbindung, während er die Existenzkritik 
durch Benjamin, Horkheimer und Adorno vertreten sieht. Ich hege Zwei-
fel an dieser Einsortierung und schließe mich ihr nicht an, halte aber den-
noch sowohl die zugrundeliegende Unterscheidung zwischen den beiden 
Formen der Kritik für hilfreich als auch Kaloianovs Diagnose für angemes-
sen, dass die in der universitären Philosophie vertretene Kritische Theorie 
sich im Laufe der Zeit tendenziell epistemologischen Fragen angenähert 
und von materiellen, in Rortys Terminologie im engeren Sinne politischen 
Fragen abgewendet hat. Ich folge auch Kaloianovs Problematisierung die-
ser Tendenz für die Kritische Theorie. Da mein eigenes Interesse allerdings 
auch eher auf der epistemologischen Seite eines solchen, zugegebenermaßen 
»ziemlich brachial[en], aber [womöglich] trotzdem erhellend[en]« (Sonde-
regger in Bembeza/Sonderegger 2020, ohne Paginierung) Spektrums liegt, 
halte ich es für angemessen, mich eben gerade nicht in der Kritischen Theo-
rie zu verorten (für ein überzeugendes gegenteiliges Unternehmen vgl. Vo-
gelmann 2022). 

35	 	Damit dehnt er die oben angedeutete Kritik Rortys an der Professionalisie-
rung der akademischen Philosophie auf andere Disziplinen aus. Lewis-Kraus 
war enger Mitarbeiter von Rorty und hat nach eigenen Aussagen wesentlich 
zur Entstehung des Bandes Philosophie als Kulturpolitik beigetragen (per-
sönliche Mitteilung). 

DISKUSSION UND KONSEQUENZEN FÜR DIE STUDIE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

of sociology will be illuminated in an infinite regress of ever more so-
ciology, that discipline has become moribund. (Lewis-Kraus 2009, ohne 
Paginierung) 

Genau dieser Prozess ist meines Erachtens auch in der Kritischen Theo-
rie und Teilen der sich auf sie berufenden Erziehungswissenschaft zu be-
obachten – sie sind sowohl »too self-congratulatorily reflexive« als auch 
zu defensiv geworden, sodass sie immer weniger Gesprächspartnerïnnen 
finden und stattdessen »increasingly occult things« zu ihrem Gegenstand 
machen, die nur noch ein kleiner Kreis an Eingeweihten zu überblicken 
vermag.36 Daran ist meines Erachtens, im Unterschied zur Bewertung Le-
wis-Kraus’, nichts per se problematisch: Kritik, Kritik der Kritik, Kritik 
an der Kritik der Kritik und so weiter37 halte ich persönlich für interes-
sant, wissenschaftstheoretisch für legitim und kulturpolitisch für poten-
tiell ertragreich. Im Einzelfall ist also prinzipiell nichts gegen sie einzu-
wenden, gleichwohl halte ich die von Lewis-Kraus beschriebene Tendenz 
mit Bezug auf eine sich als kritisch verstehenden Erziehungswissenschaft 
im Allgemeinen für bedenkenswert. Aus diesem Grund beabsichtige ich 
mit dieser Arbeit nicht zu weiteren Selbstsituierungen und Metarefle-
xionsschleifen beizutragen,38 sondern den Ausgangspunkt meines Ex-
periments stattdessen in einer tentativen Abgrenzungsgeste (angezeigt 
durch das ›post-‹) zu verorten. Dies heißt jedoch weder, dass ich nicht 

36	 	 Jedenfalls ist es heute nicht mehr denkbar, dass ein Heftchen wie Adornos 
Erziehung zur Mündigkeit (1971/2021) ein Publikumserfolg wird. Eventuell 
können wir allerdings in den letzten Jahren eine Gegenbewegung innerhalb 
der Kritischen Theorie beobachten, siehe etwa von Redeckers überzeugen-
de und erfolgreiche Versuche, ihre akademischen Arbeiten auch an ein brei-
teres Publikum zu kommunizieren (2020). 

37	 	 Ich übertreibe nicht: Problemlos könnte ich beispielsweise eine Kritik an Ku-
bacs (2013) Kritik an Messerschmidts (2009) Kritik an der kritischen Erzie-
hungswissenschaft üben (oder an einem beliebig anderen Punkt dieses vier-
fachen Kritikverhältnisses ansetzen: etwa selbst die Erziehungswissenschaft 
kritisieren, die kritische Erziehungswissenschaft kritisieren, Messerschmidts 
Kritik der kritischen Erziehungswissenschaft kritisieren und so weiter – si-
cher ließe sich auch noch eine Kritik an Kubacs Kritik an Messerschmidts 
Kritik an der kritischen Erziehungswissenschaft finden, die man kritisieren 
könnte). All diese Möglichkeiten wären aus meiner Sicht legitim und poten-
tiell interessant; es handelt sich allerdings nicht um mein Erkenntnisinteres-
se mit der vorliegenden Arbeit. 

38	 	Gegenteilige Unternehmungen, die viele der Impulse der vorliegenden Ar-
beit teilen, finden sich bei Sonderegger (2019) und Celikates (2009). In der 
Bildungstheorie wird gegenwärtig erneut diskutiert, inwiefern sich die Figur 
des ›Unbedingten‹ eignet, der Verstrickung in immer neue Selbstsituierungen 
und Metareflexionsschleifen zu entkommen (vgl. Bünger/Lütke-Harmann 
2020; Gelhard 2020 sowie dazu kritisch Messerschmidt 2007; 2020). 

ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS KULTURPOLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

auch vor dem Hintergrund kritischer Traditionen in der Erziehungswis-
senschaft schreibe und immer wieder auch explizit Anregungen von ih-
nen aufnehmen kann, noch, dass die vorliegende Arbeit nicht auch als 
ein Beitrag zur Weiterentwicklung bestimmter Probleme innerhalb die-
ser gelesen werden kann. 

Während die erste Frage eine Begründung der Situierung der vorlie-
genden Arbeit jenseits der kritischen Tradition einfordert, lässt sich um-
gekehrt auch fragen, ob die vorliegende Arbeit dieser Selbstsituierung 
zum Trotz nicht mit guten Gründen als kritisch zu bezeichnen wäre. 
Darauf zielt die zweite Frage: Ist Kulturpolitik nicht selbst ein kritisches 
Unternehmen und somit als Modus einer Arbeit, die es beabsichtigt, 
post-kritische Sprechweisen zu erarbeiten, ungeeignet? Ja, in einem be-
stimmten Sinne ist Kulturpolitik selbst kritisch – allerdings scheint mir 
das völlig unproblematisch. Ein pragmatistisches Wissenschaftsverständ-
nis ist fallibilistisch und dauerhaft revisionär – das gilt übrigens für the-
oretische und empirische Wissenschaft gleichermaßen. Im Gegensatz zu 
einem Cartesianischem Ideal absoluter Gewissheit39 produzieren expe-
rimentalistische Wissenschaften 

ständig neue Erkenntnisprobleme, die die etablierten wissenschaftli-
chen Überzeugungszusammenhänge infrage stellen. Diese Probleme sind 
dann der Ausgangspunkt für die Kritik der alten Erkenntnisse. Wird 
dieser Prozess als ein unendlicher gedacht, dann geht es in ihm gerade 
nicht um die methodische Sicherstellung von Überzeugungen, sondern 
um die ständige Produktion neuer wissenschaftlicher Erfahrung und um 
die Kritik alter Überzeugungen. Der Weg der Erkenntniskritik ist in einer 
so fallibilistisch verstandenen Wissenschaft schon das Ziel der Erkennt-
nisbemühungen. (Hampe 2006, 190) 

In diesem Sinn lässt sich Kulturpolitik und die vorliegende Arbeit als kri-
tisch-experimentalistisch bezeichnen. Als solche verstandene Theoriear-
beit kommt nie zum Abschluss; kein Beitrag zum Gespräch kann und 
soll der letzte sein. Das ist nur dann erstaunlich, wenn Philosophie als 
entweder einzig dem Cartesianischem Ideal absoluter Gewissheit ver-
pflichtet angesehen wird oder wenn Gadamers »Kontrast zwischen me-
thodisch kontrollierter Wahrheitserzeugung [der empirischen Wissen-
schaften] und unmethodisch hermeneutischem Wahrheitsgeschehen [der 

39	 	Das Cartesianische Ideal absoluter Gewissheit macht Hampe auch noch 
bei Heidegger aus, der »den fallibilistischen Charakter der modernen Wis-
senschaft nie wahrgenommen« habe (2006, 189). Rorty verortet Habermas 
schon auf dem richtigen Weg von einer Wahrheits- zu einer Rechtfertigungs-
orientierung, bezeichnet ihn allerdings in dieser Hinsicht als »insufficiently 
radical« (2001, 50), was Rorty auch mit einer Angst vor Nietzscheanischen 
und damit potenziell als mit dem Faschismus in Verbindung zu bringenden 
Positionen erklärt (vgl. ebd.). 

DISKUSSION UND KONSEQUENZEN FÜR DIE STUDIE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

Philosophie]« vorausgesetzt wird, der »jedoch gerade den wichtigsten 
Zug moderner Wissenschaft [unterschlägt], wie er seit Peirce als mög-
liches Verständnis der Methoden […] diskutiert wird: ihre auf Dauer 
gestellte Selbstkritik im fallibilistischen Wissenschaftsprozess« (Ham-
pe 2006, 189). Insofern ist eine bestimmte Kritikorientierung einer als 
Kulturpolitik verstandenen Philosophie immer schon eingeschrieben.40 

Insofern sie sich kritisch auf andere (wissenschaftliche) Vorschläge 
des Sprechens bezieht, operiert Kulturpolitik negierend. Allerdings be-
tont Rorty häufig, die aussichtsreichste Strategie für einen kulturpoliti-
schen Wandel sei die Erarbeitung von Vorschlägen neuer und nicht das 
Schlechtmachen alter Sprechweisen. Aus diesem Grund liegt der kul-
turpolitische Fokus dieser Arbeit auf der Erarbeitung von Alternativen 
(vor allem im dritten Teil). Gleichwohl scheint es mir ebenfalls geboten, 
nachzuweisen, inwiefern diese angemessenerweise als neu ausgewiesen 
werden können (vor allem im zweiten Teil). Hierzu beschäftige ich mich 
in kritischer Absicht mit der Kritik – allerdings ist nicht diese Kritik an 
der Kritik selbst der Sinn und das Ziel dieser Beschäftigung, sondern die 
Plausibilisierung neuer Sprechweisen sowie die Plausibilisierung der Be-
zeichnung dieser Sprechweisen als neu. 

Schließlich drittens: Warum führt diese Arbeit keine Beispiele für kri-
tische Erziehungswissenschaft an, von der sie sich abzusetzen beabsich-
tigt? Warum enthält die Arbeit keine Nachweise für deren Probleme? 
Ich möchte hierfür vier Gründe anführen sowie abschließend skizzieren, 
was ich aus kulturpolitischen Überlegungen stattdessen für angemessen 
halte. Der erste Grund liegt darin, dass die eingeforderten Operationen 

40	 	 Im Unterschied jedoch zu vielen experimentell arbeitenden empirischen For-
schungsarbeiten geht es im Experiment der vorliegenden Arbeit nicht dar-
um, »die Wahrheit« herauszufinden, sondern zum Fortschritt im disziplinä-
ren Gespräch beizutragen (vgl. Rorty 2001, Kap. 3 und 4). Insofern ist ihr 
Einsatz radikal anti-autoritär, sie bietet keine Bleibe, keine bleibende Kon-
zeption (vgl. Ramberg 2011, 103). Die kulturpolitische Philosophïn hat, wie 
ich rekonstruiert habe, keine herausgestellte Stellung innerhalb der »gesell-
schaftlichen Muster« und »sozialen Gewohnheiten« inne und kann damit 
auch kein besonderes Verhältnis, gar eine »Liebe zur Wahrhaftigkeit« für 
sich in Anspruch nehmen, wie es Hampe vorschlägt (2006, 190–192). Da-
mit folgt er meines Erachtens der problematischen philosophischen Traditi-
on der Tendenz zur Selbstüberschätzung. Es lassen sich natürlich Hinsichten 
ausmachen, in denen Philosophïnnen oder Theoretikerïnnen eine relativ zu 
bestimmten anderen Berufsgruppen differente Stellung in der Gesellschaft 
einnehmen. Allerdings trifft dies auch auf alle anderen Wissenschaftlerïn-
nen und viele andere Berufsgruppen zu, sodass in kulturpolitischer Hinsicht 
besser nicht von einer Einzigartigkeit von Theoretikerïnnen gesprochen wer-
den sollte (vgl. Rorty 2008), wie es Hampe (2006, 190–192) in Anschluss 
an Bernsteins (1966) Dewey-Interpretation unglücklicherweise tut. 

ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS KULTURPOLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

(Beispiele geben, Probleme nachweisen) für das Ziel dieser Arbeit nicht 
erforderlich sind: Wenn ich in Bezug auf die vorherige Frage gesagt habe, 
dass nicht eine Kritik an der Kritik selbst das Ziel dieser Arbeit dar-
stellt, sondern die Plausibilisierung neuer Sprechweisen und die Plausi-
bilisierung der Bezeichnung dieser Sprechweisen als neu, sind für diese 
Operationen keine Beispiele, Nachweise oder Feindbilder notwendig.41 
Gleichwohl stellt die Tatsache, dass eine Operation nicht notwendig ist, 
noch keinen Grund dar, diese nicht durchzuführen. Insofern ist diese 
erste Antwort, wenn auch wichtig und womöglich für ein angemessenes 
Verständnis der vorliegenden Arbeit notwendig, so doch auch schwach 
und nicht hinreichend, um eine Forderung nach Beispielen und Problem-
nachweisen zurückzuweisen. Demgegenüber beruhen die folgenden drei 
Gründe auf stärkeren Argumenten. 

Der zweite Grund für meinen Verzicht auf Beispiele und Nachwei-
se kritischer Erziehungswissenschaft liegt in der Gefahr einer Wieder-
holung der Kritik. Die Tendenz einer vorherrschenden Negativität (Was 
machen sie falsch? Wo liegen ihre Probleme? etc.) und die Geste detek-
tivischer Aufdeckung bestimmter, vorab festgelegter Motive (Mechanis-
men, Funktionsweisen, Logiken etc. »hinter« oder »unter« den Texten 
und »zwischen den Zeilen«) problematisiere ich in dieser Arbeit in einer 
Weise, die es als unglücklich erscheinen ließe, wenn sie selbst angewen-
det würden, da in diesem Fall der Vorwurf eines performativen Selbst-
widerspruchs durchaus angemessen wäre. Ich führe diese Gefahr eines 
performativen Selbstwiderspruchs im weiteren Verlauf dieser Arbeit per-
manent mit und diskutiere sie immer wieder. 

Der dritte Grund besteht in der weitgehenden Unmöglichkeit, im 
strengen Sinne Belege oder Nachweise für die Logiken oder Probleme 
der Kritik in der Erziehungswissenschaft vorzulegen. Die Frage nach Be-
legen oder Nachweisen setzt voraus, es sei angebbar, was als hinreichen-
der Nachweis gelten könnte oder als legitimer Beleg angesehen würde. 
Eine solche Angabe scheint mir jedoch aus zwei Gründen nur schwer 
möglich, und zwar sowohl aus Gründen der Quantität als auch der Aus-
wahl. Hinsichtlich der Quantität scheint mir unklar, wie viele Belege ein 
Nachweis konstituierten: eine Arbeit? Dann würde mit Recht entgegnet 
werden können, dass diese Arbeit womöglich ein paar Schwächen habe 
– dies verweist bereits auf das Problem der Auswahl – diese Arbeit aber 
keineswegs als repräsentativ für die kritische Erziehungswissenschaft an-
gesehen werden kann. Stattdessen: zwei Arbeiten? Zehn? Dreißig? Dann 

41	 	Durch Vobrubas (2009) kritischer Auseinandersetzung mit der Kritischen 
Theorie lässt sich dies veranschaulichen: Seine abstrakten Beschreibungen 
von Problemen der Kritik werden durch seine konkrete Auseinandersetzung 
mit bestimmten Schriften und Autoren mit nichts angereichert; sie stellen 
meines Erachtens keinen Mehrwert dar. 

DISKUSSION UND KONSEQUENZEN FÜR DIE STUDIE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

würde man wiederum Gefahr laufen, die Feinheiten der einzelnen Ar-
beiten aus dem Blick zu verlieren, zu Übergeneralisierungen zu tendie-
ren und den behandelten Arbeiten nicht mehr gerecht zu werden. Hin-
sichtlich der Auswahl von Belegen scheint mir alles andere als geklärt, 
wie eine solche getroffen werden könnte.42 Immer lauerte die Gefahr des 
cherry picking, also die gezielte Wahl solcher Arbeiten oder Textpassa-
gen, die als Beleg für das jeweilige Argument »ins Bild passen«. Doch 
»belegt« ist durch solch ein Vorgehen einzig, dass es irgendwo irgend-
einen Text gibt, der an irgendeiner Stelle irgendein Problem hat. Um im 
strengen Sinne bestimmte Tendenzen in einer disziplinären Diskursland-
schaft belegen zu können, wären systematic reviews notwendig, welche 
dann allerdings wieder weitgehend deduktiv und quantifizierend vorge-
hen würden, wohingegen das Anliegen der vorliegenden Arbeit in einer 
qualitativen Beschreibung von Logiken und Problemen von Kritik in der 
Erziehungswissenschaft besteht. 

Der vierte und letzte Grund für meinen Verzicht auf Beispiele und 
Nachweise kritischer Erziehungswissenschaft schließlich ist mir persön-
lich am wichtigsten: Ich möchte mit dieser Arbeit keine Autorïnnen oder 
»Positionen« angreifen, nicht an Wissenschaft in einer Logik der Terri-
torialeroberung, in Metaphern des Kampfes, teilnehmen. Ein Nachweis 
von Problemen in bestimmten Texten könnte meine Kritik an der Kritik 
individualisieren, wohingegen ich »critique as a genre and an ethos – as 
a transpersonal and widespread phenomenon rather than the brainchild 
of a few eminent thinkers« (Felski 2015, 4) – zu behandeln beabsichtige. 
Ich versuche, die Performanz kritischer Erziehungswissenschaft in den 
Blick zu nehmen – ohne zu psychologisieren oder verdeckte Intentionen 
aufzuspüren.43 Daher sind in dieser Arbeit »kritische Erziehungswissen-
schaftler« rhetorische Personae anstelle einer spezifischen Gruppierung 
historischer Personen (vgl. ebd.).44 »Kritische Erziehungswissenschaft-
ler« sind fiktiv, jedoch insofern sie in der Leserïn dieser Arbeit eine Re-
sonanz erfahren – insofern etwa Beschreibungen von Problemen der Kri-
tik als angemessen eingeschätzt werden – als imaginative Figuren real. 

Was also stattdessen, anstelle von Belegen und Nachweisen? Boltanski 
schreibt in Soziologie und Sozialkritik, er habe »darauf verzichtet, […] 
Schemata mit Namen in Verbindung zu bringen«, denn diese Angabe 

42	 	So kritisiert Steinert (in Steinert/Vobruba 2011) durchaus zurecht, Vobru-
ba (2009) berücksichtige für seine Problematisierung Kritischer Theorie so-
wohl zu wenige Autorïnnen der kritischen Tradition (in ausführlicher Aus-
einandersetzung nämlich bloß zwei) als auch die falschen (etwa Habermas, 
der dieser laut Steinert zu Unrecht zugeschrieben werde).

43	 	Dieser Verzicht ist nicht leicht und es werden Passagen folgen, die an einer 
solchen Psychologisierung womöglich eng vorbei schrammen. Im fünften 
Abschnitt des fünften Kapitels werde ich kurz darauf zurückkommen. 

44	 	Daher werden sie auch nicht gegendert. 

ALLGEMEINE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS KULTURPOLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

hätte ihn »dazu gezwungen, entweder übertrieben schematisch und not-
gedrungen ungenau und ungerecht zu sein oder mich auf endlose Ana-
lysen und Einzelheiten einzulassen« (2010, 28). Mit einem Augenzwin-
kern fügt er hinzu: »Der Leser mag deshalb diese Seiten ein wenig wie 
ein Kind lesen, dem es Spaß macht, Rätsel zu lösen, oder wie ein Er-
wachsener, der hinter den Figuren eines Schlüsselromans die wirklichen 
Personen zu entziffern sucht« (ebd.). Im Unterschied zu Boltanski aller-
dings enthält diese Arbeit keine versteckten Referenzen auf Personen 
und Arbeiten, die aufzuspüren wären. Ich habe nichts versteckt und ver-
schleiert, es gibt kein Dahinter, keine zweite Schicht der Arbeit, die ich 
aus detektivischer Freude oder bloßer Faul- oder Feigheit nicht trans-
parent gemacht habe. Anstelle der detektivischen Arbeit des Entzifferns 
und Entschleierns muss ich es der Leserïn überlassen, inwiefern und auf 
was genau die skizzierten Aspekte kritischer Erziehungswissenschaft zu-
treffen.45 Ob eine Leserïn meine Arbeit für überzeugend hält oder nicht, 
wird ganz wesentlich davon abhängen, ob sie die beschriebenen Proble-
me als solche teilt. Diesen Prozess kann ich nicht abnehmen, kann keine 
Garantie ausstellen, muss mich der Ungewissheit hingeben: Er ist beein-
flusst von den Leseerfahrungen der Leserïn, die sowohl propositiona-
le als auch affektive Komponenten aufweisen (Was hält man für wahr? 
Wie fühlt sich ein Text an?).46 Meine Vermutung ist, dass diese Positio-
nalität letztendlich für die Beurteilung aller Texte ausschlaggebend ist,47 
sodass ich der Rezeption dieser Arbeit in dieser Hinsicht mit neugieriger 
Gelassenheit entgegensehe. 

45	 	 In einem Review zu Felskis Limits of Critique schreibt eine Rezensentin: 
»The power of Felski’s book will rest on whether its characterizations of cri-
tique are recognizable: whether we can see what she sees« (Beckwith 2017, 
333). Diese Abhängigkeit vom Erkennen der Kritik, die der Text selbst allein 
nicht garantieren kann, kann und muss wohl auch für meine Arbeit konsta-
tiert werden. 

46	 	Dies führe ich im sechsten Kapitel weiter aus. 
47	 	Diese Vermutung kann darin radikalisiert werden, die Leserïnnen eines Tex-

tes sogar für dessen Fehler verantwortlich zu machen. In diesem radikalen 
Sinne schreibt Mitterer: »Ein Irrtum kann immer nur als Differenz zu der 
Auffassung bestimmt werden, die den Irrtum feststellt, gleichgültig ob die-
se Feststellung von einem Jenseits des Diskurses legitimiert wird oder nicht. 
(Darum trägt die Verantwortung für die Irrtümer in diesem Buch der Leser 
und nicht der Autor.)« (Mitterer 2011a, 13). 

DISKUSSION UND KONSEQUENZEN FÜR DIE STUDIE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

2. Konturen der Kritik in der 
Erziehungswissenschaft 

Ein schwarzer Flügel steht auf der schwach beleuchteten Bühne. 
Ein ernst dreinblickender Mann tritt auf, schreitet an den Flügel, 
streicht die Schößen seines Fracks hinter den Hocker und setzt sich. 
Er schlägt seine Noten auf. Schnitt. Ein zweiter Mann kommt hin-
zu, blickt ernst in die Kamera und nickt dem Pianisten zu. Es setzt 
Musik ein. Doch der Flügel ist nicht zu hören, vielmehr eine flotte 
Marschmusik mit Bläsern und Trommeln. Noch immer fokussiert 
die Kamera das Gesicht des zweiten Manns, noch immer blickt er 
ernst in die Kamera. Zur Marschmusik setzt ein Männerchor ein. 
Nun stimmt auch der zweite Mann ein: dieselbe Melodie wie der 
Männerchor, allerdings grotesk schief. Dabei vollführt er, mit weißer 
Fliege vor dem Flügel stehend, dramatische Gesten. Derweil zoomt 
die Kamera heraus, sodass auch der Pianist wieder ins Bild kommt. 
Mit großer Sorgfalt blättert er seine Noten um, ohne je die Tasten 
seines Instruments zu berühren. Die Musik setzt aus und das Bild 
wird dunkel. 

War das eine angemessene Beschreibung des etwa eineinhalbminütigen 
Videos des finnischen Künstlers M. A. Numminen? Ludwig Wittgen-
stein würde diese Frage wohl verneinen. In seinem Tractatus logico-phi-
losophicus (1922/2021) argumentiert er dafür, dass Ästhetik sich »nicht 
aussprechen lässt« (ebd., § 6.421), da ihre Sätze außerhalb des Bereichs 
sinnvoller Logik liegen. Denn für Wittgenstein gilt, was von Männerchor 
und Sänger rezitiert wurde: »Wovon man nicht sprechen kann, darüber 
muss man schweigen« (ebd., § 7). 

Wissenschaftliches Argumentieren (oder auch »Kritisches Denken«, 
vgl. Pfister 2020), so eine noch immer weit verbreitete Vorstellung, kön-
ne nur dann gelingen, wenn die benutzten Begriffe klar definiert wer-
den. Bei jedem Wort müsse deutlich werden, was es bedeutet und was 
nicht (Intension und Extension). Besonders eindrücklich wird diese Vor-
stellung von Wittgenstein zur Sprache gebracht: »Alles was überhaupt 
gedacht werden kann, kann klar gedacht werden. Alles, was sich aus-
sprechen lässt, lässt sich klar aussprechen.« (1922/2021, § 4.116)1 Be-
trachten wir von dieser Warte aus die letzten Sätze direkt vor dem eben 

1	  	Dabei sollte berücksichtigt werden, dass für Wittgenstein bereits im Tracta-
tus ebenso klar ist, dass dasjenige, was klar gedacht und beschrieben wer-
den kann, kontingent ist: »Alles, was wir sehen, könnte auch anders sein. 
Alles, was wir überhaupt beschreiben können, könnte auch anders sein. Es 
gibt keine Ordnung der Dinge a priori« (Wittgenstein 1922/2021, § 5.634). 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

zitierten allerletzten Satz des Tractatus, der im beschriebenen Video ge-
sungen wurde: 

Die richtige Methode der Philosophie wäre eigentlich die: Nichts zu sa-
gen, als was sich sagen läßt, also Sätze der Naturwissenschaften – also 
etwas, was mit Philosophie nichts zu tun hat –, und dann immer, wenn 
ein anderer etwas Metaphysisches sagen wollte, ihm nachzuweisen, daß 
er gewissen Zeichen in seinen Sätzen keine Bedeutung gegeben hat. Die-
se Methode wäre für den anderen unbefriedigend – er hätte nicht das 
Gefühl, daß wir ihn Philosophie lehrten – aber sie wäre die einzig streng 
richtige. (Wittgenstein 1922/2021, § 6.53) 

Meine Sätze erläutern dadurch, daß sie der, welcher mich versteht, am 
Ende als unsinnig erkennt, wenn er durch sie – auf ihnen – über sie hi-
nausgestiegen ist. (Er muß sozusagen die Leiter wegwerfen, nachdem er 
auf ihr hinaufgestiegen ist.) Er muß diese Sätze überwinden, dann sieht 
er die Welt richtig. (Wittgenstein 1922/2021, § 6.54)

In der Interpretation Gunnarssons (2000) verurteilen diese letzten Sät-
ze des Tractatus dessen eigenes Anliegen zum Scheitern. Für Gunnars-
son zeigen sie, dass der Versuch, eine sinnvolle Grenze zwischen sprach-
lichem Sinn und Unsinn zu ziehen, selbst wieder in Unsinn endet, dass 
also die Vorstellung, dass es eine Grenze zwischen Sinn und Unsinn gibt, 
selbst schon unsinnig ist. 

Was also ist der Sinn – und Unsinn – von ›Kritik‹ und ›kritischer Er-
ziehungswissenschaft‹? Ich werde Wittgensteins Figur der »Familienähn-
lichkeiten« folgen, die er anhand des Begriffs ›Spiel‹ veranschaulicht, 
indem er zeigt, dass es keine durchgängige Gemeinsamkeit aller Spiele 
gibt, kein »Wesen« und keine »Essenz« des Spiels, und dass es nichts-
destotrotz aufgrund von Ähnlichkeiten sinnvoll möglich ist, von ›Spie-
len‹ zu sprechen (Wittgenstein 1953/2003). Gleiches nehme ich für den 
Begriff ›kritische Erziehungswissenschaft‹ an. In einem ersten Zugang 
gilt es daher, kritische Erziehungswissenschaft als eine Figur des Ähnli-
chen zu begreifen. 

Dies wird im ersten Abschnitt des Kapitels versucht. Daran schließt 
eine Sondierung dessen an, was unter ›Kritik‹ in der Allgemeinen Er-
ziehungswissenschaft verstanden werden kann, wobei insbesondere das 
Verhältnis zwischen Kritik und Wissenschaft im Fokus steht. Drittens 
rekonstruiere ich die Debatte um eine post-critical pedagogy, indem ich 
diese zunächst von technischen und kritischen Sprechweisen in der Erzie-
hungswissenschaft abgrenze und dann verschiedene Positionen hinsicht-
lich ihrer Bezugstheorien, den erforschten pädagogischen Phänomenen 
und ihren Bezügen zu pädagogischen Praxisfeldern sondiere. Schließlich 
biete ich eine Zusammenfassung des Kapitels und eine Diskussion der 
daraus folgenden Konsequenzen für die weitere Arbeit an. 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

2.1 Gegenstandskonstitution:  
Kritische Erziehungswissenschaft 

als Figur des Ähnlichen 

Wenn ich von »post-kritischer Erziehungswissenschaft« spreche, wie 
kann ich angeben, was »kritische Erziehungswissenschaft« ausmacht? 
Was wird im Titel dieser Arbeit »gepostet«, also mit dem Präfix ›post‹ 
versehen? In Anlehnung an Mol (2002) könnte man in einer ersten An-
näherung formulieren: ›Kritik‹ ist kein Einzelding, sondern multipel. In 
verschiedenen Sprachspielen kann ›Kritik‹ verschiedenes bedeuten, und 
es ist nicht im Entferntesten mein Anliegen, diese Multiplizität auf eine 
Bedeutung zu reduzieren, indem der Begriff »definiert« und damit fest-
gelegt wird – auch dann nicht, wenn es auf diese Weise leichter wäre, ihn 
zurückzuweisen. Es geht mir nicht um Zurückweisung, dem Spiel, ent-
weder für und gegen etwas zu sein (oder einen entsprechenden akade-
mischen Kampf auszufechten, vgl. Lakoff/Johnson 1980, 4f.). Ich wer-
de mich davor hüten, Kritik zu identifizieren, aufzudecken, was Kritik 
in Wirklichkeit ist.2 Stattdessen arbeite ich mit unterschiedlichen Fa-
cetten oder Versionen des Begriffs sowie zu Beginn eines jeden Kapi-
tels mit empirischen oder fiktionalen Situationen, die etwas über Kri-
tik aussagen. 

Die Anfrage, was mit ›kritischer Erziehungswissenschaft‹ gemeint sei, 
liegt bei einem Versuch einer post-kritischen Erziehungswissenschaft 
nahe. So bemängelt beispielsweise Haupt, in meiner Vorstellung (Wort-
mann in Wortmann/Haupt 2023)3 werde »nicht definiert, was diese 
Einheiten bestimmt« (Haupt in Wortmann/Haupt 2023, 29), wobei mit 
»Einheiten« dasjenige gemeint ist, worauf sich eine post-kritische Erzie-
hungswissenschaft bezieht und von dem sie sich abzugrenzen versucht.
Haupt fordert darüber hinaus die Angabe, »wer darunter zu fassen sei«
und den Beleg »wer dies tut« (ebd.), also die konkrete Referenz auf Tex-
te und Autorïnnen, bei denen die (in dieser Arbeit im zweiten Teil) vor-
gestellten Probleme der Kritik auszumachen sind.

Mir geht es nicht darum, Positionen zu kritisieren, deren Struktu-
ren aufzudecken und Probleme zu identifizieren (im Sinne eines Fin-
gerzeigs: »Da haben wir sie also, die kritische Denkweise!«). Einen 
solchen detektivischen Modus der Text- und damit Autorïnnenkritik 
– hier habe ich eine Textstelle gefunden, um meine Position zu bele-
gen, dort habe ich eine andere Textstelle gefunden, um eine andere Po-
sition zu widerlegen und immer so weiter – entspricht nicht meinem

2	  	Diese Operationen des Identifizierens und Aufdeckens werden in Kapitel 4 
als kritische beschrieben und problematisiert. 

3	  	Dieser Abschnitt basiert auf meinen Ausführungen in Wortmann und Haupt 
(2023), wurde hier jedoch deutlich überarbeitet und erweitert. 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

wissenschaftlichen Selbstverständnis.4 Dieses wissenschaftliche Selbst-
verständnis kann etwa auf Autorïnnen wie Latour oder Sloterdijk auf-
bauen. Wann immer in deren Texten zur Problematisierung von Kritik 
Autorïnnennamen oder Theorietraditionen genannt werden, so geht es 
ihnen nicht um diese selbst, sondern um bestimmte Linien derer Rezep-
tion oder Aneignung. So spricht beispielsweise Latour nicht von Bour-
dieu und erst recht nicht von bestimmten Schriften – er liefert also ge-
rade keine ›Belege‹ –, sondern von einer »popularisierten, will sagen 
lehrbar gemachten Version« und »allzu flüchtigen Lektüre« Bourdieus 
(2007a, 14), und Sloterdijk beobachtet eine »arg trivialisierte[] Form« 
der Psychoanalyse (1983/2018, 115).5 Dabei wird klar: Die Psycho-
analyse gibt es nicht, ebenso wenig den Bourdieu und schon gar nicht 
den Marx oder den Foucault – um nur einige Beispiele unterschiedli-
cher kritischer Traditionen zu nennen. All diese Namen fungieren bei 
Latour und Sloterdijk als Figuren des Ähnlichen. Sie sind bereits in sich 
derart spannungs- und bisweilen widerspruchsreich, dass sie zu kriti-
sieren in der von ihnen gewählten Form grotesk wäre. 

Daran anschließend schlage ich vor, ›kritische Erziehungswissen-
schaft‹ selbst als Figur des Ähnlichen zu verstehen. Wann immer in die-
ser Arbeit von der kritischen Erziehungswissenschaft oder gar der Kritik 
und dem Kritiker die Rede sein wird, so bitte ich die Leserïn zu beachten, 
dass es sich nicht um Entitäten handelt, nicht um definierbare Einheiten 
und nicht um eine homogene Theorietradition.6 Ich sage nicht, was Kri-
tik ist – allerdings, was sie sein kann (im nächsten Abschnitt dieses Ka-
pitels) und was in der Erziehungswissenschaft problematisch an ihr sein 
könnte (im zweiten Teil dieser Arbeit). 

4	  	Genauer ausgeführt und begründet habe ich dieses, auch mit Bezug auf die 
Frage, weshalb diese Arbeit keine Beispiele für kritische Erziehungswissen-
schaft anführt, im ersten Kapitel. 

5	  	Ähnlich richtet sich auch Felskis Kritik an der Kritik nicht auf deren big na-
mes selbst, sondern auf deren Rezeption bzw. Nutzung zur Autorisierung 
von zunehmend vorhersehbaren Interpretationsweisen: »My beef, in short, 
is not with Althusser or Foucault, but with ›Althusser‹ and ›Foucault‹ – the 
selective citation of names to authorize a predictable practice of reading« 
(Felski 2017, 387). 

6	  	Auch die Unterscheidung zwischen mindestens drei großen Theorietraditio-
nen »Kritischer Erziehungswissenschaft«, nämlich in den Traditionen der 
deutschen Frankfurter Schule, französischer poststrukturalistischer Theorie 
oder amerikanischer Critical Pedagogy stehend, spielt in dieser Arbeit keine 
große Rolle. Es wäre zu diskutieren, inwiefern diese bei allen historischen 
wie auch systematischen Differenzen sinnvollerweise auf einen Begriff ge-
bracht werden können. Der Vorschlag dieser Arbeit bestünde darin, sie hin-
sichtlich der im zweiten Teil herausgearbeiteten Probleme der Kritik zu un-
tersuchen. 

KRITISCHE ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT ALS FIGUR DES ÄHNLICHEN

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

Ich möchte mit der Annahme von Ähnlichkeit als Konstitutionsmo-
ment des Kritischen zudem betonen, dass es bei der Bezeichnung ver-
schiedener Sprechweisen als »kritisch« nicht um deren Identität als Ge-
genüber von Differenz geht – also nicht davon ausgegangen wird, dass 
die kritischen Ansätze keine Unterschiede aufweisen –, sondern um deren 
Ähnlichkeit als eine »Figur des Kontinuierlichen« (Descola 2011, 21),7 
dass sie also bestimmte Kontinuitäten aufweisen, die sich angeben las-
sen. Mein Versuch wird sein, den entlarvenden Modus (Kapitel 4), den 
Bruch mit den Akteuren (Kapitel 5) sowie die negative Redeweise (Kapi-
tel 6) als solche Kontinuitäten kritischen Denkens als Modus erziehungs-
wissenschaftlicher Forschung zu beschreiben. 

Schließlich meine ich, dass es der Kritik oder der kritischen Erzie-
hungswissenschaft in einer Behandlung als Figur des Ähnlichen nicht 
anders ergeht als der Erziehungswissenschaft überhaupt. Auch die ge-
samte Disziplin widersetzt sich einer singulären Identifizierung oder 
allgemein geteilten Definition: So schreibt beispielsweise Kraft, ›Erzie-
hungswissenschaft‹ werde »als Kollektivsingular […] in umfassender 
Weise als Bezeichnung für alles, was in praktischer und theoretischer 
Hinsicht mit Erziehung in Verbindung steht« (2012, 348) gebraucht. 
Gleiches lässt sich für ›Kritik‹ und ›kritische Erziehungswissenschaft‹ 
konstatieren – auch diese stellen »Kollektivsingulare« dar. Aus einer 
an Wittgenstein geschulten pragmatistisch-kulturpolitischen Perspek-
tive meine ich, es tut der Erziehungswissenschaft, der Kritik und der 
kritischen Erziehungswissenschaft keinen Abbruch, wenn ihre Be-
zeichnungen Kollektivsingulare darstellen, wenn sie also kein Wesen 
und keinen Kern besitzen, sondern verschiedene Elemente, die, wie 
die Fasern eines Fadens (vgl. Wittgenstein 1953/2003, § 67), ineinan-
der übergreifen und zu bestimmten Zeiten kontingente Einheiten des 
Ähnlichen und Gemeinsamen bilden, die man sinnvollerweise ›Erzie-
hungswissenschaft‹, ›Kritik‹ oder ›kritische Erziehungswissenschaft‹ 
nennen kann. 

2.2 Sondierungen: Eine kleine Revue 
analytischer Unterscheidungen 

Wenn Kritik als Figur des Ähnlichen kontingente Einheiten bildet, 
scheint es für eine Beschreibung der Stellung der Kritik in der Allge-
meinen Erziehungswissenschaft sinnvoll, mehrere solcher Einheiten vor-
zustellen. Aus diesem Grund präsentiere ich im Folgenden eine kleine 

7	  	Die Fokussierung auf den Dualismus von Identität und Differenz unter Aus-
blendung von Ähnlichkeit als dritte Figur (vgl. Bhatti/Kimmich 2015; Kim-
mich 2017) ist möglicherweise selbst eine dezidiert kritische. 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

Revue analytischer Unterscheidungen.8 Analytisch sind die Unterschei-
dungen deswegen, weil sie im praktischen Vollzug von Kritik niemals 
ganz zu trennen sein werden, sondern stets überlappend auftreten. Be-
reits in dieser groben Annäherung in Form einer Unterscheidung von Un-
terscheidungen schneiden sie sich bisweilen, da sie sich selbst analytisch 
nicht disjunktiv zueinander verhalten.9 Möglicherweise kann diese kleine 
Revue helfen, ein Gespür für die Ähnlichkeiten des Begriffs im soeben er-
arbeiteten Sinne zu erhalten – und gleichzeitig als Warnung gelesen wer-
den, Kritik allzu schnell zu definieren, fest zu zurren auf eine Bedeutung, 
welche dann »verteidigt« oder »angegriffen« werden kann. In diesem 
Sinne schlage ich vor, Kritik und ihre Stellung in der (Allgemeinen) Erzie-
hungswissenschaft zu beschreiben, indem dasjenige beschrieben wird, a) 
womit Kritik Unterscheidungen trifft, b) womit Kritik Täuschungen be-
gegnet, c) in welchem Verhältnis Kritik und Wissenschaft stehen, d) wie 
die Allgemeine Erziehungswissenschaft Kritik inhaltlich fasst, e) wie die 
Kritik Pädagogik und Erziehungswissenschaft bewertet und schließlich 
f) wo die Erziehungswissenschaft Kritik verortet. Ich werde im Folgen-
den a) bis e) in unterschiedlicher Differenziertheit, immer jedoch so kurz 
wie möglich, und dann f) etwas ausführlicher beschreiben. 

a) Womit Kritik Unterscheidungen trifft 

Kritik unterscheidet zwischen verschiedenen Dimensionen des Kritisie-
rens und greift dazu auf bestimmte Register zurück (Bröckling 2017, 
373–376). Bröckling unterscheidet zwischen sechs solcher Dimensio-
nen, die Kritik benötigt, um effektiv zu werden. Die epistemische Di-
mension greift auf die Unterscheidungen wahr/falsch oder vernünftig/
unvernünftig zurück und arbeitet »im Namen der Vernunft und mit den 
Waffen der Wissenschaft« in Richtung der ersten (ebd., 374). Die morali-
sche Dimension adressiert die Differenz zwischen normativem Anspruch 
und faktischer Wirklichkeit und verweist auf die Tätigkeit des Urteilens. 
Die ästhetische Dimension verweist auf die Form der Kritik, für die be-
reits gewisse Standards in Form von Medien, Formen und Dramaturgien 

8	  	Die Idee und Bezeichnung einer Revue übernehme ich von Sloterdijk 
(1983/2018, Kap. 3). 

9	  	Die Revue unterscheidet sowohl Hinsichten, in denen die Stellung der Kri-
tik in der Allgemeinen Erziehungswissenschaft beschrieben werden kann, als 
auch innerhalb einer jeden solche Hinsicht unterschiedliche Formen, Ver-
ständnisse, Traditionen etc. der Kritik. Auf beiden Unterscheidungsebenen 
reklamiere ich weder Exhaustivität noch Disjunktivität. Darüber hinaus ver-
zichte ich weitgehend auf eine Kommentierung der vorgestellten Unterschei-
dungen (auf beiden Ebenen), auch in Hinblick auf Verhältnisbestimmungen. 
Mir geht es hier einzig um deren Vorstellung (daher ›Revue‹). 

EINE KLEINE REVUE ANALYTISCHER UNTERSCHEIDUNGEN 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

vorliegen. Der agonale Charakter der Kritik verweist auf die Verkörpe-
rung der Kritik, denn sie »unterscheidet nicht nur zwischen wahr und 
falsch, gut und böse, schön und hässlich, sondern auch zwischen Freund 
und Feind« (ebd.). Den Feind gelte es »weniger zu belehren oder zu über-
zeugen als vielmehr zu treffen« (ebd.). Die affektive Kraft der Kritik ver-
weist auf die Ungleichgültigkeit des Kritikers einerseits sowie auf des-
sen Ziel, für seine Sache zu affizieren und vorhandene Affekte Anderer 
zu mobilisieren andererseits. Negative Affekte wie Wut (vgl. Hurtschert 
2010) oder Hass (vgl. Snir 2020) stellen unverzichtbare Ressourcen für 
Kritik dar, so kühl und leidenschaftslos sie sich auch gebärden mag. Die 
existenzielle Dimension der Kritik verweist auf das Angesprochensein des 
Kritikers, der Kritik übt, um »sich selbst die Treue zu halten« (Bröckling 
2017, 375).10 Die transformative Dimension schließlich verweist auf den 
Wunsch, dass »das Kritisierte verschwindet, zusammenbricht, sich ändert 
oder korrigiert wird« (ebd., 376). Auch wenn noch nicht klar sei, was an 
dessen Stelle treten oder in welche Richtung sich das Kritisierte transfor-
mieren soll – und dies auch nicht klar sein müsse (vgl. ebd.) – bleibe der 
transformative Anspruch der Kritik in Kraft. 

Unter Zuhilfenahme von Bröcklings sechs Dimensionen11 lässt sich 
also konstatieren, mit welchen Registern von Oppositionen Kritik Un-
terscheidungen trifft: wahr/falsch oder vernünftig/unvernünftig (epis-
temisch), Anspruch/Wirklichkeit oder gut/schlecht (moralisch), schön/
hässlich oder treffend/unpassend (ästhetisch), Freund/Feind oder Ver-
bündete/Gegner (agonal), anziehend/abstoßend oder positiv/negativ 
(affektiv), kohärent/inkohärent oder treu/verratend (existentiell)12 so-
wie Veränderung/Stabilität oder progressiv/konservativ (transformativ).

b) Womit Kritik Täuschungen begegnet 

In seinem Beitrag zum Band Was ist Kritik? beschreibt Wesche (2009) 
drei »Formen der Kritik«: Reflexion, Therapie und Darstellung.13 Diese 

10	 	Bröckling (2017, 375) greift bezüglich der existenziellen Dimension der Kri-
tik auf Foucaults Figur des Parrhesiasten zurück, der gemäß der antiken Tu-
gend der Parrhesia auch dann freimütig und wahrhaftig spricht, wenn es ihn 
selbst in Gefahr bringt – und gerade dadurch sein Sprechen ins Wahre rückt 
(vgl. Foucault 1996; 2010; Gehring/Gelhard 2012). 

11	 	Einige der folgenden Unterscheidungen trifft Bröckling explizit oder impli-
zit selbst, andere wurden von mir ergänzt. 

12	 	Eventuell ließe sich in existentieller Perspektivierung auch von der Unter-
scheidung authentisch/unauthentisch sprechen. 

13	 	Für einen ähnlichen Systematisierungsversuch siehe Vogelmann (2017), der 
zwischen Kritik als Messung, Unterbrechung und Emanzipation unterschei-
det. 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

beziehen sich jeweils auf bestimmte »Gestalt[en] der Täuschung«, näm-
lich Irrtum, Zwangsvorstellung und Simplifikation (ebd., 205). Jede die-
ser Gestalten der Täuschung speise sich aus mehr oder weniger stabilen 
Rechtfertigungen »scheinhafte[n] Wissen[s]«, deren Außen in Alterität 
(im Falle des Irrtums), der therapeutischen Intervention (im Falle der 
Zwangsvorstellung) respektive einem Sinnüberschuss (im Falle der Sim-
plifikation) bestehe (ebd.). Während im Fall der Reflexion die Verschrän-
kung von innen und außen der Kritik in einem gemeinsamen Erkenntnis-
interesse konvergiert und dieses im Fall der Therapie immer wieder aufs 
Neue hergestellt werden muss und kann, betrifft Kritik als Darstellung 
»Täuschungen, in denen eine Wahrheitsorientierung gekappt ist« (ebd., 
209). Diese Form stellt für Wesche die Kritik vor die größte Herausfor-
derung und ein verschärftes Rechtfertigungs- und Strategieproblem in 
Form der »Frage, wie jemand zur Revision einer Überzeugung bewegt 
werden kann, mit der er sich frühzeitig zufriedengibt« (ebd.). Eben weil 
»Simplifikation ein tätiges Entlasten ist«, reicht Reflexion allein nicht; 
Alterität weckt Angst und wird abgewehrt (vgl. ebd., 210). Aus diesem 
Grund darf Kritik im Fall von Simplifikationen »nicht direkt, nicht als 
Kritik in Anschlag gebracht werden«, sondern muss vielmehr einem »an-
tinormativistischen Zug« folgen, indem »Täuschungen ohne das Ziel des 
Überzeugens oder Therapierens dargestellt« werden (ebd.). In diesem 
Fall könne ein »Sinnüberschuss« bzw. ein »normative[r] Überhang« frei-
gesetzt werden, der »Befangenheit zu lösen« vermag (ebd.). 

Um Täuschungen in Gestalt der Simplifikation zu begegnen, macht 
Wesche »drei Formen der Darstellung mit Selbstzweckcharakter« aus: 
Kunst, Dialog und Theorie (ebd.). Hinsichtlich der Kunst schließt We-
sche an Adorno an, für den das kritische Potential der Kunst gerade in 
deren Autonomie liegt, in deren »intentionslose[r]« Sprache (Adorno 
1973/1997, 274), der »innere[n] Logik der Darstellung« (Wesche 2009, 
212), in der Hingabe an den Zwang der Form und des Materials, »in 
der etwas gleichsam um seines Dargestelltseins willen zum Ausdruck ge-
langt« (ebd., 213, vgl. Wesche 2018, 181–185).14 Den Dialog als Dar-
stellungsform mit Selbstzweckcharakter bringt Wesche in Abgrenzung 
zur Kommunikationstheorie Habermas’ in Stellung. Für Wesche kann 
ein Dialog nur dann zu einer Darstellungsform mit Selbstzweckcharak-
ter werden, wenn er gerade nicht als Wettstreit mit Überzeugungsab-
sicht und Rechtfertigungsdruck praktiziert wird, sondern vielmehr als 
Ermöglichung einer »Erfahrung der Begegnung im Gespräch« (Wesche 
2009, 216). Wesche beschwört die »einnehmende Kraft« eines »Dia-
log[s] auf Augenhöhe«, welche eine Offenheit für Kritik erst frei- anstatt 

14	 	Für eine erhellende Auseinandersetzung mit Adornos und Benjamins Ver-
hältnisbestimmungen von Kunst und Kritik vor dem Hintergrund der De-
batten um eine post-critical pedagogy siehe Snir (2021). 

EINE KLEINE REVUE ANALYTISCHER UNTERSCHEIDUNGEN 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

voraussetzt (ebd.): Ähnlich wie in der Kunst setzt der »Selbstzweck des 
Aussprechens eines Arguments« ein »Sich-ansprechen-Lassen erst frei« 
(ebd., 215). In der Theorie schließlich »wird Wirklichkeit durch begriff-
liche Mittel ohne einen praktischen Nutzwert zur Darstellung gebracht« 
(ebd., 218). Dadurch kann das »befangene Bewusstsein […] ›hinter sei-
nem Rücken‹ und ›ohne zu wissen, wie ihm geschieht‹ aus der Täuschung 
herausgeführt« werden (ebd., mit Bezug auf Hegel 1807/2020). Für We-
sche besteht die kritische Funktion von Theorie als Darstellung also ge-
rade darin, keinen anderen Zweck außer sich selbst zu besitzen, wobei sie 
»von frei schwebender Kontemplation« abhebe, dass »ihr Selbstzweck 
dabei einen Überschuss von Kritik freisetzt« (Wesche 2009, 219).15

c) In welchen Verhältnissen Kritik und Wissenschaft stehen 

Im Folgenden möchte ich, abermals Bröckling (2017, 366–372) folgend, 
zwischen vier Verhältnissen von Kritik und Wissenschaft unterscheiden. 
Erstens kann Kritik als Ausweis von Wissenschaftlichkeit verstanden 
werden, wie etwa bei Weber (1904/1988) oder Popper (1972/2022), in-
sofern durch Wissenschaft und kritische Prüfung Wissen oder Aussa-
gen anhand von Tatsachen geprüft werden. Dabei führt Popper in sei-
nem »Kritischen Rationalismus« Kritik und Falsifikation eng, wenn er 
schreibt, »die einzige Form der Rechtfertigung unseres Wissens […] be-
steht in der Kritik, oder genauer darin, daß unsere Lösungsversuche bis-
her auch unserer scharfsinnigsten Kritik standzuhalten scheinen« (1972, 
106). Kritik ist aus dieser Perspektive also kein Spezifikum einer be-
stimmten Form von Wissenschaft, sondern von Wissenschaft überhaupt. 
In diesem Sinne wäre ›kritische Erziehungswissenschaft‹ semantisch re-
dundant. 

Zweitens gibt es insbesondere in der Soziologie eine lange Tradition, 
Kritik als Gegenstand von Wissenschaft zu untersuchen. So unterschied-
liche Zugänge wie diejenigen Luhmanns (1991; 1993) oder Boltanskis 
(2010; Boltanski/Thévenot 2007) treffen sich darin, nicht selbst kritisch 
sein zu wollen, sondern vielmehr die Kritik der Akteure (Beobachtungen 

15	 	Dabei bleibt bei Wesche die in kulturpolitischer Perspektivierung bedeutsa-
me Frage offen, woran dies zu erkennen wäre und ob dies bereits in der Ab-
sicht der Theorie stecken könne, soll oder gerade nicht soll – kurz: inwiefern 
man beim Theorietreiben wissen kann, ob man sich in der Sphäre der Kritik 
oder in frei schwebender Kontemplation befindet. Soweit ich sehen kann, 
würden Horkheimer und Adorno dies im Zuge der von ihnen gepriesenen 
»Unnachgiebigkeit der Theorie« (1944/1988, 48) schon gerne wissen, wäh-
rend Hegel in der »leidenschaftslosen Stille der nur denkenden Erkenntnis« 
(Hegel 1832/1990, 23) gut damit leben könnte, diesen Unterschied – wenn 
überhaupt – erst retrospektiv feststellen zu können. 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

erster Ordnung) zu beobachten und zu untersuchen (Beobachtungen 
zweiter Ordnung).16 Ganz im Gegensatz zum ersten Verhältnis zwischen 
Kritik und Wissenschaft, in welchem Kritik als Ausweis von Wissen-
schaftlichkeit verstanden wird, schließen sich hier Kritik und Wissen-
schaftlichkeit gleichsam aus: Kritik wird zum Objekt, nicht zum Modus 
der wissenschaftlichen Untersuchung. 

Die dritte und vierte Verhältnissetzung hingegen betrachten Kritik als 
Aufgabe von Wissenschaft (oder zumindest der Sozialwissenschaft, wozu 
auch die Erziehungswissenschaft zu zählen wäre). In deren normativis-
tisch-kritischer Ausprägung scheint Kritik als Aufgabe von Wissenschaft 
nur vor einer positiven Folie des guten oder gelingenden Lebens möglich 
(so etwa jüngst vertreten von Rosa 2009; 2016; 2021 und Jaeggi 2014); 
in einer negativistisch-kritischen Ausprägung hingegen muss diese posi-
tive Kontrastfolie noch immer als den kritisierten Verhältnissen zu nah 
angesehen, daher verworfen und wissenschaftliche Kritik allein im kri-
tischen Negieren der bestehenden Verhältnisse als angemessen betrie-
ben angesehen werden (so etwa Horkheimer 1937 und Adorno 1966).

d) Wie die Allgemeine Erziehungswissenschaft Kritik inhaltlich fasst 

Wenngleich ›Kritik‹ im Wörterbuch der Pädagogik (Böhm/Seiter 2018) 
nicht verzeichnet ist,17 lässt sich doch eine intensive Auseinanderset-
zung mit dem Begriff in der Erziehungswissenschaft spätestens seit den 
1970er Jahren konstatieren, die zwischen emphatischer Affirmation 
(bis hin zur Pathosformelhaftigkeit, vgl. Rieger-Ladich 2002) einerseits 
und reflexhaften »Abgrenzungsgesten« (Bünger 2020, 170) anderer-
seits schwankt.18 Bünger zeichnet in seinem Beitrag zum Handbuch Bil-
dungs- und Erziehungsphilosophie drei »Denkfiguren der Kritik« nach 

16	 	Diese Perspektive auf Kritik als Gegenstand von Forschung wird im achten 
Kapitel ausführlicher vorgestellt. 

17	 	Diese Leerstelle muss vor dem Hintergrund ebenso prominenter wie hetero-
gener erziehungswissenschaftlicher Vorschläge Pädagogik als Kritik zu be-
greifen (vgl. Schäfer 1992; Pongratz/Nieke/Masschelein 2004) überraschen. 
Hierzu nur zwei Beispiele: Euler spricht von Kritik »als einen der Pädagogik 
immanenten Modus ihrer Funktion« (2004, 19); Thompson versteht Kritik 
sogar als »basic educational concept. Critique is the mark of educational 
experience« (2021, 221, Hv. KW).

18	 	Einflussreiche Sammlungen mit solchen Auseinandersetzungen stellen Ben-
ner et al. (2003), Bierbaum et al. (2014) sowie Pongratz/Nieke/Masschelein 
(2004) dar. Bünger problematisiert, dass »sich die erziehungs- und bildungs-
philosophische Auseinandersetzung« nur allzu oft »in kategorialen Refle-
xionen des Kritikbegriffs erschöpfe[]« (2020, 170). Zu einer gegenteiligen 
Einschätzung, die eine ebensolche grundlegend kategoriale Reflexion des 

EINE KLEINE REVUE ANALYTISCHER UNTERSCHEIDUNGEN 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

(ebd., 163) – ich würde eher von ›Denktraditionen‹ sprechen –, die illus-
trieren können, wie die Allgemeine Erziehungswissenschaft (oder zumin-
dest die Bildungs- und Erziehungsphilosophie) Kritik inhaltlich gefasst 
hat: als Transzendental-, Ideologie- und Subjektkritik. 

Transzendentalkritik bezieht sich nach Bünger kritisch auf das Vor-
haben, Pädagogik transzendentalphilosophisch zu begründen, also »an-
hand von den Erfahrungen vorgängigen und die Einheit der Pädagogik 
konstituierenden Prinzipien« (ebd., 164). Die von Fischer konstituierte 
»Unmöglichkeit eines solchen Unterfangens« (1996, 21) führte zu dem 
Versuch, »die Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit von vor-
findlichen pädagogischen Theorien, Auffassungen, Erfahrungen usw. bei-
zubehalten, ohne die derart ermittelten Voraussetzungen selbst für ver-
bindlich oder gar letztbegründet zu halten« (Bünger 2020, 164f.). Diese 
beibehaltene Frage nach den konstitutiven Elementen einer pädagogi-
schen Theorie soll nach Fischer in Form einer »immanente[n], nicht po-
sitionelle[n] Kritik« (1996, 80) bearbeitet werden. Insofern weist Bünger 
mit guten Gründen auf die potentielle Nähe der transzendentalkritischen 
Pädagogik und einer an Foucault geschulten Perspektive hin (Bünger 
2020, 165, vgl. Ruhloff 2003; Thompson 2007; Kubac 2013).19 

Ideologiekritik bezieht sich nach Bünger kritisch auf die Naturalisie-
rungen gesellschaftlicher Ungleichheiten, also auf »die Vorstellung be-
züglich der Geltung oder des normativen Status« (2020, 166) einer als 

Kritikbegriffs verstärkt von der Erziehungswissenschaft einfordert, gelangt 
Kubac (2013, 57). 

19	 	Auf eine eigene kritische Auseinandersetzung mit dieser Traditionslinie er-
ziehungswissenschaftlicher Kritik verzichte ich, da diese auf die Markierung 
grundlagen-, bzw. vielleicht präziser grundfragentheoretische Divergenzen 
hinausliefe: Aus einer an Rorty geschulten metaphilosophischen Perspek-
tive kann ich viele Problemstellungen der Transzendentalkritik, etwa nach 
der Notwendigkeit einer Wahrheitsorientierung oder den Bedingungen der 
Möglichkeit von Erkenntnis, die letztlich von Kant kommen, nicht nachvoll-
ziehen (vgl. Rorty 2008, Kap. 13; 2018; 2020). Anders gesagt: Wenngleich 
mir die Lösungsversuche etwa von Ruhloff und Fischer sympathisch sind, 
richten sich diese meiner Wahrnehmung nach an einen Problemhorizont in 
einer Tradition Allgemeiner Pädagogik (nicht als Bezeichnung einer Teildis-
ziplin der Erziehungswissenschaft, sondern im Sinne eines Gattungsbegriffs, 
vgl. Oelkers 1997; Ricken 2010), der mir fremd ist. Hilfreiche kritische 
Auseinandersetzungen mit der skeptisch-transzendentalkritischen Traditi-
on innerhalb der Erziehungswissenschaft bieten aus phänomenologischer 
Perspektive Meyer-Drawe (1994), aus dekonstruktiver Perspektive Schäfer 
(2007) sowie Thompson (2007), die im Anschluss an die hegemonietheo-
retischen Arbeiten Laclaus produktiv vorschlägt, besser von einer »Qua-
si-Transzendentalität« zu sprechen. Für eine an Foucault geschulte präzise 
Darstellung und kritische Auseinandersetzung mit der skeptisch-transzen-
dentalkritischen Tradition siehe auch Kubac (2013, Kap. 3). 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

vernünftig aufgefassten Meinung, die mithilfe der Ideologiekritik »an 
Interessen, Zwecke und Privilegien« (Stahl 2013, 247) zurückgebunden 
werden kann. Bünger problematisiert die Tendenz der Ideologiekritik, 
»die Enthistorisierung bzw. Naturalisierung als ein konstitutives Mo-
ment von sozialen Praktiken […] und die ideologische Auffassung da-
her als ›notwendig falsches Bewusstsein‹ (Lukacs)« zu verstehen, da sich 
dadurch das Problem stelle, »von wo aus diese qua Ideologie stabilisier-
ten und der Reflexion unzugänglich gewordenen Bedingungen kritisiert 
werden können bzw. welche Adressaten eine solche Kritik haben könn-
te« (Bünger 2020, 166). Auf dieses Problem der Ideologiekritik kann 
häufig nur mit einem Bruch mit der Perspektive der Akteure geantwor-
tet werden.20 Erziehungswissenschaftlich wurde an die Ideologiekritik 
etwa durch Heydorn angeschlossen, der die »ideologische Ineinssetzung 
von kapitalistischer Vergesellschaftung und gesellschaftlich organisier-
ter Bildung« (ebd., 167), insbesondere der Schule, durch die Analyse 
des dialektisch gefassten Widerspruchs zwischen Bildung und Herrschaft 
sichtbar zu machen beabsichtigte (vgl. Heydorn 1970/2004), oder durch 
Koneffke, der die bildenden Momente einer ideologiekritischen Analyse 
der eigenen Selbstwerdung hervorhebt (vgl. Koneffke 1994).21 

Subjektkritik schließlich bezieht sich nach Bünger kritisch auf den 
»modernen Verweisungszusammenhang von kritikermöglichendem 

20	 	Dieses Problem des Bruchs wird in Kapitel 5 beschrieben. 
21	 	Auch hier verzichte ich auf eine eigene kritische Auseinandersetzung mit die-

ser Traditionslinie erziehungswissenschaftlicher Kritik. Implizit werden ei-
nige ihrer Topoi im zweiten Teil dieser Arbeit wiederkehren. Eine explizite 
Auseinandersetzung mit der ideologiekritischen Tradition bedürfte aus mei-
ner Perspektive auch einer Kritik ihres sehr weitgehenden Vertrauens auf die 
dialektisch-reflexive Logik bei der Bestimmung des Verhältnisses von Bil-
dung und Kritik und sogar noch bei der vor allem von Euler und Messer-
schmidt vehement eingeforderten Kritik der Kritik (vgl. Euler 1998; Messer-
schmidt 2009), in denen ich die womöglich von Hegel stammende Hoffnung 
auf Aufhebung oder Höherentwicklung ausmache, wohingegen ich eher der 
»flachen« Logik von Alternativen und Einfaltungen folgen würde (siehe Ka-
pitel 3 und 7). Für eine an Lyotard und Foucault geschulte präzise Darstel-
lung und ausgesprochen kritische Auseinandersetzung mit der ideologie-
kritischen Tradition innerhalb der Erziehungswissenschaft, insbesondere in 
ihrer »Darmstädter« Ausprägung (verbunden mit den Namen Heydorn und 
Koneffke sowie Euler und Messerschmidt), siehe Kubac (2013, Kap. 2). Die 
fruchtbarsten Weiterentwicklungen dieser Traditionslinie sehe ich aus prag-
matistischer Perspektive in den Arbeiten von Bünger, die sich unter ande-
rem dadurch auszeichnen, dass sie, ebenso wie die Vorschläge Thompsons 
(2007) hinsichtlich der skeptisch-transzendentalkritischen Tradition durch 
die hegemonietheoretischen Arbeiten Laclaus informiert, die Effektivität der 
(eigenen) erziehungswissenschaftlichen Ideologie- und Bildungskritik in den 
Blick nimmt (vgl. Bünger 2015; 2021; Bierbaum/Bünger 2007). 

EINE KLEINE REVUE ANALYTISCHER UNTERSCHEIDUNGEN 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

Subjekt und subjektermöglichender Kritik« (2020, 168), insofern das 
(vernünftige oder zumindest vernunftfähige) Subjekt nicht mehr als 
stabiler Ausgangspunkt von oder Gegenpol zu einer (unvernünftigen 
oder zumindest noch nicht vollständig vernünftigen) Gesellschaft in An-
spruch genommen werden kann. Vielmehr gerät das Subjekt selbst als 
der Macht unterworfenes und insofern im Entstehen begriffenes in den 
Blick; in diesem Sinne spricht Butler in der Tradition Foucaults vom 
»Doppelaspekt der Macht als Unterwerfung und Erzeugung« (Butler 
2001, 8). Unter dem Begriff ›Subjektivierung‹ sind in den letzten Jah-
ren ausführliche Vorschläge unterbreitet und Debatten geführt wor-
den (vgl. Ricken 2013; Ricken/Casale/Thompson 2019; Rieger-Ladich 
2022), die, zumeist von Foucault und Butler ausgehend, gezeigt haben, 
dass Subjektkritik in Büngers Sinne immer auch als Macht- und Herr-
schaftskritik betrieben werden muss. Herrschaft wird dabei allerdings 
weniger als Anderes der Bildung verstanden (wie in der ideologiekriti-
schen Tradition, vgl. selbstkritisch Messerschmidt 2009, 250), sondern 
gerät eher als sowohl prinzipiell unhintergehbar als auch konkret ver-
änderbar in den Blick, sodass »Bildungstheorie nicht dem Anderen der 
Herrschaft, sondern einer anderen Herrschaft im Sinne einer Verviel-
fältigung und Erweiterung hegemonialer Fronten sekundieren« (Kubac 
2013, 61) könnte.22

e) Wie die Kritik Pädagogik und Erziehungswissenschaft bewertet 

Wendet man den Blick um und fragt nach Bewertungen der Pädago-
gik oder Erziehungswissenschaft von Seiten im weitesten Sinne gefasster 
kritischer Theorie außerhalb der Erziehungswissenschaft (im Sinne von 
Critical Theory), so fällt eine starke Polarisierung auf.23 Kaum einmal 
begegnen einem ambivalente Einschätzungen, wie sie meines Erachtens 
etwa in Anschluss an Foucault nahe lägen; stattdessen wird Pädagogik/
Erziehungswissenschaft entweder gefeiert als Treiberin des Fortschritts 
– reformistisch-problemlöserisch in Form stetigen, oft technokratischen 
Fortschritts (vgl. Reichenbach 2022a) bis hin zur typischen Anrufung 
der Erziehungswissenschaft als »Feuerwehrdisziplin« (vgl. Tröhler 2016) 
oder revolutionär-menschenformend bis hin zur Überhöhung der Päda
gogïn als zentrale Figur des freien Lebens oder der neuen politischen 

22	 	Hier wird deutlich, wie ähnlich eine an Foucault geschulte erkenntnispoli-
tische Perspektive (vgl. Kubac 2013; 2022) der im ersten Kapitel dieser Ar-
beit vorgestellten kulturpolitischen Perspektive nach Rorty ist. Für eine er-
hellende Diskussion diesbezüglicher Differenzen siehe Małecki (2011). 

23	 	Dieser Teilabschnitt beruht – anders als die bislang rekonstruierten Unter-
scheidungen – auf eigenen Beobachtungen. 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

Ordnung24 – oder radikal abgewertet bis hin zu eindeutig pejorativen Ver-
wendungsweisen des Adjektivs ›pädagogisch‹ (oder ›didaktisch‹),25 das in 
die Nähe von Indoktrination gerückt wird, auf bloße Oktroyierung von 
bereits festgelegtem Wissen, oder in die Nähe zu »typisch pädagogischen« 
Settings, Arbeitsformen oder Sprechweisen, wie beispielsweise Spielen 
(mit Spaß verbunden, was mitunter Misstrauen erweckt), über Gefüh-
le Reden (und nicht über Argumente), wertschätzend miteinander Um-
gehen (anstelle einer Auseinandersetzung, die hart in der Sache um bes-
sere Argumente ringt) etc.26 Keine dieser Bewertungen scheint mir per se 
problematisch. Allerdings fällt auf, dass differenzierte, auf eingehendere 
Beschäftigungen mit pädagogisch-erziehungswissenschaftlichen Themen 
und Theorietraditionen aufbauende Bewertungen der Pädagogik oder Er-
ziehungswissenschaft in neueren Beiträgen kritischer Theorie – wie auch 
der universitären Philosophie allgemein27 – nicht häufig zu finden sind.

f) Wo die Erziehungswissenschaft Kritik verortet

Als letzte Hinsicht der kleinen Revue analytischer Unterscheidungen be-
schreibe ich vier Verwendungsweisen von ›Kritik‹ innerhalb der Allge-
meinen Erziehungswissenschaft.28 Dabei unterscheide ich nicht – wie 
in d) – zwischen verschiedenen inhaltlichen Fassungen von Kritik, son-
dern zwischen verschiedenen Stellungen, die der Begriff innerhalb der 

24	 	Siehe etwa ganz explizit Freire (1970/1996, vgl. Wortmann 2024) sowie an 
ihn anschließende Positionen (beispielsweise McLaren 2000), etwas impli-
ziter auch Heydorn (vgl. Rieger-Ladich 2002, 190f.). Zur Figur der Pädago-
gin als Erlöserin siehe auch Baker (1998). 

25	 	Als Beispiel siehe etwa Pias (2010), in dessen »Pädagogische[m] Nachspiel« 
(so die letzte Kapitelüberschrift der Monographie) ›pädagogisch‹ umstands-
los mit ausschließlich negativ konnotierten Topoi der Bevormundung, Über-
wachung und Reglementierung enggeführt wird, oder auch Autoren wie La-
tour (vgl. Vlieghe i. E.), der hier angeführt wird, um hervorzuheben, dass 
sogar Latour, dem diese Arbeit viel verdankt, nicht vor atemberaubend un-
terkomplexen Verwendungsweisen von ›Pädagogik‹ gefeit ist. 

26	 	Für eine Auseinandersetzung mit der »Verachtung der Pädagogik« siehe Ri-
cken (2007a) und darin im Speziellen die Auseinandersetzung mit den Vor-
würfen der Verweichlichung (Balzer/Künkler 2007) und der Provinzialität 
(Andresen 2007) sowie zu historischen und konzeptionellen Zugängen Rie-
ger-Ladich (2007) respektive Ricken (2007b). 

27	 	 In diesem Sinne professionelle Philosophïnnen, die eingehender zu bildungs- 
und erziehungsphilosophischen Fragestellungen (jenseits von Philosophie
didaktik) publiziert haben, lassen sich, soweit ich sehen kann, in Deutsch-
land an einer Hand abzählen. 

28	 	Die Beschreibungen entnehme ich Wortmann (2022b). 

EINE KLEINE REVUE ANALYTISCHER UNTERSCHEIDUNGEN 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

Allgemeinen Erziehungswissenschaft einnimmt. Hinsichtlich dieser stel-
le ich Kritik im Folgenden vor als Modus von Wissenschaft, als Modus 
pädagogischer Praxis, als Theoriefigur sowie als Bildungs- oder Erzie-
hungsziel. 

Die Bezeichnung ›kritisch‹ ist in der Erziehungswissenschaft gebräuch-
lich, um einen Modus von Wissenschaft, also Theoriebildung oder em-
pirischer Forschung, zu bezeichnen. Als klassischer Text, der in diesem 
Sinne programmatisch herauszuarbeiten versucht, was kritische The-
orie ausmacht, kann Horkheimers Traditionelle und kritische Theorie 
(1937/2021) gelten. Für seine Gegenüberstellung kontrastiert Horkhei-
mer eine Wissenschaft, die eine bloße Analyse der bestehenden Verhält-
nisse vornimmt, mit solcher, die aktiv zu deren Überwindung beiträgt. 
Letztere versuche »mittels theoretischer Überlegungen Praxis zu verän-
dern« (Klinkisch 2015, 83), indem sie eine »vom Interesse an vernünf-
tigen Zuständen durchherrschte kritische Theorie der bestehenden Ge-
sellschaft« (Horkheimer 1937/2021, 19) erarbeitet. Dabei können nach 
Horkheimer die Analysen traditioneller Wissenschaft für kritische Zwe-
cke gebraucht werden, gleichwohl jedoch auch durch ihre vorgebliche 
Neutralität zur Aufrechterhaltung des Status quo beitragen und somit 
gegen die Absichten kritischer Wissenschaft arbeiten.29 

Anhand dieser Programmatik lässt sich erkennen, dass sich Kritik als 
wissenschaftlicher Modus von jener alltäglichen Verwendung unterschei-
det, die mit Kritik eine Rückmeldung oder Bewertung aufgrund eigener 
Meinungen und Überzeugungen bezeichnet. Wenngleich auch diese Form 

29	 	Horkheimer konnte für seine berühmte Gegenüberstellung von traditio-
neller und kritischer Theorie noch auf den Kontrast zwischen einer bloßen 
Analyse der bestehenden Verhältnisse und deren Überwindung bauen, also 
unterscheiden zwischen verschiedenen Weisen, sich zur bestehenden politi-
schen Ordnung zu verhalten oder eben auch nicht zu verhalten. Wenngleich 
einige Stellen in Horkheimers Aufsatz durchaus so klingen, als würde tra-
ditionelle Theorie per se die herrschende politische Ordnung unterstützen, 
so scheint mir dies jedoch nur als Möglichkeit, nicht als Automatismus an-
gelegt. Vielmehr ist es für Horkheimer ebenso andersherum möglich, die 
Ergebnisse der traditionellen Wissenschaft für die Zwecke der kritischen 
Theorie zu nutzen. Auch Felski weist auf das Problem hin, Kritik sei »sty-
mied by its assumption that anything that does not ›interrogate‹ the status 
quo is doomed to sustain it, that whatever is not critical languishes in the 
ignominious zone of the uncritical. Priding itself on the vigilance of its de-
tachment, it proves a poor guide to the thickness and richness of our aes-
thetic attachments« (2015, 17), die, auch jenseits eines spezifisch politischen 
Einsatzes (vgl. Wortmann 2022a), unsere Verbindungen zu und erziehungs-
wissenschaftlich-bildungstheoretischen Beschreibungsformen von pädago-
gischen Phänomenen und Praktiken, Werten und Vorstellungen guten päda
gogischen Handelns prägen. 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

von Kritik in der wissenschaftlichen Praxis Verwendung findet – man 
denke beispielsweise an Rückmeldungen und Nachfragen in Anschluss 
an Vorträge auf wissenschaftlichen Tagungen –, so ist doch die Traditi-
on kritischer Wissenschaft darum bemüht, auszuweisen, inwiefern die 
wissenschaftliche Arbeit das Erreichen spezifischer gesellschaftlicher Zie-
le befördert. In diesem Sinne liest man beispielsweise in der Einleitung 
zum Handbuch Kritische Pädagogik von dessen »emanzipatorische[m] 
Erkenntnisinteresse«, wobei der »Maßstab der Kritik« definiert wird als 
»die Zielperspektive der Realisierung individueller und kollektiver Mün-
digkeitspotentiale« (Bernhard/Rothermel/Rühle 2018, 15). 

›Kritische Pädagogik‹ kann sich jedoch nicht nur auf eine wissen-
schaftliche Praxis beziehen, sondern auch auf den Modus pädagogischer 
Praxis selbst, beispielsweise in Schulen oder der Erwachsenenbildung.30 
Diese Verwendungsweise ist insbesondere in der amerikanischen Criti-
cal Pedagogy verbreitet, die in Anschluss an Freire das emanzipatori-
sche Potential pädagogischer Praxis fokussiert. Erziehungswissenschaft 
ist dort sehr viel stärker als in der deutschen Tradition als Veranschauli-
chung und Rechtfertigung konkreter pädagogischer Praktiken angelegt. 

Für Freire besteht Critical Pedagogy in einer Praxis zwischen Lehrerïn-
nen und Schülerïnnen, die auf Befreiung und Emanzipation ausgerichtet 

30	 	Die Nützlichkeit einer Differenzierung zwischen ›Pädagogik‹ und ›Erzie-
hungswissenschaft‹ wird beispielsweise von Horn (1999) betont (vgl. in 
historischer Perspektive Horn 2014, vgl. diesbezüglich leicht skeptisch Vo-
gel 2016, 455f. sowie kritisch Balzer/Bellmann 2019). Als ›Pädagogik‹ be-
greift Horn Wissensbestände, »die das erziehungspraktische Handeln er-
zieherischer Akteure einerseits anleiten, mit denen die Akteure andererseits 
ihre Praxis reflektieren können«, als ›Erziehungswissenschaft‹ im Gegensatz 
dazu »die wissenschaftliche Beschäftigung mit allen Fragen der Erziehung 
und Bildung, die theoriebasiert und forschungsorientiert ist und nicht auf 
Erfahrungen aus der eigenen Erziehungspraxis beruht« (1999, 217f.). Da-
ran anschließend schreibt Vogel: »Die Wissensformen ›Alltagswissen‹ und 
›Professionswissen‹ lassen sich dementsprechend unter ›Pädagogik‹ zusam-
menfassen, die Form ›Wissenschaftliches Wissen‹ ist der Erziehungswissen-
schaft vorbehalten« (2022, 33, vgl. aus der Perspektive der Wissenschafts-
forschung Vogel 2016; 2019, sowie in professionstheoretischer Perspektive 
Helsper 2021). Wenngleich ich dieser Differenz in der vorliegenden Arbeit 
lose folge, begreife ich diese nicht als eine mit ontologischem oder epistemo-
logischem Status – wie ihn etwa folgende Fragen nahelegen würden: »Was 
darf noch als ›erziehungswissenschaftliches‹, was muss schon als ›pädagogi-
sches‹ Wissen angesehen werden? Wann gilt ein theoretischer Satz und wann 
sind pragmatische Beweggründe zulässig oder ausschlaggebend? Welches 
Wissen muß ausgeschlossen, welches kann in welchem Referenzrahmen zu-
gelassen werden?« (Oelkers/Tenorth 1991, 15) –, sondern gehe vielmehr von 
einer »wissenssoziologischen Differenz« (Vogel 2016, 456) zwischen Päda-
gogik und Erziehungswissenschaft aus. 

EINE KLEINE REVUE ANALYTISCHER UNTERSCHEIDUNGEN 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

ist (vgl. Freire 1970/1996). Dabei geht er davon aus, dass die Gesellschaft 
in Unterdrückte und Unterdrückende geteilt ist und kritische Pädagogik 
letztendlich dazu führen kann, beide zu befreien. Hierzu ist es in der pä-
dagogischen Praxis erforderlich, Lernprozesse nicht losgelöst von einer 
Reflektion auf die sozialen Umstände der Schülerïnnen anzuleiten. Kon-
kret bedeutete das für Freires eigene erfolgreiche Arbeit in der Alphabe-
tisierung brasilianischer Arbeiterïnnen, den Erwerb von Fähigkeiten zum 
Umgang mit Sprache mit einer Bewusstmachung der kollektiven Unter-
drückung zu verbinden. Freires Ansatz für eine kritische pädagogische 
Praxis changiert daher zwischen einem radikal situierten Selbstverständ-
nis und teleologischen Motiven.31 

In der Bildungs- und Erziehungsphilosophie wird um Kritik auch als 
Theoriefigur gerungen. So werden beispielsweise Versuche unternommen, 
dem Begriff der ›Bildung‹ durch die Beifügung ›kritisch‹ eine besondere 
Prägung zu verleihen. So macht ›kritische Bildung‹ nach Bünger (2015) 
insbesondere auf zwei Probleme aufmerksam. Zum einen problemati-
siere sie die »Verstrickung von Bildung in gesellschaftliche Hierarchisie-
rungsprozesse« (ebd., 25). Da die Humboldt’sche »zweckfreie Bildung 
nur denen offen steht, die sich die Distanz von gesellschaftlichen Brauch-
barkeitsurteilen leisten können, wird Bildung unter der Hand nicht nur 
zur Distinktions- sondern der Rekurs auf klassische Bildungstheorie zu-
gleich zur Rechtfertigungsgröße neuer Herrschaftskonstellationen« (ebd., 
26). Zum anderen richte sich kritische Bildung gegen eine Verzweckung 
und insbesondere Ökonomisierung der Bildung. Gegenwärtige Beispie-
le hierfür sieht er im »Regime des lebenslangen Lernens« und der »Sub-
jektivierungsfigur des unternehmerischen Selbst« (ebd., siehe zum ersten 
Pongratz 2010 und zum zweiten Bröckling 2007). Der Ausdruck ›Kriti-
sche Bildung‹, so fasst Bünger seinen Vorschlag zusammen, stehe »für das 
Anliegen […], das im Bildungsbegriff angelegte Freiheitsmoment als Frei-
heit von gesellschaftlichen Zumutungen zu aktualisieren« (2015, 27) und 
»für den Begründungsanspruch, dass eine unkritische, allein funktionale 
Bildung keine ist« (ebd., 28, vgl. ebenso Thompson 2021). 

Büngers Position zeichnet aus, bei dieser begrifflichen Festlegung 
nicht einfach stehen zu bleiben, sondern deren »Wirkung« als »Dis-
kurseinsatz[]« (Bünger 2015, 28) zu reflektieren. Er beschreibt diesen 
Einsatz als »hegemoniale[] Strategie, die auf Wirkung zielt: auf diskur-
sive Verschiebungen, auf eine veränderte Aufmerksamkeit und erweiterte 

31	 	Freires Changieren zwischen Situiertheit und Teleologie wird sichtbar, wenn 
er einerseits schreibt: »Human beings are because they are in a situation. 
And they will be more the more they not only critically reflect upon their 
existence but critically act upon it«, 1970/1996, 90, Hv. KW). Andererseits 
nutzt er Motive wie etwa »the appearance of the new man« (ebd., 38, Hv. 
KW) oder der Vorgabe, Pädagogik »must be directed towards humaniza-
tion – the people’s historical vocation« (ebd., 66, Hv. KW). 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

Möglichkeiten für kritische Auseinandersetzungen mit sich und den ge-
sellschaftlichen Bedingungen, in denen wir leben« (ebd.). Es geht also da-
rum, durch die begriffliche Verpflichtung von Bildung auf Kritik konkur-
rierenden Gebrauchsweisen von ›Bildung‹ ihre Legitimität abzusprechen: 
Das »Gerede um Bildung auf die Möglichkeit der Kritik zu verpflichten« 
(ebd.), bedeutet dann auch, gegen das Gerede selbst anzureden. 

Schließlich wird Kritik in der Erziehungswissenschaft nicht nur als 
Gegenstand oder Vollzug von Wissenschaft oder pädagogischer Pra-
xis thematisiert, sondern auch als Bildungs- oder Erziehungsziel, also 
als angestrebtes Resultat pädagogischer Bemühungen. So ist »kriti-
sches Denken« ein Motiv in mannigfaltigen Debatten um das schuli-
sche und universitäre Curriculum, »urging teachers to help students be-
come more skeptical toward commonly accepted truisms« (Burbules/
Berk 1999, 45). Im Unterschied zur Tradition der amerikanischen Cri-
tical Pedagogy gehen die meisten Ansätze des Critical Thinking nicht 
davon aus, dass es eine spezifische soziale Schicht sei, deren Bewusst-
sein durch Pädagogik aufgeklärt werden müsse, sondern dass »enhan-
ced critical thinking could have a general humanizing effect, across all 
social groups and classes« (ebd., 46). Daher wurde diesen Ansätzen von 
Seiten Kritischer Theorie bisweilen vorgeworfen, eine neoliberale An-
eignung des »aufgeklärten Bewusstseins« im Marxismus darzustellen, 
die individualisierend verfahre und auf die klassenspezifischen Unter-
schiede des Denkens zu wenig Rücksicht nehme. Von diesem Vorwurf 
unabhängig lässt sich empirisch eine diskursive Aneignung des Termi-
nus ›kritisches Denken‹ konstatieren. So hat Unterhuber (2020) in einer 
empirischen Rekonstruktion gezeigt, dass ›critical thinking‹ in ›educa-
tion‹ betreffenden Policy-Dokumenten der Europäischen Union nahezu 
ausschließlich in zwei Kontexten verwendet wird: entweder im Kontext 
von Unternehmertum und wirtschaftlicher Innovation oder im Kontext 
von Bemühungen um die Prävention von politischem Extremismus. Zy-
nisch könnte man daraus folgern, dass kritisches Denken als Bildungs-
ziel heute für genau jene Zwecke in Anschlag gebracht wird, die es ein-
mal opponieren oder bekämpfen sollte. 

2.3 Weder technisch noch kritisch: Eine ganz kurze 
Rekonstruktion der Post-critical Pedagogy 

Die Verbindung von ›post-‹ und ›kritisch‹ war weder eine Erfindung der 
Literaturtheorie (vgl. Felski 2015; Anker/Felski 2017a) noch der Bil-
dungsphilosophie (vgl. Hodgson/Vlieghe/Zamojski 2017; 2018).32 Als 

32	 	Das Adjektiv ›post-kritisch‹ wird in verschiedenen disziplinären Diskussio-
nen verwendet, die hier nicht rekonstruiert werden. Inhaltlich attraktive 

EINE GANZ KURZE REKONSTRUKTION DER POST-CRITICAL PEDAGOGY 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

Wegbereiter des Ausdrucks ›post-kritisch‹ kann Michael Polanyi gelten, 
wenngleich dessen Gebrauch deutlich von den in dieser Arbeit verfolg-
ten Konnotationen abweicht.33 

mögliche Bezüge bestünden in Diskussionen, die insbesondere in der Po-
litischen Theorie und Rechtstheorie auf Französisch (de Sutter 2019) und 
Italienisch (Croce 2017a; 2017b; 2019; Croce/Guaraldo 2020; Guaral-
do 2018; Zuolo 2020) geführt werden. Eine ausführliche Diskussion spa-
re ich einzig aufgrund bedauernswerterweise fehlenden Sprachkenntnissen 
aus. Erste hilfreiche Vergleiche und Vermittlungen zwischen diesen Diskus-
sionen und jenen um eine post-critical pedagogy bieten Oliverio/Thoilliez 
(2024) an. Darüber hinaus wird der Begriff theoretisch anspruchsvoll in Dis-
kussionen der Internationalen Beziehungen verwendet (Austin 2019; 2022; 
Austin/Bellanova/Kaufmann 2019). Weiterhin seien nur einige weitere Dis-
ziplinen genannt: Beispielsweise bezeichnet der Begriff in der Politischen 
Ökonomie poststrukturalistische Weiterentwicklungen marxistischer Theo-
rien (Browning/Kilmister 2006); es liegen Entwürfe zu einer Post-Critical 
Museology vor (Dewdney/Dibosa/Walsh 2013); Hill (2015, 143) spricht 
von einem »›post-critical‹ turn in contemporary art«, der durch eine Kri-
se der Kunstkritik in den 1990er Jahren ausgelöst wurde, während etwa 
in den Disability Studies im Band Rehabilitation: A Post-critical Approach 
ein Forschungsstil in Anschluss an die Kritische Theorie beschrieben wird 
(Gibson 2016, 10). 

33	 	Polanyis Schriften finden dementsprechend wenig Beachtung in den De-
batten um postcritique (Felski nennt Polanyi nur beiläufig, vgl. 2015, 150; 
Sedgwick nennt Polanyi, soweit ich sehen kann, gar nicht) und post-criti-
cal pedagogy (hier steht eine Rezeption Polanyis noch aus). Polanyis Buch 
Personal Knowledge: Towards a Post-Critical Philosophy (1962) – welches 
2023 erstmals ins Deutsche übersetzt als stw erschien – wendet sich in er-
ster Linie in wissenschaftstheoretischer Hinsicht gegen einen Rationalismus 
und betont demgegenüber die persönliche Perspektive und Motivationslage 
als sowohl unhintergehbar als auch wichtige Antriebsquelle wissenschaftli-
chen Arbeitens. Polanyi sieht die Ära des Rationalismus dem Ende zugehen: 
»The critical movement, which seems to be nearing the end of its course to-
day, was perhaps the most fruitful effort ever sustained by the human mind. 
The past four or five centuries, which have gradually destroyed or overshad-
owed the whole medieval cosmos, have enriched us mentally and morally 
to an extent unrivalled by any period of similar duration. But its incandes-
cence had fed on the combustion of the Christian heritage in the oxygen of 
Greek rationalism, and when this fuel was exhausted the critical framework 
itself burnt away« (Polanyi 1962, 279). Polanyi entwickelt also keine eigen-
ständige Position, die er als post-kritisch ausweist, sondern diagnostiziert 
mit diesem Ausdruck den Fortgang der Geistesgeschichte. Dieser aber ent-
wickelt sich nicht in Abgrenzung, sondern in ständiger Auseinandersetzung 
mit dem »kritischen Zeitalter«: »At every step in quest of a post-critical phi-
losophy the warning of the critical age will echo in our minds« (ebd., 286). 
Gleichwohl schlägt Polanyi »Schritte« vor, die von einer kritischen zu einer 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

In der englischsprachigen Philosophy of Education wird gegenwärtig 
Entwürfe zu einer post-critical pedagogy intensiv diskutiert. Bevor ich 
auf deren Entstehung und Heterogenität zu sprechen komme, rekonstru-
iere ich als erste inhaltliche Annäherung34 die »Typologie der Theoreti-
sierungsweisen von Bildung«, die Zamojski (2022a) in seinem ins Deut-
sche übersetzten einführenden Aufsatz »Verwerten, entlarven, erleben. 
Zu den unterschiedlichen Typen und Gebrauchsweisen von Bildungsthe-
orie« vorgelegt hat (ebd., 146). Im Sinne von Webers Idealtypen unter-
scheidet er zwischen drei Theoretisierungsweisen von Bildung,35 nämlich 
eine technische, kritische und affirmative bzw. performative oder post-
kritische (vgl. ebd., passim). Jede dieser Theoretisierungsweisen legt »ei-
nen unterschiedlichen Zugang zum Pädagogischen nahe[]« (ebd., 146), 
nämlich einen verwertenden, entlarvenden respektive erlebenden Zu-
gang (vgl. Zamojski 2015). 

Die technische Theoretisierungsweise folgt einem naturwissenschaft-
lichen Zugriff auf menschliches Verhalten, das insbesondere anhand 
von Kausalbeziehungen, Mechanismen und sequenziellen Prozessen 
beschrieben werden soll. Die technischen Beschreibungsweisen folgen 
einer instrumentellen, verwertenden Logik, insofern sie »angefertigt« 
werden, »um angewandt zu werden, d.h. um als Werkzeug zur Errei-
chung bestimmter Ziele zu dienen« (Zamojski 2022a, 147). Die nor-
mative Dimension der Bestimmung der Ziele liegt im Jenseits dieser Art 
von Bildungstheorie;36 sie »konzentriert« sich »ausschließlich auf die 

post-kritischen Haltung führen. Zentral ist für ihn, sich nicht länger primär 
mit dem Was einer Erfahrung (dem Objekt, das dem Denken unterworfen 
werden soll – etwa durch Cartesianische Prüfungen) zu beschäftigen, son-
dern mit dem Wie, welches die eigene reaktive Beziehung, also die persön-
liche Beziehung zum Erfahren, beinhaltet. Dieses Wie-Bewusstsein ist über-
wiegend tacit und nicht oder nur schwer artikulierbar – implizit (vgl. Halder 
2019, Kap. 4) und gewissermaßen schweigend (vgl. Kraus et al. 2021) –, 
wodurch es für den Prozess des Erkennens umso folgenreicher ist. Polanyis 
Verbindung von Kritik mit Misstrauen, einer skeptischen Distanz und der 
unterwerfenden Objektivierung der Phänomene weist einige Ähnlichkeiten 
zu Felskis Arbeiten auf. 

34	 	Einführungen in grundlegende Motive der post-critical pedagogy bieten 
Hodgson/Vlieghe/Zamojski (2018) und Wortmann (2019). 

35	 	Es geht dabei nicht primär um Bildung als Gegenstand im Unterschied zu 
anderen Gegenständen, etwa Erziehung (vgl. Rieger-Ladich/Wortmann 
2025). Es kann davon ausgegangen werden, dass im Originaltext von ›edu-
cational theory‹ als terminus technicus erziehungswissenschaftlicher Theo-
riebildung die Rede ist. 

36	 	Zamojski (2022a, 148) betont, die technische Theoretisierungsweise übe 
»eine sehr große Anziehungskraft« auf politisch-normativ entgegengesetzte 
Lager aus: »Es mag unterschiedliche Auffassungen davon geben, welchen 

EINE GANZ KURZE REKONSTRUKTION DER POST-CRITICAL PEDAGOGY 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

Beschreibung der Funktionsweise der Realität der Pädagogik« (ebd.). Im 
Zugang der technischen Bildungstheorie handelt es sich bei Bildung um 
einen »Prozess, der zu klaren, unterscheidbaren, greifbaren und messba-
ren Ergebnissen oder Produkten führt« (ebd., 148). 

Die kritische Theoretisierungsweise von Bildung nun »öffnet die Pä-
dagogik hin zu einer mehrdimensionalen menschlichen Praxis, die sich 
nicht auf ihre technische Seite reduzieren lässt« (ebd., 152), schon allein, 
weil »die Vorherrschaft der instrumentellen Vernunft […] es gewöhn-
lichen Menschen [erlaubt], sich auch am radikal Bösen zu beteiligen« 
(ebd., 150). Kritik müsse, um die Beteiligung am Bösen zu verhindern, 
zum einen »stets die Komplexität der Dinge enthülle[n]«, und zum an-
deren »die ethischen Dimensionen unseres Umgangs mit den Dingen und 
mit Anderen offenbare[n]« (ebd.). Hierzu wurden »machtvolle[] Werk-
zeuge[] zur Ausübung von Kritik« (ebd., 151) entwickelt, etwa die Ent-
larvung.37 Zamojski konstatiert: 

Diese [kritischen] Perspektiven haben […] unermessliches und unbe-
zahlbares Wissen über die hinter unseren pädagogischen Praktiken ver-
borgenen Gefahren zu Tage gefördert. Dank dieser Interventionen sind 
wir uns vieler Dinge bewusst geworden, wie etwa des heimlichen Lehr-
plans oder der Tatsache, dass wir – als Erziehende und Unterrichtende 
– zur Reproduktion der Ungleichheiten in der Gesellschaft beitragen, 
Klassenunterschiede implementieren, die herrschende Ordnung der Din-
ge aufrechterhalten etc. (Zamojski 2022a, 152)

Bildung wird im Zugriff der kritischen Theoretisierungsweise sowohl 
zu »ein[em] wirksame[n] Mechanismus der Versklavung und der Re-
produktion von Ungleichheiten« als auch zum Mittel der Emanzipation 
(Zamojski 2022a, 151, mit Verweis auf Giroux 1983). Das Kritisieren 
der Unterdrückung in emanzipatorischer Absicht stellt sich allerdings als 
eine »unendliche Aufgabe« (Zamojski 2022a, 150) heraus, die nie zum 
Abschluss kommen darf. Wird eine Positivität (etwa Freiheit, Gleichheit, 

Zielen Bildung bzw. die Pädagogik zu dienen habe, aber sie alle können auf 
die Frage reduziert werden, was durch Bildung produziert werden soll. Ge-
mäß einer Auffassung haben Schulen fähige Arbeiter*innen der Wissens-
ökonomie hervorzubringen (die kreativ, flexibel, voller Unternehmergeist 
etc. sind), laut einer anderen sollen Schulen konservative Patrioten erzeu-
gen (die zu Opfern bereit sind, indem sie sich der Gemeinschaft und ihrer 
Führung unterordnen), wieder eine andere fordert kritische und engagierte 
Bürger, eine weitere schließlich gehorsame Parteigänger einer großen Idee« 
(ebd., Hv. KW). Daraus folgert Zamojski, dass diese Auffassungen »[p]oli-
tisch […] auf verschiedenen Seiten [stehen]. Dennoch teilen sie dasselbe 
funktionale Verständnis von Bildung« (ebd., Hv. KW). 

37	 	Zamojskis Darstellung des entlarvenden Zugangs zum Pädagogischen der 
kritischen Bildungstheorie (vgl. 2022a, 151f.) wird im vierten Kapitel die-
ser Arbeit ausgeführt. 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

Gerechtigkeit) erreicht, wird damit zugleich »neues Regime geboren« 
(ebd., 151): 

Und just in dem Moment, wo wir ein positives Gesellschaftsprojekt aus 
der Taufe heben wollen, erhebt sich von Neuem die Gefahr eines neu-
en Totalitarismus. Wir müssen daher immer kritisch bleiben. (Zamojski 
2022a, 151) 

Kritisch zu bleiben allein hält Zamojski nun für eine Bildungstheorie 
nicht als ausreichend. Er beschreibt, wie das von ihm mitverfasste Ma-
nifesto for a Post-Critical Pedagogy (Hodgson/Vlieghe/Zamojski 2017) 
ein Versuch darstellte, manifest zu machen, was solche bildungstheore-
tische Ansätze gemein haben, die sich weder als technisch noch als kri-
tisch bezeichnen lassen:38 

Der Ausdruck ›postkritisch‹ war ein erster Versuch, einen angemessenen 
Namen für das zu finden, was im Feld der Bildungstheorie vorgeht. Aber 
wie so oft begann er, kaum erfunden, ein Eigenleben zu führen. Obschon 
wir damit nicht vollkommen glücklich sind, bleibt er als Name für je-
nen Typus von Theorien, mit denen wir uns beschäftigen wollen, leidlich 
brauchbar. (Zamojski 2022a, 155)

Als affirmativ bezeichnet Zamojski diesen Zugriff auf Pädagogik nun 
insofern als dieser versucht, »pädagogische Praktiken, Phänomene und 
Erfahrungen wiederzuentdecken oder zurückzugewinnen, die durch die 
dominanten Bildungsauffassungen unterdrückt, marginalisiert oder ver-
drängt wurden« (Zamojski 2022a, 155f.),39 wobei Zamojski die techni-
sche und kritische Auffassung von Bildung als dominant bezeichnet (vgl. 
ebd., 156). Als performativ erscheinen diese Wiedergewinnungsversuche, 
insofern sie selbst pädagogisch wirken. Allerdings lasse sich eine post-
kritische Bildungstheorie »nicht einfach nur anwenden […] – denn sie 
gibt uns keine Werkzeuge an die Hand« (ebd., 157). Für diesen Punkt 
referiert Zamojski auf Masschelein,40 der mit Bezug auf seinen Entwurf 
einer »armen Pädagogik« schreibt: 

38	 	Zamojski nennt »die Arbeiten von Gert Biesta (2010), Jan Masschelein & 
Maarten Simons (2013), Tyson Lewis (2013), Norm Friesen (2011), Max 
van Manen (1991)« (Zamojski 2022a, 154) und merkt an, die Klassifizie-
rung dieser Arbeiten als ›post-kritisch‹ »muss zweifellos einigen der Genann-
ten eher unangenehm aufgestoßen sein« (ebd., 155). 

39	 	 Im neunten Kapitel wird der Begriff der ›Affirmation‹ weiter ausgeführt. 
40	 	 In Masscheleins Schriften stellt die Pädagogizität erziehungswissenschaftli-

cher Forschung ein prominentes Motiv dar (vgl. Masschelein 2010; 2011; 
2015; Masschelein/Simons 2013; Wildemeersch/Masschelein 2018), ein 
Umstand, den ich aus pragmatistischer Perspektive sowohl reizvoll finde 
(vgl. Balzer/Bellmann 2019; 2023; Su i. E.; Wortmann 2023a) als auch pro-
blematisch, insofern er es bisweilen erschwert, zwischen erziehungswissen-
schaftlicher Forschung und pädagogischer Praxis zu differenzieren (siehe 

EINE GANZ KURZE REKONSTRUKTION DER POST-CRITICAL PEDAGOGY 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

A poor pedagogy does not promise profits. There is nothing to win (no 
return), no lessons to be learned. However, such a pedagogy is generous: 
it gives time and space, the time and space of experience and of thought. 
(Masschelein 2010, 49)

Post-kritische Bildungstheorie ist performativ insofern sie »einen kon-
zeptionellen Raum« darstellt, »in dem man über Pädagogik nachdenken, 
sie gestalten, erleben und praktizieren kann« (Zamojski 2022a, 158), in-
sofern sie »helps us to be attentive, which offers us the exercises of an 
ethos or an attitude« (Masschelein 2010, 49). Durchaus im Sinne einer 
kulturpolitischen Ausrichtung schreibt Zamojski, ihm gehe es bei einem 
post-kritischen Ansatz darum, »einen symbolischen Horizont zu öffnen, 
durch den die in der Pädagogik Tätigen ihr eigenes Tun und Erleben be-
greifen und wertschätzen können – einen Horizont, in dem Bildung han-
delnd erlebt werden kann« (2022a, 159). Das klingt womöglich noch 
etwas blumig – ich werde versuchen, diesen Ansatz im weiteren Verlauf 
dieser Arbeit weiter auszuschärfen. Im ersten Zugriff erlaubt Zamojskis 
Beschreibung der drei Idealtypen von Theoretisierungsweisen von Bil-
dung eine Bestimmung post-kritischer Erziehungswissenschaft als weder 
technisch noch (allein) kritisch. 

Nach dieser ersten Annäherung an den Impetus der post-kritischen Er-
ziehungswissenschaft skizziere ich die Debatte um die post-critical peda-
gogy, verbunden mit einigen für den weiteren Verlauf dieser Arbeit wich-
tigen systematischen Problemen. Der Ausgangspunkt der Diskussionen 
um eine post-critical pedagogy war das Manifesto for a Post-Critical Pe-
dagogy, das 2017 thesenartig mögliche Alternativen zu einem von den 
Autorïnnen konstatierten vorherrschenden kritischen Sprechen in der 
Erziehungswissenschaft andeutete (Hodgson/Vlieghe/Zamojski 2017). 
Die Publikation enthielt neben einem »Manifest«41 auch Kommenta-
re, die sich zumeist problematisierend mit dem Text auseinandersetz-
ten (etwa Friesen 2017), sowie eine Reaktion der Autorïnnen auf diese 
Kommentare in Form einer Diskussion. Diese arbeiteten ihr Anliegen in 
einem Aufsatz weiter aus (Hodgson/Vlieghe/Zamojski 2018).42 Deutlich 
erweitert wurde dieses in einer Monographie mit dem Titel Towards an 

letzter Abschnitt dieses Kapitels). Die Nichtunterscheidung von Erziehungs-
wissenschaft und Pädagogik in den Diskussionen um eine post-critical pe-
dagogy halte ich für problematisch (dies führe ich im sechsten Kapitel wei-
ter aus). 

41	 	Das Manifesto wurde inzwischen – neben Übersetzungen ins Spanische und 
Türkische – auch ins Deutsche übersetzt (in Bittner/Wischmann 2022a). 
Hilfreiche Beobachtungen zur ersten deutschsprachigen Rezeption des 
Texts (vgl. Bittner/Wischmann 2022a; Wortmann/Haupt 2023) bietet Vehse 
(2022). 

42	 	Entstehungsgeschichtlich ist der umgekehrte Fall korrekt: Hodgson, Vlieghe 
und Zamojski schrieben zunächst den Aufsatz und danach das Manifesto 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Ontology of Teaching: Thing-centred Pedagogy, Affirmation and Love 
for the World (Vlieghe/Zamojski 2019a), die über eine Problematisie-
rung der kritischen Erziehungswissenschaft hinaus eine spezifische Alter-
native vorschlug, nämlich die Hinwendung zu einer Ontologie der Päd-
agogik in der Tradition Heideggers. Dieser Vorschlag wurde wiederum 
problematisiert (Wortmann 2019; Schildermans 2020a)43 infolgedessen 
diese Arbeit alternative Alternativen auszuarbeiten beabsichtigt. 

Seit der Publikation des »Manifests«, spätestens aber nach der Mono-
graphie, fächert sich die Debatte um Anlass, Status und Gehalt der post-
critical pedagogy weit auf: Es entstanden eine Reihe von Themenheften,44 
Sammelbänden (Hodgson/Vlieghe/Zamojski 2020b; Bittner/Wischmann 
2022a) und Aufsätzen – sogar in ein deutschsprachiges Lehrbuch zur 
Bildungsphilosophie ist die post-critical pedagogy eingegangen (Tho-
mas 2021, Kap. 13). Aufgrund dieser nur noch schwer zu überblicken-
den Lage der Debatte ist es kaum mehr möglich, diese vollständig zu 
rekonstruieren.45 Auch möchte ich keine Rekonstruktion leisten von spe-
zifischen Auseinandersetzungen und kritischen Beiträgen einzelner Auto-
rïnnen zu bestimmten inhaltlichen Motiven (vgl. Ramaekers 2017; Snir 
2020; Gibbs/O’Brien 2021; Engel 2022; Wittig 2022; Zulaica y Mugi-
ca 2022; Haupt in Haupt/Wortmann 2023), theoretischen Grundlagen 
(vgl. Friesen 2017; Haker/Otterspeer 2020; Rømer 2020), akademischen 

als Form dessen Präsentation auf der Jahrestagung der Philosophy of Edu-
cation Society of Great Britain 2017.

43	 	An meinen Aufsatz anschließend argumentierte Hodgson (2020), deren Bei-
trag wiederum kritisiert wurde (Krönig 2020). 

44	 	Die Teoría de la Educación (Jahrgang 32, Heft 2, 2020) enthält sechs spa-
nischsprachige Antworten auf das Manifesto. Eine Ausgabe des open access 
online Journals On Education. Journal for Research and Debate mit dem 
Titel The Fatigue of Critique? enthält neben dem Editorial zwölf Beiträge 
und bis dato fünf Antworten. Die Studies in Philosophy and Education ver-
sammelt Reaktionen auf die Monographie (Vlieghe/Zamojski 2019a) von 
Lewis (2020), Schildermans (2020b) und Oliverio (2020a) sowie eine Ant-
wort der Autoren (Vlieghe/Zamojski 2020a). 

45	 	Für einen ersten, nun schon veralteten Versuch eines Überblicks über Bei-
träge zur Debatte um die post-critical pedagogy siehe Hodgson/Vlieghe/Za-
mojski (2020a). Ein Versuch eines systematischen Überblicks unternimmt 
auch Langemann (2022), der sich dafür an meinen Ausführungen orientiert 
(Wortmann 2019). Kontextualisierungen in den deutschsprachigen Tradi-
tionen Kritischer Erziehungswissenschaft und Kritischer Theorie nehmen 
Bittner/Wischmann (2022b) und Brunkhorst (2022) vor. Affirmative Refe-
renzen auf ›post-critical pedagogy‹ sind inzwischen so weit verbreitet, dass 
sie wohl kaum mehr von einer Gemeinsamkeit (etwa einem Interesse, einer 
Fragestellung, einem Anliegen, einer Terminologie) zusammengehalten wer-
den kann (vgl. beispielsweise Sánchez-Rojo et al. 2022; Anderson/Tonner 
2023; Preece/Whittaker 2023). 

EINE GANZ KURZE REKONSTRUKTION DER POST-CRITICAL PEDAGOGY 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Darstellungsformen (vgl. Lewis 2017; Thyssen 2017; Czejkowska 2022) 
oder dem gesamten Anliegen der Entwicklung einer post-critical pedago-
gy (vgl. Ververi 2017; Rikowski 2019).46 Stattdessen skizziere ich im Fol-
genden die Forschungslandschaft anhand drei alternativer Möglichkei-
ten, diese zu strukturieren: erstens durch die Unterscheidung zwischen 
theoretischen Perspektiven in und auf die Debatte, zweitens durch die 
Unterscheidung von Beiträgen zu verschiedenen erziehungswissenschaft-
liche Phänomenen und drittens durch die Unterscheidung von Beiträgen 
zu verschiedenen pädagogischen Praxisfeldern. Ich tue dies in doppelter 
Absicht: um die Vielfalt der Diskussion darzustellen sowie um eine Ver-
ortung meiner eigenen Arbeit vornehmen zu können. 

Die Beiträge ließen sich erstens gliedern in verschiedene theoreti-
sche Perspektiven bzw. Bezugstheorien der Autorïnnen, etwa Frank-
furter Schule (Snir 2020; 2021), Phänomenologie (Vlieghe/Zamojski 
2019a), poststrukturalistische Sprachphilosophie (Hodgson/Ramae-
kers 2019; Ramaekers 2020; Hodgson 2023), Pragmatismus (Olive-
rio 2019; Thoilliez 2019b; 2022; Wortmann 2019), Prozessphilosophie 
(Schildermans 2020a; 2021) und Systemtheorie (Krönig 2020; 2022). 
Einige Diskussionen in der Debatte um eine post-critical pedagogy las-
sen sich auf Widersprüche zwischen diesen theoretischen Perspektiven 
zurückführen. 

Die meiner Einschätzung nach bedeutsamste Trennlinie innerhalb die-
ser Debatte verläuft zwischen denjenigen Positionen einerseits, die post-
critical pedagogy als eine Form von Ontologie begreifen (vgl. Vlieghe/
Zamojski 2019a; 2019b) und damit einen starken Anspruch an ihre 
»Prinzipien« verbinden (Hodgson/Vlieghe/Zamojski 2017), und jenen 
Positionen andererseits, die ebenjenes Selbstverständnis als zu stark ein-
schätzen47 und demgegenüber zu vorsichtigeren Formulierungen neigen. 
So schlägt etwa Schildermans (2020a) vor, die Rede von ›Prinzipien‹ 
durch jene von ›Vorschlägen‹ zu ersetzen.48 In meiner Lesart zielt die-
ser Ersatz darauf ab, transparent zu machen, dass auch durch Aussa-
gen über »das Sein« pädagogischer Phänomene letztlich das »Sprechen 

46	 	Erst recht nicht möchte ich mich selbst wiederum zu diesen Kritiken der 
post-critical pedagogy verhalten. Dies würde in vielen Fällen auf eine Kritik 
der Kritik hinauslaufen, die nicht nur nicht im Einklang mit dem Anliegen 
dieser Arbeit stünde, sondern auch deren Kapazität überstiege. 

47	 	 In eine solche Richtung argumentieren Oliverio (2019; 2020), Schilder-
mans (2020a) und ich (Wortmann 2019). Oliverio bemerkt treffend, »after 
the Manifesto, PCP [post-critical pedagogy] has ›gone ontological‹« (2019, 
484). Eben dieser Schritt wird von einigen Kollegïnnen und mir nicht mit-
gegangen. 

48	 	Schildermans’ Vorschlag wird im achten Kapitel ausführlicher dargestellt. Im 
neunten Kapitel wird der Begriff der ›Proposition‹ in Anschluss an Whitehead 
weiter ausgeführt. 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

über« pädagogische Phänomene beeinflusst werden soll.49 In ähnlicher 
Weise stellt Oliverio dem ontologischen Sprechen das seiner Ansicht 
nach in den Diskussionen um eine post-critical pedagogy ebenso weit 
verbreitete Geschichtenerzählen gegenüber. Aus einer Rorty’schen Per
spektive führt Oliverio aus:50 

[T]he task of preserving the value of education is ill-served by an ul-
timately essentialistic vocabulary and […] the winning card of PCP 
[post-critical pedagogy] is rather its insightful re-descriptions of edu-
cational practices (like the lecture, the note-taking, and the studying of 
books etc.) and the telling of powerful educational stories like ›Leon-
ard Bernstein as an educator‹ […], which may contribute to a transfor-
mation of our educational ideas […]. (Oliverio 2019, 490f., Hv. KW)

Eine ähnliche Unterscheidung trifft Schildermans zwischen »post-criti-
cality as a philosophical system of educational concepts […] on the one 
hand, and post-criticality as a philosophical attitude towards educa-
tional practices on the other hand« (2020a, 1). Während beispielsweise 
Krönig und Vlieghe zur ersten Interpretation neigen, fühlen sich Koopal, 
Schildermans und ich der zweiten Seite verpflichtet.51 So schreibt etwa 
Schildermans: »I approach post-critical pedagogy as a ›methodology‹ 
(i. E. as concerned with the question of how to learn something new)« 
(ebd.). Genau diesem Anliegen folgt auch diese Arbeit. 

Zweitens können Arbeiten mit implizitem oder explizitem Be-
zug zur Diskussion um die post-critical pedagogy zu verschiedenen 

49	 	Diese Lesart ist durch meine Überzeugung geprägt, dass auch ontologische 
Aussagen letztlich Züge im Spiel der Kulturpolitik sind. Im ersten Kapitel 
habe ich dies näher erläutert.

50	 	Oliverio nimmt hier Bezug auf die Monographie von Vlieghe und Zamoj-
ski (2019a), in der Leonard Bernstein als vorbildlicher Lehrer im Sinne der 
post-critical pedagogy beschrieben wird (vgl. ebd., Kap. 8 und 9).

51	 	Soweit ich sehe, bewegt sich Zamojski zwischen diesen Polen und versucht 
diese – unter anderem mit Bezug auf Masschelein (2010) – zu vermitteln (vgl. 
Zamojski 2015; 2022a). In meinem Verständnis von Zamojskis Ausführun-
gen vollzieht er damit genau das, was ich als mögliche Lesart von Vlieghe 
und Zamojskis ontologischem Anspruch (in Vlieghe/Zamojski 2019a) vor-
geschlagen habe, nämlich diesen gewissermaßen brüchig und ironisch zu 
verwenden (vgl. Wortmann 2019, 475f.). Allerdings habe ich meine Zweifel, 
dass diese Strategie Erfolg haben wird (vgl. ebd.), denn die Gefahr ist groß, 
dass die Ironie nicht verstanden wird – dann provoziert sie Missverständ-
nisse – oder zu spät verstanden wird – dann produziert sie Enttäuschungen. 
Überdies scheint mir Zamojskis Vermittlungsversuch, so trickreich und sym-
pathisch er auch ist, nur zum Preis des Spiels mit der Doppeldeutigkeit der 
Begriffe ›pedagogy‹ und ›education‹, die eben beide ebenso eine Praxis (das 
Bezeichnete) wie das – ggf. wissenschaftliche – Sprechen über diese Praxis 
(die Zeichen) bezeichnen, zu funktionieren (vgl. Zamojski 2022a, 157f.). 

EINE GANZ KURZE REKONSTRUKTION DER POST-CRITICAL PEDAGOGY 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

erziehungswissenschaftlichen Phänomenen ausmachen, etwa zum Leh-
ren (Vlieghe/Zamojski 2019a; Wortmann 2022d; Messmore 2024), zu 
Familienerziehung und Elternschaft (Hodgson/Ramaekers 2019), zur 
Schule (Blumsztajn 2020; Snir 2021; Thoilliez 2019a; Wortmann/Tho-
illiez 2024), zur Digitalisierung im Bildungswesen (Selwyn 2024), zur 
politischen Radikalisierung (Melacarne/Fabbri/Romano 2025) oder zur 
Universität und Praktiken des Studierens (Anker 2020; Blumsztajn et al. 
2022; Custers/Magalhães 2023; Mathias/Gilsenan/Vlieghe 2021; Schil-
dermans 2021; Schildermans et al. 2020; Hodgson/Vlieghe/Zamoj-
ski 2020b; Vlieghe/Zamojski 2020b; 2021; Koopal/Vlieghe 2022b).52 
Je nachdem, ob man nun einen systematisch-ontologischen Anspruch 
erhebt oder einer kulturpolitischen Haltung verpflichtet ist, sind diese 
Gegenstände mehr oder weniger allgemein oder abstrakt von Interesse. 
So plädiert Schildermans dafür, pädagogische Praktiken so konkret wie 
möglich in den Blick zu nehmen: 

[P]ractices are to be approached as concretely and specifically as pos-
sible. Therefore, it would not make sense to refer to practices in an all 
too general sense. In other words, it is not about teaching as a practice, 
or studying as a practice, but about a specific practice of teaching or a 
specific practice of studying. (Schildermans 2020a, 1)

Einerseits folge ich auch in dieser Hinsicht Schildermans. Um aber ande-
rerseits über einen »selbstgenügsame[n] Situationismus« (Schmidt/Vol-
bers 2011, 26), in welchem die Gefahr eines Zurückschreckens vor Ge-
neralisierungen besteht und letztlich strukturelle Phänomene nur noch 
schwer beschrieben werden können,53 hinauszureichen, ist der Anspruch 
dieser Arbeit, konkrete Beschreibungen konkreter Praktiken für erzie-
hungswissenschaftliche Auseinandersetzungen zu plausibilisieren und 
Sprechvorschläge zu unterbreiten, mit denen Praktiken und Phänome-
ne anders als kritisch beschrieben werden können. Insofern diese Arbeit 
Möglichkeiten erziehungswissenschaftlichen Sprechens allgemein – und 
eben nicht nur in Bezug auf spezifische pädagogische Phänomene und 
Praktiken – zum Gegenstand macht, ist sie in der Allgemeinen Erzie-
hungswissenschaft zu verorten. 

Auch ließen sich drittens pädagogische Praxisfelder beschreiben, in 
denen ein post-kritischer Ansatz bereits erprobt und beschrieben wurde, 
etwa zur Pädagogik der Nachhaltigkeit (Swillens/Vlieghe 2020; Vlieg-
he/Zamojski 2020b; Oliverio 2022; Swillens et al. 2021; 2023; Ander-
son/Tonner 2023; Kirby/Webb 2023), Kunstpädagogik (Wild 2022), 

52	 	Etwas queer dazu liegen Untersuchungen, die sich aus einer post-kritischen 
Perspektive bestimmten theoretischen Motiven im pädagogischen Denken 
widmen, etwa dem Bösen (van Kessel 2019).

53	 	Schmidt und Volbers (2011) sowie Schürmann (2015) sehen diese Gefahr 
in neueren Entwürfen der Praxistheorie.

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

Musikpädagogik (Koopal/Vlieghe/de Baets 2020; Buelens et al. 2023) 
oder Literaturdidaktik (Koopal/Vlieghe 2022a). Wenngleich hier noch 
nicht viele Arbeiten vorliegen und auch diese Arbeit ein anderes Ziel ver-
folgt, erwarte ich in den nächsten Jahren gerade aus dieser Perspektive 
fruchtbare theoretische Anregungen zur Weiterentwicklung der post-cri-
tical pedagogy, da die mit der Arbeit an konkreten Feldern einhergehen-
de und von Schildermans geforderte Spezifizität die Theoriebildung dar-
an hindert, in Abstraktionen zu fliehen, und gerade darum theoretischen 
Problemen nicht ausweichen kann. 

Schließen möchte ich diese kleine Sondierung der Diskussionen um 
eine post-critical pedagogy mit einem Ausblick auf jene laufenden, zum 
Teil noch nicht publizierten Projekte, die eine Hinwendung der bislang 
vor allem theoretisch-konzeptionellen Diskussionen zu methodologisch-
empirischen Arbeiten vollziehen. Im Entstehen begriffen sind zum einen 
Arbeiten, die sich zur Aufgabe machen, diese »post-kritische« Hinwen-
dung im Speziellen und die Möglichkeiten einer »empirischen Bildungs-
philosophie« im Allgemeinen zu beschreiben (vgl. Oliverio/Thoilliez 
2024; Schildermans/Vlieghe/Wortmann 2024), sowie zum anderen Ar-
beiten, die eine »post-kritische« Re-Lektüre oder -Justierungen etablier-
ter Methoden bzw. methodologischen Orientierungen erarbeiten, etwa 
zu Diskursanalyse (vgl. Custers/Magalhães 2023; Schwimmer 2024), 
Ethnographie (vgl. Dejans/Simons/Masschelein 2024), der Arbeit mit li-
terarischen und filmischen Quellen (vgl. Hodgson 2023; Brady 2024), 
Participatory Action Research (vgl. Zamojski 2024) sowie zur Histori-
schen Bildungsforschung (vgl. Rohstock 2021a; 2024). Auch erste em-
pirische Studien in Anlehnung an die post-critical pedagogy wurden be-
reits vorgelegt (vgl. etwa Swillens et al. 2021; Custers/Magalhães 2023). 

Mit dieser zugegebenermaßen recht schroffen Sondierung hoffe ich 
zumindest gezeigt haben zu können, dass die Idee einer Entwicklung ei-
ner post-kritischen Erziehungswissenschaft kein solitäres Unterfangen 
ist, sondern sowohl an vorliegende Arbeiten angeknüpft als auch damit 
rechnen kann, dass die laufende Debatte womöglich einige der hier un-
terbreiteten Vorschläge schon bald obsolet macht. Wenngleich durch die-
se Sondierung die vorliegende Arbeit in einigen Hinsichten inhaltlich wie 
auch methodologisch verortet werden konnte, verfolgt diese nicht das 
Ziel, in dieser Debatte Stellung zu beziehen.54 Vielmehr hoffe ich durch 
die Darstellung der schieren Vielfalt innerhalb der Diskussionen um eine 
post-critical pedagogy plausibilisiert haben zu können, weshalb die mit 
dieser Arbeit unternommene Systematisierung von Problemen der Kritik 
und Alternativen einer post-kritischen Erziehungswissenschaft um deren 
Klärung Willen der Mühe wert sein könnte.

54	 	Nicht zuletzt würde ich für dieses Ziel in der falschen Sprache schreiben.

EINE GANZ KURZE REKONSTRUKTION DER POST-CRITICAL PEDAGOGY 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

2.4 Diskussion und Konsequenzen für die Studie 

Das Anliegen dieses Kapitels war eine Sondierung der Diskurslandschaft 
hinsichtlich der Frage, was in der Erziehungswissenschaft als Kritik ver-
standen werden kann. Dabei habe ich für das Anliegen dieser Arbeit ge-
gen eine strenge Definition des Begriffs und für seine Behandlung als 
Figur des Ähnlichen argumentiert. Die Arbeit strebt nicht danach, Pro
bleme in bestimmten Texten kritischer Erziehungswissenschaft ausfindig 
zu machen; umgekehrt stellt es kein Problem dar, wenn Texte kritischer 
Erziehungswissenschaft die beschriebenen Probleme nicht aufweisen.55 

In einem zweiten Schritt wurde der Begriff der Kritik sowie seine Stel-
lung in der (Allgemeinen) Erziehungswissenschaft in Form einer Revue 
analytischer Unterscheidungen erkundet. In diesem Zuge sollte gezeigt 
werden, dass mit ›Kritik‹ eine Reihe heterogener Operationen und Hoff-
nungen verknüpft sind. Innerhalb der Erziehungswissenschaft beziehen 
sich mehrere traditionsreiche Diskussionslinien auf unterschiedliche in-
haltliche Fassungen von ›Kritik‹. Auch die Termini ›Kritische Pädago-
gik‹ oder ›Kritische Erziehungswissenschaft‹ können daher Unterschied-
liches bezeichnen. Innerhalb der Erziehungswissenschaft tritt Kritik an 
verschiedenen Orten auf, die als Modus von Wissenschaft, als Modus 
pädagogischer Praxis, als Theoriefigur sowie als Bildungs- oder Erzie-
hungsziel beschrieben wurden. In dieser Arbeit geht es allein um Kritik 
als Modus von Erziehungswissenschaft. ›Post-kritische Erziehungswis-
senschaft‹ bezieht sich also nicht auf Kritische Pädagogik im Sinne einer 
bestimmten pädagogischen Praxis, nicht auf Kritische Bildung im Sinne 
einer Theoriefigur und nicht auf kritisches Denken im Sinne eines Bil-
dungs- oder Erziehungsziels.56 

In Anschluss an die von Zamojski herausgearbeitete Gegenüberstel-
lung von technischer, kritischer und affirmativer Bildungstheorie kann 
ich sagen, dass es in dieser Arbeit um eine Auseinandersetzung mit der 
kritischen Theoretisierungsweise von Bildung geht (in Teil II) sowie um 
Möglichkeiten einer affirmativen, post-kritischen Theoretisierungswei-
se von Bildung (in Teil III). Die technische Theoretisierungsweise von 

55	 	Ganz im Gegenteil wären solche Texte ertragreiche Ressourcen zur Weiter-
entwicklung einer (post-)kritischen Erziehungswissenschaft.

56	 	Wenngleich sich diese Arbeit nicht explizit mit diesen Diskussionen ausei
nandersetzt, ließe sich meiner Hoffnung nach womöglich dennoch auch für 
diese etwas aus ihr lernen. Einen Versuch der Annäherung an Beschreibungs-
möglichkeiten post-kritischer pädagogischer Praxis unternehme ich in Wort-
mann (2022d). Gemeinsam mit Philipp Thomas habe ich im Rahmen eines 
Panels auf der Tagung für Praktische Philosophie 2023 in Salzburg versucht, 
post-kritische Sprechmöglichkeiten auf die Beschreibung von »vernünfti-
gem« kritischen Denken als Ziel von Philosophie- und Ethikunterricht an-
zuwenden. 

KONTUREN DER KRITIK IN DER ERZIEHUNGSWISSENSCHAFT 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Bildung wird an einigen Stellen gestreift, jedoch nicht explizit zum Ge-
genstand dieser Arbeit gemacht. 

Die vorliegende Arbeit schließt an die umfangreichen Diskussionen 
um eine post-critical pedagogy an. Gleichwohl ist es nicht primär Ziel, 
in dieser Debatte eine Position herauszuarbeiten oder diese internatio-
nale Debatte in die deutschsprachige Erziehungswissenschaft zu überset-
zen. Vielmehr geht es im Sinne einer kulturpolitischen Ausrichtung dar-
um, für die deutschsprachige Erziehungswissenschaft Sprechvorschläge 
zu erarbeiten und dabei sowohl auf Ressourcen der post-critical peda-
gogy als auch weiterer Quellen zurückzugreifen. Eine wichtige Quelle 
besteht in der literaturtheoretischen Diskussion um postcritique, die auf 
ähnliche Probleme der Disziplin zu antworten versucht. Frappierend ist 
nun, dass – soweit ich das überblicke – in der bisherigen Diskussion um 
eine post-critical pedagogy an keiner Stelle Bezug genommen wird auf 
die ältere und zum Teil theoretisch differenziertere Debatte der postcri-
tique in der Literaturtheorie. Ein mitlaufendes Anliegen meiner Arbeit 
ist es daher, diese beiden Diskursstränge aufeinander zu beziehen und 
damit den literaturtheoretischen für den erziehungswissenschaftlichen 
fruchtbar zu machen.57 Der Anschluss dieser Arbeit an die post-critical 
pedagogy besteht, wie bereits angedeutet, nicht darin, dass sie den bis-
lang vorgelegten Arbeiten bruchlos folgt. Wenngleich diese Arbeit von 
diesen inspiriert wurde und immer wieder auf sie zu sprechen kommt, 
wird der Versuch unternommen, Probleme und Alternativen kritischer 
Forschung in der Erziehungswissenschaft darzustellen, ohne stets expli-
zit von den vorliegenden Arbeiten auszugehen. Dies liegt insbesondere 
in der pragmatistischen Grundhaltung dieser Arbeit begründet, die sich, 
wie dargestellt, von anderen Positionen innerhalb der Debatte um eine 
post-critical pedagogy unterscheidet. Gleichwohl hoffe ich, dass diese 
Arbeit die Diskussionen um eine post-critical pedagogy zu bereichern 
vermag – und sei es nur, indem Differenzen deutlicher zu Tage treten 
oder bloß einzelne Bruchstücke aus anderen Theorieperspektiven für 
fruchtbar erachtet werden.

57	 	Dieses Anliegen der interdisziplinären Vermittlung zwischen den beiden Dis-
kurssträngen hätte auch expliziter verfolgt werden können. Mir geht es 
allerdings primär um eine systematische Arbeit für die Erziehungswissen-
schaft, für die, wie ich an verschiedenen Stellen zeigen werde, die Literatur-
theorie reizvolle Sprechangebote bereitstellen kann. Ich werde immer wieder 
andeuten, in welche Richtungen die literaturtheoretischen Debatten weiter-
verfolgt werden könnten – ein für die Erziehungswissenschaft sicherlich er-
tragreiches Unterfangen für zukünftige Forschungsarbeiten. 

DISKUSSION UND KONSEQUENZEN FÜR DIE STUDIE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

3. Zur (Un)Möglichkeit der Kritik  
an der Kritik 

Meine erste Berührung mit dem, was ›Bildungsphilosophie‹ genannt 
wird, war ein Seminar mit dem Titel ›Einführung in die Theorie der 
Schule‹. Ich wusste aus leidvoller Erfahrung, dass in der Schule aller-
hand falsch läuft und erhoffte mir, diesen Sachverhalt nach dem Se-
minar auch theoretisch begründen zu können. Der Seminarplan ver-
sprach jede Woche eine neue Theorie, von Rousseau und Kant über 
Mead und Bernfeld bis hin zu Bourdieu und Luhmann, mithin: eine 
Menge Munition für dieses Vorhaben. Jede Woche präsentierte sich 
die neue Theorie als diejenige, mit der es endlich gelingen könnte, 
Schule kritisch in den Blick zu nehmen; jede Woche veränderte sich 
aber auch meine Vorstellung von dem, was Schule in Wirklichkeit sei: 
eine Instanz zur Integration in ein Gesellschaftssystem, ein Ort mit 
geheimem Lehrplan, ein Muster von Erwartungen und Erwartungs-
erwartungen und so weiter. Ich war fasziniert – aber auch verwirrt: 
mit dem, was ich an der Schule für kritikwürdig gehalten hatte, hatte 
das nichts mehr zu tun. Doch lernte ich schnell abzusehen von mei-
nen eigenen »bloß anekdotischen Erfahrungen«, wie ich sie schnell 
abwertend zu nennen übernahm. Schon im Vorwort unseres Lehr-
buchs war zu lesen, es ginge darum, »die zur Reflexion nötige Dis-
tanz zur eigenen Schulzeit« zu schaffen und im Ankündigungstext des 
Seminars wurde versprochen, »Distanz für eine rationale Argumen-
tation zu gewinnen«. Ich tat mein Bestes, mich zu distanzieren – und 
lernte, dass die Welt der Schulkritik aus begrifflichen Operationen 
der Perspektivierung bestand, die gleichsam verschiedene Richtun-
gen darstellten, in die man sich in Distanz zur Schule bringen konn-
te: Marxistïnnen wollen über Klasse reden und Psychoanalytikerïn-
nen über das Unbewusste, während Anhängerïnnen Luhmanns über 
Systeme reden wollen. Doch gleich in welche Richtung: Die Aufga-
be der kritischen Schultheoretikerïn war es, zunächst durch irgend-
welche Begriffe Distanz zu gewinnen, um dann von dieser entho-
benen Position aus weitere Ausdrücke zu finden, mit denen sich die 
Komplizenschaft der Schule mit etwas Schlechtem nachweisen ließ. 
Da allerdings die Autorität der Kritikerin von deren möglichst sach-
lichem Ton abhing, konnte man das Schlechte nicht direkt schlecht 
nennen; klar war aber, dass der Kapitalismus, der heimliche Lehrplan 
und die Erziehung von Schülerïnnen zu Trivialmaschinen irgendwie 
schlecht sind. Diese Identifizierung mit dem Schlechten wurde benö-
tigt, um immer wieder auf die hohe Relevanz von Schultheorien für 
die Praxis hinzuweisen: Warum sonst sollte man sie kritisch in den 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

Blick nehmen, wenn nicht um das Schlechte theoretisch identifizie-
ren und dann praktisch ändern zu können? Denn, da waren wir uns 
alle einig, die Schule musste geändert werden. Und um sie zu ändern, 
so viel hatten wir verinnerlicht, brauchte man Distanz. Alles andere 
war bloß anekdotisch, naiv oder am allerbedenklichsten: unkritisch. 

Diese »bloß anekdotischen Erfahrung« schrieb ich auf,1 da ich hoffte, 
mit etwas zeitlicher Distanz ein zu dieser Zeit sich nur leicht artikulie-
rendes Unbehagen – das, verglichen mit der Euphorie über all die neu 
gelernten distanzierungsbegrifflichen Werkzeuge für die in Aussicht ge-
stellte »rationale Argumentation«, schlichtweg lächerlich erschien – auf 
einen Begriff bringen zu können. Mein Verdacht ist, dass dieser Begriff 
der Verdacht ist – oder besser: die Kritik. Die Eigenschaft, die all die im 
Seminar behandelten, ansonsten noch so unterschiedlichen Theorien ge-
meinsam hatten, war deren kritischer Gestus. 

An dieser kurzen Beschreibung meiner Erfahrungen lassen sich mehre-
re Topoi lebendiger Theorie (vgl. Karcher/Rödel 2021) ausmachen, etwa 
die Einsozialisierung (vgl. Klüver/Schmidt 1988) in den kritischen Gestus 
sowie die Ermöglichung, diese in den Blick zu bekommen, erst durch eine 
differente theoretische Perspektive. Am interessantesten scheint mir da-
bei, dass der kritische Gestus selbst in der Form der Erzählung zur Auf-
führung kommt: Ich brauchte selbst Distanz (vgl. Masschelein 2004), 
um die distanzierenden Bewegungen des kritischen Modus‹ in den Blick 
zu bekommen, habe selbst mit der »Hermeneutik des Verdachts«2 gear-
beitet, um diese als Modus der Kritik auszuweisen. 

Die Beobachtung, dass ich kritisch wurde – werden muss? –, um mich 
von der Kritik abzugrenzen, verweist auf meine systematische These, der 
ich in diesem Kapitel nachgehen möchte: Wurde eine bestimmte theoreti-
sche Haltung »einverleibt« (Bourdieu 1979, 200), das heißt in den Theo-
retikerïnnenkörper eingeschrieben, kann dieser sehr wohl gegen diese 
anschreiben, sie kommt aber auch in diesem Prozess wieder zum Vor-
schein. Ich möchte zwar nicht mehr kritisch sein,3 kann jedoch kaum 
anders, da die Kritik sich als »Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungs-
schema[]« (Bourdieu 1987, 112) festgeschrieben hat. Felski beschreibt: 
»Critique inhabits us, and we become habituated to critique« (2015, 21). 
Dass ich der Kritik derart ausgeliefert bin, heißt nicht, dass ich meine 

1	  	Dieses Kapitel stellt eine überarbeitete und erweiterte Version von Wort-
mann (2021a) dar. 

2	  	Zur Hermeneutik des Verdachts siehe Kapitel 6. 
3	  	Zumindest nicht in dem im zweiten Teil dieser Arbeit beschriebenen Sinn 

– im dritten Teil der Arbeit diskutiere ich mögliche Verhältnisse zwischen 
Kritik und Post-Kritik, die differenzierter sind, als »nicht mehr« kritisch zu 
sein. Als Ausdruck meines affektiven Impulses halte ich jedoch hier an die-
ser Formulierung fest. 

ZUR (UN)MÖGLICHKEIT DER KRITIK AN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Einsozialisierung in das kritische Denken nicht mehr justieren kann, es 
heißt jedoch, dass ich es justieren muss: dass ich darauf angewiesen bin, 
mich mit ihm auseinanderzusetzen. 

Von dieser meiner konkreten Beobachtung folgenden, diese jedoch 
verallgemeinernden These ausgehend, interessiert mich in diesem Kapi-
tel das Verhältnis zwischen der alten, eingeschriebenen Theorie und ei-
ner anderen, neuen, die gegen diese anschreibt.4 Die Frage lautet also: 
Wie lässt sich das Verhältnis denken zwischen einer bestimmten theo-
retischen Einschreibung und dem Versuch, gegen diese anzuschreiben 
oder diese zu überschreiben? Im Folgenden biete ich drei Beschreibun-
gen dieses Verhältnisses an und diskutiere vor diesem Hintergrund ab-
schließend, inwiefern der Herausforderung begegnet werden kann, in 
einer kritischen Beschäftigung mit Kritik die Logik der Kritik nicht zu 
wiederholen. Dabei besteht das Ziel darin, den Anspruch der vorliegen-
den Arbeit weiter auszuschärfen. Der hierzu gewählte Modus ist explo-
rativ und der Ton des Kapitels tastend, insofern nach Sprachbildern ge-
sucht wird, die das erwähnte Verhältnis angemessen beschreiben können. 

3.1 Zuwenden und Abwenden 

Zuwenden und Abwenden stellen geläufige Bewegungen dar: Wir dre-
hen unseren Kopf oder auch nur unsere Augen und schon gelangt etwas 
Neues in den Blick oder etwas Anderes kann fokussiert werden. Übertra-
gen auf das Verhältnis zwischen zwei Theorieperspektiven – etwa Kritik 
und Post-Kritik – macht eine solche Metaphorik der Bewegung ihr Ver-
weis auf das Prozesshafte des Theoretisierens attraktiv. Mit dieser Beto-
nung des lebendig-prozesshaften wendet sie sich gegen eine rationalisti-
sche Metaphorik des Ersatzes einer theoretischen und ausschließlich die 
begriffliche Systematik betreffende Annahme.5 

4	  	 Das Neue muss nicht immer schon eine »Theorie« sein, verstanden als ko-
härentes Feld von Theoremen, Sätzen, Sprachkontinuitäten. Es kann auch 
(zunächst) in einer anderen Haltung bestehen, in bestimmten divergierenden 
Intuitionen, Affekten etc. (siehe Kapitel 6). Diese Ausdrücke können nicht 
synonym verwendet werden, da sie wichtige Differenzen markieren. Gleich-
zeitig besteht das Problem, dass die Relata (beispielsweise »alte Theorie« und 
»neue Theorie«) abhängig sind von der Art der Relation. Da es mir in diesem 
Kapitel primär um letztere geht (also das Verhältnis zwischen »alter Theorie« 
und »neuer Theorie«), wird mit wechselnden Begriffen für die Relata gearbei-
tet. Inwiefern meine Charakterisierungen der Relationen für bestimmte Re-
lata mehr oder weniger zutrifft (also unterschiedlich etwa für »Theorie« und 
»Haltung«), muss offen bleiben. Ich danke Sandro Herr für diesen Hinweis. 

5	  	 Das gleiche Problem bringt wohl auch die Logik der Voraussetzung mit sich, 
zumindest wenn sie rein begrifflich und nicht biographisch-geschichtlich 

ZUR (UN)MÖGLICHKEIT DER KRITIK AN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

Problematisch an der Metaphorik des Zu- und Abwendens scheint mir 
ihre geringe Beschreibungsreichweite. Ebenso wie dem Nebeneinander-
stellen (zwei Theorien darstellen) oder Gegenüberstellen (einen Unter-
schied markieren) fehlt ihr eine Beschreibung des Verhältnisses dessen, 
von dem sich abgewendet wird, zu jenem, zu dem sich zugewendet wird. 
Sie folgt einer bloß subtraktiv-additiven Logik des Austauschens: etwas 
Altes gerät aus dem Blick, etwas Neues kommt hinzu oder tritt an des-
sen Stelle. Welche Beziehung diese beiden zueinander haben, bleibt beim 
Zuwenden und Abwenden offen. 

Die Beschreibung eines Verhältnisses geht auch nicht auf in einem 
Vergleich, zumindest nicht, wenn nicht jener Gefahr entgangen wird, 
die Stengers wie folgt beschreibt: »Ein Vergleich bringt immer die Ge-
fahr mit sich, das philosophische Denken auf eine Frage von Meinungen 
zu reduzieren, die von einem äußeren, scheinbar neutralen Standpunkt 
aus, das heißt von einem unbewegten Leser miteinander verglichen wer-
den« (2008, 83).6 Die gerade in der Erziehungswissenschaft – zumal 
in jenen Arbeiten, die sich selbst einer kritischen Tradition zuordnen – 
reichlich betriebene Praktik »sich selbst zu situieren« und diesem Pro-
blem »selbstreflexiv« zu begegnen, mündet jedoch nicht selten bloß da-
rin, »sich die Position des hellsichtigen Geistes zu reservieren, der einen 
abgeklärten Blick auf die Welt wirft, in der die kritische Interpretati-
on des Systems ein Element des Systems selbst geworden ist« (Ranciè-
re 2009, 49). Aufgrund dieser Probleme wende ich mich im Folgenden 
Beschreibungsweisen zu, die aussichtsreich scheinen, die Verhältnisse 
und Beziehungen zwischen alter und neuer Theorieperspektive näher 
zu bestimmen.

3.2 Überwinden und Verwinden 

Während wir ›Überwinden‹ alltagssprachlich gebrauchen – eine Krank-
heit etwa wurde »überwunden«, wenn wir sie nicht mehr haben –, mag 
›Verwinden‹ etwas fremd anmuten. Zur Veranschaulichung mag das Bild 
einer Kordel dienen: Mehrere Fäden werden miteinander verwunden, 
indem sie gedreht (gewunden) werden und sich daraufhin ineinander 

gedacht wird. Der Verweis auf das Geschichtliche in Opposition zum Dia-
lektischen wird von Vattimo (2018) mit Betonung der Hermeneutik stark 
gemacht (für eine Kontextualisierung Vattimos in der perspektivistisch-her-
meneutischen Tradition Nietzsche–Heidegger–Gadamer, die auch das anti-
dialektische Denken Foucaults prägte, siehe Weiß 2012).

6	  	 Für einen Entwurf einer philosophischen Komparatistik, die sich der He
rausforderung stellt, philosophische Texte ohne einen externen Standpunkt 
zu vergleichen, siehe Zorn (2016). 

ÜBERWINDEN UND VERWINDEN

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

eindrehen. Dadurch entsteht ein Seil, bestehend aus mehreren Fäden: et-
was Neues, das aus nichts anderem besteht als dem Alten. 

Heidegger benutzt ›Verwinden‹ genau in diesem Sinn: als Gegenbegriff 
zu ›Überwinden‹, das einen Bruch mit dem Alten oder die Aufhebung des 
Alten, dessen Zurücklassen, suggeriert, als hätte es fortan keine Wirkung 
mehr (vgl. Vattimo 1987). Vattimo veranschaulicht den Unterschied an-
hand von zwei Schaffensperioden Nietzsches: Während der überwindende 
Nietzsche das ganz Andere sucht – »the ›suprahistorical‹ or ›eternalizing‹ 
forces of religion and art, notably Wagnerian music« (Vattimo 1987, 8) 
–, hat der spätere, verwindende Nietzsche solche totalitären Hoffnungen 
aufgegeben und stattdessen einen affirmativeren Zugang zur Vergangen-
heit. So schrieb er: »Was unangenehm ist und meiner Bescheidenheit zu-
setzt, ist, daß im Grunde jeder Name der Geschichte ich bin« (Nietzsche 
1889/1969, 1351). Genau so, wie Nietzsche »im Grunde« aus den denke-
rischen Leistungen seiner Vorgängerinnen besteht und doch auf eine neue 
Art philosophiert, ist auch die verwundene Kordel nicht mehr und doch 
nur Faden. Sie ist etwas Neues bestehend aus Altem. In ihr verschwindet 
der gewundene Faden nicht: er kehrt gewandelt zurück und bleibt.7 

Doch auch die Beschreibungsweise der Verwindung hat ein Manko: 
Sie soll nicht bloß aber auch eine Addition begreifbar machen können. 
Womöglich reicht es nicht aus, das Alte auf eine neue Weise zu sehen, 
Neues aus nichts anderem als dem Alten zu schaffen. Vielleicht wollen 
wir zusätzlich etwas Neues mit einflechten, einen neuen Faden mit in die 
Kordel eindrehen. Darüber hinaus könnte es sein, dass wir in unserer Be-
schreibungsweise auch eine Subtraktion mitdenken können wollen, also 
etwas bestimmtes – nicht das ganze Seil, aber vielleicht einen einzelnen 
Faden – überwinden wollen.8 Das heißt nicht, dass dieser neue, hinzu-
kommende oder alte, zu entfernende Faden in irgendeiner Hinsicht be-
deutsamer sein muss als die schon vorhandenen.9 Es macht die Kordel 

7	  	 »[D]ie überwundene Metaphysik verschwindet nicht. Sie kehrt gewandelt 
zurück und bleibt« (Heidegger 1954, 72). Dem ist hinzuzufügen: Dass für 
Heidegger die Überwindung der Metaphysik unmöglich ist, liegt an seiner 
eigenen. Allerdings kann ihm das insofern nicht zum Vorwurf gemacht wer-
den, als dass er diese in hermeneutischer Auseinandersetzung mit der rei-
chen metaphysischen Tradition entwickelt und versucht, diese in seinem 
Schreiben zu vermitteln. Eine solche Bewegung ähnelt der Schilderung zu 
Beginn dieses Kapitels: In Heideggers Auseinandersetzung mit der Metaphy-
sik kommt diese ebenso wieder zum Vorschein, wie in meiner Anekdote die 
Kritik. 

8	  	 Ich werde beispielsweise dafür argumentieren, in einer post-kritischen Er-
ziehungswissenschaft die in Kapitel 4 beschriebenen Probleme der Kritik zu 
überwinden (vgl. Wortmann 2019). 

9	  	Wittgenstein veranschaulicht das Hinzunehmen von Bedeutungsaspek-
ten mit dem Bild des Spinnens eines Fadens, bei dem »Faser an Faser« 

ZUR (UN)MÖGLICHKEIT DER KRITIK AN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

nur etwas dicker und dichter oder dünner und lockerer. Doch dieser hin-
zukommende bzw. zu entfernende Faden ist mit dem Begriff der Verwin-
dung nur schwer beschreibbar. 

3.3 Einfalten und Einstülpen 

Halten wir fest: Wenn ich sage, dass ich versuche, gegen eine bestimm-
te theoretische Einschreibung anzuschreiben, soll damit keine Überwin-
dung suggeriert werden, keine Überbietung. Doch auch die Denkweise 
einer bloßen Addition stellte sich als begrenzt leistungsfähig heraus, und 
eine reine Subtraktion scheint ebenso wenig attraktiv, denn wir haben 
bereits gesehen: die Überschreibung schlägt fehl. Was bietet sich an? Die 
Multiplikation (vgl. Latour 2007a, 59f.). Wenden wir uns also nun als 
drittes und letztes Angebot zur Beschreibung des Verhältnisses zwischen 
einer theoretischen Einschreibung und dem Versuch, diese zu verlassen, 
der Falte zu (Multiplikation = multiplication; le pli = die Falte). 

Die Falte ist das zentrale Motiv in Deleuzes Studie über den Barock 
(2000). Im Faltenwurf der barocken Kleidung wird für Deleuze deut-
lich, dass in einer Einfaltung nicht mehr unmittelbar zwischen Innen und 
Außen unterschieden werden kann. Ganz ähnlich könnte man sich auch 
eine Einstülpung vorstellen: vielleicht anhand einer Papiertüte, die an ei-
ner Stelle so eingestülpt wird, dass man einerseits Etwas in diese Einstül-
pung hineinlegen könnte, andererseits aber die Tüte immer noch dassel-
be Innen und Außen aufweist. Ist nun das in die Einstülpung Gelegte in 
der Tüte? Auf gewisse Weise ja, befindet es sich doch im Innenraum der 
Tüte. Doch dann auch wieder nicht, denn es befindet sich außerhalb der 
Außenseite der Tüte, und zöge man diese gerade, so löste sich der durch 
die Einstülpung entstandene Innenraum auf. 

Die vorläufige Unentscheidbarkeit der Frage nach Innen oder Außen 
ist für Deleuze entscheidend. Dabei geht es letztlich »darum, zu zeigen, 
wie das Andere, das Ferne, ebensowohl das Nächste und das Gleiche 
ist« (Foucault 1974, 409), ein Prozess, den Deleuze (1992b, 136) mit 
»umwenden, zusammenfalten, nähen« beschreibt. Wenn ich also kritisch 

eingearbeitet wird: »Wir dehnen unseren Begriff […] aus, wie wir beim Spin-
nen eines Fadens Faser an Faser drehen. Und die Stärke des Fadens liegt 
nicht darin, dass irgendeine Faser durch seine ganze Länge läuft, sondern 
darin, daß viele Fasern einander übergreifen.« Und weiter: »Wenn aber Ei-
ner sagen wollte: ›Also ist allen diesen Gebilden etwas gemeinsam, – näm-
lich die Disjunktion aller dieser Gemeinsamkeiten‹ – so würde ich antwor-
ten: Hier spielst du nur mit einem Wort. Ebenso könnte man sagen: es läuft 
ein Etwas durch den ganzen Faden, – nämlich das lückenlose Übergreifen 
dieser Fasern« (Wittgenstein 1953/2003, § 67). 

EINFALTEN UND EINSTÜLPEN

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

werden muss, um mich von der Kritik abzugrenzen, könnte das als Ein-
stülpung der Kritik betrachtet werden. Die Kritik ragt sozusagen an einer 
spezifischen Stelle in den neuen Denkraum hinein und dupliziert (verviel-
fältigt) sich dadurch (vgl. Deleuze 1992b, 137f.). Sie ist außen, das An-
dere, und doch im Inneren (implizit), das Nächste. Das Neue ›enthält‹ 
ebenso das Alte.10 

3.4 Kritik an der Kritik im Modus der Kritik? 

Ich fasse noch einmal zusammen, welche Beschreibungsweisen für das 
Verhältnis von alter, eingeschriebener Theorie und neuer, gegen diese 
anschreibende Theorie bislang skizziert wurden: Nebeneinanderstellen 
hat einen bescheidenen Charme, doch dieser kann insofern problema-
tisch werden, als dass kein Verhältnis zwischen den nebeneinander ge-
stellten Elementen zu beschreiben ermöglicht wird. Diese Zurückhal-
tung jedoch scheint mir gegenüber allzu rationalistischen Sprechweisen, 
wie etwa der, eine Theorie durch eine neue zu ersetzen, vorteilhaft, denn 
eine solche Sprechweise fiele hinter die Ausgangsbeobachtung, dass das 
Alte im Neuen wieder zum Vorschein kommt, zurück. Voraussetzen trägt 
dieser Beobachtung potentiell Rücksicht, birgt jedoch die Gefahr, rein 
begrifflich-dialektisch und nicht geschichtlich-biographisch genutzt zu 
werden.11 Gegenüberstellen suggeriert eine Thematisierung der Unter-
schiede, jedoch nicht deren Zusammenhang – und zudem eine neutrale, 
dritte Position, von der aus die Gegenüberstellung vorgenommen wird. 
Während die fehlende Analyse der Zusammenhänge auch für Zuwen-
den und Abwenden zu konstatieren ist, wird diese Beschreibungswei-

10	 	Für Deleuze hat Foucault gezeigt, dass jedes Verhältnis von Innen und Au-
ßen in einer Falte besteht, dass »das Innen stets die Faltung eines vorausge-
setzten Außen ist« (Deleuze 1992b, 137, Hv. KW), die wiederum ein »Innen 
des Außen« enthält (ebd., 135). Meines Erachtens sind diese Charakterisie-
rungen jedoch solche eines geschichtlich spezifischen, nämlich modernen 
Denkens und allein deswegen »permanente[s] Thema Foucaults« (ebd., 137, 
vgl. Foucault 2009, 409f.). Dieses historisch-deskriptive Anliegen Foucaults 
gerät bei Deleuze etwas aus dem Blick. 

11	 	Eine weitere Möglichkeit wäre die phänomenologische Deutung des Vor-
aussetzens, wie etwa in Meyer-Drawes Vorschlag, »Lernen als Umlernen« 
(1982) zu begreifen. Allerdings bestehen mindestens zwei Unterschiede: 
Während Meyer-Drawe das Alte als Voraussetzung für das Neue interes-
siert, stellt sich mir hier die Frage der Kontinuität des Alten im Neuen. Und 
während Meyer-Drawe »den Anfang des Lernens« in einem Dazwischen 
verortet – »Das Neue wird noch nicht verstanden, dem Alten wird nicht 
mehr getraut« (2005, 32) –, stellt sich mir nicht das Dazwischen, sondern 
das Sowohl-als-auch als Phänomen dar. 

ZUR (UN)MÖGLICHKEIT DER KRITIK AN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

se durch die implizierte Bewegung attraktiv, die erlaubt, dasjenige, von 
dem sich abgewendet wird, durch eine Abwendung nicht zu beschädigen: 
Es darf noch immer sein, nur wird ihm in diesem Moment, von diesem 
Text keine Beachtung geschenkt.12 Das Gegenteil ist bei Überwinden der 
Fall. Das damit beschriebene Verhältnis legt ein Sieg des Neuen gegen-
über dem Alten nahe: Das Alte bleibt zurück, wird abgewertet oder so-
gar zerstört. Dieser Gefahr entgeht Verwinden, wobei fraglich bleibt, in-
wiefern dieser Ausdruck in der Lage ist, etwas Neues, das nicht nur aus 
dem Alten gewonnen wurde, oder etwas Altes, das aus dem Neuen ent-
fernt werden soll, zu berücksichtigen. 

Die Verhältnisbeschreibung Einfalten und Einstülpen schließlich ver-
wischt die Grenzen zwischen Altem und Neuem, also in meinem Fall 
dem, was kritisch »ist«13 und was ›post-kritisch‹ sein könnte. Indem sie 
das Verhältnis selbst erodieren lässt, problematisiert sie paradoxerwei-
se genau die Kritik selbst, insofern diese im Scheiden, Unterscheiden 
und Entscheiden besteht (κρίνειν).14 Sie entzieht meiner Ausgangsfrage – 
Wenn ich post-kritisch werden möchte, welches Verhältnis habe ich noch 
zur Kritik? – den Grund, insofern diese Frage doch auf einer fixierenden 
Scheidung von Kritik und Post-Kritik beruht, und zeigt damit die Ver-
geblichkeit des Versuchs, nicht mehr kritisch zu sein. 

Ich bin mir nicht sicher, ob mich dieses Ergebnis zufriedenstellt. Ein 
Grund dafür ist möglicherweise, dass Deleuzes »disjunktive Synthese« 
(Deleuze/Guattari 1977, 20) mich zu der Frage des Verhältnisses von 
»und/oder« zurückführt, auch wenn es das Verhältnis von »entweder/
oder« ersetzt. Stengers schreibt diesbezüglich, »die disjunktive Synthese 
bringt in positiver Weise Ausdrücke zusammen (dies und das; und…), bei 
denen das vorhandene Gefühl uns sagen würde, dass es unmöglich ist, 

12	 	 Diese Geste sehe ich außergewöhnlich explizit artikuliert zu Beginn von 
Mols Monographie Eating in Theory (2021), wo sie erklärt: »[I]n this book 
I will not address the many injustices related to eating, however pressing 
they are. Along with that, I will bypass all kinds of other inequalities be-
tween people, grouped along class, gender, ancestry, color, country, culture, 
or other lines« (ebd., 10). In kulturpolitischer – und womöglich post-kri-
tischer – Weise fährt sie fort: »I do not critique realities that fail to live up 
to given standards, but seek to contribute to a collective search for other 
words, for other ways of speaking and writing. […] [A]ny single book can 
only do so much, and this one is about ways of wording and models with 
which to think. It does not outline ›human nature,‹ but recalls it. It does not 
serve justice, nor contribute to equality, but asks questions concerning oth-
er goods« (ebd., 12). Zur politischen Dimension ihrer Arbeit schreibt sie: 
»even in the face of political urgency. Stop. Take a step back. For new things 
to happen, we might need to dream up new words« (ebd., 10). 

13	 	 Diese Frage wurde im zweiten Kapitel präzisiert. 
14	 	 Dies wird im zweiten und neunten Kapitel weiter ausgeführt. 

KRITIK AN DER KRITIK IM MODUS DER KRITIK?

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

dass sie zusammen auftreten (entweder dies oder das)« (2008, 88). Doch 
»zusammen auftreten« bildete doch gerade den Ausgang des Problems – 
verbunden mit der Frage, wie und in welchem Verhältnis die eine theore-
tische Haltung zusammen mit einer anderen auftreten kann – und nicht 
dessen Lösung. Ich werde auf die Frage nach möglichen Verhältnissen 
zwischen Kritik und Post-kritik im dritten Teil zurückkommen, nachdem 
ich bestimmte Probleme der Kritik beschrieben habe und bevor ich eben-
so spezifische Alternativen skizziere. Die jeweils unterschiedlichen Ver-
hältnisse bilden dabei quasi das Scharnier zwischen Problemen und Al-
ternativen, zwischen Grenzen und Perspektiven. Ich werde versuchen zu 
zeigen, dass es sich lohnt, zu differenzieren zwischen verschiedenen As-
pekten der beiden theoretischen Haltungen und den damit einhergehen-
den verschiedenen Verhältnissen, sodass sich die Frage nach der Mög-
lichkeit von Kritik an der Kritik und dem möglichen Selbstwiderspruch 
in verschiedenen konkreten Hinsichten stellt. Damit hat sich das Prob-
lem nicht erledigt, sondern »kehrt gewandelt zurück und bleibt« (Hei-
degger); es vervielfältigt sich (Deleuze). 

Allerdings glaube ich mit den bis hierhin erarbeiteten Ergebnissen zu-
mindest ein Problem bearbeiten zu können, das Rancière prominent for-
muliert hat, nämlich dass Kritik an der Kritik noch immer kritisch und 
damit wirkungslos sei (vgl. Rancière 2009).15 Dabei teile ich Rancières 
Einschätzung, »[a]us dem Kreislauf [der Kritik] herauszutreten, bedeu-
tet, von anderen Vorannahmen auszugehen« (ebd., 60).16 Doch mit Ran-
cières Einschätzung ist nicht gesagt, wie der Austritt als konkrete Be-
wegung gestaltet oder bewältigt werden kann. Diesbezüglich sind seine 
Ausführungen etwas vage, so spricht er etwa davon, »eine neue Topo-
grafie des Möglichen zu zeichnen« (ebd., 61), scheint mir jedoch genau 
dies selbst nicht zu tun: Wie wäre es denn möglich, von anderen Vor-
annahmen auszugehen und damit aus dem Kreislauf der Kritik heraus-
zutreten?17 

Die von Rancière aufgeworfenen Probleme können durch die Be-
schreibungsweise des Einstülpens zumindest entschärft werden, insofern 

15	 	 Sonderegger (2019, 179–183) arbeitet Parallelen zwischen Kritik-Kritik und 
Kritik etwa bei Sloterdijk oder Badiou heraus. 

16	 	 Von anderen Voraussetzungen auszugehen, heißt insbesondere auch, nicht 
(nur) dagegen zu argumentieren: »Es werden niemals vernichtende Argu-
mente gegen die [Kritik] zu finden sein, denn [Kritik] ist, von der Vagheit 
des Begriffs abgesehen, einfach nicht die Art von Gegenstand, gegen die 
man argumentiert. Hat man hinreichend genau spezifiziert, wogegen man 
argumentiert, ist das Spiel schon aus: man betreibt [Kritik]«. Ich borge mir 
die Konstruktion dieser Sätze von Ramberg (2011, 79), der allerdings nicht 
›Kritik‹, sondern ›Metaphysik‹ zum Gegenstand macht. 

17	 	 Der dritte Teil dieser Arbeit beabsichtigt genau diese Frage zu beantworten 
– in aller Vorläufigkeit, Unabgeschlossenheit, womöglich auch Falschheit. 

ZUR (UN)MÖGLICHKEIT DER KRITIK AN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

dessen biographisch-geschichtliche Dimension mit der deleuzianischen 
Metaphorik in ihrer Widersprüchlichkeit beschrieben werden kann, 
ohne dieser eine Unzulänglichkeit zu attestieren. Konkret: Zumindest für 
kritisch Sozialisierte wie mich geht es schlicht nicht anders, als Kritik zu 
kritisieren, wenn wir Kritik hinter uns lassen wollen. Kritik an der Kritik 
im Modus der Kritik ist zumindest in dieser Hinsicht kein Dilemma, son-
dern schlicht eine Notwendigkeit. La critique est mort, vive la critique! 

3.5 Diskussion und Konsequenzen für die Studie 

Ein naheliegender Einwand gegen das Anliegen dieser Arbeit besteht da-
rin, dass deren evaluative, problematisierenden Teile selbst kritisch und 
damit selbstwidersprüchlich seien. In diesem Sinne konstatiert Rancière 
sicherlich zurecht, die »Kritik der kritischen Tradition [verwende] noch 
immer ihre Begriffe und Verfahren« (2009, 43). Die Aufgabe für eine 
post-kritische Erziehungswissenschaft besteht demzufolge darin, diese 
Wiederholung nicht zu wiederholen: In der Arbeit geht es nicht dar-
um, aufzuzeigen, was an der Kritik »falsch« war und wie wir stattdes-
sen sprechen sollten. Es ist auch nicht das Ziel, den kritischen Modus zu 
überwinden und damit hinter sich zu lassen,18 sondern diesem Alternati-
ven an die Seite zu stellen, die allerdings als solche erst ausgewiesen wer-
den können, wenn deren Verhältnis zur Kritik expliziert wird. Dies wie-
derum wird bedeuten, dass sich die Kritik immer wieder einstülpt und 
einfaltet, auf- und durchscheint, ihre Macht demonstriert und ihren Platz 
in meiner Arbeit einfordert. Wenn also Probleme des kritischen Modus’ 
erkundet werden, so soll dies nicht in seiner Ablehnung münden, son-
dern der Plausibilisierung der Notwendigkeit von diesen ergänzenden 
Alternativen dienen. Wenn es in der Arbeit um Kritik geht, ist nicht diese 
selbst Ziel der Auseinandersetzung, sondern vielmehr die Ausarbeitung 
von Konturen für alternative Sprechweisen: Welche Eigenschaften und 
Aufgaben hätte eine alternative Sprechweise, um tatsächlich eine Alter-
native darzustellen und die Logik der Kritik eben nicht zu wiederholen? 

Um diesen Fragen angemessen begegnen zu können, widmet sich der 
folgende zweite Teil der Arbeit Problemen der Kritik. Wenngleich da-
durch der Anschein geweckt werden mag, es gehe letztendlich doch 
um eine Kritik der Kritik um der Kritik willen, so ist geradewegs das 

Allerdings geht es mir darum, überhaupt konkrete »Topografien des Mög-
lichen« zu beschreiben. 

18	 	 Genauer gesagt wird dies nur in einem konkreten Sinn das Ergebnis der 
vorgestellten Überlegungen sein, nämlich im Verhältnis von dem in Kapitel 
4 vorgestellten Problem zu der in Kapitel 7 dargestellten Alternative. Dort 
wird dieses Verhältnis genauer vorgestellt. 

DISKUSSION UND KONSEQUENZEN FÜR DIE STUDIE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Gegenteil der Fall: Ich möchte der Kritik gerecht werden, nicht bloß po-
lemisch deren Schwächen konstatieren und nicht vorschnell von Alter-
nativen sprechen. Der Grad an Detailliertheit der Herausarbeitung der 
Probleme sollte also nicht primär als selbst kritische Arbeit verstanden 
werden, sondern als Versuch, das ›post-‹ in ›post-kritisch‹ nicht nur zu 
behaupten, sondern zu plausibilisieren. Mit ›Post-Kritik‹ soll kein Fort-
schritt suggeriert werden, keine Überbietung und keine Subtraktion – 
als könne man das Ziel haben, nun keine Kritik mehr zu betreiben! –, 
sondern Multiplikation: ein Plädoyer, zusätzlich auch anders sprechen 
zu können. 

ZUR (UN)MÖGLICHKEIT DER KRITIK AN DER KRITIK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

Zwischen I/II

In diesem Zwischenteil soll der Ertrag des ersten Teils und daraus fol-
gende Konsequenzen für den zweiten Teil zusammengefasst werden. 
Zunächst ging es im ersten Kapitel um den Modus des theoretischen 
Sprechens. Diesbezüglich habe ich markiert, dass diese Arbeit im pragma-
tistischen Modus der Kulturpolitik verfasst wurde. Das heißt insbesonde-
re, dass es mir nicht darum geht, ein Theoriegebäude oder eine »Position« 
auszuarbeiten, von der aus andere Positionen angegriffen oder widerlegt 
werden können. Vielmehr möchte ich mit dieser Arbeit Sprechvorschlä-
ge unterbreiten und mit diesen einen Beitrag zum disziplinären Gespräch 
der Erziehungswissenschaft leisten. Daraus folgt das experimentelle Ziel 
der Arbeit, durch eine Erprobung von Neuem – auch wenn diese womög-
lich scheitert – alternative Sprechmöglichkeiten zu suchen und attrak-
tiv zu machen. Aus dieser pragmatistisch-experimentellen Orientierung 
folgt weiterhin, dass keine direkte Auseinandersetzung mit vorliegenden 
Arbeiten »Kritischer Erziehungswissenschaft« stattfindet, in denen die 
problematisierten Eigenschaften der Kritik nachzuweisen wären. Erstens 
würde dies Gefahr laufen, die kritischen Praktiken des Nachweisens und 
Denunzierens zu wiederholen, zweitens wäre fraglich, durch welche Aus-
wahl und Menge ein valider Nachweis überhaupt möglich wäre, und drit-
tens möchte ich keine Individualisierung bestimmter Sprechweisen vor-
nehmen, die mit einer Verknüpfung mit Autorïnnennamen einhergehen 
würde, sondern Probleme der Kritik abstrakt beschreiben, um Alternati-
ven zu ihnen ausarbeiten zu können. Wo diese Probleme in dem Diskurs 
der Erziehungswissenschaft anzutreffen sind – und ob überhaupt –, kann 
dem Urteil der Leserïn überlassen werden. 

Im zweiten Kapitel wurden theoretische Positionen und Traditionen 
der Kritik sondiert. In Anschluss daran habe ich hervorgehoben, dass 
sich ›post-kritische Erziehungswissenschaft‹ auf einen Modus von Wis-
senschaft innerhalb einer Disziplin bezieht – nämlich den kritischen in-
nerhalb der Erziehungswissenschaft –, nicht auf einen Modus pädagogi-
scher Praxis (»Kritische Pädagogik«), Kritik als Theoriefigur (»Kritische 
Bildung«) oder »kritisches Denken« als Bildungs- oder Erziehungsziel. 
Auf diese Fokussierung aufbauend folgt diese Arbeit der Diagnose, dass 
der Erziehungswissenschaft zwei gut ausgearbeitete Modi zur Verfügung 
stehen: die technisch-optimierende (»what works?«) sowie die kritische. 
Anliegen dieser Arbeit ist, das Unternehmen, ein »drittes Vokabular« zu 
entwickeln, zu plausibilisieren und ein solches andeutungsweise auszuar-
beiten. Hierzu werden im zweiten Teil der Arbeit Eigenschaften der kri-
tischen Sprechweise problematisiert und im dritten Teil der Arbeit alter-
native Sprechvorschläge aufgezeigt. 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

Kritik an der Kritik zu üben, läuft Gefahr, die kritische Logik zu wie-
derholen. Diese Möglichkeit eines performativen Selbstwiderspruchs 
wurde im dritten Kapitel herausgearbeitet, indem diese Gefahr eines 
Verbleibens der Kritik an der Kritik im Reich der Kritik, also Denkwei-
sen und Voraussetzungen der Kritik in der Auseinandersetzung mit ihr 
noch zu übernehmen und zu wiederholen, beschrieben wurden. Es wird 
in dieser Arbeit immer wieder aufs Neue zu reflektieren sein, wie mit 
dieser Gefahr umgegangen werden kann. Diesbezüglich werde ich ar-
gumentieren, dass verschiedene Probleme der Kritik verschiedene Modi 
des Umgangs erfordern: Bisweilen kann die Gefahr umgangen und ver-
mieden werden, und teilweise kann man sich ihr aussetzen, ohne dass 
daraus problematische Inkonsistenzen folgen. Da Alternativen als sol-
che nur ausgezeichnet werden können, wenn sie in Relation zum Alten 
gesetzt werden, bleibt die Kritik an der Kritik notwendig, um die Poten-
tiale der Entwicklung eines »dritten Vokabulars« zu plausibilisieren und 
attraktiv zu machen. Wenn ich also im folgenden zweiten Teil Kritik an 
der Kritik übe, so ist das kein Selbstzweck, sondern instrumentell für die 
Erarbeitung von Alternativen sowie den Ausweis dieser als solche. Dieses 
Durcharbeiten verweist darauf, dass das ›post-‹ nicht nur ›anders‹ oder 
›neu‹ impliziert, sondern auch ›danach‹ oder ›unter Rückbezug auf‹. Die 
Arten des Beziehens auf die im zweiten Teil erarbeiteten Probleme der 
Kritik werden im dritten Teil zum Gegenstand gemacht. Zunächst aller-
dings bezieht sich der folgende zweite Teil auf die Kritik selbst. Dieser 
Bezug auf die Kritik in ihrer Problematisierung ist prekär, denn, wie he
rausgearbeitet wurde, lässt sich nur schwerlich von einem singulären und 
homogenen Modus der kritischen Erziehungswissenschaft sprechen. Ge-
rade aus diesem Grund aber arbeite ich im folgenden Teil drei konkrete 
Merkmale dessen heraus, was ich mit dem Kollektivsingular ›kritische 
Erziehungswissenschaft‹ beschreibe und problematisiere. 

ZWISCHEN I/II

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13 - am 03.02.2026, 12:06:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Metatheorie: Zum Status einer post-kritischen Erziehungswissenschaft
	1. Allgemeine Erziehungswissenschaft als Kulturpolitik
	1.1 Wozu Allgemeine Erziehungswissenschaft, wozu Kulturpolitik?
	1.2 Radikaler Experimentalismus: Fortschritt und soziale Hoffnung
	1.3 Jenseits der Genres: Phantasie und Argumente
	1.4 Trickreiche Verschiebungen: Wissenschaft und Politik
	1.5 Nirgends fester Halt: Sprachlichkeit und Interpretation
	1.6 Diskussion und Konsequenzen für die Studie

	2. Konturen der Kritik in der Erziehungswissenschaft
	2.1 Gegenstandskonstitution: Kritische Erziehungswissenschaft als Figur des Ähnlichen
	2.2 Sondierungen: Eine kleine Revue analytischer Unterscheidungen
	a) Womit Kritik Unterscheidungen trifft
	b) Womit Kritik Täuschungen begegnet
	c) In welchen Verhältnissen Kritik und Wissenschaft stehen
	d) Wie die Allgemeine Erziehungswissenschaft Kritik inhaltlich fasst
	e) Wie die Kritik Pädagogik und Erziehungswissenschaft bewertet
	f) Wo die Erziehungswissenschaft Kritik verortet

	2.3 Weder technisch noch kritisch: Eine ganz kurze Rekonstruktion der Post-critical Pedagogy
	2.4 Diskussion und Konsequenzen für die Studie

	3. Zur (Un)Möglichkeit der Kritik an der Kritik
	3.1 Zuwenden und Abwenden
	3.2 Überwinden und Verwinden
	3.3 Einfalten und Einstülpen
	3.4 Kritik an der Kritik im Modus der Kritik?
	3.5 Diskussion und Konsequenzen für die Studie

	Zwischen I/II


