
Part IV: Examining Legal Subjectivity 
and Subjugation – Untersuchung von 
Rechtssubjektivität und Unterwerfung

189

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191 - am 03.02.2026, 07:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495989722-191 - am 03.02.2026, 07:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Susanne Krasmann

Das Subjekt des Rechts?
Für eine relationale Perspektive

Wer ist das Subjekt der Menschenrechte, so fragt Jacques Rancière 
und entwirft damit in zweierlei Hinsicht eine auch für das Recht 
elementare Kritik. Die betrifft zum einen die Frage nach dem 
Zugang zum Recht: Wer kann das Recht überhaupt unter welchen 
Umständen für sich in Anspruch nehmen? Genuin politisch ist 
Rancières Anliegen zum anderen darin, dass es einen offenen 
Begriff des Subjekts aufzumachen sucht – und damit auch die Fo­
kussierung des bürgerlich-liberalen Rechts auf die Wahrnehmung 
subjektiver Rechte aufzubrechen hilft. Das politische Subjekt, das 
Rancière vor Augen hat, ist gesellschaftlich noch gar nicht vorge­
sehen. Es muss sich allererst behaupten, und es tut dies, indem es 
ein Unvernehmen artikuliert. Das Unvernehmen ist mehr als ein 
Einspruch oder Widerspruch und auch nicht zu verwechseln mit 
dem Missverständnis. Es bedeutet nichts weniger, als ein neues 
politisches Subjekt vorzustellen – und gesellschaftlich vorstellbar 
zu machen.

Ihrem Selbstverständnis nach stehen die Menschenrechte 
jedem Menschen zu. Sie gelten als unteilbar. Doch wer als Mensch 
zählt – das ist das von Rancière adressierte Problem –, ist gesell­
schaftlich keineswegs immer schon ausgemacht. Im historischen 
Rückblick lässt sich leicht nachvollziehen, worum es hier geht: 
So mussten sich die Frauen, die Schwarzen, die Sklaven ihre 
politischen Rechte erst erkämpfen, indem sie überhaupt erst als 
Menschen oder Bürger:innen anerkannt, und das heißt auch als 

191

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191 - am 03.02.2026, 07:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solche wahrgenommen wurden. Das Subjekt der Menschenrechte 
zu imaginieren, das erst noch kommen wird, ist hingegen schon 
schwieriger.

Die Menschenrechte, so formuliert es Rancière in Anspie­
lung auf und gegen Hannah Arendt, sind die Rechte derjenigen, 
die nicht die Rechte haben, die sie haben, und die zugleich die 
Rechte haben, die sie nicht haben. Es sind also die Rechte, die 
ihnen qua Recht, gewissermaßen auf dem Papier, zustehen, die 
sie aber nicht wahrnehmen können, gerade weil sie nicht als 
Subjekte zählen; es sind die Rechte, die sie nur erlangen können, 
indem sie diese trotzdem – und gerade deshalb – für sich in 
Anspruch nehmen. Es handelt sich mithin nicht nur um eine 
Frage der Legitimität, wer dazu berechtigt ist und wer nicht. 
Denn das Subjekt, das sich behaupten wird, steht ja noch nicht 
fest. Weder gesellt sich einfach nur noch ein weiteres, bereits 
existierendes hinzu, noch erschließt es sich in bereits etablierten 
Kategorien wie der des Individuums (wie im soziologischen Den­
ken), des Menschen (anthropologisch betrachtet), der jetzt als 
dieser bestimmte leibhaftige Einlass ins Recht begehrt, oder des 
autonomen Subjekts (wie im liberalen Recht). Unbestimmt lässt 
Rancière das Subjekt, das er selbst noch nicht kennt, indem er es 
als ein kollektives beziehungsweise ein multiples: als eine Vielheit 
konzipiert. Auch die Bühne, auf der diese Vielheit ihre Stimme 
erhebt, will erst hergestellt werden, jenseits der etablierten Orte 
wie dem Parlament oder dem Gericht mit den ihr eigenen, vor­
gegebenen Regeln des Sprechens. Die erfolgreiche Artikulation 
eines Unvernehmens wird die politische Landschaft verändern, 
sie verschiebt die Kategorien legitimer Zugehörigkeit – und des 
zuvor Gedachten.

In der Frage, wer oder was das Subjekt der Menschenrech­
te überhaupt ist und sein kann, lässt sich nun mit und gegen 
Rancière noch einen Schritt weiter, über den Menschen der Men­
schenrechte hinausdenken. Tatsächlich ist eine solche Form der 
Kritik in der Theorie und Praxis längst angekommen. Nicht nur 

Susanne Krasmann

192

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191 - am 03.02.2026, 07:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurden historisch immer mehr Rechte erkämpft und etabliert 
– Freiheitsrechte, politische Teilnahmerechte, soziale Leistungs­
rechte – und mit ihnen erweiterte Verletzlichkeiten anerkannt –, 
sondern auch ganz neue, nicht-menschliche Entitäten ins Spiel 
gebracht, in jüngster Zeit insbesondere die subjektiven Rechte 
der Natur beziehungsweise natürlicher Entitäten wie Pflanzen, 
Tiere, Berge, Flüsse oder Ökosysteme. Gleichwohl folgt auch diese 
Logik der politischen Einforderung von Rechten immer noch den 
Regeln des liberalen Rechts. Denn sie ist auf die Einschreibung 
identifizierbarer Entitäten – und von immer mehr Entitäten – in 
das Recht ausgerichtet. Sie verbleibt mithin beim Rechtssubjekt, 
das für seine Interessen eintritt – oder dem man dazu, weil es 
selbst nicht sprechen kann, verhelfen will.

Demgegenüber möchte ich einen anderen Weg vorschlagen, 
der das Subjekt, und insbesondere die Menschen – oder die 
Menschheit – der Menschenrechte selbst ins Verhältnis setzt. Am 
Beispiel des Urbizids, wie er sich zur Zeit des Schreibens dieses 
Artikels gerade im russischen Krieg gegen die Ukraine abspielt, 
lässt sich illustrieren, was damit gemeint sein könnte. Der Urbi­
zid (wörtlich: „Stadtmord“) ist kein neues Phänomen. Vielmehr 
wurden die Städte des Gegners in der Geschichte kriegerischer 
Auseinandersetzungen zerstört, seit es sie gibt. Seine spezifische 
Bedeutung erhält der Begriff hingegen in dem Verständnis, dass 
es um die Stadt selbst geht. Der Urbizid funktioniert über den 
Angriff auf die Architektur beziehungsweise das Gebaute. Er 
trifft die Menschen direkt und indirekt, indem er ihre Häuser, 
die Infrastruktur, die ganze Stadt zerstört. Wohnhäuser, Theater, 
Krankenhäuser, die von Raketen attackiert werden, werden dabei 
selbst zum Medium und zeitigen eine symbolische wie ganz mate­
rielle Wirkung. Städte zu bombardieren erzeugt Terror, es versetzt 
die Bewohner:innen in Angst und Schrecken; es beraubt sie ele­
mentarer Lebensgrundlagen: der medizinischen Versorgung, der 
Versorgung mit Wasser und Nahrung, und nicht zuletzt ihrer 
Behausung; es ist ein Angriff auf die Kultur, auf die Art und Weise 

Das Subjekt des Rechts?

193

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191 - am 03.02.2026, 07:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Zusammenlebens; und es setzt ein Signal der Macht, der Be­
herrschung, der Vernichtung. Die Zerstörung des Akademischen 
Drama Theaters von Mariupol im März 2022 kurz nach der russi­
schen Invasion zeigt das beispielhaft: Es war die Zerstörung eines 
Symbols kulturellen Lebens, eines Herzstücks der Stadt; es war 
zugleich der Angriff auf eine Notunterkunft, in der schon ganze 
Familien Schutz vor den Bomben gesucht hatten; und es war der 
Beginn, wie eine Vorwarnung und der Vollzug der Vernichtung 
der gesamten Stadt Mariupol, die bis Ende Mai dem Erdboden 
gleichgemacht wurde. Der Angriff auf das Drama Theater war ein 
Angriff auf das Gefüge der Stadt.

Der Urbizid betrifft demnach die verschiedensten Dimen­
sionen des Lebens: vom schieren Überleben bis hin zu den un­
terschiedlichen Weisen, das Leben zu leben und das Zusammen­
leben zu gestalten. Die Stadt ist von Menschen gebaut, darin 
ist sie mehr als der einzelne Mensch, aber sie ist auch mehr 
als die Gesellschaft. Sie ist das Konglomerat von Architektur, 
Infrastruktur und urbanem Zusammenleben, das die Stadt erst 
ermöglicht – und das der Urbizid vernichtet. Er weist so zugleich 
darauf, wie Menschen nicht nur auf Mitmenschen (und weitere 
nicht-menschliche Lebewesen) angewiesen sind, sondern auch 
auf die Dinge und Artefakte um sie herum. In Beziehung zu den 
Menschen bewirkt die Architektur, die gebaute Welt, ihrerseits 
etwas: Sie verzückt in ihrer Schönheit; sie stellt den Raum her, 
an dem eine Vielheit zusammenkommen oder aber auch Abstand 
voneinander halten kann; als Ruine erinnert sie an den Terror 
der Bombardierung und die Zerstörung von Leben; sie ist Projek­
tionsfläche für eine andere Zukunft.

Urbizid ist kein stehender Rechtsbegriff, als Problem ist er 
jedoch bereits in verschiedenen Bestimmungen des Rechts, insbe­
sondere des humanitären Völkerrechts eingelassen, etwa im Ver­
bot, zivile beziehungsweise kulturelle Objekte ohne militärische 
Notwendigkeit zu zerstören; im Prinzip der Verhältnismäßigkeit 
und der Unterscheidung von ziviler Bevölkerung und Kämpfern, 

Susanne Krasmann

194

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191 - am 03.02.2026, 07:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das zum Beispiel im Falle eines militärischen Angriffs auf ein 
dicht besiedeltes Gebiet greift; oder auch im Recht auf eine ange­
messene Behausung, das seinerseits von der Angewiesenheit der 
Menschen auf ihre gebaute Umwelt spricht. Internationale Bemü­
hungen, die derzeit darauf zielen, den Gebrauch von Sprengstoff­
waffen in dicht besiedelten Gebieten politisch und rechtlich zu 
ächten, geben dem Problem des Urbizids indirekt statt. Eine Kri­
tik des Rechts setzt indes noch früher an: indem sie das Problem, 
das der Begriff des Urbizids aufwirft, das Denken des Urbizids 
auf das Denken des Rechts überträgt; indem sie sich mit anderen 
Worten nicht länger nur auf den Menschen, die Bürger, die Indi­
viduen, die Lebewesen, die Dinge als Rechtssubjekte konzentriert, 
sondern Verhältnisse selbst in den Blick nimmt.

Freilich denkt das Recht bereits in Verhältnissen, allen voran 
im  anspruchsvollen  Begriff  der  Verhältnismäßigkeit.  Doch  die 
zentrale Figur des Rechtssubjekts – und des Menschen – zu dezen­
trieren, erfordert mehr. Es hieße einerseits einzusehen, dass Men­
schen nichts ohne ein anderes sind: ohne andere Menschen, andere 
Lebewesen, ohne Gebautes und so fort. Menschen werden immer 
erst zu solchen, und manchmal hilft ihnen das Recht dabei. Es hieße 
andererseits aber etwa auch, die Zerstörung von Architektur nicht 
mehr nur als die Zerstörung eines kulturellen Erbes der Mensch­
heit, und die Zerstörung von Natur nicht in erster Linie als die der 
Lebensgrundlagen der Menschen zu begreifen. Es hieße, von der 
Selbstzentrierung  der  Menschen  Abstand  zu  nehmen,  und  das 
bedeutet im Umkehrschluss freilich auch, sich gerade nicht vom 
Denken und der Fähigkeit, auf menschengemachte Probleme zu 
antworten und antworten zu müssen, zu verabschieden. Allerdings 
muss das Recht jetzt vielleicht nicht mehr so sehr auf den Menschen 
der Menschenrechte warten, sondern sich vielmehr mit der Frage 
beschäftigen, was eigentlich das Lebensmilieu ist und wessen Leben 
es ist, das es zu schützen gilt. Vielleicht verschwindet der Mensch in 
diesem Gefüge am Ende dann doch – so wie schon das berühmte 
Gesicht am Meeresufer im Sand.

Das Subjekt des Rechts?

195

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191 - am 03.02.2026, 07:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495989722-191 - am 03.02.2026, 07:43:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Part IV: Examining Legal Subjectivity and Subjugation – Untersuchung von Rechtssubjektivität und Unterwerfung
	Das Subjekt des Rechts?|Susanne Krasmann


