Part IV: Examining Legal Subjectivity
and Subjugation — Untersuchung von
Rechtssubjektivitdt und Unterwerfung

189



https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783495089722-191 - am 03.02.2026, 07:4346.



https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Krasmann
Das Subjekt des Rechts?

Fur eine relationale Perspektive

Wer ist das Subjekt der Menschenrechte, so fragt Jacques Ranciere
und entwirft damit in zweierlei Hinsicht eine auch fiir das Recht
elementare Kritik. Die betrifft zum einen die Frage nach dem
Zugang zum Recht: Wer kann das Recht iiberhaupt unter welchen
Umstdnden fir sich in Anspruch nehmen? Genuin politisch ist
Rancieres Anliegen zum anderen darin, dass es einen offenen
Begriff des Subjekts aufzumachen sucht — und damit auch die Fo-
kussierung des biirgerlich-liberalen Rechts auf die Wahrnehmung
subjektiver Rechte aufzubrechen hilft. Das politische Subjekt, das
Ranciere vor Augen hat, ist gesellschaftlich noch gar nicht vorge-
sehen. Es muss sich allererst behaupten, und es tut dies, indem es
ein Unvernehmen artikuliert. Das Unvernehmen ist mehr als ein
Einspruch oder Widerspruch und auch nicht zu verwechseln mit
dem Missverstindnis. Es bedeutet nichts weniger, als ein neues
politisches Subjekt vorzustellen — und gesellschaftlich vorstellbar
zu machen.

Threm Selbstverstindnis nach stehen die Menschenrechte
jedem Menschen zu. Sie gelten als unteilbar. Doch wer als Mensch
zahlt - das ist das von Ranciere adressierte Problem -, ist gesell-
schaftlich keineswegs immer schon ausgemacht. Im historischen
Riickblick lasst sich leicht nachvollziehen, worum es hier geht:
So mussten sich die Frauen, die Schwarzen, die Sklaven ihre
politischen Rechte erst erkimpfen, indem sie Giberhaupt erst als
Menschen oder Biirger:innen anerkannt, und das heifSt auch als

191

hitps://dol.org/10.5771/9783495089722-191 - am 03.02.2026, 07:4346. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Krasmann

solche wahrgenommen wurden. Das Subjekt der Menschenrechte
zu imaginieren, das erst noch kommen wird, ist hingegen schon
schwieriger.

Die Menschenrechte, so formuliert es Ranciére in Anspie-
lung auf und gegen Hannah Arendt, sind die Rechte derjenigen,
die nicht die Rechte haben, die sie haben, und die zugleich die
Rechte haben, die sie nicht haben. Es sind also die Rechte, die
ihnen qua Recht, gewissermafien auf dem Papier, zustehen, die
sie aber nicht wahrnehmen koénnen, gerade weil sie nicht als
Subjekte zdhlen; es sind die Rechte, die sie nur erlangen konnen,
indem sie diese trotzdem - und gerade deshalb - fiir sich in
Anspruch nehmen. Es handelt sich mithin nicht nur um eine
Frage der Legitimitdt, wer dazu berechtigt ist und wer nicht.
Denn das Subjekt, das sich behaupten wird, steht ja noch nicht
fest. Weder gesellt sich einfach nur noch ein weiteres, bereits
existierendes hinzu, noch erschliefit es sich in bereits etablierten
Kategorien wie der des Individuums (wie im soziologischen Den-
ken), des Menschen (anthropologisch betrachtet), der jetzt als
dieser bestimmte leibhaftige Einlass ins Recht begehrt, oder des
autonomen Subjekts (wie im liberalen Recht). Unbestimmt ldsst
Ranciere das Subjekt, das er selbst noch nicht kennt, indem er es
als ein kollektives beziehungsweise ein multiples: als eine Vielheit
konzipiert. Auch die Bithne, auf der diese Vielheit ihre Stimme
erhebt, will erst hergestellt werden, jenseits der etablierten Orte
wie dem Parlament oder dem Gericht mit den ihr eigenen, vor-
gegebenen Regeln des Sprechens. Die erfolgreiche Artikulation
eines Unvernehmens wird die politische Landschaft verdndern,
sie verschiebt die Kategorien legitimer Zugehorigkeit — und des
zuvor Gedachten.

In der Frage, wer oder was das Subjekt der Menschenrech-
te Uberhaupt ist und sein kann, ldsst sich nun mit und gegen
Ranciére noch einen Schritt weiter, {iber den Menschen der Men-
schenrechte hinausdenken. Tatsdchlich ist eine solche Form der
Kritik in der Theorie und Praxis lingst angekommen. Nicht nur

192

hitps://dol.org/10.5771/9783495089722-191 - am 03.02.2026, 07:4346. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Subjekt des Rechts?

wurden historisch immer mehr Rechte erkdmpft und etabliert
— Freiheitsrechte, politische Teilnahmerechte, soziale Leistungs-
rechte — und mit ihnen erweiterte Verletzlichkeiten anerkannt —,
sondern auch ganz neue, nicht-menschliche Entititen ins Spiel
gebracht, in jiingster Zeit insbesondere die subjektiven Rechte
der Natur beziehungsweise natiirlicher Entititen wie Pflanzen,
Tiere, Berge, Fliisse oder Okosysteme. Gleichwohl folgt auch diese
Logik der politischen Einforderung von Rechten immer noch den
Regeln des liberalen Rechts. Denn sie ist auf die Einschreibung
identifizierbarer Entitdten — und von immer mehr Entitdten - in
das Recht ausgerichtet. Sie verbleibt mithin beim Rechtssubjekt,
das fiir seine Interessen eintritt — oder dem man dazu, weil es
selbst nicht sprechen kann, verhelfen will.

Demgegeniiber mdchte ich einen anderen Weg vorschlagen,
der das Subjekt, und insbesondere die Menschen - oder die
Menschheit — der Menschenrechte selbst ins Verhiltnis setzt. Am
Beispiel des Urbizids, wie er sich zur Zeit des Schreibens dieses
Artikels gerade im russischen Krieg gegen die Ukraine abspielt,
lasst sich illustrieren, was damit gemeint sein konnte. Der Urbi-
zid (wortlich: ,,Stadtmord®) ist kein neues Phanomen. Vielmehr
wurden die Stidte des Gegners in der Geschichte kriegerischer
Auseinandersetzungen zerstort, seit es sie gibt. Seine spezifische
Bedeutung erhilt der Begriff hingegen in dem Verstindnis, dass
es um die Stadt selbst geht. Der Urbizid funktioniert tiber den
Angrift auf die Architektur beziehungsweise das Gebaute. Er
trifft die Menschen direkt und indirekt, indem er ihre Hauser,
die Infrastruktur, die ganze Stadt zerstort. Wohnhiuser, Theater,
Krankenhéuser, die von Raketen attackiert werden, werden dabei
selbst zum Medium und zeitigen eine symbolische wie ganz mate-
rielle Wirkung. Stddte zu bombardieren erzeugt Terror, es versetzt
die Bewohner:innen in Angst und Schrecken; es beraubt sie ele-
mentarer Lebensgrundlagen: der medizinischen Versorgung, der
Versorgung mit Wasser und Nahrung, und nicht zuletzt ihrer
Behausung; es ist ein Angrift auf die Kultur, auf die Art und Weise

193

hitps://dol.org/10.5771/9783495089722-191 - am 03.02.2026, 07:4346. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Susanne Krasmann

des Zusammenlebens; und es setzt ein Signal der Macht, der Be-
herrschung, der Vernichtung. Die Zerstérung des Akademischen
Drama Theaters von Mariupol im Marz 2022 kurz nach der russi-
schen Invasion zeigt das beispielhaft: Es war die Zerstérung eines
Symbols kulturellen Lebens, eines Herzstiicks der Stadt; es war
zugleich der Angriff auf eine Notunterkunft, in der schon ganze
Familien Schutz vor den Bomben gesucht hatten; und es war der
Beginn, wie eine Vorwarnung und der Vollzug der Vernichtung
der gesamten Stadt Mariupol, die bis Ende Mai dem Erdboden
gleichgemacht wurde. Der Angriff auf das Drama Theater war ein
Angriff auf das Gefiige der Stadt.

Der Urbizid betrifft demnach die verschiedensten Dimen-
sionen des Lebens: vom schieren Uberleben bis hin zu den un-
terschiedlichen Weisen, das Leben zu leben und das Zusammen-
leben zu gestalten. Die Stadt ist von Menschen gebaut, darin
ist sie mehr als der einzelne Mensch, aber sie ist auch mehr
als die Gesellschaft. Sie ist das Konglomerat von Architektur,
Infrastruktur und urbanem Zusammenleben, das die Stadt erst
ermoglicht — und das der Urbizid vernichtet. Er weist so zugleich
darauf, wie Menschen nicht nur auf Mitmenschen (und weitere
nicht-menschliche Lebewesen) angewiesen sind, sondern auch
auf die Dinge und Artefakte um sie herum. In Beziehung zu den
Menschen bewirkt die Architektur, die gebaute Welt, ihrerseits
etwas: Sie verziickt in ihrer Schonheit; sie stellt den Raum her,
an dem eine Vielheit zusammenkommen oder aber auch Abstand
voneinander halten kann; als Ruine erinnert sie an den Terror
der Bombardierung und die Zerstérung von Leben; sie ist Projek-
tionsflache fiir eine andere Zukunft.

Urbizid ist kein stehender Rechtsbegriff, als Problem ist er
jedoch bereits in verschiedenen Bestimmungen des Rechts, insbe-
sondere des humanitdren Volkerrechts eingelassen, etwa im Ver-
bot, zivile beziehungsweise kulturelle Objekte ohne militdrische
Notwendigkeit zu zerstoren; im Prinzip der Verhaltnisméfligkeit
und der Unterscheidung von ziviler Bevolkerung und Kampfern,

194

hitps://dol.org/10.5771/9783495089722-191 - am 03.02.2026, 07:4346. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Subjekt des Rechts?

das zum Beispiel im Falle eines militdrischen Angriffs auf ein
dicht besiedeltes Gebiet greift; oder auch im Recht auf eine ange-
messene Behausung, das seinerseits von der Angewiesenheit der
Menschen auf ihre gebaute Umwelt spricht. Internationale Bemii-
hungen, die derzeit darauf zielen, den Gebrauch von Sprengstoft-
waffen in dicht besiedelten Gebieten politisch und rechtlich zu
achten, geben dem Problem des Urbizids indirekt statt. Eine Kri-
tik des Rechts setzt indes noch frither an: indem sie das Problem,
das der Begriff des Urbizids aufwirft, das Denken des Urbizids
auf das Denken des Rechts iibertragt; indem sie sich mit anderen
Worten nicht linger nur auf den Menschen, die Biirger, die Indi-
viduen, die Lebewesen, die Dinge als Rechtssubjekte konzentriert,
sondern Verhiltnisse selbst in den Blick nimmt.

Freilich denkt das Recht bereits in Verhéltnissen, allen voran
im anspruchsvollen Begrift der Verhéltnismafliigkeit. Doch die
zentrale Figur des Rechtssubjekts — und des Menschen - zu dezen-
trieren, erfordert mehr. Es hiefe einerseits einzusehen, dass Men-
schen nichts ohne ein anderes sind: ohne andere Menschen, andere
Lebewesen, ohne Gebautes und so fort. Menschen werden immer
erst zu solchen, und manchmal hilft ihnen das Recht dabei. Es hiefle
andererseits aber etwa auch, die Zerstérung von Architektur nicht
mehr nur als die Zerstorung eines kulturellen Erbes der Mensch-
heit, und die Zerstérung von Natur nicht in erster Linie als die der
Lebensgrundlagen der Menschen zu begreifen. Es hiefle, von der
Selbstzentrierung der Menschen Abstand zu nehmen, und das
bedeutet im Umkehrschluss freilich auch, sich gerade nicht vom
Denken und der Fahigkeit, auf menschengemachte Probleme zu
antworten und antworten zu miissen, zu verabschieden. Allerdings
muss das Recht jetzt vielleicht nicht mehr so sehr auf den Menschen
der Menschenrechte warten, sondern sich vielmehr mit der Frage
beschiftigen, was eigentlich das Lebensmilieu ist und wessen Leben
esist, das es zu schiitzen gilt. Vielleicht verschwindet der Mensch in
diesem Gefiige am Ende dann doch - so wie schon das beriihmte
Gesicht am Meeresufer im Sand.

195

hitps://dol.org/10.5771/9783495089722-191 - am 03.02.2026, 07:4346. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783495089722-191 - am 03.02.2026, 07:4346.



https://doi.org/10.5771/9783495989722-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Part IV: Examining Legal Subjectivity and Subjugation – Untersuchung von Rechtssubjektivität und Unterwerfung
	Das Subjekt des Rechts?|Susanne Krasmann


