
Weiß Gott, wie rechts die Mitte ist…: 
religiöse Identitätspolitiken im Neoliberalismus

Heinrich Schäfer

1. Einleitung

Gott wird‘s wohl wissen, wie rechts die Mitte ist, aber sehr wenig Interesse 
an unserer politischen Geometrie von „Rechts, Mitte, Links“ haben. Es geht 
ihm – ausweislich des Neuen Testaments – eher um den leidenden Nächs­
ten. Für uns gewöhnlich Sterbliche hat diese einfache Geometrie indes 
einen gewissen Nutzen – vor allem, wenn man sich selbst zur Mitte zählt 
und gesellschaftliche Gegner als „rechts“ oder „links“, bzw. als „extrem“ 
(dis-) qualifizieren möchte. Für die Forschung erscheint dieses rhetorische 
Kampfkontinuum nicht besonders nützlich. Die empirische Untersuchung 
religiöser Bewegungen in (den USA und) Lateinamerika1 kann möglicher­
weise neue Einsichten beitragen.

Das politische Kontinuum zwischen rechts und links kann auf Zeiten 
des Systemgegensatzes Kapitalismus vs. Kommunismus noch mehr oder 
weniger sinnreich angewendet werden. Was die religiöse Praxis in Latein­
amerika betrifft, wurde deren Dynamik vor allem von der katholischen 
Institution und deren offiziellen Beziehungen zum Staat bestimmt. Katho­
lische Gruppierungen mit gewissen – eben „rechten“ bzw. reaktionären2 

– Interessen mussten sich der Institution gegenüber verhalten. Das lief 
auf kirchlich legitimierte Sub-Institutionen bzw. Organisationen hinaus wie 
etwa das Opus Dei oder auch verschiedene katholische Geheimbünde.. 
Das Gewicht der Institutionalität war seinerseits, erstens, abhängig von 
der verfassungsmäßigen Position der katholischen Kirche – also geringer 
nach den liberalen Verfassungsreformen im 19. und 20. Jahrhundert. Und 

1 Nach über 40 Jahren Forschung und Publikationen im Feld verweise hier summarisch 
auf mein letztes Buch: Schäfer, 2021. Die weiterführenden Überlegungen in diesem 
Artikel beruhen zum großen Teil auf den Analysen in dem genannten Buch. Dort auch 
die entsprechende Sekundärliteratur.

2 Mit dem Begriff „reaktionär“ bezeichne ich – nicht ganz fern von der Verwendung 
des Begriffs in der französischen Revolution – eine Praxis, die mit den Mitteln von 
vorgestern die Probleme von morgen adressiert.

101

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://pub.uni-bielefeld.de/person/3971812
https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://pub.uni-bielefeld.de/person/3971812


zweitens steigt oder sinkt die Bedeutung von religiöser Institutionalität für 
politische Positionierung relativ zur Zunahme des Protestantismus in den 
lateinamerikanischen Gesellschaften.

Beide Prozesse, der politische und der religiöse, laufen seit etwa Mitte 
des zwanzigsten Jahrhunderts auf eine Pluralisierung der Gesellschaften 
hinaus. Es entwickelt sich also zum einen ein politischer Markt der Par­
teien, sozialen Bewegungen und Initiativgruppen; und zum anderen ein 
religiöser Markt von verschiedenen religiösen Institutionen, Bewegungen 
und Initiativen. Institutioneller Zwang weicht der Mitgliederwerbung und 
Bereitstellung von praktischen Alternativen – was man etwa an der Eta­
blierung nicht-katholischer Friedhöfe in der liberalen Epoche beobachten 
kann.

Religiöse Praxis – ähnlich die politische – wandelt sich zwischen den 
1950er Jahren und heute von einer objektiven Angelegenheit der Zugehö­
rigkeit zu einer Institution (der katholischen Kirche) und ihrer Sub-Grup­
pierungen (etwa Opus Dei) zu einer der subjektiven Überzeugung, also 
des Habitus. Diese Tatsache erklärt auch, warum für die Analyse aktueller 
Praxis identitätspolitische Strategien von größerer Bedeutung sind als insti­
tutionelle Zugehörigkeit. Die Mobilisierungsformen haben sich gewandelt. 
Somit ist von größerer Bedeutung für die Klassifikation der beobachteten 
Praxis eine Differenzierung religiöser Akteure nach Habitusformationen, 
wie sie weiter unten knapp skizziert wird, z.B. als Management oder 
Jenseitserwartung (Schäfer, 2021, S. 41 ff.).

Es stellt sich die Frage nach einem Kriterium für eine „rechte“ religiöse 
Praxis, die – unter den Augen des Allmächtigen – auch in der „Mitte“ prak­
tiziert werden kann. In der institutionsgebundenen Praxis bis 1990 diente 
als Kriterium im Wesentlichen der Grad des klerikalen Autoritarismus und 
des Antikommunismus. Im Blick auf die vorwiegend marktförmige Praxis 
in Politik und Religion nach 1990 fährt man m.E. besser mit einem formal 
definierten Fundamentalismusbegriff, wie er weiter unten skizziert wird.

Diese Überlegungen lassen es geraten erscheinen, im vorliegenden Ar­
tikel anfangs knapp die Praxis religiös und politisch reaktionärer Kräfte 
in der Vergangenheit zu umreißen, dann ebenfalls stichwortartig einige 
theoretische Überlegungen anzustellen, um schließlich die aktuelle Lage zu 
beleuchten.

Heinrich Schäfer

102

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Die alte religiöse Rechte: Diktaturen und Geheimbünde

2.1 Laizität

Wie bereits angedeutet, ist es für den Modus der Verbindung von Poli­
tik und religiöser Praxis bedeutsam, in welchem Maße laizistische Ver­
fassungen auf nationaler Ebene durchgesetzt werden konnten (Schäfer, 
2021,S. 593 ff.). Ein niedriger Grad an Laizität wie etwa in Costa Rica, 
Paraguay, Argentinien oder Kolumbien indiziert einen starken und lang an­
dauernden, oft auch offiziellen, Einfluss der katholischen Institution auf das 
politische System; in Kolumbien z.B. bis zur Verfassungsreform von 1991. 
Das erst in Entstehung befindliche religiöse Feld – umkämpft zwischen 
wenigen Protestanten, Indigenen und Katholiken – stand noch unter der 
Hegemonie der katholischen Amtskirche. Deren institutionelles Gewicht 
als Gegenüber zum Staat führte im zwanzigsten Jahrhundert in verschiede­
nen Fällen – nicht zuletzt in Argentinien – zu einer Kollaboration zwischen 
der kirchlichen Hierarchie und Diktaturen der Nationalen Sicherheit; oder 
auch zur Opposition wie etwa in Brasilien und teilweise auch in Chile. 
Länder wie Guatemala, Venezuela, Brasilien, Bolivien oder Uruguay ver­
zeichneten dagegen mit frühen liberalen Regierungen (z.B. Guatemala mit 
Barrios, 1873 bis 1885) einen geringeren Einfluss der katholischen Instituti­
on und eine stärkere Position von agnostischen Bewegungen (Uruguay) 
oder Protestanten (Guatemala). Brasilien ist hier insofern ein Sonderfall, 
als die Abschaffung der katholischen Staatsreligion (1891) später gewisser­
maßen „com jeito“, mit Augenzwinkern, praktiziert wurde (keine Verstaatli­
chung kirchlichen Besitzes, umfassende Steuerprivilegien etc.), so dass der 
Katholizismus zunächst Gewicht behielt – und später Protestanten wegen 
mangelnder Trennung von Religion und Politik großen Einfluss gewinnen 
konnten. Mexiko ist in Hinsicht auf Laizität ein Fanal scharfer Trennung 
von Staat und Kirche, Politik und Religion. Seit Benito Juárez und, vor 
allem, seit der revolutionären Verfassung von 1917 kann bis zum Religions­
gesetz von 1992 von einem „juristischen Verschwinden“ (Blancarte, 2019, 
S. 84 f.) der Religion aus der mexikanischen Politik gesprochen werden – 
wenngleich die katholische Volksfrömmigkeit insbesondere in den unteren 
Schichten von großer Bedeutung war und ist. In der mexikanischen Politik 
hat somit die katholische Institution eine deutlich geringere Bedeutung als 
in anderen Ländern Lateinamerikas. Die Öffnung konservativer Regierun­
gen Mexikos (Fox, Calderón) zur katholischen Hierarchie hat zugleich zu 

Weiß Gott, wie rechts die Mitte ist…: religiöse Identitätspolitiken im Neoliberalismus

103

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Öffnung des religiösen Feldes für die protestantische Konkurrenz 
geführt.

Der Grad der Laizität bildet im Blick auf alte religiöse Reaktionäre 
freilich nur einen weiten Rahmen für die Zuordnung einiger Beispiele 
von Strategien. Zwei religiös-politische Akteure seien dabei besonders fo­
kussiert: offizielle kirchliche Eliten und parakirchliche Organisationen.

2.2 Amtskirche

Während des zwanzigsten Jahrhunderts und besonders im Kalten Krieg 
prägte die Konfrontation zwischen dem Westen und der Sowjetunion die 
politische Position der katholischen Kirche weltweit. Sowohl der Atheismus 
des Marxismus-Leninismus als auch dessen Fundamentalkritik am Kapita­
lismus waren für die Haltung der Kirche rote Tücher. Für das politischen 
Handeln der Institution war die Kapitalismuskritik entscheidend, nicht 
zuletzt wegen der engen (oft familiären) Verflechtungen der traditionellen 
Oberschicht mit der kirchlichen Hierarchie. (Ein Sohn jeder Familie mach­
te für gewöhnlich als Priester Karriere.) Eine nicht rechtsextreme Strategie 
des politischen Katholizismus war die Gründung christdemokratischer Par­
teien (z.B. Brasilien 1945, Venezuela 1946, Argentinien 1954, Chile 1957) 
sowie bereits 1947 der Organización Demócrata Cristiana de América. 
(Bohoslavsky 2025) In dieser Linie arbeiteten die Jesuiten, nicht zuletzt 
mit der Gründung von Universitäten, wie etwa der Javeriana in Bogotá 
oder die Universidades Centroamericanas in Nicaragua, El Salvador und 
Guatemala (Rafael Landívar). Und schließlich folgte aus einer tendenziell 
marxistischen Interpretation der sozialen Gegensätze die Theologie der 
Befreiung in ökumenischer Zusammenarbeit mit Protestanten (Schäfer, 
2021,S. 425 ff.).

Viele Bischöfe, Kardinäle und Theologen standen in hartem Kontrast 
zu dieser Entwicklung. Deren religiös-konservative Grundhaltung kippte 
nicht selten im Kontext der Diktaturen der Nationalen Sicherheit in den 
1960er bis 1980er Jahren in offene Kollaboration mit Folterern und Mör­
dern.

Ein Beispiel dafür ist Argentinien (Fermin, 1986). Hatte es schon wäh­
rend der Diktatur von 1966 bis 1973 gute Beziehungen zwischen Kirche 
und Staat gegeben, so wurden sie ab 1976 unter Videla stark ausgebaut. Im 
Gegensatz zu katholischen Bewegungen „von unten“ wie etwa Justicia y Paz 
stellten sich die weitaus meisten Mitglieder der Hierarchie in der Tradition 

Heinrich Schäfer

104

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des spanischen Nationalkatholizismus auf die Seite der Diktatur: foltern 
und morden für die „christliche Zivilisation“ und gegen den „Kommunis­
mus“. Man kann mit Sicherheit davon ausgehen, dass die leitenden Figuren 
des Episkopats schon vor dem Staatsstreich informiert waren. Als eine 
Protestwelle wegen der vielen Entführungen und Folterungen losbrach, 
schwieg das Episkopat (ca. 80 Personen) bis auf drei Bischöfe. Dagegen 
wurde mit institutioneller Autorität die Selbstproklamation der Diktatur als 
„christlich“ legitimiert, anstatt eben diese Autorität zur Kritik zu nutzen. 
In besonderem Maße kam die institutionelle Verflechtung bei den Militär­
kaplanen zur Geltung, die nicht nur Folter und geheime Erschießungen 
rechtfertigten, sondern auch den Folterern zur Beseitigung etwaiger Gewis­
sensbisse zur Verfügung standen. 1977 äußerten sich die Bischöfe verhal­
ten kritisch – aber an den Fakten zweifelnd –, benannten aber nicht die 
Verantwortlichen. Zwar wurde die katholische Kirche vom Staat nur mit 
Privilegien „unterstützt“ (Verfassung, 1853), was aber im Zusammenspiel 
mit einem nationalkirchlichen und antikommunistischen Habitus reichte, 
um die Herrschaft der Diktatur zu befürworten.

„Gott ist auch ein Nationalist, und ich weiß das!“, so angeblich Hugo 
Banzer 1978 (Estremadoiro, 2025). Also Banzers Putsch 1971 auch Gottes 
Wille – und zugleich Ergebnis der Unterstützung der Militärs durch das 
katholische Ejército Cristiano Nacionalista. Der offizielle Katholizismus, in 
Bolivien Staatsreligion von 1826 bis 2009, stand auch in der Diktatur auf 
Seiten der Regierung. Zudem gab (und gibt) es Laiengruppierungen in der 
Tradition der spanischen Falange, vor allem die Falange Socialista Bolivia­
na (gegr. 1937) – rechtsgerichtet, antisozialistisch und (heterodox) thomis­
tisch. Die Putschisten von 2019 gegen den indigenen Präsidenten stehen 
in dieser Tradition, legitimierten den Putsch allerdings mit Praktiken der 
Formation Management3, u.a. Dämonisierungsdiskurse. Unabhängig von 
den Laienbewegungen nahm auch Banzers Diktatur der Nationalen Sicher­

3 Der Begriff der „Formation“ bezeichnet die objektive Clusterung von inkorporierten 
Einstellungen, also Habitus in Feldern oder Räumen. Methodisch erscheint eine For­
mation als Punktwolke in einer multiplen Korrespondenzanalyse; empirisch bezeich­
net der Begriff die objektive Übereinstimmung von Überzeugungen, Praktiken und 
sozialen Positionen, ohne deren Orchestrierung durch einen „Dirigenten“ (Bourdieu). 
Vgl. knapp Schäfer/Seibert/Tovar 2024, 47, 77, 82; ausführlich Schäfer 2020a, 721, 725, 
860, 871; 699, 817, 182. – Bei der Arbeit mit unserer neuen Klassifikation muss nur 
deshalb immer wieder einmal Bezug auf die theologischen Begriffe Bezug genommen 
werden, um der weit verbreiteten Orientierung am alten Zustand des Feldes Rechnung 
zu tragen.

Weiß Gott, wie rechts die Mitte ist…: religiöse Identitätspolitiken im Neoliberalismus

105

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit für sich in Anspruch „christlich“ zu sein, und zwar besonders aufgrund 
ihres Antikommunismus.

Die Erfahrung mit Pinochet in Chile war in mindestens zwei Hinsichten 
unterschiedlich. Zum einen konnte sich der einflussreiche Kardinal von 
Santiago gegen eine konservative Mehrheit im Episkopat durchsetzen und 
die Vicaría de la Solidaridad betreiben – ähnlich wie in Brasilien die Bi­
schöfe Arns, Lorscheider und Cámara. Zum anderen wurden zum ersten 
Mal in Lateinamerika gewisse Defizite der katholischen Legitimation einer 
Diktatur durch pfingstkirchliche Akteure – die Iglesia Metodista Pentecostal 
de Chile (Schäfer, 2021, S. 669) – ausgeglichen. Mit dem sich öffnenden 
religiösen Feld wurden „moderne“ Dynamiken wichtig. Nicht zuletzt be­
gannen Priester abseits der Orden klerikale Bewegungen zu gründen, wie 
etwa der scharf antikommunistische brasilianische Bischof Sigaud zusam­
men mit dem Monsignore Lefebvre den Coetus Internationalis Patrum, der 
allerdings nur innerkirchlich wirksam wurde. Wichtiger wurden Laienbe­
wegungen, verhaftet in autoritärer Tradition und zugleich modern in ihrer 
Projektion auf die Gesellschaft.

2.3 Laienorganisationen

Traditionalistische und rechtsgerichtete Laienorganisationen gibt es im 
lateinamerikanischen Katholizismus viele: z.B. Legion Christi, Legion Ma­
riae, Focolares und Neocatecúmenos; in Brasilien Sociedade Brasileira de 
Defesa da Tradição, Família e Propriedade, Permanência oder Hora Presen­
te.

Die wichtigste Bewegung dürfte das Opus Dei sein, 1928 in Spanien 
gegründet. In der lateinamerikanischen Öffentlichkeit machte sich das 
Opus vor allem durch seine Jugendarbeit und durch Universitäten wie die 
Universidad del Istmo in Guatemala oder die Panamericana in Mexiko 
bekannt – was die Funktion der Mitgliederrekrutierung hat. Der streng 
hierarchisch und klerikal geführte Laienverband sieht seine Aufgabe darin, 
die jeweiligen Gesellschaften christlich zu durchwirken. Welches Bild von 
Christlichkeit dabei vorherrscht, spiegelt sich in der Architektur der Wohn- 
und Dienstgebäude des Opus: dunkel gehaltene, mit barocken (Heiligen-) 
Gemälden und Holztäfelung ausgestattete Räume. In Guatemala wurde die 
Gated Community Cayalá im neokolonialen Stil mit einer Barockkirche 
im Mittelpunkt gestaltet, unter dem Wappen der Mondsichelmadonna. 
Kurzum: das Weltbild ist m.E. neokolonial und feudalistisch. Der strikte 

Heinrich Schäfer

106

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antikommunismus in Kombination mit klerikaler Leitung der Bewegung 
hat viel dazu beigetragen, dass die Bewegung vom polnischen Papst 1982 
zu einer Personalprälatur gemacht wurde. Das bedeutet, dass die Organi­
sation ohne geografische Bindung in allen Bistümern nach eigener Regie 
verfahren kann. Ihr Antikommunismus ist im zwanzigsten Jahrhundert auf 
eine gewissermaßen „naturwüchsige“ Zusammenarbeit mit verschiedenen 
Diktaturen hinausgelaufen. In Argentinien bestand zu Zeiten der Dikta­
tur eine Kooperation des Opus mit der Alianza Anticomunista Argentina 
(AAA), einer paramilitärischen Organisation deren Chef, José López Re­
ga, Mitglied des Opus Dei war. (Roth &Ender, 1984, S. 139 ff.) Durch die 
exzellenten Beziehungen des Opus zu Papst Johannes Paul II spielt die 
Organisation auch ihre Rolle im Kampf Roms gegen die „roten Priester“ 
von der Theologie der Befreiung, wie etwa Leonardo Boff, Samuel Ruiz 
oder Gustavo Gutiérrez.

Was die katholische Reaktion insgesamt angeht, so hat der Antikommu­
nismus als Ideologem weitgehend ausgedient. Der neue Schwerpunkt ist 
die siegreiche Variante des Kapitalismus. Viele Universitäten des Opus Dei 
vertreten heute eine knallhart neoliberale Doktrin. Damit ist die Organisa­
tion definitiv im 21. Jahrhundert angekommen – und ist somit auch dem 
religiösen Kampf mit den neuen, Akteuren der Formation Management 
ausgesetzt (zu Mexiko, Schäfer, 2021, S. 521 ff.)

3. Den Umbruch verstehen: Theorie

3.1 Definitionen

Die knapp skizzierten Strategien der „alten Rechten“ in Religion und Politik 
sind insbesondere durch ihren Antikommunismus klar zu bestimmen. Im 
Blick auf dieses Kriterium erfolgt durch die Auflösung der Sowjetunion 
und den Beginn unipolarer Herrschaft der USA auch in Lateinamerika 
ein Umbruch. Damit wird auch die Definition dessen, was als „rechts“ 
bezeichnet werden kann, unklar. Deskriptionen benennen oft folgende 
„Eigenschaften“ von „rechten“ Organisationen: Traditionalismus, Konser­
vatismus, Fremdenfeindlichkeit, Militarismus, Hierarchie, Nationalismus, 
traditionelle Familie, Antipluralismus und ein Bild von der Gesellschaft 
als organischem Ganzen sowie von gesellschaftlicher Ungleichheit als na­
turgegebenem Fakt. Dagegen werden häufig „Freiheit“ und „Demokratie“ 
als Gegenbegriffe genannt – freilich ohne diese genauer zu bestimmen 

Weiß Gott, wie rechts die Mitte ist…: religiöse Identitätspolitiken im Neoliberalismus

107

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und oft nur bezogen auf den Status Quo der jeweiligen Gesellschaft – 
das heißt, auf die bestehenden Herrschaftsverhältnisse. Die gesellschaftliche 
Entwicklung der letzten Jahrzehnte in Lateinamerika legt indes nahe, dass 
im Sinne des Neoliberalismus „Freiheit des Geldes“ und „formalistisch legi­
timierte Elitenherrschaft“ gemeint sind. Damit ergeben sich unversehens 
Überschneidungen mit der Deskription „rechter“ Einstellungen, etwa in 
Hinsicht auf „naturgegebene“ Ungleichheit, Militarismus, Autoritarismus 
und selbstlegitimierte Elitenherrschaft – nur, dass es sich um andere, neue 
Eliten handelt. Eben diese Ähnlichkeiten und Unterschiede repräsentieren 
die in Lateinamerika prägende soziostrukturelle Differenz innerhalb der 
Bourgeoisie zwischen alter (klassisch: Großgrundbesitzer) und neuer (In­
dustrie, Management). Entlang dieser Differenz formiert sich auch die 
entscheidende Front zwischen konservativen katholischen Aktivisten wie 
dem Opus Dei und dem neuen Management-Protestantismus. Fürs Erste 
ist deutlich geworden, dass deskriptive Definitionen – wenngleich beliebt, 
weil auf den ersten Blick intuitiv – nicht ganz nutzlos, aber doch von 
begrenztem Wert für unser Interesse sind. Es stellt sich also die Frage nach 
einer weniger auf Inhalte, sondern eher auf formale Prozesse abstellenden 
Definition dessen, was unter den neuen, neoliberalen Verhältnissen als 
„rechts“ gelten kann.

3.2 Fundamentalismus

Bei der Annäherung an dieses Phänomen kann ein Blick auf religiöse Pra­
xis hilfreich sein. Aus deren Analyse kann man einen formalen Begriff von 
Fundamentalismus entwickeln (Schäfer, 2008, S. 18), der „rechte“ Praxis zu 
identifizieren hilft und darüber hinaus „extreme“ Ausprägungen davon aus­
zudifferenzieren ermöglicht. Der Begriff adressiert im Blick auf kollektive 
soziale Akteure (1) die Absolutsetzung eigener Überzeugungen, gleich wel­
cher Art; (2) deren soziales Aufzwingen durch Dominanzstrategien; und 
(3) eine konfliktive Politisierung aller Lebensverhältnisse als Kontext. Setzt 
ein Akteur – die Amish-people in den USA z.B. – seine Überzeugungen 
absolut, drängt sie aber niemandem auf, wäre das kein Fundamentalismus; 
ebenso wenig wie der Kampf einer revolutionären Bewegung für demokra­
tische Teilhabe. Damit wäre die Form des Kampfes verschiedener Akteure 
für ihre Interessen das entscheidende Kriterium. Absolutsetzung, Schlie­
ßung des Diskurses, und autoritäre Oktroyierung von „Eigenschaften“ wie 
den oben genannten wäre somit extrem bzw. extremistisch. Die offene De­

Heinrich Schäfer

108

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


batte über vermeintlich „rechte“ Inhalte – etwa die Ablehnung von LGBTQ, 
Probleme von Migration – oder auch Systemkritik am Kapitalismus wäre 
somit deliberativ und dialogisch. Damit ist es dann auch möglich, „mitte-
extreme“ Positionen auszumachen, wenn etwa ein Wirtschaftssystem oder 
eine außenpolitische Strategie als „alternativlos“ durchgesetzt werden.

In der Praxis lässt sich Ähnliches an der Differenz zwischen dem au­
toritären (neoliberalen) Management-Protestantismus in der oberen Mit­
telschicht und Oberschicht und dem dialogischen Werte des Reiches 
Gottes-Protestantismus sowie der Theologie der Befreiung, beide in der 
unteren Mittelschicht und Unterschicht, beobachten.

3.3 Identitätspolitiken

Eine besondere Form der Schließung von Diskursen ist Identitätspolitik, 
für die religiöse Identitätsbildung neben ethnischer besonders geeignet ist. 
Nach dem historischen Bruch Anfang der 1990er wurde mit dem Verlust 
sozialistischer Alternativen den Interessenkonflikten über materielle Fragen 
(z.B. zwischen Gewerkschaften und Unternehmern) langsam der Boden 
entzogen. An deren Stelle traten immer mehr religiöse und ethnische 
Identitätspolitiken (siehe auch Burchardt in diesem Band). Es entstanden 
neue religiöse Kollektive mit einer veränderten praktischen Logik. (Schäfer, 
2020b) Im Unterschied zur Verhandlung von (materiellen) Interessen, geht 
es bei Identität ums Ganze der Existenz. Damit ist – relativ zwingend – 
die Tendenz verbunden, die eigene Identität auf fundamentalistische Weise 
absolut zu setzen: Religion, Gender, Nation, Volk, Abstammung, Bräuche, 
Konzepte von Gewalt oder von Organisation der Gesellschaft. Es kann 
(aber muss nicht) alles, was oben als „Eigenschaften“ genannt wurde, Ge­
genstand von Identitätspolitik und extremistischen Strategien werden.4

3.4 Kampf

Kontextbedingung für den Einsatz von religiösen Identitätspolitiken ist 
die „Fundamentalpolitisierung“ (Senghaas, 2004, S. 28 ff.) der gesellschaftli­
chen Verhältnisse in der Moderne. Alles ist virtuelle Gegenstand von Poli­

4 Die Begriffe „Fundamentalismus” und “Extremismus“ sind in diesem Artikel nicht 
sauber voneinander unterschieden. Eine entsprechende Theoriedebatte würden den 
Rahmen sprengen.

Weiß Gott, wie rechts die Mitte ist…: religiöse Identitätspolitiken im Neoliberalismus

109

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tik. Der Kampf um Macht ist dadurch konditioniert, dass die gesellschaftli­
chen Felder marktförmig mittels Konkurrenz organisiert sind und sich in 
ständiger, konfliktiver Entwicklung befinden. Im Feld der Religion zeigt 
sich dies in der zunehmenden Religionsfreiheit. An die Stelle fester Institu­
tionalität (Max Weber: „Kirche“) tritt die Selbstorganisation von kleinen 
und größeren Kollektiven (Weber: „Sekte“); an die Stelle der objektiven 
Struktur tritt der kollektive Habitus. Feste Hierarchien und äußere Zwänge 
(z.B. die ständische Berufszuschreibung) sind der Durchsetzungskraft der 
Individuen und Kollektive im Kampf aller gegen alle gewichen. Zugehö­
rigkeit ergibt sich aus der objektiven, unausweichlichen Klassenposition 
der Akteure im Zusammenspiel mit ihren Habitūs und entsprechenden, 
identitätsbedingten Strategien. (Schäfer, 2020a, S. 447 ff.) Diese Tatsache 
läuft darauf hinaus, dass in unterschiedlichen Habitusformationen – also 
Kollektiven von ähnlich beschaffenen Individuen – verschiedene Kriterien 
für „links“ und „rechts“ gebildet werden. Für die einen ist die traditionelle 
Familienstruktur „rechts“, für andere ist es der Militarismus. Die Kriterien 
sind also selbst Gegenstand des Kampfes. Sofern die jeweiligen Positionen 
– Familie oder Militarismus – absolut gesetzt und oktroyiert werden, 
anstatt in offenem Diskurs vertreten, kann man von Fundamentalismus 
bzw. Extremismus reden – aber in Verbindung mit verschiedenen Inhalten 
unterschiedlich.

3.5 Neoliberalismus

Fragt man nach reaktionärer religiöser Praxis unter den Bedingungen des 
21. Jahrhunderts, muss man die Frage beantworten, was an die Stelle des 
Antikommunismus getreten ist. Der Begriff einigte die „alte Rechte“ durch 
Absolutsetzung des westlichen Kapitalismus ex negativo. Heute könnte die 
umfassende Hegemonie des Neoliberalismus als unipolares System hypo­
thetisch darauf hinauslaufen, dass die Absolutsetzung und Oktroyierung 
eben dieses Neoliberalismus‘ einen neuen Extremismus eint, ex positivo ge­
wissermaßen. Aufgrund ihrer Kompetenz für das Absolute können religiöse 
Akteure dabei die Rolle einer Avantgarde einnehmen. Denn man muss 
wissen: „Gott will christliche Herrschaft (dominon) über die Nationen.“

Heinrich Schäfer

110

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die neue religiöse Rechte: Identitätspolitiken und Habitusformationen

Unsere weiteren Betrachtungen konzentrieren sich auf den Protestantis­
mus. Dies nicht zuletzt, weil er durch die geringe organisatorische Zentrali­
sierung, anders als der Katholismus, sich leicht und in vielfältiger Weise 
an die gesellschaftlichen Strukturen anpassen kann – was in amorphen 
postdemokratischen (Crouch, 2008) Gesellschaften ein deutlicher Prolife­
rationsvorteil ist.

Zunächst werde ich in eine neue Klassifikation politisch relevanter For­
mationen religiöser Akteure einführen (Schäfer, 2021, S. 41 ff.). Dann erörte­
re ich Differenzen zwischen einigen Ländern und deren Gründe.

4.1 Religiös-politische Formationen

Die konfessionskundlich generierten Klassifikationen wie „mainline“, 
„evangelikal“, „pfingstlich“ oder „neopfingstlich“ helfen für die wissen­
schaftliche Erforschung des Feldes nicht weiter. Ein Beispiel: Klassische 
Pfingstkirchen wie die Asambleas de Dios entwickeln teilweise neopente­
kostalen, teilweise evangelikalen religiösen Stil; und manche Asambleas 
kooperieren politisch mit ultrakonservativen Organisationen, andere mit 
progressiven und wieder andere halten sich ganz fern von der Politik. 
Die alte Klassifikation funktioniert nicht mehr. Fragt man sich hingegen 
aus soziologischer Perspektive nach politisch relevanten religiösen Akteurs- 
bzw. Habitusformationen, dann bilden sich aus dem religiösen Feld vier 
Cluster heraus (Schäfer, 2021, S. 41).

Als klassisch religiös gilt bei Soziologen die Suche nach jenseitiger 
Kompensation. Dieser Erwartung entspricht ein großer Anteil des Protes­
tantismus aus der (oft informellen) Unterschicht. Diese Habitusformation 
Jenseitshoffnung rekrutiert sich – alte Klassifikation! – vor allem aus 
klassischen Pfingstkirchen und Evangelikalen. Viele traditionalistische ka­
tholische Gemeinden (eher rural) verhalten sich ähnlich.

Ähnlich wie die katholische Theologie der Befreiung gibt es auch im 
Protestantismus Kollektive, die die Werte des Reiches Gottes durch christ­
lichen Dienst in der Welt zur Geltung kommen lassen möchten: die For­
mation Werte des Reiches Gottes. Sie rekrutiert sich meist aus dem 
historischen Protestantismus, nationalen Pfingstkirchen oder Evangelikalen 
sowie aus Kirchen von Indígenas; die soziale Position variiert zwischen 
unterer Mittelschicht und Unterschicht.

Weiß Gott, wie rechts die Mitte ist…: religiöse Identitätspolitiken im Neoliberalismus

111

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Blick auf die Herausbildung (extrem) „rechter“ Positionen hat allen­
falls die erste Formation eine gewisse Bedeutung aufgrund ihres `passiven 
Konservatismus‘. Politische Abstinenz ist allerdings die Regel.

In fast allen Ländern des Subkontinents wird religiös-rechte Mobilisie­
rung im Gewand einer gut situierten Mitte durch die Formation Manage­
ment betrieben. Die soziale Klassenzugehörigkeit konzentriert sich auf 
eine obere Mittelschicht mit starker Aufstiegsprätention bei Randbereichen 
aus der Oberschicht und einigen jüngeren Menschen aus der unteren 
Mittelschicht. Die Gruppen rekrutieren sich vor allem aus dem Neopfingst­
lertum und umfassen „charismatische“ Kirchen historisch-protestantischer 
sowie auch katholischer Provenienz. Geringe Anteile aus Pfingstkirchen 
kommen dazu. Politisch relevant ist der Anspruch der Experten dieser 
Gruppen, die Gesellschaften und ihre politischen Systeme mit einer reli­
giös-politischen Ideologie zu dominieren (dominion-Doktrin), die einem 
autoritären Neoliberalismus sehr ähnelt. Management-Ideale, Prosperity, 
Dämonisierung von Gegnern und Widrigkeiten sowie autoritäre charisma­
tische Führung bestimmen Lebensstil und politische Programmatik. Die 
religiöse Ideologie der Spiritual Warfare ist für viele Gruppen in bestimm­
ten Kontextbedingungen eine starke Wahrnehmungs- und Handlungsdis­
position. Die gute finanzielle Lage vieler Mitglieder und Experten (viele 
von ihnen zweistellige Millionäre) und der Besitz von Medien ermöglicht 
sowohl Massenmobilisierung als auch direkten Zugriff auf politische Partei­
en und Ämter, bei sehr flexiblen Möglichkeiten von Koalition (anders als 
noch Mitte des 20. Jahrhunderts).

Neben ihrer Klientel finden die letztgenannten Organisationen offene 
Ohren bei den Gruppen der Formation Gesetz, wenn nicht für den reli­
giösen Stil, so doch für politische Mobilisierung. Dieser Formation gehören 
Menschen der (absteigenden) Mittelschicht an; die Älteren mit „einfachen“ 
Berufen, die Jüngeren in einigen Fällen mit mittleren akademischen Qua­
lifikationen – das Milieu und der Lebensstil konservativ. In religiöser 
Hinsicht rekrutieren sich diese Gruppen aus evangelikalen und klassisch 
pfingstlichen Kirchen. Primär legen die Organisationen Wert auf Ordnung, 
Bildung und soziale Arbeit, weniger auf politische Ämter und Funktionen. 
Sehr ähnlich verhält sich der Katholizismus der Mittelschicht mit kirchlich-
autoritärer Prägung und stabilitätsorientierter Lebensführung.

Heinrich Schäfer

112

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.2 Brasilien

Wie bereits erwähnt, wurde die laizistische Verfassung in Brasilien nur 
„com jeito“ durchgesetzt, was zu einem recht starken Einfluss religiöser 
Akteure, der katholischen Amtskirche sowie der Formationen Manage­
ment und Gesetz auf Gesellschaft und Politik beigetragen hat. Wenngleich 
die Formation Werte des Reiches Gottes neben der Theologie der Be­
freiung in Brasilien schon seit den 1960er Jahren stark ist, hat sich ihr 
Gegenpol, die Formation Management, seit den 1980er Jahren in der 
brasilianischen Politik immer stärker präsent gemacht. Besonders stark 
war das Engagement der Management-Formation für die Wahl Bolsona­
ros und entsprechend eng die Zusammenarbeit der von dieser Formation 
dominierten Parlamentsgruppe der sog. Bancada Evangélica (umgangsspr. 
Biblia, neben Boi der Großgrundbesitzer und Bala des Militärs) mit dessen 
Regierung.

Dabei ist im Vergleich zur alten religiösen Rechten signifikant, dass die 
Akteure der Management-Formation der politischen Macht nicht als ein 
politisches Klientel anhängen – wie etwa die katholische Kirche im Argen­
tinien der Militärdiktatur, wenngleich natürlich auch der neuen religiösen 
Rechten Opportunismus nicht fremd ist. Diese Akteure sind vielmehr ei­
genständig und selbstbewusst, was vor allem darin begründet sein dürfte, 
dass sie Politikern und politischen Parteien in der Regel finanziell und 
im Blick auf Medienwirksamkeit weit überlegen sind. Viele der Organisa­
tionen sind Millionen-Dollar-Unternehmen oder, wie die Igreja Universal 
do Reino de Deus, milliardenschwer. Zur Einweihung deren megalomanen 
Templo do Salomão in São Paulo erschien ein Großteil der politischen Elite, 
weil man sich das Fernbleiben nicht leisten konnte. Diese Finanzmacht 
hat u.a. ihre Ursachen in der Bevorzugung religiöser Organisationen durch 
das brasilianische Steuerrecht. Prediger können relativ schnell riesige Ver­
mögen anhäufen. Radio- oder Fernsehsender (oder eine Fabrik, in der auch 
Kirchenbänke gefertigt werden) sind steuerlich stark begünstigt. Wo aber 
soll der Unterschied zwischen Religion und Politik gemacht werden, wenn 
es um „Politik nach Gottes Willen“ geht?

Kurzum, wir haben es hier mit Akteuren zu tun, die aus ihrer eigenen, 
hohen Klassenposition heraus mit religiösem Diskurs öffentliche Wahrneh­
mungs- und Handlungsdispositionen in ihrem Interesse überhaupt erst 
formen – also nicht einfach religiösen Diskurs zur Legitimation von beste­
henden Machtverhältnissen verwenden. Diese Akteure akkumulieren über 
religiöse Praxis derart viel ökonomisches und soziales Kapital, dass sie 

Weiß Gott, wie rechts die Mitte ist…: religiöse Identitätspolitiken im Neoliberalismus

113

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihre religiösen Diskurse politisch transformieren und sich die passenden 
politischen Gruppierungen zur Kooperation und Umformung aussuchen 
können. Es kommt also auf die Passung, die Homologie, von religiöser und 
politischer Praxis an. Vor allem kommen Diskurse in Frage wie etwa das 
Streben nach individueller Prosperity, Herrschaft über Mitbürger durch Do­
minion, Dämonisierung gesellschaftlicher Gegner und deren Bekämpfung 
durch Spiritual Warfare. Mit den ihnen homologen politischen und sozia­
len Praxisformen amalgamieren sie sich zu einem Regime des neoliberalen 
Kampfes – sehr gut zu beobachten während der Regierungszeit Bolsonaros. 
Wenn in einem solchen Regime der Management-Formation eine beson­
dere Rolle zukommt, dann die der Verschärfung der Gewaltneigung durch 
die religiöse Verabsolutierung der politischen Positionen.

4.3 Guatemala

Die frühe Durchsetzung des Liberalismus (Barrios, Präsidentschaft von 
1873 bis 1885), dessen enge Verbindung zum US-amerikanischen Protes­
tantismus (Haymaker, Presbyterian Church) und folgend eine intensive 
Missionsarbeit von sog. Glaubensmissionen hat die Formation Gesetz 
besonders gestärkt. Der hohe protestantische Bevölkerungsanteil (ca. 50 
Prozent) und die lange Dauer protestantischer Präsenz erlauben es, heu­
te von einer evangelikal gefärbten Volksreligiosität mit vielen Anhängern 
bereits in der dritten oder vierten Generation, meist in der unteren Mittel­
schicht und Unterschicht. Die Formation Management kommt seit den 
späten siebziger Jahren mit gezielter Stoßrichtung auf die Oligarchie ins 
Spiel. Der Hegemon des Feldes und „natürliche“ Partner der Oligarchie, die 
offizielle Katholische Kirche, hatte sich durch ihre Menschenrechtsarbeit 
im wieder stärker werdenden Counter-Insurgency-Krieg für die Oligarchie 
verdächtig gemacht. Management hingegen verbündete sich unmittelbar 
mit der Diktatur Rios Montts und nordete die Oberschicht mit Spiritual 
Warfare-Doktrin und Dämonisierung auf eine harte militärische Gewalt 
gegen die aufständische indigene Bevölkerung und die Guerilla ein. Die 
Formation trug stark zur Verschärfung des Konflikts bei und boykottier­
te in den neunziger Jahren auch die Friedensverhandlungen. Durch den 
unmittelbaren Zugang zur Herrschaftselite gelang es in den neunziger Jah­
ren „Geistliche“ als Präsidenten (Serrano) und Außenminister (Caballeros) 
zu positionieren, mit wenig Erfolg allerdings. Die Formation Gesetz hat 
in der Zwischenzeit durch Kriegs- und Nachkriegsbedingungen sowie auf­

Heinrich Schäfer

114

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grund ihrer Basis in der marginalen ruralen und urbanen Bevölkerung 
einen stärkeren Akzent auf caritative Sozialarbeit gelegt.

Damit sind Bedingungen für eine Massenmobilisierung durch die Ko­
operation der beiden Formationen geschaffen. Die Formationen Manage­
ment und Gesetz Gottes haben zwar nicht viel gemein im Blick auf den 
Habitus der Anhänger, die religiösen Diskurse und das Auftreten ihrer Ex­
perten. Aber sie sind beide interessiert an einer direkten Beteiligung in der 
offiziellen Politik und haben sozialmoralische Themen (LGBTQ, Familie 
etc.) als gemeinsame Mobilisierungsressourcen entdeckt. Es kommt dazu, 
dass mit dem Ende des Krieges und der neoliberalen Umstrukturierung das 
Dispositiv Prosperity in Management an Gewicht gewonnen hat. Dadurch 
ist die Praxis stärker auf die individualistischen Aufstiegsprätentionen von 
jüngeren Menschen im Neoliberalismus angepasst. Gefördert durch die 
sehr instabile Parteienlandschaft setzen beide Formationen selbstständig 
religiös-politische Akzente: wirtschaftsliberale und konservativ-autoritäre. 
Diese kommen nicht nur in sozialmoralischer Mobilisierung zur Geltung, 
sondern auch in direkter Einflussnahme auf das Wahlverhalten vermit­
tels der inhaltlichen Orientierung des voto evangélico nicht zuletzt durch 
die Medienmacht der Management-Organisationen (Schäfer, 2021 S. 344, 
645 ff.) Kandidaten). Dem entspricht, zum einen, auch die delikate Balance 
zwischen Legitimation der Regierung und „geistlicher Ermahnung“, beides 
bspw. realisiert durch regelmäßiges Te Deum einer Management-Organi­
sation (Schäfer, 2021, S. 321 ff.). Zum anderen substituiert die Sozialarbeit 
von Gesetz die fehlende Sozialarbeit der neoliberalen Regierungen und 
verankert konservativ-autoritäre Dispositionen in der Bevölkerung. Auch 
für die religiösen Akteure Guatemalas spielt die Übernahme von Diskursen 
und Praktiken rechtsextremer politischer Gruppen keine nennenswerte 
Rolle. Vielmehr setzen die religiösen Akteure ihre eigene politische Agenda.

4.4 Mexiko

Im Unterschied zu Brasilien wurde in Mexiko – wie oben erwähnt – seit 
Juárez die Laizität des Staates sehr ernst genommen. Generell gilt Blancar­
tes (2018) Urteil, dass in Mexiko Laizität wichtiger ist als Religionsfreiheit. 
Selbst durch ein neues Religionsgesetz 1992 wurden die gesellschaftliche 
und politischen Aktionsmöglichkeiten religiöser Organisationen rechtlich 
noch stark beschränkt, bspw. der Zugang zu Medien (was in Zeiten des In­
ternet freilich an Bedeutung verliert). Lediglich unter den Regierungen Fox 

Weiß Gott, wie rechts die Mitte ist…: religiöse Identitätspolitiken im Neoliberalismus

115

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Calderón in den Nuller-Jahren hatten religiöse Akteure – vor allem die 
katholische Amtskirche, aber auch Gruppen der Formation Management 
– einen gewissen Einfluss auf die Politik.

Seitens der Management-Organisationen (wie etwa Casa sobre la Roca) 
wird gelegentlich der Trick angewandt, sich aufgrund von (kleineren) So­
zialprojekten als Asociación Civil (statt Asociación Religiosa) registrieren 
zu lassen, was größere Aktionsmöglichkeiten eröffnet, aber im Blick auf 
religiös-politische Programmatik wenig wirksam ist. Freilich gab es auch 
einen Versuch, das „brasilianische Modell“ zu implementieren. Die religiös 
motivierte Partei Partido Encuentro Social hat (mit einer geringen Stim­
menzahl) zum Sieg der Koalition López Obradors beigetragen – wurde von 
diesem aber nicht unterstützt, als ihr mangels Quorum der Status als Partei 
aberkannt wurde. Anders verfährt die Formation Gesetz, indem sich viele 
von deren Gruppen durch den Dachverband Confraternice unter Leitung 
des Pastors Arturo Farela vertreten lassen. Dieser Verband hatte einen 
gewissen Zugang zum Präsidenten López Obrador, was von beiden Seiten 
als rationaler, an Ethik orientierter Dialog praktiziert wurde – ganz ähnlich 
wie Habermas (2004, S. 14 f.) es von postsäkularen Akteuren fordert. Wenn­
gleich in Mexiko eine starke Volksreligiosität praktiziert wird, beschränkt 
die starke laizistische Tradition des Landes wirkungsvoll einen Zugriff aller 
religiösen Akteure auf die Politik. Die konsequente Umsetzung der Laizität 
des Staates hält religiöse Übergriffe ins politische Feld in engen Grenzen.

4.5 Kolumbien

Die Beobachtung, dass religions-rechtliche Arrangements von großer Be­
deutung sind, um den religiösen Zugriff auf die Politik zu regeln, erweist 
sich auch in Kolumbien als gültig. Anders als in Mexiko ist dort die Ka­
tholische Kirche bis 1991 Staatsreligion. Die Präsenz religiöser Praxis im 
politischen Feld ist somit habitualisiert. Die 1991 etablierte Religionsfreiheit 
definiert freilich den Staat nicht als laizistisch. Das ruft sofort Akteure 
der Management-Formation auf den Plan. Kapitalstarke Akteure gründen 
in rascher Folge zunächst große religiöse Organisationen und später reli­
giös-politische Parteien (Partido Nacional Cristiano; Movimiento Unión 
Cristiana; Renovación Absoluta). Diese Entwicklung entspricht zunächst 
einmal der kolumbianischen Disposition, Religion in der Politik für normal 
zu halten. De facto werden hier aus religiösen Organisationen heraus politi­

Heinrich Schäfer

116

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche entwickelt, aus deren Ideologie sich eine besondere Nähe zu Uribes 
rechtsgerichteter Politik quasi „naturwüchsig“ ableitet.

Das zeigte sich im Friedensprozess 2016 (Schäfer, 2021, S. 693), als diese 
Akteure gegen den Friedensschluss über den Umweg der „Gender-Ideolo­
gie“ im Friedensvertrag mobilisierten; also ein „religiöses“ Interesse an 
sozialmoralischen Standards adressierten und damit zugleich die Sache 
Uribes, also der rechtsgerichteten Oligarchie, betrieben. Das oberste Ver­
waltungsgericht Kolumbiens (Consejo de Estado) verurteilte diese Praxis 
als generalisierten Betrug an den Wählern, „ein Klima der Desinformation, 
Manipulation, Verdrehung der Wahrheit“, das auf „psychologische Gewalt 
und Wahlbetrug“ hinausgelaufen sei.5

Ohne verfassungsbasierte Kontrolle der Grenze zwischen religiösem und 
politischen Feld hat sich hier durch Investition von ökonomischem Kapital 
zunächst in religiöse Organisationen und dann durch Transposition der 
Aktivitäten ins politische Feld wiederum ein religiöser Akteur entwickelt, 
der seine Inhalte, gemäß dem kollektiven Klasseninteresse selbst setzt.

5. Schluss

Die gewohnte politische Geometrie der festen „demokratischen Mitte“ und 
ihrer Feinde hält einer Untersuchung der politischen Praxis religiöser Ak­
teure in Lateinamerika nicht stand. Mindestens im 21. Jahrhundert zeigt 
sich deutlich, dass religiöse Akteure unter „rechts-Verdacht“ – die u.a. De­
monstrationen pro traditionelle Familie und gegen LGBTQ organisieren 
– sich keineswegs „rechte“ Diskurse von politischen Gruppen diktieren 
lassen. Vielmehr entstehen religiöse Formationen wie Management aus 
dem gelingenden Versuch von kapitalstarken Akteuren, das eigene Klassen­
interesse durch religiöse Mittel gegenüber wahrgenommenen Irritationen 
zur Geltung zu bringen. Diese Praxis bedient sich einer religiösen Spra­
che, die nicht unmittelbar als politisch zu erkennen ist; die sich aber 
leicht ins politische Feld übersetzen lässt. Zum Beispiel funktioniert die 
(geglaubte) Bedingungslosigkeit religiöser Überzeugungen homolog zu au­
toritären Feststellungen politischer „Alternativlosigkeit“. Historisch sind 
solche Übersetzungsleistungen zwischen den Feldern von einiger Wirkung 

5 Consejo de Estado. 2002. Nulidad Electoral - Auto que admite la demanda y resuelve 
sobre la solicitud de medidas cautelares. Sala de lo Contencioso Administrativo. Bd. 
Radicación número: 11001-03-28-000-2016-00081-00. http://consejodeestado.gov.co/d
ocumentos/sentencias/19-12-2016_11001032800020160008100.pdf, S. 101 f. (4.8.2019).

Weiß Gott, wie rechts die Mitte ist…: religiöse Identitätspolitiken im Neoliberalismus

117

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://consejodeestado.gov.co/documentos/sentencias/19-12-2016_11001032800020160008100.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://consejodeestado.gov.co/documentos/sentencias/19-12-2016_11001032800020160008100.pdf


gewesen; im zwanzigsten Jahrhundert funktionierte etwa die Verbindung 
„Atheismus/Kommunismus“ ex negativo als hochwirksames Differential. 
Unter Marktbedingungen ist es heute, ex positivo, die Verbindung von 
göttlich geschenkter Prosperität, spiritueller Kriegsführung und Neolibera­
lismus – also eher ein Extremismus der Mitte. Ob die Mitte damit nun als 
„rechts“ zu gelten hat oder einfach bürgerliche Interessen in extremer Weise 
vertritt, überlassen wir fürs Erste dem Allmächtigen.

6. Literatur

Blancarte Pimentel, R. J. (2018). Laicidad en México. In R. J. Blancarte Pimentel 
(Hg.), Diccionario de religiones en América Latina (S. 319–24.) Fondo de Cultura 
Económica; 

Blancarte Pimentel, R. J. (2019). La república laica en México. Siglo Veintiuno.
Bohoslavsky, E. (2025). Las derechas latinoamericanas y el catolicismo: de la mímesis al 

enfrentamiento (1918-1989). In D. Díaz Arias, G. Kloppe-Santamaría, K. Coleman, & 
M. P. Whelan (Hg.), Cristianismos y derechas en las Américas. CLACSO/CALAS.

Crouch, C. (2008). Postdemokratie. Suhrkamp.
Estremadoiro Rioja, R. (2025). „Dios también es nacionalista y me consta”: la interpel­

ación religiosa en la justificación de prácticas y regímenes autoritarios en Bolivia“. In 
D. Díaz Arias, G. Kloppe-Santamaría, K. Coleman, & M. P. Whelan (Hg.), Cristianis­
mos y derechas en las Américas.CLACSO/CALAS.

Fermin Mignone, E. (1986). Iglesias y dictadura. La experiencia argentina. Nueva Socie­
dad, März.

Habermas, J. (2004). „»Glauben und Wissen. Dankesrede. Friedenspreis des deutschen 
Buchhandels 2001«. Gehalten auf der Verleihung des Friedenspreises des deutschen 
Buchhandels“. Friedenspreis des deutschen Buchhandels (blog). 14. Oktober 2004. 
https://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/sixcms/media.php/1290/2
001_habermas.pdf.

Roth, J., & Ender, B. (1984). Dunkelmänner der Macht. Pollitische Geheimzirkel und 
organisiertes Verbrechen. Lamuv.

Schäfer, H. W. (2008). Kampf der Fundamentalismen. Radikales Christentum, radi­
kaler Islam und Europas zweite Moderne. Verlag der Weltreligionen (Suhrkamp). 
https://katalogplus.ub.uni-bielefeld.de/cgi-bin/new_titel.cgi?katkey=2112589&art=f
&kat1=freitext&kat2=ti&kat3=aup&op1=AND&op2=AND&var1=schaefer%20funda
mentalismen&var2=&var3=&vr=1&pagesize=10&sprache=GER&bestand=lok&sess
=ad9494474835e5018a73d30e856f2364.

Schäfer, H. W. 2020a. HabitusAnalysis 2: Praxeology and meaning. Springer VS. https:/
/link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-27770-3.

Heinrich Schäfer

118

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/sixcms/media.php/1290/2001_habermas.pdf
https://katalogplus.ub.uni-bielefeld.de/cgi-bin/new_titel.cgi?katkey=2112589&art=f&kat1=freitext&kat2=ti&kat3=aup&op1=AND&op2=AND&var1=schaefer%20fundamentalismen&var2=&var3=&vr=1&pagesize=10&sprache=GER&bestand=lok&sess=ad9494474835e5018a73d30e856f2364
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-27770-3
https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.friedenspreis-des-deutschen-buchhandels.de/sixcms/media.php/1290/2001_habermas.pdf
https://katalogplus.ub.uni-bielefeld.de/cgi-bin/new_titel.cgi?katkey=2112589&art=f&kat1=freitext&kat2=ti&kat3=aup&op1=AND&op2=AND&var1=schaefer%20fundamentalismen&var2=&var3=&vr=1&pagesize=10&sprache=GER&bestand=lok&sess=ad9494474835e5018a73d30e856f2364
https://link.springer.com/book/10.1007/978-3-658-27770-3


Schäfer, H. W. 2020b. Religiöse Identitätspolitiken, Laizismus und politische Macht. 
Ein Vergleich von Bedingungen und strategien in Lateinamerika. Ethik und Gesell­
schaft. Ökumenische Zeitschrift für Sozialethik, Kritik der Identitätspolitik(1), 1–25. 
http://dx.doi.org/10.18156/eug-1-2020-art-5.

Schäfer, H. W. 2021. Die Taufe des Leviathan. Protestantische Eliten und Politik in den 
USA und Lateinamerika. Transcript.

Schäfer, H., Seibert, L., & Tovar, A. (2024). Religion - Dispositionen - Gesellschafts­
struktur. Werkzeuge zum Verstehen religiöser Praxis. Beltz Juventa.

Senghaas, D. (2004). Zum irdischen Frieden. Erkenntnisse und Vermutungen. Suhr­
kamp.

Weiß Gott, wie rechts die Mitte ist…: religiöse Identitätspolitiken im Neoliberalismus

119

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dx.doi.org/10.18156/eug-1-2020-art-5
https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dx.doi.org/10.18156/eug-1-2020-art-5


https://doi.org/10.5771/9783748963707-101 - am 02.02.2026, 08:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748963707-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Weiß Gott, wie rechts die Mitte ist…: religiöse Identitätspolitiken im Neoliberalismus|Heinrich Schäfer
	1. Einleitung
	2. Die alte religiöse Rechte: Diktaturen und Geheimbünde
	2.1 Laizität
	2.2 Amtskirche
	2.3 Laienorganisationen

	3. Den Umbruch verstehen: Theorie
	3.1 Definitionen
	3.2 Fundamentalismus
	3.3 Identitätspolitiken
	3.4 Kampf
	3.5 Neoliberalismus

	4. Die neue religiöse Rechte: Identitätspolitiken und Habitusformationen
	4.1 Religiös-politische Formationen
	4.2 Brasilien
	4.3 Guatemala
	4.4 Mexiko
	4.5 Kolumbien

	5. Schluss
	6. Literatur


