
POSITIONEN UND DEBATTEN

Jenni Brichzin und Felix Kronau

Essentialismus revisited?

Theoretische Überlegungen zur aktuellen Konjunktur ökofeministischer 
Ansätze am Beispiel von Maria Mies und Donna Haraway1

In dankbarem Gedenken an Maria Mies
(6.2.1931 – 15.5.2023)

Einleitung

So sehr sich verschiedene Ansätze sozialwissenschaftlicher Theoriebildung 
ansonsten unterscheiden, in einer Hinsicht ist man sich gegenwärtig doch 
häufig einig: Essentialistische Argumentation geht gar nicht. Eine sol­
che Qualifikation von Essentialismus als ultimative theoretische Mängel­
beschreibung hatte sich in den 1990er Jahren etabliert, und bis heute 
ist der »Vorwurf des Essentialismus«2 ein »Vorwurf, der kaum schlim­
mer sein könnte«.3 Deshalb werden Theorieansätze in den letzten Jahren 
ebenso selbstverständlich wie beiläufig als »anti-essentialistische Perspek­
tive[n]«4 vorgestellt, ihre »antiessentialistischen Implikationen«5 werden 
hervorgehoben, generell scheinen Gesellschaftsanalysen heute nur auf eine 
Weise sinnvoll durchgeführt werden zu können: »in a non-essentialist 
way, of course«.6 Anti-Essentialismus reiht sich damit ein in den Reigen 
der Qualitätsmerkmale für das, was heute als fortschrittliche Form von 
Theoriebildung gilt: »[R]elational, operativ, mehrwertig und anti-essentia­
listisch«7 muss es zugehen. Der Verdacht hingegen, man würde auf der 
Ebene der eigenen Prämissen von (sozialen, gesellschaftlichen, anthropolo­
gischen, historischen usw.) Essenzen beziehungsweise Wesensannahmen zeh­

1.

 
1 Gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) – Projektnummer 443532822.
2 Babka, Posselt 2024, S. 99, 160.
3 So die Philosophin Nagl-Docekal 1997. »[To] eliminat[e] the concept of an essence« bleibt 

bis in die Gegenwart in Philosophie und Sozialwissenschaften eine relevante Zielsetzung; siehe 
zum Beispiel Kronfelder 2018. In manchen Forschungsfeldern scheint diese Zielsetzung gar in 
jüngerer Zeit erst so richtig anzukommen, beispielsweise im Feld der Führungsforschung; siehe 
zum Beispiel Dzubinski, Diehl 2018.

4 Schäfer 2016, S. 12.
5 Knorr Cetina 2008, S. 36.
6 Krossa 2020, S. 1.
7 Laux 2014, S. 75.

Leviathan, 52. Jg., 2/2024, S. 168 – 204, DOI: 10.5771/0340-0425-2024-2-168

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


ren, wirkt unmittelbar disqualifizierend, ihm muss entsprechend vorgebeugt 
und begegnet werden. Als legitime sozialwissenschaftliche Theorie erscheint 
im gegenwärtigen Theoriediskurs hauptsächlich anti-essentialistische Theo­
rie.

Als Vorreiterin einer solchen Entwicklung kann die feministische Theorie­
debatte der 1980er und 1990er Jahre gelten. Im Rahmen von Auseinander­
setzungen, die später als »Essentialismus-Konstruktivismus-Kontroverse«8 

rekonstruiert werden, geraten damals jene feministischen Perspektiven 
zunehmend unter Druck, deren analytische Kraft zentral auf der Bestim­
mung des vermeintlich wesenhaft Weiblichen aufruht.9 Ins Kreuzfeuer der 
Kritik gerät auch eine Richtung feministischer Theorie, die zu dem – aus 
anti-essentialistischer Perspektive höchst verdächtigen – Begriff der Natur in 
einem doppelten Verhältnis steht: Nicht nur gehen Ökofeminismen häufig 
von einer bestimmten »Natur der Frau« aus.10 Darüber hinaus wird diese 
Wesensnatur in einem privilegierten Verhältnis des Weiblichen zur ökologi­
schen Natur verortet.11 Kritiker:innen heben hervor, dass es gerade solche 
Festschreibungen sind, die problematische gesellschaftliche Vorstellungen 
weiblicher Differenz noch zusätzlich zementieren.12 In den 1990er Jahren 
setzen sich schließlich anti-essentialistische Perspektiven auf Geschlecht 
durch13 – und mit ihnen eine grundsätzliche Skepsis gegenüber jeder Form 
der essentialisierenden Festschreibung »weiblicher Natur«.

Nun scheint die theoretische Debatte an dieser Stelle in jüngerer Zeit 
in Bewegung zu geraten.14 Besonders bemerkbar macht sich das im Kon­
text der Auseinandersetzungen mit der drohenden Klimakatastrophe im 
vieldiskutierten Erdzeitalter des Anthropozän.15 In diesem Zusammenhang 
wird von einem sogenannten »material turn«16 in der Sozialtheorie gespro­
chen: Angesichts massiver geologisch-ökologischer Veränderungsprozesse 
und deren tiefgreifender Folgen – von denen Frauen, insbesondere Frauen 
im Globalen Süden, überproportional betroffen sind17 – werden Interventio­
nen, die hauptsächlich auf diskursive (De-)Konstruktion zielen, vermehrt 

 
8 Vgl. Dekker 2019; Fuss 1989, S. 1.
9 Vgl. Klinger 1998, S. 183 f.

10 Vgl. Attia 1991, S. 92.
11 Vgl. Budgeon 2021, S. 249.
12 Vgl. Butler 2021 [1990], S. 431; Attia 1991, S. 94.
13 Vgl. Schröter 2000.
14 Vgl. Nicholas, Budgeon 2021.
15 Vgl. Latour 2018.
16 Mukerji 2015.
17 Vgl. zum Beispiel Duerto-Valero, Kaul 2023.

Essentialismus revisited? 169

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


als unzureichend beurteilt.18 Das ist der Kontext, in dem die lange als 
essentialistisch verpönten ökofeministischen Perspektiven eine Renaissance 
zu erfahren scheinen: Mit einem Fokus auf Natur, Körper, Materie und 
deren Zusammenhang mit Umweltzerstörung scheinen diese Perspektiven 
selbst seitens ehemaliger Kritiker:innen wieder an Attraktivität zu gewinnen. 
Die britische Forscherin Emma Foster beispielsweise zeigt sich zerknirscht: 
»Today, I admit that I regret my wholesale rejection of classic ecofemi­
nism.«19

Bricht damit etwa eine neue Phase des sozialtheoretischen Essentialismus 
an? In unserem Beitrag gehen wir der Frage nach, welche theoretische 
Bedeutung der ökofeministischen Konjunktur zukommt und was sich von 
ihr über die Herausforderungen für Theorieentwicklung unter Bedingun­
gen der Gegenwart lernen lässt. Das unternehmen wir in drei Schritten. 
In einem ersten Schritt rekonstruieren wir die Essentialismus-Konstruktivis­
mus-Kontroverse als unterschätzte Zäsur allgemeiner Theorieentwicklung 
(weit über den feministischen Diskurs hinaus), welche die erfolgreiche 
Durchsetzung anti-essentialistisch angelegter Theorieformen markiert. Im 
zweiten Schritt kontrastieren wir zwei Positionen, die im Deutungsrahmen 
jener Kontroverse üblicherweise unterschiedlichen Lagern zugerechnet wer­
den: den ökofeministischen Zugang von Maria Mies und den neo-mate­
rialistischen Ansatz von Donna Haraway. Dabei arbeiten wir die jeweils 
zugrunde liegenden Erkenntnisweisen heraus, die wir als materialistisch-
holistisch beziehungsweise materialistisch-fraktalisierend charakterisieren. 
In diesen Erkenntnisweisen wird eine Art periphere Nähe zwischen den 
beiden Denkerinnen deutlich, die eine dichotom-kategorische Entgegenset­
zung als »essentialistisch« und »konstruktivistisch« unterläuft. Im dritten 
Schritt schließlich entwickeln wir eine eigene Lesart des wiedererstarken­
den Interesses an Ökofeminismen. Wir vertreten dabei die These, dass sich 
eben jenes Interesse nicht allein durch die Resonanz ökofeministischer mit 
neo-materialistischen Perspektiven erklären lässt; ebenso wenig ist es aller­
dings schlicht Ausdruck einer Renaissance essentialistischen Denkens. Unser 
Argument lautet stattdessen: In einer Gegenwart, die als Ganze von existen­
tiellen Problemen durchdrungen ist, stoßen anti-essentialistische Zugänge – 
mit ihrer kategorischen Ablehnung jeden Denkens entlang von Totalität – 
an theoretische Grenzen. Ökofeminismen hingegen werden wieder attraktiv, 
weil sie Ansatzpunkte zur Überwindung genau dieser Grenzen bieten.

 
18 Vgl. Holland-Cunz 2014.
19 Foster 2021, S. 191.

170 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


Die Essentialismus-Konstruktivismus-Kontroverse – eine unterschätzte 
Debatte

Wenn von zentralen wissenschaftstheoretischen Bruchlinien innerhalb der 
Sozialwissenschaften die Rede ist, kommen etwa klassische Kontroversen 
wie der Methodenstreit oder der Positivismusstreit in den Sinn. Der Essen­
tialismus-Konstruktivismus-Kontroverse (EKK) hingegen wird bisher nicht 
die gleiche wissenschaftstheoretische Bedeutung zugeschrieben. Das hat 
sicherlich mehrere Gründe: Obwohl sie innerhalb der feministischen Theo­
rie zweifellos über die 1980er, 1990er Jahre hinweg wirksam schwelt 
und immer wieder ausbricht,20 lässt sie sich nur schlecht als konkretes 
Streitereignis beschreiben. Denn weder stehen bestimmte Personen klar 
im Vordergrund (wie beim Methodenstreit), noch hat sich die Kontro­
verse hauptsächlich an einer konkreten Gelegenheit kristallisiert (wie im 
Falle des Positivismusstreits). Nicht zuletzt wird sie wohl auch deshalb 
in ihrer Bedeutung verkannt, weil Entwicklungen innerhalb der feministi­
schen Theorie nach wie vor häufig allgemeine theoretische Relevanz abge­
sprochen wird. Dabei schreibt die EKK die Suche nach einem adäquaten 
Wirklichkeitsverhältnis in den Sozialwissenschaften, wie sie sich bereits im 
Methoden- und Positivismusstreit äußert, fort und entfaltet in der Folge 
einen maßgeblichen Einfluss auf die Theorieentwicklung seit den 1990er 
Jahren. Die EKK markiert entsprechend eine (sozial)wissenschaftstheoreti­
sche Zäsur, deren Bedeutung aus unserer Sicht bisher deutlich unterschätzt 
wurde. Im Folgenden versuchen wir uns an einer knappen, aber grundsätz­
lichen Verortung der EKK im Verhältnis zu den beiden anderen zentralen 
(sozial)wissenschaftstheoretischen Kontroversen.

Insbesondere in einer Hinsicht lässt sich beim Vergleich dieser drei Kon­
troversen eine bedeutsame Verschiebung beobachten – eine Verschiebung 
nämlich, was die Stellung der gegebenen Wirklichkeit beziehungsweise des 
Status quo betrifft. Dem frühen Methodenstreit21 der 1880er Jahre ist der 
Status quo zunächst einmal schlicht Gegenstand sozialwissenschaftlicher 
Erkenntnis. Daher dreht sich die Auseinandersetzung zwischen den beiden 
Hauptkontrahenten dieser (ursprünglich in der deutschen Nationalökono­
mie angesiedelten) Debatte, Gustav Schmoller22 und Carl Menger23, vor 
allem um die Frage, wie die gegebene Wirklichkeit möglichst adäquat zu 
erkennen sei. Während Schmoller dabei die Relevanz eines idiographischen 

2.

 
20 Vgl. DeCecco 1988; Koblitz 1987; Benhabib et al. 1995.
21 Gemeint ist also weder der Werturteilsstreit, der mitunter als »zweiter Methodenstreit« betitelt 

wird (vgl. Kreckel 1972, S. 121), noch der Positivismusstreit, der mancherorts als »dritter 
Methodenstreit« (vgl. ebd., S. 21) gilt.

22 Vgl. Schmoller 1888.
23 Vgl. Menger 1883.

Essentialismus revisited? 171

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


Zugangs in den Sozialwissenschaften (im Unterschied zu den Naturwissen­
schaften) betont, vertritt Menger bei seiner Suche nach essentiellen (ökono­
mischen) Wahrheiten eine klar nomothetische Position.

Das erinnert an den Positivismusstreit, denn eine ähnliche Position ver­
tritt hier ja auch Karl Popper gegenüber Theodor Adorno. Und doch ist 
diese zweite Kontroverse keine bloße Wiederholung des Methodenstreits – 
nicht zuletzt, weil sich Poppers Kritizismus klar vom aristotelischen Essen­
tialismus nach Art Mengers abgrenzt.24 Vor allem aber wankt im Positivis­
musstreit der 1960er Jahre eben die wissenschaftstheoretische Stellung der 
gegebenen Wirklichkeit: Ist sie nun neutraler Gegenstand der Erkenntnis, 
deren Gesetzmäßigkeiten es in immer besserer Annäherung auf die Spur zu 
kommen gilt, wie Popper meint?25 Oder ist der Status quo nicht eigentlich 
selbst verdächtig? Sind nicht die bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse 
Keimzellen für systematische Verzerrungen der Analyse, wie Adorno insis­
tiert?26

In der EKK schließlich bildet gerade die Einsicht, dass der (patriarchale) 
Status quo erkenntnisverzerrend wirkt, eine gemeinsame Basis: Auf beiden 
Seiten dieser Kontroverse wird also gegen die bestehende Wirklichkeit 
angedacht. (Wodurch sich auch das Gewicht einer damals wie heute disku­
tierten Frage nach Nähe und Distanz feministischer Theorie zu den politi­
schen Bewegungen ihrer Zeit erklärt.27) Die neue Kernfrage lautet daher 
nicht (wie noch im Positivismusstreit), ob ein solches Vorhaben überhaupt 
Aufgabe der Sozialwissenschaften sein sollte – sondern wie es am besten 
gelingen kann. Unversehens hat sich die Problemstellung gegenüber der 
Ausgangslage im Methodenstreit fast schon verkehrt: Es geht nicht mehr 
darum, die gegebene Wirklichkeit möglichst adäquat zu erkennen. Vielmehr 
soll der richtige Weg gefunden werden, um Erkenntnis den bestehenden 
Verhältnissen entgegen zu entwickeln.

Wie schon Methoden- und Positivismusstreit vor ihr, so gilt auch die EKK 
als Kampf, der zwischen zwei theoretischen Lagern ausgetragen wird – in 
diesem Fall einem »essentialistischen« und einem »konstruktivistischen«. 
Doch war die Gegenüberstellung bereits bei den anderen beiden Kontrover­
sen nicht ganz eindeutig, ist sie es im Falle der EKK noch weit weniger. Nur 
vereinzelt wird sie als konkreter Konflikt erzählt: etwa als hitziges Aufein­
andertreffen der beiden Lager bei konkurrierenden Konferenzen zu Homo­
sexualität in Amsterdam oder als Auseinandersetzung zwischen Judith But­
ler, Seyla Benhabib und anderen, zusammengefasst in der Debattenschrift 

 
24 Vgl. Popper 1979, S. 21 ff.
25 Vgl. Popper 1962.
26 Vgl. Adorno 1962.
27 Vgl. Villa, Speck 2020, S. 7.

172 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


Der Streit um Differenz.28 Dennoch durchzieht die Deutung als polarisiertes 
Gegeneinander von Essentialismus und Konstruktivismus Ende der 1980er, 
Anfang der 1990er Jahre verschiedenste Debattenstränge der feministischen 
Theorie29 – von der Homosexualitätsforschung bis zu Auseinandersetzun­
gen mit Umweltfragen, von der Wissenschaftstheorie bis zur Kapitalismus­
kritik. Am Beispiel der Kontroversen um Ökofeminismen lässt sich gut 
nachvollziehen, worum es dabei geht.

Seit den 1990er Jahren gelten Ökofeminismen innerhalb der feministi­
schen Debatte fast als Inbegriff eines problematischen Essentialismus.30 

Beeinflusst von den sozialen und ökologischen Bewegungen ab den 1960er 
Jahren, etablierte sich diese Denkrichtung seit den 1970ern zunächst beson­
ders in Nordamerika.31 Das Herzstück ökofeministischer Positionen, egal 
welcher Provenienz – denn die Denkrichtung ist keinesfalls homogen31 

–, bildet dabei die Einsicht in die »parallel oppression of women and 
nature«.32 Gemeint ist die Annahme: Beides, sowohl die sich in der fort­
schreitenden Umweltzerstörung offenbarende Unterdrückung der Natur als 
auch die mit der Abwertung alles Weiblichen einhergehende Unterdrückung 
der Frauen, wäre demnach gleichermaßen einem patriarchal geprägten Sta­
tus quo geschuldet. Dabei ist es weniger relevant, ob die nähere Bestim­
mung jenes Status quo nun, in den Begriffen prominenter Vertreter:innen 
von Ökofeminismen, als »mechanistisch«33, »rationalistisch«34, »kolonialis­
tisch« oder »kapitalistisch«35 erfolgt. Zentral bleibt: Wer etwas gegen die 
Umweltzerstörung tun möchte, muss sich herrschenden patriarchalen Denk- 
und Lebensweisen entgegenstellen – und umgekehrt. Soweit würden viele 
Vertreter:innen konstruktivistischer Positionen wohl folgen.

Doch wie gesagt: Bei der Frage nach der Art und Weise, wie nun gegen 
den Status quo angedacht werden soll, endet das Einverständnis. Denn öko­
feministisch erfolgt der Schluss immer wieder von der parallelen Unterdrü­
ckung auf eine spezielle, ja, mitunter essentielle Verbindung, die zwischen 
»den Frauen« und »der Natur« bestehe.36 Verkürzt gesagt, lautet die These: 
Es liege in der Natur der Frauen, der Natur näher zu stehen, als dies 

 
28 Vgl. DeCecco 1988; Benhabib et al. 1995.
29 Vgl. Meusinger 1996.
30 Vgl. Gaard 2011, S. 31; Majumdar 2019, S. 70; Leach 2007, S. 70.
31 Vgl. Merchant 1998, S. 202; Allison 2017.
31 Vgl. Gaard 2011, S. 32.
32 Gaard, Gruen 1993, S. 1.
33 Vgl. Merchant 2020.
34 Vgl. Plumwood 1991.
35 Vgl. Mies, Shiva 2016.
36 Vgl. Warren 1993.

Essentialismus revisited? 173

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


bei den (stärker kultur- als naturgebundenen) Männern gegeben sei. Bei 
Frauen resonierten also – im Sinne des doppelten Naturbezugs, den wir ein­
leitend bereits angesprochen hatten – »nature within and nature without«.37 

Begründen lässt sich dies mit der Stellung der Frauen im (Re-)Produktions­
system: Ihre Fähigkeit, Leben zu geben, und ihre Sorge dafür, Leben zu 
erhalten, bedingen ein Weltverhältnis, das auf »caring and nurturing«38 

beruhe und jeglicher Form von Ausbeutung und Unterdrückung entgegen­
stehe. Die bedeutende ökofeministische Theoretikerin Ariel Salleh zieht das 
Fazit: »[we] need to learn from women […] to see how sustainability and 
justice can fit together.«39

Genau hier sehen Vertreter:innen »konstruktivistischer« Positionen – wie 
Kritik aus poststrukturalistischer und postmoderner Richtung nun häufig 
gelabelt wird – allerdings das Problem. Sie betonen, dass die konzeptio­
nelle Fokussierung auf eine vermeintlich essentielle Verbindung zwischen 
»den Frauen« und »der Natur« nicht dazu beiträgt, den Status quo zu 
überwinden. Im Gegenteil: Auf diese Weise werde die gesellschaftlich kon­
struierte Vorstellung des different Weiblichen nur noch weiter zementiert – 
und damit auch die prekäre Stellung der Frauen.40 Eine Kritikerin kommt 
zu dem Urteil: »As a result, [ecofeminism] merely perpetuates the notion 
that biology determines the social inequalities between men and women.«41 

Die ökofeministische, fortan als »deeply essentialist«42 betrachtete Art und 
Weise, gegen den Status quo anzudenken, gilt entsprechend nicht mehr als 
emanzipativ, sondern als regressiv.

Diese Sichtweise, also die fundamentale Infragestellung von unter Essen­
tialismusverdacht stehenden Ansätzen (ob ökofeministisch oder nicht), 
gewinnt im Laufe der 1990er Jahre in der EKK die Oberhand. Ein Para­
digmenwechsel findet statt.43 Allerdings, und dies hat die EKK mit dem 
Positivismusstreit gemein: So wie bereits die Kategorisierung als »Positi­
vismus« ist auch die Kategorisierung als »Essentialismus« vor allem eine 
Fremdzuschreibung in kritischer Absicht. Allenfalls ein Teil der fortan als 
»essentialistisch« verpönten Ansätze beruht tatsächlich auf der Vorstellung, 
den Dingen – hier: den Geschlechtern – würde ein eindeutiges, universales 
 
37 Plumwood 1991, S. 18.
38 Archambault 1993, S. 20.
39 Vollständiges Zitat: »Researchers, political leaders and movement activists – including social 

ecologists – need to learn from women, peasants and indigenes to see how sustainability and 
justice can fit together«; Salleh 2017 a, S. 55.

40 Vgl. zum Beispiel Agarwal 1992, S. 123; Archambault 1993, S. 21; Butler 2021 [1990], S. 431.
41 Archambault 1993, S. 21.
42 Sargisson 2001, 63.
43 Vgl. Dekker 2013, S. 36; Becker-Schmidt, Knapp 2000, S. 74; Bauhardt, von Wahl 1999, 

S. 212.

174 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


und überzeitliches Wesen innewohnen, das Gegenstand oder Ausgangspunkt 
der Erkenntnissuche sein muss.44 Und auch nicht alle entsprechend cha­
rakterisierten Perspektiven zeigen, wie ein gängiger Vorwurf lautet, einen 
»außerordentlich erhöhten Naturbegriff«.45 Noch einmal exemplarisch zu 
Ökofeminismen: Hier lässt sich beispielsweise zwischen einem »body-based 
argument« und einem »oppression argument«46 unterscheiden; während 
also manche Vertreter:innen ökofeministischer Positionen die besondere 
Nähe der Frauen zur Natur tatsächlich in deren Biologie verorten, begrün­
den andere diese Nähe durch spezifische, sozial bedingte Unterdrückungs­
erfahrungen. Derartige theoretische Differenzierungen kann der pauschale 
Essentialismusvorwurf nicht abbilden.

Umgekehrt lässt sich aber auch argumentieren: Die Annahme, man müsse 
essentialistische Gehalte unter allen Bedingungen zum Vorwurf machen, 
Essentialismen seien immer und per se problematisch, stellt selbst eine unzu­
lässige Vereindeutigung (oder, wenn man so möchte, Essentialisierung) dar. 
Diese Kritik schwingt im Begriff des strategischen Essentialismus mit, den 
die indische Theoretikerin Gayatri Chakravorty Spivak prägt47 und der 
ebenfalls in den 1990er Jahren vielfach aufgegriffen und diskutiert wird. 
Unter strategischem Essentialismus lässt sich dabei die zu politischen Zwe­
cken unabdingbare Inanspruchnahme von Essentialisierungen verstehen, 
also eine Strategie »whereby differences (within a group) are temporarily 
downplayed and unity assumed for the sake of achieving political goals«.48 

Essentialistische Identitätskategorien wie etwa »die Frauen« können also 
dazu dienen, gemeinsame Ansprüche einzufordern oder politische Hand­
lungsfähigkeit zu erlangen. Spivak selbst geht sogar noch ein Stück weiter 
und stellt fest, dass man sich auch theoretisch (sogar als überzeugte Dekon­
struktivist:in) nie endgültig von vereindeutigenden Festschreibungen freima­
chen könne: »In fact I must say I am an essentialist from time to time.«49

Wir hatten die EKK als wichtige wissenschaftstheoretische Debatte dem 
Methodenstreit und dem Positivismusstreit gegenübergestellt. Während es 
noch im Methodenstreit um die Frage gegangen war, wie soziale Wirk­
lichkeit möglichst adäquat zu erfassen sei, wird in der EKK nun darum 
gerungen, mit welchen Erkenntnismitteln sich am besten gegen einen 

 
44 Vgl. Agarwal 1992, S. 123.
45 DeCecco 1988, S. 149.
46 Archambault 1993, S. 19.
47 Vgl. Spivak 1994; Spivak 1985. Den Begriff des strategischen Essentialismus hat Spivak selbst 

allerdings eher umrissen als systematisch entwickelt und sich später sogar ganz von diesem 
distanziert; vgl. Spivak 2009.

48 Eide 2016, S. 2.
49 Spivak 1985, S. 183.

Essentialismus revisited? 175

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


als problematisch erachteten – da als erkenntnisverzerrend verstandenen 
– gesellschaftlichen Status quo andenken lässt. Dabei kristallisieren sich 
zwei systematisch unterschiedliche Strategien des Gegen-den-Status-quo-
Andenkens heraus, die durch die Pauschalkategorien »Essentialismus« und 
»Konstruktivismus« nur sehr ungenau erfasst werden: Auf der einen Seite 
stehen Ansätze (etwa ökofeministischer Art), die der dominanten Sicht 
auf die bestehenden Verhältnisse konkrete, positiv bestimmte, kategorial 
ausgearbeitete Alternativvorstellungen entgegensetzen. Dabei müssen solche 
Alternativvorstellungen nicht notwendig im üblichen Verständnis »essentia­
listisch« angelegt sein müssen. Auf der anderen Seite steht hingegen jener 
nach der EKK dominierende Zugang, der aus der Einsicht in die erkennt­
nisverzerrende Wirkung des Status quo die Konsequenz zieht: dass Ver­
suchen der vereindeutigenden, positiven, kategorialen Festschreibungen und 
der Formulierung universalisierender Wahrheitsansprüche grundsätzlich mit 
Skepsis zu begegnen ist.50

Treffender denn schlicht als »Konstruktivismus« lässt sich letztere 
Erkenntnisstrategie als Herausbildung eines paradigmatischen, konstrukti­
vistischen Anti-Essentialismus begreifen. Einer Denkrichtung also, die sich 
auf der Gegenstandsseite insbesondere für praktische Verdinglichungen, 
Festschreibungen, Essentialisierungen – etwa von Geschlechtervorstellungen 
– interessiert. Und die auf der theoretisch-methodologischen Seite nach Mit­
teln sucht, um derartigen Festschreibungen entgegenzuwirken beziehungs­
weise sie subversiv zu unterlaufen.51 Ökofeminist:innen und andere spre­
chen bei dem, was während und nach der EKK passiert, von einem 
»anti-essentialist backlash«.52

Gegen den Status quo andenken: Maria Mies und Donna Haraway im 
Kontrast

Für (öko-)feministische Theoretiker:innen in den 1980er Jahren ist klar: 
Mit den gestörten Geschlechter- und Naturverhältnissen dieser Zeit gehen 
gestörte Denkverhältnisse einher. Deshalb wächst sich die EKK zu einer wis­
senschaftstheoretischen Debatte aus: Es wird um Erkenntnisweisen gerun­
gen, die der Gegenwart adäquat sind. Im vorangegangenen Abschnitt hatten 
wir bereits angedeutet, dass die Wege, die dabei innerhalb der feministischen 
Theorie eingeschlagen werden, häufig weit weniger eindeutig unterscheid­

3.

 
50 Eine Annahme, die wiederum nicht auf jede Form des Konstruktivismus – etwa den Sozialkon­

struktivismus nach Peter Berger und Thomas Luckmann oder die Systemtheorie nach Niklas 
Luhmann – zutrifft.

51 Vgl. Brichzin et al. 2022, S. 24 f.
52 Gaard 2011, S. 37.

176 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


bar sind, als es die polare Gegenüberstellung von »Essentialismus« und 
»Konstruktivismus« suggeriert. An zwei Theoretikerinnen, die sich einmal 
im engen und einmal im weiteren Sinne Ökofeminismen zurechnen lassen, 
möchten wir dies erörtern: Maria Mies und Donna Haraway.

Die Gegenüberstellung dieser beiden Theoretikerinnen erscheint uns des­
halb so interessant, weil ihre Stellung im gegenwärtigen Theoriediskurs, 
einerseits, kaum unterschiedlicher sein könnte: hier die dem essentialisti­
schen Lager zugerechnete deutsche Soziologin Mies, auf die in den heutigen 
Gender Studies zwar immer noch verwiesen wird – allerdings meistens 
als Vertreterin einer Position, die man überwunden zu haben glaubt.53 

Ökofeminist:innen wie Mies sind damit Bestandteil des Fachkanons, die 
Auseinandersetzung mit ihnen bleibt aber oft auf die bloße Nennung ihrer 
Namen beschränkt.54 Dem gegenüber steht die dem konstruktivistischen 
Lager zugerechnete, gut zehn Jahre jüngere US-amerikanische Biologin und 
Sozialforscherin Haraway, deren Texte gerade in den gegenwärtigen Debat­
ten rund um das Anthropozän erhebliche Prominenz gewonnen haben.55 

Schon aufgrund dieser (gefühlten) Allgegenwart hebt sich Haraway deutlich 
von Miesʼ anwesender Abwesenheit im Theoriediskurs ab.

Andererseits wird bei der Relektüre einiger Schlüsseltexte beider Auto­
rinnen sichtbar, dass sich deren Suchbewegungen rund um die große 
ökofeministische Trias Geschlecht, Natur und Wahrheit stellenweise durch­
aus nahekommen. Unsere kontrastierende Gegenüberstellung der beiden 
Erkenntniswege soll deutlich machen, warum Haraway gegenwärtig so 
gefragt ist – zugleich bereiten wir aber auch eine Antwort auf die Frage 
vor, warum ein theoretischer Anschluss an Mies (und die Ökofeminismen 
insgesamt) heute wieder näher liegt als in den letzten 20, 30 Jahren.

Wahrheit im Ganzen: Der Erkenntniszugang von Maria Mies

Maria Mies gilt zweifelsfrei als »leading ecofeminist thinker«,56 sie ist die 
bekannteste deutsche Vertreterin ökofeministischen Denkens. Geboren in 
einer Bauernfamilie in der Vulkaneifel, hatte Mies es nicht nur während 
der 1970er Jahre auf dem unwahrscheinlichsten Bildungsweg zu einer 

3.1

 
53 Vgl. Villa 2003, S. 155.
54 Vgl. Moore 2016, S. 25 ff.
55 Ihre Wirkung ist dabei mitnichten auf die Sozialwissenschaften beschränkt. Laut des Rankings 

des Kunstmagazins Monopol stand Haraway 2021 auf Platz 3 der relevantesten Personen im 
Kunstbetrieb. »Gerade in den letzten Jahren kam gefühlt kein Ausstellungstext ohne Haraway-
Zitat aus«, befindet etwa Amira Ben Saoud. Das läge nicht zuletzt an ihrer »für Wissenschafts­
verhältnisse eigentümlich neuen Sprache«, die »humorvoll und provokant, glasklar, aber auch 
völlig opak« sei; Ben Saoud 2021.

56 Salleh 2014, S. x.

Essentialismus revisited? 177

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


ordentlichen Professur gebracht.57 Ihre Methodischen Postulate zur Frauen­
forschung58 – von Mies auf dem Deutschen Soziologentag 1977 vorgestellt 
– bestimmen auch lange Zeit, »was unter feministischer Methode zu verste­
hen sei«.59 Die von ihr mitherausgegebene Zeitschrift Beiträge zur feminis­
tischen Theorie und Praxis ist lange das maßgebliche Debattenmedium an 
der Schnittstelle zwischen feministischer Forschung und Politik. Gemeinsam 
mit Veronika Bennholdt-Thomsen und Claudia von Werlhof veröffentlicht 
sie außerdem 1983 das, was als deutschsprachiger Gründungstext60 ökofe­
ministischen Denkens gelten kann: Frauen, die letzte Kolonie.61 Auf diese 
beiden Schlüsseltexte, also die Methodischen Postulate und Miesʼ Beiträge 
in Frauen, die letzte Kolonie, stützen wir uns bei den folgenden Überlegun­
gen hauptsächlich.

Es sind die Methodischen Postulate, mit denen Mies die feministische 
Debatte nachhaltig geprägt hat. Gleichzeitig ist es aber auch dieses methodi­
sche Manifest, das später dazu führen wird, dass ihr Ansatz auf eine aktivis­
tische Betroffenheitsforschung reduziert wird.62 Die sieben Forschungsma­
xime, die Mies hier formuliert, hatte sie unter anderem aus ihrer eigenen 
– zugleich aktivistischen und wissenschaftlichen – Erfahrung im Einsatz für 
das erste autonome Frauenhaus in Köln entwickelt.63 Die stark marxistisch 
geprägte Denkerin vertritt die Position: Relevante Forschung, Forschung, 
die nicht schlicht die Unwahrheiten der herrschenden Denkverhältnisse 
reproduziert, wird durch »aktive Teilnahme« an den politischen »Kämp­
fen« ermöglicht.64 An die Stelle der nur vermeintlich neutralen, objekti­
ven, wertfreien Beobachtungsposition setzt Mies das, was sie »bewusste 
Parteilichkeit«65 nennt. Gemeint ist eine wissenschaftliche Haltung, die den 
Gegenstand der Forschung gerade nicht zum Objekt macht, sondern sich 
tatsächlich auf ihn einlässt und sogar teilweise mit ihm identifiziert, kurz: in 
tatsächliche Verbindung mit ihm tritt. Genau solche Affirmation von Partei­
lichkeit dient Kritiker:innen als Beleg dafür, dass es Mies eben hauptsächlich 
um den Kampf für von Unterdrückung betroffene Gruppierungen gehe – 

 
57 Vgl. Mies 2008, S. 72 f., 121.
58 Mies 1978.
59 Schröter 2000, S. 11.
60 Vgl. Attia 1991, S. 91.
61 Vgl. von Werlhof et al. 1988.
62 Vgl. Wohlrab-Sahr 1993; Binder 2022, S. 38.
63 Vgl. Vogel 1980.
64 Vgl. Mies 1978, S. 49, 52.
65 Ebd., S. 47.

178 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


eine Einschätzung, zu der Mies letztlich auch selbst beigetragen hat.66 Wis­
senschaft jedenfalls scheint dabei aus dem Fokus geraten zu sein.

Doch mit dieser Lesart wird Miesʼ Denken empfindlich verkürzt. Denn in 
einem ganz emphatischen Sinne geht es ihr immer auch um Wissenschaft. 
»Auch«, weil sich aus ihrer Sicht Wissenschaft und Politik beziehungsweise 
Theorie und Praxis nicht vollständig voneinander trennen lassen. Mies 
betont, dass die parteiliche Forschungshaltung sowohl »wissenschaftliche 
als auch ethisch-politische Bedeutung«67 besitze. Wenn sie also der Praxis 
Vorrang vor der Theorie einräumt,68 so hat dies Erkenntnisgründe: Aus 
ihrer Sicht muss die »Veränderung des Status quo […] Ausgangspunkt 
wissenschaftlicher Erkenntnis«69 sein, weil sich gesellschaftliche Zusammen­
hänge nur dort wirklich begreifen lassen, wo an ihnen gerührt wird. 
Mies illustriert dies mit einem Zitat von Mao Tse-Tung: »Willst du den 
Geschmack einer Birne kennen lernen, musst du sie verändern, d.h. sie 
in deinem Mund zerkauen.«70 Forscher:innen müssten dorthin, wo Gesell­
schaft in politische Bewegung gerät, und sich aktiv beteiligen – nur so 
würden sie tatsächliche Einblicke in die Konstitution der Welt erhalten. 
Und darum müsse nun das alte, objektivistische Wissenschaftsverständnis 
abgelöst werden, ein »neues, materialistisches Wissenschafts- und Erkennt­
nisverständnis«71 müsse her.

Ein materialistisches Erkenntnisverständnis also – was genau meint Mies 
damit? Mies entwickelt ihr Verständnis von Materialismus in Anlehnung an, 
aber auch in deutlicher Abgrenzung von Karl Marx. Marx hat aus ihrer 
Sicht Recht – das wird in Frauen, die letzte Kolonie deutlich –, wenn er 
darauf besteht, dass sich die Geschichte nur aus der produktiven und dyna­
mischen Wechselwirkung zwischen Menschen und Natur begreifen lässt.72 

Unrecht hat er für Mies hingegen, was seine Vorstellung von der Art dieser 
Wechselwirkung anbelangt: Marx verstehe sie asymmetrisch als Gewalt- 
und Herrschaftsverhältnis, in dem der Schöpfer-Mensch (beziehungsweise 
Mann) auf eine passiv gedachte Natur zugreift und sie sich instrumentell 
aneignet.73 Natur trete für ihn hauptsächlich als Ressource – als Trägerin 

 
66 Etwa mit Aussagen wie: »Die Soziologie interessiert mich wenig. Ich verstehe mich nicht als 

Wissenschaftlerin. Ich nutze das Stück Macht, was ich dort habe, für das, was ich richtig 
finde«; Mies, Speck 1989, S. 20.

67 Mies 1978, S. 48.
68 Vgl. Mies 1997, S. 55.
69 Mies 1978, S. 50.
70 Ebd.
71 Ebd., S. 49.
72 Vgl. Mies 1988, S. 169; Marx 1990 [1844], S. 516–517.
73 Vgl. Mies 1988, S. 168; Mies 1992, S. 66.

Essentialismus revisited? 179

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


von gesellschaftlichen Gebrauchs- oder Tauschwerten – in Erscheinung.74 

Hier sieht Mies den Materialismusbegriff bei Marx ökonomistisch verengt.
Mies hingegen fasst jene Wechselwirkung anders. Zwar behält sie die 

kategoriale Mensch-Natur-Unterscheidung bei, und auch das Konzept der 
Produktivität bewahrt seine theoretische Zentralstellung, wenn sie beispiels­
weise schreibt: »Im Gegensatz zu den Tieren ist […] der menschliche Gegen­
standsbezug zur Natur ein produktiver.«75 Doch die Gewichtung inner­
halb der Mensch-Natur-Unterscheidung verschiebt sich gegenüber Marx 
entscheidend. Natur (beziehungsweise Materie) steht nämlich bei Mies für 
die dichten, aktiven, unhintergehbaren »lebendigen Zusammenhänge«,76 in 
die Menschen immer schon eingebunden sind und von denen sie sich nicht 
frei machen können, selbst wenn sie es wollten. Natur zu begreifen heißt 
für Mies deshalb auch, sich der Abhängigkeit von ihr bewusst zu werden. 
Das bedeutet jedoch nicht, dass Menschen der Natur einfach ausgeliefert 
wären – von Marx übernimmt Mies ein dynamisches, jedoch vom teleologi­
schen Determinismus befreites Geschichtsverständnis:77 In der Wechselwir­
kung zwischen Natur und Menschen entwickeln sich beide dialektisch fort. 
Entscheidend ist: Wirklichkeit ist ohne diese materiellen Zusammenhänge, 
ohne Sinn für die vielfältigen Interdependenzen, ohne »Miteinander«78 nicht 
zu begreifen. Sie ist das Resultat einer »Geschichte von Interaktionen« zwi­
schen Mensch und Natur.79

Miesʼ materialistischer Erkenntnisbegriff zielt darauf ab, gesellschaftli­
che Prozesse im Kontext des Ganzen der lebendigen Zusammenhänge zu 
begreifen. Genauer möchten wir daher im Folgenden von einer materialis­
tisch-holistischen Erkenntnisweise sprechen. Schon in den Methodischen 
Postulaten hatte sie ja zu einer fundamentalen Kritik des herrschenden Wis­
senschaftsverständnisses angesetzt – dessen analytisch orientierter Objekti­
vismus interessiere sich nur für isolierte Einzeltatsachen und verliere so 
das Ganze der Wirklichkeit aus dem Blick.80 Das sei Szientismus, nicht 
Wissenschaft, lautet ihr Urteil.81 Später formuliert sie noch schärfer: Ein 

 
74 Vgl. Marx 1962 [1890], S. 62, 192. Doch Marx behauptet auch: »Der Mensch kann in seiner 

Produktion nur verfahren, wie die Natur selbst, d.h. nur die Formen der Stoffe ändern. Noch 
mehr. In dieser Arbeit der Formung selbst wird er beständig unterstützt von Naturkräften. 
Arbeit ist also nicht die einzige Quelle der von ihr produzierten Gebrauchswerte, des stofflichen 
Reichtums. Die Arbeit ist sein Vater […], und die Erde seine Mutter«; ebd. S. 57.

75 Mies 1988, S. 169; Hervorhebung im Original.
76 Mies 2016, S. 60.
77 Mies 1988, S. 168.
78 Mies 1992, S. 123.
79 Mies 1988, S. 167.
80 Vgl. Mies 1978, S. 47.
81 Ebd.

180 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


solches Wissenschaftsverständnis beruhe »auch methodologisch auf Gewalt 
[…], auf der Analyse, dem Experiment, dem Sezieren, dem Auseinander­
nehmen von lebendigen Zusammenhängen«.82 An diesen Stellen zeigt sich 
noch einmal, wie sehr man Mies missversteht, stempelt man sie als Betrof­
fenheitsforscherin ab. Denn es geht ihr nie nur um partikulare Gruppen: Die 
bewusste Parteilichkeit ist, typisch für Miesʼ dialektisches Denken, Vehikel. 
Erst die identifizierende Verbindung mit dem partikularen Forschungsgegen­
stand eröffne Einblicke in den Gesamtzusammenhang, an dem das Partiku­
lare immer teilhabe.83 Um diesen Gesamtzusammenhang muss es laut Mies 
schließlich gehen: »[W]irklich objektive Erkenntnis«84 sei nur durch ein 
Zielen aufs Ganze zu erreichen.

Wo dies nicht geschieht, produziere Wissenschaft viel Irrelevantes, aber 
auch schlicht Unwahrheiten. Frauen sind Miesʼ paradigmatisches Bei­
spiel für die unwahrheitsproduzierende Wirkung des herrschenden Wissen­
schaftsverständnisses. Letzteres ordne Frauen unmittelbar der Natur zu 
(beziehungsweise Männer der Kultur). Frauen erscheinen auf diese Weise 
(wie Natur) als passiv, unproduktiv, ressourcenhaft, als von ihrer Biologie 
determiniert.85 Mit einem derart »biologistisch verzerrten Naturbegriff«86 

verdränge man die Bedeutung von Frauen als ursprüngliche Produzentinnen 
– sie hätten sich nicht zuletzt ihr Vermögen, Kinder auf die Welt zu bringen 
und für sie zu sorgen, stets aktiv angeeignet (und damit auch Natur selbst 
transformiert).87 In Verkehrung der gängigen Sichtweise beschreibt Mies 
in Frauen, die letzte Kolonie Männer als Mängelwesen und den instrumen­
tell-analytischen Zugang zur Realität als Ausdruck dieses Mangels: Weil 
sie ihre eigene Produktivität (mangels Gebärfähigkeit) nicht unmittelbar am 
eigenen Körper erleben und aneignen könnten, seien sie auf Vermittlung 
durch äußere Instrumente angewiesen. Die Folgerung: »Ohne Werkzeuge ist 
der Mann kein Mensch.«88

 
82 Mies 2016, S. 60.
83 Vgl. Mies 1978, S. 47 f.
84 Ebd., S. 47.
85 Mies 1988, S. 165.
86 Ebd., S. 165.
87 Vgl. ebd., S. 169. So hätten Frauen zu (nahezu) keinem Zeitpunkt in der menschlichen 

Geschichte den generativen Kräften ihres Leibes nur hilflos gegenübergestanden. Sie hätten sich 
diese immer durch Beobachtung und Analyse »angeeignet«. Etwa indem sie durch verschie­
denste soziale, kulturelle und medizinische Techniken die Zahl der Kinder bestimmen konnten, 
die sie bekommen wollten. Ein Beispiel wäre die Technik, in Absprache mit anderen Frauen 
nicht nur die eigenen, sondern auch fremde Kinder zu »stillen«, um das Wiedereinsetzen des 
Eisprungs nach einer Schwangerschaft hinauszuzögern; vgl. Mies 2014, S. 53–54.

88 Mies 1988, S. 174.

Essentialismus revisited? 181

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


Frauen und Gebärfähigkeit, Männer als biologische Mängelwesen – an 
dieser Stelle scheint tatsächlich etwas von dem Essentialismus durch, der 
Ökofeminismen so gerne vorgeworfen wird.89 Doch Miesʼ Verweise auf die 
biologische Positioniertheit der Körper dürfen nicht deterministisch missver­
standen werden: Natur ist für Mies eben gerade nichts Statisches, ist immer 
in Entwicklung begriffen, kann immer produktiv transformiert werden. 
Letztlich sind so auch Männer in der Lage, sich die zentralen »caring and 
nurturing qualities«90 anzueignen – eine Gesellschaft in fürsorglichem und 
unterstützendem Miteinander ist denkbar. Ohne eine materialistisch-holisti­
sche Erkenntnisweise bleibt sie laut Mies jedoch unerreichbar.

Als Mies allerdings zwei Jahrzehnte nach der Veröffentlichung der Metho­
dischen Postulate einen Blick zurückwirft, wirkt sie tief enttäuscht.91 Die 
konstruktivistische Perspektive, die sich mit der »Ideologie des Postmoder­
nismus«92 in der Frauenforschung durchgesetzt habe, habe »die Erinnerung 
[…] an das Band vernichtet, das uns mit dem Rest der organischen und 
inorganischen Welt verbindet, an unser Verwurzeltsein in der Natur als 
etwas Gegebenem und nicht Konstruiertem«.93 Das postmoderne Spiel der 
Differenzen erscheint Mies als neuerlicher Ausdruck eines sezierenden, ato­
mistischen Denkens. Mit ihm werde »jede Gewißheit von Wirklichkeit 
und Wahrheit unterminiert«94 – Beliebigkeit halte Einzug, kategoriale Unbe­
stimmtheit regiere und unterbinde jede Handlungsfähigkeit: »Wenn alles 
gleich-gültig ist, entfällt jeglicher Grund, eine Möglichkeit gegenüber einer 
andern zu wählen.«95 Als eine der zentralen Vertreter:innen einer solchen 
Perspektive erscheint ihr Donna Haraway. In deren Konzept der Cyborg 
vermag Mies nur Naturvergessenheit und Muttermord zu erkennen.96

Vervielfältigtes Wissen: Der Erkenntniszugang von Donna Haraway

Es fällt nicht leicht, das Denken Donna Haraways einzuordnen. Es gibt 
viele Versuche, sie als postmoderne, konstruktivistische, posthumanistische, 
neo-materialistische usw. Wissenschaftlerin zu beschreiben – und in ihrer 
typisch ironischen Art hat sich Haraway verschiedentlich zu solchen Kate­

3.2

 
89 Vgl. zum Beispiel Attia 1991.
90 Mies, Shiva 2014 [1993], S. 322.
91 Mies 1997.
92 Ebd., S. 59.
93 Ebd., S. 60.
94 Ebd., S. 62.
95 Ebd., S. 59.
96 Vgl. ebd., S. 60.

182 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


gorien bekannt, um sich sogleich von ihnen zu distanzieren.97 Gerade diese 
ironischen Annäherungs-/Distanzierungsbewegungen helfen jedoch weiter. 
Sie bringen nämlich das vielleicht bedeutsamste Merkmal zum Vorschein, 
das ihr gesamtes Schaffen durchzieht: das Leitmotiv der »Überkreuzun­
gen, Vermischungen und Grenzüberschreitungen«,98 ihr denkendes Angehen 
gegen eindeutige, stabile Kategorisierungen, insbesondere wo sie die Form 
der Dichotomisierung annehmen. Haraways theoretisches Optieren gegen 
eindeutige Festschreibungen und für das Hybride, das Fluide, das nicht-dua­
listische, macht sie zu einer paradigmatischen Vertreterin anti-essentialisti­
schen Denkens im weiter oben explizierten Sinne.

Lässt sich Haraway dennoch als ökofeministische Denkerin bezeichnen? 
Fest steht, dass sie sich schon in ihrem wohl populärsten Text, »A 
Cyborg Manifesto« (erstmals veröffentlicht 1985), explizit gegen Ökofe­
minismen wendet. Sie problematisiert dabei das, was sie »organicisms«99 

nennt, weil solche Organizismen Vorstellungen von vermeintlich natürlicher, 
essentiell-ursprünglicher, organischer Ganzheit Vorschub leisteten.100 Damit 
setze diese Denkrichtung bloß den patriarchal-wissenschaftlichen Unterdrü­
ckungsgestus der endgültigen Unterwerfung aller Teile unter ein höheres 
Ganzes von anderer Richtung her fort. Aus demselben Grund problemati­
siert sie, ganz ähnlich zu anderen Vertreter:innen des »konstruktivistischen« 
Lagers der EKK, den ökofeministischen Weiblichkeitsmythos:101 Auch die 
neuerdings positive Besetzung des vermeintlich natürlich Weiblichen trage 
nicht zur Befreiung der Frauen bei – im Gegenteil befördere es bloß deren 
weitere Fixierung; etwa indem er den aufgezwungenen Status als Mutter 
fortschreibe.102 Dagegen setzt Haraway die geschlechts- und mutterlosen 
Figuren der Cyborgs, »a hybrid creature, composed of organism and 
machine«,103 die ein Denken in hergebrachten Kategorien und Hierarchisie­
rungen gerade dadurch unterbinden, dass sie sich radikal davon lösen.

Es scheint also zunächst naheliegend, Haraways Ansatz so polar dem 
Ökofeminismus entgegenzustellen, wie sich Essentialismus und Konstrukti­
vismus vermeintlich im EKK gegenüberstehen und wie sich das auch bereits 
in Miesʼ Kritik angedeutet hatte. Entsprechend lässt sich kontrastiv reka­
 

97 Besonders prägnant kommt diese ironische Haltung im ersten Satz von »A Cyborg Manifesto« 
zum Ausdruck: »This chapter is an effort to build an ironic political myth faithful to femi­
nism, socialism, and materialism. Perhaps more faithful as blasphemy is faithful, than as rever­
ent worship and identification«; Haraway 1991 a, S. 149.

98 Haraway 2015, S. 79.
99 Haraway 1991 a, S. 174.

100 Vgl. ebd., S. 150 ff.
101 Vgl. ebd., S. 173 ff.
102 Vgl. ebd., S. 167.
103 Ebd., S. 150.

Essentialismus revisited? 183

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


pitulieren: »Whereas ecofeminism seeks to strengthen the bonds between 
women and nature by critiquing their parallel oppressions and encouraging 
an ethic of caring and a politics of solidarity, Haraway seeks to destabilize 
the nature/culture dualism that grounds the oppression of both women and 
nature.«104

Trotzdem: Haraway wird immer wieder auch aktiv dem ökofeministi­
schen Denken zugerechnet.105 Ihr Denken – einmal mehr markantes Beispiel 
hybridisierender Geistesarbeit – scheint zwischen Kritik und Affirmation 
der Ökofeminismen zu schillern. Vor allem in ihrem späteren Werk nähert 
sich Haraway, dieser Lesart folgen wir, ökofeministischem Denken deutlich 
an.106 Die Cyborgs gehen zunehmend in der Menge wieder stärker »organi­
scher« Figuren auf beziehungsweise unter; von Hunden über Brieftauben bis 
zu den Invertebraten.107 Katharina Hoppe, Kennerin und Kommentatorin 
des Haraway’schen Werks, erkennt im Kontext der Diskussionen um die 
Klimakatastrophe gar vielversprechende Ansätze eines »Ökofeminismus für 
das 21. Jahrhundert«.108

Die Schwerpunktverlagerung hin zu mehr Ökofeminismus lässt sich exem­
plarisch in ihrem jüngsten Buch Staying with the Trouble. Making Kin 
in the Chthulucene109 – erschienen gut 30 Jahre nach dem »Cyborg Mani­
fest« – nachvollziehen. Zwar bleibt Haraway auch hier ihrer anti-essen­
tialistischen Theorietechnik treu, streunt sie auch hier durch flirrende 
Begriffsfelder (getrieben von chthulu, nicht Cthulhu),110 die jeder essentia­
listisch-dichotomen Fixierung von Bedeutung entgegenwirken. Doch »das 
ökofeministische Motiv der Verbundenheit«,111 ebenso wie das Motiv der 
Sorge,112 das sich gleichermaßen als ökofeministisch begreifen lässt, durch­
ziehen als neue Leitmotive ihr Werk: Haraway geht es erkennbar zuneh­
mend darum, ein Denken zu entwickeln, mit dessen Hilfe sich die »curious 
practice of becoming-with others«113 greifen und begleiten lässt, ohne sie zu 
präjudizieren – alles in Sorge um eine »habitable, flourishing world«.114

 
104 Alaimo 1994, S. 133.
105 Vgl. zum Beispiel Merrick 2017; Saave 2022.
106 Hoppe 2019, S. 261.
107 Vgl. Lewis 2017.
108 Hoppe 2019, S. 264.
109 Haraway 2016.
110 Vgl. ebd., S. 101.
111 Hoppe 2019, S. 261.
112 Haraway 2016, S. 41.
113 Ebd., S. 170; Hervorhebung durch die Autor:innen.
114 Ebd.

184 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


An dieser Stelle berührt das Denken Haraways dasjenige von Mies. Geeint 
in ihrer Ablehnung des herrschenden Wissenschaftsverständnisses, geschult 
in marxistisch-antikapitalistischer Theorie, suchen beide nach einer Perspek­
tive auf die Welt, die gestörte Denk- und damit auch die gestörten Natur­
verhältnisse überwinden hilft. Dreh- und Angelpunkt dafür ist die Einsicht 
in die Unhintergehbarkeit dessen, was Mies »lebendige Zusammenhänge« 
oder »Miteinander« nennt; zentral ist das Wissen um die »Verwobenheit« 
(entanglement) der Dinge und Kreaturen – sie können sich nur in Abhängig­
keit voneinander, sie können sich nur relational konstituieren.115 Wie Mies 
denkt Haraway solche Zusammenhänge also als produktiv, und wie Hara­
way gründet Mies diese Vorstellung in einen nicht-essentialistisch gedachten 
Materialismus.116 Es geht nicht darum, in eine vermeintlich unberührte, sich 
selbst immer gleiche Natur zurückzukehren,117 es geht um das Verständnis 
für gemeinsames Werden in einer materiellen Welt voller »agency«.118

Dazu braucht es eine Wissenschaft, der es gelingt, einen »more adequate, 
richer, better account of a world«119 zu formulieren. Doch welche Erkennt­
nisweise ist einer Welt wie der beschriebenen adäquat? Von Mies wissen 
wir bereits, dass sie auf eine materialistisch-holistische Erkenntnisweise 
setzt. Bis hierher haben wir allerdings auch schon deutliche Hinweise 
erhalten, dass Haraway einen anderen Weg einschlägt: Während Mies sich 
an die Umarbeitung starker Kategorien – zum Beispiel »Natur«, »Frau« 
und »Mensch« – macht und deren dialektische Vermitteltheit (nicht: Aufhe­
bung!) betont, sucht Haraway feministische Befreiung gerade im Mittel der 
Befreiung von starken Kategorien. Doch hinter der Haraway’schen Vorstel­
lung von Erkenntnis steckt noch mehr. Was, das lässt sich dem dritten und 
letzten von uns in näheren Augenschein genommenen Schlüsseltext entneh­
men: ihrem Aufsatz über »Situated Knowledges« (erstmals veröffentlicht 
1988).

Fängt man allerdings an, in »Situated Knowledges« zu lesen, könnte man 
zunächst einmal meinen, Mies und Haraway würden die Sache der Erkennt­
nis doch sehr ähnlich angehen. Denn wie Mies stellt auch Haraway das 
gängige Objektivitätsverständnis fundamental infrage. Dieses beruhe, wie 
Haraway einprägsam formuliert, auf einem »god-trick«:120 auf einem Blick 
von oben aus dem Nirgendwo. Und wie Mies setzt Haraway dagegen auf 

 
115 Haraway 2008, S. 281 ff.
116 Vgl. Coole, Frost 2010.
117 Merrick 2017, S. 110.
118 Coole, Frost 2010, S. 7.
119 Haraway 1991 b, S. 187
120 Ebd., S. 189.

Essentialismus revisited? 185

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


eine Form von Objektivität,121 die sich durch eine »Sicht von unten« – 
die beiden Wissenschaftlerinnen formulieren wortgleich122 – erreichen lässt; 
durch das bewusste Sich-Einlassen (Mies sagt: bewusste Parteilichkeit) also 
auf konkret situierte, je spezifische Zusammenhänge in ihrer »embodied 
objectivity«.123 Doch hier trennen sich die Erkenntniswege auch schon wie­
der. Epistemologischer Abstand zwischen den beiden (Öko-)Feministinnen 
entsteht insbesondere an zwei Stellen: zum einen, was das Ziel der Erkennt­
nis anbelangt, zum anderen in Bezug auf die Art und Weise, wie ein Sich-
Einlassen auf das Besondere, das Situierte jeweils konkret gelingen soll.

Das Erkenntnisziel war bei Mies ja klar: Sie will durch das Besondere das 
Ganze erreichen. Tatsächlich sind Haraways »string figures« (also Faden­
spiele,124 mit denen die Jüngere in Staying with the Trouble metaphorisch 
viel arbeitet) hilfreich, um sich eine bessere Vorstellung davon zu machen, 
wie das funktioniert: Indem Mies nämlich an einem konkreten Ende der 
Schnüre, die die Wirklichkeit bilden, rührt, erfährt sie etwas über die Aus­
wirkungen, die das an deren anderen Enden hat. So erhält sie Einblick in 
den gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang. Haraway hingegen ist jeder 
Anschein von Holismus höchst suspekt, wie sie schon in »A Cyborg Mani­
festo« schreibt125 – in holistischen Perspektiven, gleich aus welcher Rich­
tung, kann sie nicht mehr erkennen als das ultimative Unterwerfungsgeba­
ren. Wenn sie auf die Fadenspiele blickt, sieht sie daher etwas ganz anderes 
als Mies: nämlich je spezifische, immer wieder überraschende Verknüpfun­
gen und Muster, die sich gerade nicht zu einer Gesamtheit fügen. Was 
Haraway anstrebt, ist geradezu ein Erkennen wider das Ganze: Situierte 
Positionierung wird für sie zur entscheidenden wissensbegründenden Prak­
tik, weil sie von der Nicht-Einheit der Welt kündet.126

Aber wie kommt nun Haraway an die erkenntnisgenerierende Situiertheit 
heran? Zwar betont auch sie, wie Mies, immer wieder die Nähe von Wis­
senschaft und Politik.127 Doch nicht durch die aktive Teilnahme an politi­
schen Kämpfen, nicht also durch das Fruchtbarmachen der Verbindung von 
Politik und Wissenschaft, soll Erkenntnis gelingen. Sondern durch die Mobi­
lisierung einer anderen (und ebenso prekären) Unterscheidung: derjenigen 
nämlich zwischen Fakt und Fiktion.128 Haraway ist der Meinung: Gute Wis­

 
121 Vgl. Mies 1978, S. 48; Haraway 1991 b, S. 188.
122 Vgl. Haraway 1991 b, S. 190–191; Mies 1978, S. 48.
123 Haraway 1991 b, S. 188.
124 Spiele, bei denen man mit den Händen immer neue Muster aus einer Fadenschlinge webt.
125 Vgl. Haraway 1991 a, S. 178.
126 Vgl. Haraway 1991 b, S. 193.
127 Vgl. Haraway 1989 e, S. 287.
128 Ebd.

186 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


senschaft zu betreiben heißt, gute Geschichten zu erzählen; Erkenntnis sei 
das Ergebnis einer gelungenen »story-telling practice«.129 Besonders komme 
es dabei auf die Metaphern an, denn nur durch die Wahl geeigneter Sprach­
bilder ließe sich an das heranreichen, was anders und neu ist, wofür es 
bisher noch keine passenden Begriffe gibt; nur so sei Erkenntnis möglich. 
Damit kristallisiert sich nun bei Haraway eine ganz bestimmte Vorstellung 
von Erkenntnis heraus: An die Stelle einer materialistisch-holistischen tritt 
etwas, was wir als materialistisch-fraktalisierende Erkenntnisweise charak­
terisieren würden. Dieser Erkenntnisweise dient also die Bezugnahme auf 
konkret materiell situierte Besonderheiten nicht dazu, durch das Besondere 
hindurch das Ganze zu begreifen. Stattdessen zielt Haraways Denken gera­
dezu umgekehrt auf Fraktalisierung – Fraktalisierung im Sinne des Heraus­
arbeitens von Vielfältigem, Diversem, Inkommensurablem in einer Welt, 
die zwar von Verbundenheit geprägt, aber nur bei oberflächlicher Hinsicht 
als Einheit zu begreifen ist.130 Wo Mies also auf das Ganze zielt, geht es 
Haraway vielmehr darum, problematische Homogenitätsvorstellungen zu 
unterlaufen und zu dynamisieren. Der narrative Ansatz ist Mittel der Wahl 
genau dafür: Geschichtsförmig gewinnt die Besonderheit der Welt konkret 
Gestalt.131

So lässt es sich also auf den Begriff bringen: Mies und Haraway verfolgen 
in der Tat sehr unterschiedliche Erkenntnisstrategien. Doch weder gruppie­
ren sich diese Unterschiede eindeutig entlang der Pole von Essentialismus 
und Konstruktivismus, noch wird man ihnen gerecht, begreift man sie als 
kategoriale, als absolute Differenz. Denn wie wir gezeigt haben, berühren 
sich die Perspektiven durchaus – in zentralen Konzepten wie Materialismus, 
Verwobenheit und Situiertheit geraten Haraway und Mies in eine Art peri­
phere Nähe. Das gilt insbesondere für die jüngeren Arbeiten Haraways. In 
ihrem Ansinnen, gegen den Status quo anzudenken, setzt sie dabei einerseits 
weiterhin auf bewährte anti-essentialistische Theorietechnik; andererseits 
 
129 Haraway 1989 c, S. 4.
130 In der Geometrie beschreiben Fraktale eine Form, die zunächst als Wiederholung einer sich 

selbst ähnelnden Struktur erscheint. Diese Struktur ist zugleich extrem gebrochen, sodass jedes 
abweichende Detail wiederum abweichende Details enthält. Eine Darstellung dieser Abwei­
chungen ließe sich prinzipiell bis ins Unendliche fortsetzen. Tatsächlich ist diese Form kein 
rein mathematisches Konstrukt, sondern kann faktisch in der Natur vorgefunden werden: zum 
Beispiel in Schneeflocken, bei Küstenlinien oder beim Romanesco, aber auch in Aktienkursen. 
Systematisch beschrieben wurde diese Form insbesondere durch den Mathematiker Benoît 
Mandelbrot; vgl. Mandelbrot 1991.

131 Gerade in ihren früheren Publikationen widmet sich Haraway diesem Anliegen in beeindru­
ckend ausführlicher Auseinandersetzung mit dem jeweiligen Gegenstand: sei es mit ihrer Kri­
tik an der visuellen und narrativen Inszenierung von naturwissenschaftlichem Wissen durch 
Museen oder ihrer feinsinnigen Dekonstruktion von Geschlecht, Rasse, Technik und Huma­
nität, entlang der Differenz von Gesellschaft und Natur am Beispiel des Bildungsfernsehpro­
gramms von National Geographic; vgl. Haraway 1989 d; Haraway 1989 b.

Essentialismus revisited? 187

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


gerät sie (wie wir im Zusammenhang mit der EKK erörtert hatten) mithin 
auch an die Grenzen anti-essentialistischer Theorieposition.132 Sie entwirft – 
ähnlich wie Mies, aber mit anderen Mitteln – explizit positiv bestimmte 
Alternativvorstellungen vom Miteinander-Leben-bis-Sterben, sie imaginiert 
Utopien vom Miteinander-Werden in Vielfalt, Akzeptanz, Respekt und Ver­
antwortung. Genau hierin sehen Kommentator:innen wie Hoppe Ansatz­
punkte für neue, in Zeiten des Klimawandels dringend benötigte ökofemi­
nistische Theorieoptionen. Und genau damit stößt Haraway auch weit über 
Wissenschaft hinaus auf viel Resonanz. (Pop-)Kulturell jedenfalls ist das 
nicht schwer einzusehen: Ihre queeren Weltentwürfe werden zwar nicht 
gerade von Einhörnern bevölkert – aber das ein oder andere Schmetterlings­
wesen taucht dann eben doch auf.133

Allerdings: Wo Hoppe eine Erweiterung der Haraway’schen Perspektive 
wahrnimmt, sehen andere einen geradezu enttäuschenden Bruch. Einen 
Bruch jedenfalls mit einem neuartigen und aufregenden Denken, das gegen 
ausgetretene, von Organischem geprägte Assoziationspfade anzugehen und 
ganz neue Wege zu beschreiten sucht.134 Es bleibt auch zu bezweifeln, dass 
Mies nun mit der »neuen«, ökofeministischeren Haraway sehr viel zufrie­
dener wäre: Zu gering ist die Rolle, die politische Kämpfe in Haraways 
Texten spielen.135 Zu unklar bleibt, was denn nun »bessere« von »schlechte­
ren« wissenschaftlichen Geschichten unterscheidet,136 wo also Unwahrheit 
beginnt. Und zu wenig vermag – so stellen wir uns Miesʼ Urteil vor – eine 
Theorie, die das Ganze der Wirklichkeit noch nicht einmal zu greifen sucht, 
den existentiellen Problemen der Gegenwart wirklich beizukommen.137

Ökofeministische Renaissancen im Kontext des Klimawandels

Doch wie lässt sich den Problemen der Gegenwart theoretisch beikommen? 
Ökofeminismus spielte seit den 1990er Jahren für die Theoriedebatte jeden­
falls keine große Rolle mehr, sondern wirkte geradezu als »Reizwort«,138 als 
Inbegriff essentialistischer Positionen, die man im Sinne des theoretischen 
Fortschritts hinter sich zu lassen hätte. Darüber darf man ein bisschen 
erstaunt sein, denn ökofeministisches Denken hatte durchaus treffsicher die 
theoretischen Finger in die Wunden der Gegenwart gelegt, lange bevor sie 

4.

 
132 Vgl. Haraway 1991 b.
133 Vgl. Haraway 2016, S. 134 ff.
134 Lewis 2017; Beregow 2021, S. 433.
135 Vgl. Lewis 2017.
136 Vgl. Haraway 1989 a, S. 348.
137 Mies 1997, S. 62.
138 Bauhardt 2016, S. 212.

188 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


so brennend wurden, wie sie es heute sind: Sehr klar formulierten ökofemi­
nistische Autor:innen schon früh die existentielle Gefahr, die vom menschli­
chen Raubbau an der Natur ausgeht, und so entschieden wie sonst wenige 
schrieben sie gegen die bis heute hochproblematischen Zusammenhänge von 
Geschlecht und Natur, Klima, Technik, Reproduktionsarbeit und Kolonia­
lismus an.139

Es mehren sich allerdings die Anzeichen, dass sich an der grundsätzli­
chen Ablehnung gegenüber Ökofeminismen zuletzt etwas ändert. Das fängt 
schon beim Begriff selbst an: Etwa zeitgleich mit der Pariser Klimakonfe­
renz von 2015 taucht das Konzept des Ökofeminismus wieder vermehrt 
auf. Mithin werden ökofeministische Hauptwerke, die bis zu 20 Jahre 
lang vergriffen waren, neu aufgelegt; darunter Ökofeminismus140 von Mies 
und Vandana Shiva, aber auch etwa Der Tod der Natur141 von Carolyn 
Merchant oder Ecofeminism as Politics142 von Ariel Salleh. Auch eine 
französische Anthologie, die es sich zur Aufgabe macht, ökofeministische 
Schlüsseltexte zusammenzustellen, hat beachtlichen Erfolg.143 Im britischen 
Verlagshaus Routledge erscheinen seit 2016 jährlich mehrere Monographien 
und Sammelbände, die ökofeministische Perspektiven thematisieren.144 

2020 gründet sich eine neue wissenschaftliche Zeitschrift mit dem Titel 
Ecofeminism and Climate Change, und kürzlich ist im Unrast-Verlag ein 
deutschsprachiger Einführungsband zu Ökofeminismen erschienen.145 Doch 
die Renaissance ökofeministischen Denkens zeigt sich nicht nur im wissen­
schaftlichen Feld. Auch umweltaktivistische Gruppen und NGOs greifen 
wieder vermehrt auf den Begriff des Ökofeminismus zurück,146 und im 
breiteren öffentlichen Diskurs des deutschsprachigen Raums wird das neue 
Interesse an Ökofeminismen ebenfalls spätestens seit 2020 sichtbar. In die­
sem Jahr berichtet etwa Die Zeit vom »neue[n] Selbstbewusstsein der Öko­

 
139 In Ecofeminism beispielsweise – ein Buch, das Mies 1993 gemeinsam mit der indischen Akti­

vistin Vandana Shiva veröffentlicht – treibt die Sorge um »environmental« beziehungsweise 
»ecological destruction« die gesamte Argumentation, gilt »global warming« als eine der zen­
tralen Bedrohungen des Lebens auf Erden, die sich mittlerweile »catastrophic thresholds« 
näherten; Mies, Shiva 2014 [1993], S. 277.

140 Mies, Shiva 2016.
141 Merchant 2020.
142 Salleh 2017 b.
143 Vgl. Hache 2016.
144 Vgl. Phillips, Rumens 2016; Gifford 2023; Estévez-Saá, Lorenzo-Modia 2019.
145 Vgl. Hansen, Gerner 2024.
146 Ein Beispiel wäre die 2020 in Berlin entstandene und durch öffentliche Gelder finanzierte 

Kulturinitiative Positive Lab. Diese beschreibt sich explizit als »ökofeministisch«, und einer 
der ersten Artikel auf ihrer Seite war bezeichnenderweise eine anerkennende Buchbesprechung 
zu Mies und Shiva; vgl. Gratias 2021.

Essentialismus revisited? 189

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


feministinnen«,147 und auch andernorts taucht das Thema medial seither 
verschiedentlich auf.148 Klar ist jedenfalls: Die Suche nach einem »Ökofemi­
nismus für das 21. Jahrhundert« ist kein Nischenprojekt – sie entwickelt 
sich nach und nach zu einem relevanten Anliegen einer von der drohenden 
Klimakatastrophe bewegten Gegenwart.

Stellt sich die Frage: Warum jetzt? Was versprechen sich Wissenschaft 
und Klimabewegung von einer erneuten Auseinandersetzung mit Ökofemi­
nismen? Welche Ressourcen stecken in dieser Denkbewegung, mit deren 
Hilfe man der sich zuspitzenden Klimaproblematik begegnen könnte?

»Today, I admit that I regret my wholesale rejection of classic ecofemi­
nism«,149 schreibt die britische Forscherin Emma Foster in ihrem Aufsatz 
»Ecofeminism Revisited«, auf den wir uns bereits in der Einleitung bezogen 
hatten – und vermittelt damit einen guten Eindruck davon, was viele Wis­
senschaftler:innen an ökofeministischem Denken gegenwärtig wieder faszi­
niert. Wie sich im zitierten Satz bereits andeutet, ist sie weder eine von 
jenen, die seit langem unter diesem Label arbeiten und nie mit klassischen 
Ökofeminismen gebrochen haben,150 noch fängt sie gerade an, Ökofemi­
nismen für sich zu entdecken.151 Vielmehr erzählt Foster eine kleine Kon­
versionsgeschichte: Sie bereue, dass sie ökofeministische Theorien früher 
aufgrund ihrer essentialistischen Implikationen so grundsätzlich verworfen 
habe. Denn diese Denkrichtung enthalte viele differenzierte und nuancierte 
Einsichten über den kruden Essentialismusvorwurf hinaus – gerade im 
gegenwärtigen umweltpolitischen Klima könnten diese ihre Relevanz entfal­
ten.152 Außerdem: In anderen (»male-dominated«153) theoretischen Feldern 
sei es schließlich auch nicht üblich, einen Ansatz vollständig zu verwerfen, 
nur weil er »some less palatable aspects«,154 in diesem Falle: Essentialismen, 
enthalte.

Den Mehrwert, der von ökofeministischen Ansätzen ausgeht, verortet Fos­
ter insbesondere in drei Aspekten. Abgesehen von der ökofeministischen 
Grundeinsicht in die Verbindung zwischen Geschlecht und Naturzerstö­

 
147 Joeres 2020.
148 Auf Arte gibt es beispielsweise einen Schwerpunkt zum Thema Ökofeminismus (www.arte.tv

/de/videos/RC-018438/8-oekofeminismus/), ORF berichtet (https://orf.at/stories/3250204/), 
und in der Neuen Zürcher Zeitung lebt auch die alte Kritik am Ökofeminismus wieder auf 
(https://magazin.nzz.ch/empfehlungen/oekofeminismus-hat-die-klimakrise-ein-geschlecht-ld.17
23197?reduced=true; Zugriffe vom 02.06.2023).

149 Foster 2021, S. 191.
150 Vgl. zum Beispiel Moore 2016; Bauhardt 2016.
151 Vgl. zum Beispiel Gratz, Zürn 2020; Gratias 2021; Tsomou 2022.
152 Foster 2021, S. 198.
153 Ebd., S. 200.
154 Ebd.

190 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.arte.tv/de/videos/RC-018438/8-oekofeminismus
https://www.arte.tv/de/videos/RC-018438/8-oekofeminismus
https://orf.at/stories/3250204
https://magazin.nzz.ch/empfehlungen/oekofeminismus-hat-die-klimakrise-ein-geschlecht-ld.1723197?reduced=true
https://magazin.nzz.ch/empfehlungen/oekofeminismus-hat-die-klimakrise-ein-geschlecht-ld.1723197?reduced=true
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://www.arte.tv/de/videos/RC-018438/8-oekofeminismus
https://www.arte.tv/de/videos/RC-018438/8-oekofeminismus
https://orf.at/stories/3250204
https://magazin.nzz.ch/empfehlungen/oekofeminismus-hat-die-klimakrise-ein-geschlecht-ld.1723197?reduced=true
https://magazin.nzz.ch/empfehlungen/oekofeminismus-hat-die-klimakrise-ein-geschlecht-ld.1723197?reduced=true


rung hebt sie, erstens, insbesondere das kritische Potenzial von ökofemi­
nistischem Denken hervor: Angesichts unvermindert fortbestehender Tech­
nikgläubigkeit bei internationalen politischen Versuchen, den Klimawandel 
einzudämmen, böten ökofeministische Zugänge vielfältige Ressourcen zu 
deren Kritik.155 Zweitens seien ökofeministische Ansätze aus theoriestrate­
gischen Gründen wertvoll: Sie etablierten eine alternative Denkweise, mit 
deren Hilfe sich der verbreitete und problematische, technizistische Ratio­
nalismus – unter Aufbietung von »spirituality, magic and the arts«156 – 
unterminieren lasse. Drittens schließlich ließen sie sich als theoretische Ver­
bündete für eines der prominentesten (und im Kern anti-essentialistischen) 
theoretischen Anliegen der Gegenwart in Anspruch nehmen: »blurring the 
nature/culture binary«.157 Nicht nur an dieser Stelle resoniert die Foster’sche 
Wiederentdeckung des Ökofeminisms mit dem Haraway’schen Theoriepro­
jekt: »Employing the idea of interconnectedness to erode human/nature 
binaries«158 sei angezeigt, um so eine »new ethics of care for nature«159 zu 
etablieren.

Für Foster und andere160 ist völlig klar: Die (teilweise) Rehabilitierung 
ökofeministischen Denkens ist gerade nicht als Abschied von anti-essentia­
listischem Denken gedacht. Im Gegenteil, die ökofeministische Renaissance 
ist für sie nur dem Essentialismus entgegen zu haben – »ecofeminism 
revisited« ist hier gleichbedeutend mit »essentialism abandoned«. Damit 
verbleibt dieser Strang der Rehabilitierung ökofeministischen Denkens im 
horror essentialismi gegenwärtiger Theorie.

Um den Ökofeminismus für sich nutzbar zu machen und zugleich seine 
Essentialismen loszuwerden, finden sich in dieser Rezeption zwei Strategien: 
Während Foster potenziell essentialistische Gehalte von Ökofeminismen sys­
tematisch einklammert,161 argumentiert etwa Greta Gaard in ihrem eigenen 
Aufsatz mit dem (bezeichnenderweise gleichlautenden) Titel »Ecofeminism 
revisited«162 anders. Im Gegensatz zu Foster tritt Gaard seit den 1990er 
Jahren konsequent für ökofeministisches Denken ein und vertritt vor diesem 
Hintergrund die Meinung, dass der Kurzschluss von Ökofeminismus und 
Essentialismus von Anfang an höchst zweifelhaft gewesen sei.163 Einig sind 

 
155 Ebd., S. 201.
156 Ebd., S. 196.
157 Ebd.
158 Ebd., S. 202.
159 Ebd., S. 200.
160 Vgl. zum Beispiel Gratz, Zürn 2020; Binder 2022, S. 37–38.
161 Vgl. Foster 2021, S. 196; MacGregor 2021, S. 49.
162 Gaard 2011.
163 Vgl. ebd., S. 40.

Essentialismus revisited? 191

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


sich Gaard und Foster aber in einem Punkt: Theoretisch wird Ökofeminis­
mus heute nur relevant, wo er sich für anti-essentialistische Anliegen der 
Freisetzung aus gesellschaftlichen Festschreibungen mobilisieren lässt.

Unsere These lautet nun: Eine derart anti-essentialistische Aneignung öko­
feministischen Denkens verdeckt gerade diejenigen Theoriestellen, die das 
größte Potenzial zu einer produktiv-neuartigen Auseinandersetzung mit der 
Gegenwart bergen. Dabei zweifeln wir nicht an der Stichhaltigkeit jener 
Kritik, die hinter dem Essentialismusvorwurf steckt – also der Kritik an 
Versuchen, das Soziale absolut, universal und überzeitlich festschreiben 
zu wollen. Dieser Text ist also nicht als Plädoyer für etwas misszuverste­
hen, was man »Neo-Essentialismus« nennen könnte. Doch aus unserer 
Sicht nimmt man die bemerkenswerte Konjunktur von Ökofeminismen, das 
erstaunliche Aktuell-Werden – nicht nur in der Wissenschaft, sondern auch 
in Politik und Öffentlichkeit – einer bisher total verpönten Denkweise nicht 
wirklich ernst, versucht man, sie schlicht für die Fortschreibung anti-essen­
tialistischer Theorieprojekte zu domestizieren. Die Stoßrichtung solcher 
Theorieprojekte hatten wir weiter oben festgehalten: Auf Gegenstandsseite 
dominiert das Interesse an Phänomenen der Essentialisierung in praxi, auf 
Theorieseite hingegen probiert man sich an theoretischen Möglichkeiten, 
solchen Essentialisierungen entgegenzuwirken beziehungsweise sie zu unter­
laufen. Wir halten es für denkbar, dass die ökofeministische Renaissance ein 
Symptom sich verschiebender gesellschaftlicher Verhältnisse ist. Also von 
Verhältnissen, die nach anderen theoretischen Mitteln als den anti-essentia­
listischen verlangen, um sie zu greifen. Eine solche Renaissance wäre dann 
kein Zeichen einer neuerlichen Affirmation essentialistischer Perspektiven. 
Vielmehr wäre sie ein Indiz dafür, dass nun umgekehrt theoretischer Anti-
Essentialismus unter Bedingungen der Gegenwart an seine Grenzen gerät.

Die Behauptung, dass hergebrachte Theorie der Auseinandersetzung mit 
der Gegenwart nicht mehr adäquat ist, ist dabei natürlich nicht originell. 
Nicht nur das jüngere Denken Haraways, auch andere Theorieströmungen, 
die sich den Neuen Materialismen zurechnen lassen,164 nehmen ihren Aus­

 
164 Allerdings lässt sich auch im Falle der Neuen Materialismen nicht von einer homogenen 

Theorieschule sprechen. Zweifellos besteht ein Zusammenhang zwischen Autor:innen wie 
Karen Barad, Bruno Latour, Catherine Malabou, Judith Butler oder nicht zuletzt Donna 
Haraway. Zumindest teilen diese die Intuition, »Materie« beziehungsweise »Materialität« 
stärker berücksichtigen zu müssen. Allerdings sind die dieser Intuition folgenden Debattenbei­
träge in unterschiedlichen Theorieschulen und Disziplinen verortet; sei es in den Science and 
Technology Studies, der Queer Theory oder der Psychoanalyse. Die jeweils zugrunde gelegten 
Theorien und Methodologien sind daher nur bedingt kommensurabel und münden nicht in 
einen geteilten Materiebegriff. Wie bei Ökofeminismen besteht die Verbindung hier eher in der 
gemeinsamen Anerkennung eines Problems, nicht in dessen positiver Bestimmung oder Bear­
beitung. Um diese inhärente Pluralität anzuzeigen, ist es sinnvoll, von Neuen Materialismen 
im Plural zu sprechen; vgl. Latour 2018; Butler 2011; Barad 2007; Malabou 2000.

192 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


gangspunkt bei der Feststellung: Unter Bedingungen des Anthropozän im 
Allgemeinen und des Klimawandels im Speziellen sei ein Weiterdenken-wie-
bisher schwer vertretbar.165 Gerade der Klimawandel wird als alles betref­
fendes, alles durchdringendes »existentielles Problem«166 gedacht, dem 
theoretisch in neuartiger Weise begegnet werden muss. Die Konsequenz, die 
neo-materialistische Ansätze daraus ziehen, steckt im Namen: Den text-, 
sprach- und kulturzentrierten Leitperspektiven der anti-essentialistischen 
Wende der 1980er und 1990er Jahre setzen sie Plädoyers für eine Besinnung 
auf das »Materielle« entgegen. Plädoyers also für die Anerkennung und sys­
tematische theoretische Berücksichtigung der Bedeutung des Materiellen im 
Prozess des gesellschaftlichen Zusammenlebens – nur so lässt sich der Kli­
mawandel über sein Dasein als Diskursphänomen hinaus sozialtheoretisch 
denken.

Im Materialismus treffen sich ökofeministisches und neo-materialistisches 
Denken, so viel war bei der kontrastierenden Gegenüberstellung von Hara­
way und Mies deutlich geworden. Doch wozu diese Wiederentdeckung 
von Ökofeminismen, wenn der gegenwärtige Theoriediskurs doch ohnehin 
schon materialistische Pfade eingeschlagen hat? Unsere Vermutung lautet: 
Ökofeministisches Denken wird nicht deshalb interessant, weil es schlicht 
mit aktuellen Theorietrends resoniert und helfen soll, sie zu verstärken. 
Sondern vielmehr, weil es Alternativen zu anti-essentialistischen Formen 
materialistischen Denkens bietet, wie sie in vielen dieser Ansätze (und auch 
bei Haraway) angelegt sind. Das heißt: Zu Perspektiven, in denen die sys­
tematische und symmetrische Berücksichtigung der konstitutiven Rolle des 
Nicht-nur-Sprachlichen, des Nicht-nur-Diskursiven bei der Untersuchung 
des gemeinsamen Miteinander-Werdens über die grundsätzliche Freisetzung 
aus dem theoretischen Korsett der Natur/Kultur-Dichotomien funktioniert 
– und die auch andere gängige Unterscheidungen wie etwa diejenigen zwi­
schen Geist und Materie, Mensch und Natur, aber auch etwa zwischen Poli­
tik und Wissenschaft aufzulösen versucht beziehungsweise »verschwimmen« 
lassen möchte, wie Foster schreibt. Solche Ansätze mögen sich selbst als 
»postkonstruktivistisch« begreifen,167 sie bleiben jedoch strikt anti-essentia­
listisch. Warum könnte genau das heute an theoretische Grenzen führen?

Allem voran: Weil sich das gesellschaftliche Verhältnis zum Status quo 
fundamental verschoben hat. Unmittelbar nach der EKK schien es die vor­
dringliche Aufgabe sozialwissenschaftlicher Theoriebildung zu sein, gegen 
positivistische Vorstellungen des Status quo anzudenken. Das heißt, gegen 

 
165 Holland-Cunz 2014.
166 Scheffer 2021.
167 Gertenbach 2019.

Essentialismus revisited? 193

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


einen Zustand vermeintlicher »Alternativlosigkeit«, in dem sich die Gesell­
schaften und das Nachdenken über sie Ende des 20. Jahrhunderts zu 
befinden schienen.168 Stattdessen sollte die prinzipielle Unbestimmtheit und 
potenzielle Vielförmigkeit des Sozialen systematisch denkbar gemacht wer­
den – eine Aufgabe, die auf anti-essentialistische Ansätze zugeschnitten war. 
Ein solches Ansinnen bleibt zwar nach wie vor relevant (siehe beispielsweise 
die andauernden Kämpfe gegen gesellschaftliche Essentialisierungen etwa 
nationalistischer, rassistischer oder frauenfeindlicher Art).169 Doch wo im 
Kontext der drohenden Klimakatastrophe Theorie betrieben wird, hat sich 
die Lage fast verkehrt: Da der Klimawandel heute, anders als noch vor 30, 
40 Jahren, als existentielles Problem weitgehend anerkannt ist,170 muss er 
als solches – etwa einer dominanten, fortschrittspositivistischen, kapitalisti­
schen Weltsicht entgegen – nicht mehr grundsätzlich denkbar gemacht wer­
den. Im Gegenteil: Anstelle der Freisetzung aus einer (beispielsweise kapita­
listischen) Totalität besteht das neue theoretische Bezugsproblem darin, den 
Klimawandel selbst konsequent als totalisierendes Phänomen zu denken. 
Denn folgt man der Argumentation der Umweltbewegungen, so ist er eben 
gerade kein Problem unter vielen, ein Denken entlang von Vielgestaltigkeit, 
Unbestimmtheit und Kontingenz hilft gerade nicht weiter. Der Klimawandel 
drängt sich mit einer neuen Alternativlosigkeit auf – Stichwort »there is 
no planet b« –, wie sie der Gefahr der Zerstörung der Lebensgrundlagen 
entspricht. Und auf einmal geht es nicht mehr so sehr darum, den Status 
quo zu verändern, sondern in gewissem Sinne: ihn mit aller Macht zu stabi­
lisieren.

Wir erklären uns die Renaissance von Ökofeminismen damit, dass ökofe­
ministisches Denken Ansatzpunkte dafür bietet, mit dem Klimawandel nicht 
nur als materialistisch zu begreifendes, sondern im eben erläuterten Sinne 
auch als totalisierendes Phänomen theoretisch umzugehen – Ansatzpunkte, 
die sich beispielsweise im fraktalisierenden Denken Haraways vermissen 
lassen. Zwar bildet die drohende Klima- und Umweltkatastrophe, insbeson­
dere in Haraways jüngeren Arbeiten, durchaus den Motivationsgrund ihrer 
Überlegungen. Als expliziter Gegnerin holistischen Denkens bleibt die Vor­
stellung, dass das existentielle Problem des Klimawandels die wissenschaft­
liche Beobachtung entlang der eigenen Konturen bündelt und organisiert, 
ihrer Theorie jedoch äußerlich. Denn das ist es, was wir mit Totalität 
meinen: Das Anthropozän wird – ähnlich wie der Kapitalismus aus der 
Perspektive marxistischer Theorie oder das Patriarchat für manche feminis­
tischen Theorien – als fundamentale Konstellation verstanden, die die Wirk­
 
168 Vgl. zum Beispiel Thierse, Münkler 2009; Meyer-Resende 2020.
169 Vgl. Brichzin et al. 2022.
170 Scheffer 2021, S. 15; Stiess et al. 2022, S. 140.

194 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


lichkeit als Ganze durchdringt, sie (mit)bestimmt und bis in die einzelnen 
Situationen hinein beeinflusst. Dem latenten Essentialismusverdacht entge­
gen lässt sich der Begriff der Totalität in diesem Sinne schlicht als nützliches 
Konzept mobilisieren, das die (wissenschaftliche) Wahrnehmung ausrichtet: 
darauf nämlich, Situationen systematisch auf ihr Verhältnis zu einer derart 
fundierenden Konstellation zu befragen. Axiomatisches Verbundenheitsden­
ken, wie man es bei Haraway findet, reicht hierfür nicht aus, mit Mies muss 
den Situationen dichtes Wissen über Zusammenhänge, Wechselwirkungen 
und politische Einflussmöglichkeiten abgerungen werden. An einem solchen 
Vorhaben zielen Haraways fraktalisierende, vervielfältigende, subversive 
Narrationen vorbei.

Anders die materialistisch-holistische Erkenntnisweise von Mies. Wie 
oben ausgeführt, denkt Mies Gesellschaft konsequent von einem Gesamt­
zusammenhang her, in dem sich die Verquickung zentraler gesellschaftli­
cher Momente wie eben Umweltzerstörung, Geschlecht, Kolonialismus usw. 
begreifen lässt. Etwas in diesem Sinne als holistisch zu verstehen bedeu­
tet nicht, es frei von Ambivalenzen oder Vieldeutigkeit zu denken. Ein 
totalisierendes Phänomen erfasst alles, doch nicht unterschiedslos. Wenn 
Wissenschaftler:innen und Aktivist:innen heute die Unterschiede in der 
Betroffenheit durch den Klimawandel betonen171 – etwa inwiefern sich die 
Erfahrungen und Probleme einer Bäuerin in der Sahelzone mit dem verän­
derten Klima radikal von denen eines Hamburger Verwaltungsangestellten 
unterscheiden –, stellt dies keinen Widerspruch zu einer holistischen Per­
spektive dar. Im Gegenteil: Der Miesʼsche Holismus ignoriert diese Unter­
schiede ebenso wenig, wie er sie homogenisiert. Er beansprucht dennoch, 
etwas beschreiben zu können, das sie im Ganzen durchdringt. Dass es einen 
Unterschied macht, ob man am Rande der Sahara oder am Elbsandstrand 
situiert ist, wäre demnach kein Ausdruck von Kontingenz, sondern globaler 
Wechselwirkungen und materieller Verursachungsbedingungen.172 Insofern 
lässt sich verstehen, dass Mies ganz bewusst (und anti-essentialistischen 
Impulsen entgegen) an scharfen kategorialen Grenzen und Dichotomien 
festhält: nicht um diese in einem essentialistischen Sinne festzuschreiben 
– denn der Wirklichkeit wohnt nach Mies ja immer die Kapazität zur pro­
duktiven Transformation inne –, sondern um sie zueinander in Beziehung 
setzen zu können. Nicht zuletzt, um Ansatzpunkte für politische Aktion 
auszumachen. An dieser Stelle wird besonders deutlich, dass eine strikt 
 
171 Vgl. zum Beispiel Opoku 2021; Anderson 2021.
172 Ökofeminismen sind daher auch kaum von einem Vorwurf betroffen, der heute an viele sozial­

wissenschaftliche Theorien des 20. Jahrhunderts gerichtet wird: nämlich dass diese blind und 
affirmativ gegenüber Kolonialismus wären. Miesʼ wissenschaftliche Karriere beispielsweise 
beginnt ja gerade mit einer Auseinandersetzung mit den Auswirkungen kolonialer Herrschaft 
auf Frauen in Indien; vgl. von Werlhof et al. 1988; Mies 2012.

Essentialismus revisited? 195

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


anti-essentialistische Relektüre dazu tendiert, die spezifische theoretische 
Leistung ökofeministischer Ansätze zu verkennen.

Apropos Politik (die ja in feministischer Theorie meist mitschwingt): 
Möglicherweise wird die maßgebliche neo-materialistisch/ökofeministische 
Differenz nirgends so deutlich wie in den jeweiligen Vorstellungen vom 
Verhältnis zwischen Politik und Wissenschaft. Beide Denkrichtungen stre­
ben nach der Verwirklichung einer »new ethics of care«, und beide gehen 
davon aus, dass sich Politik und Wissenschaft nicht als völlig voneinander 
getrennte Sphären begreifen lassen. Während viele anti-essentialistisch ange­
legte Zugänge gegen die Dichotomie von Politik und Wissenschaft anar­
beiten, beharren Denker:innen wie Mies darauf, dass zwischen politischer 
und wissenschaftlicher Praxis eine spannungsvolle Beziehung besteht. Dieser 
Unterschied schlägt sich nicht zuletzt in der Ausrichtung der Theorie nieder. 
Neo-materialistische Perspektiven wie diejenige Haraways versuchen, die 
neue politische Ordnung bereits in ihrem eigenen Denken zu verwirklichen: 
Gegen gängige Erzählungen über den Status quo anzuschreiben ist dann ein 
(entscheidender) politischer Akt. Mies hingegen hält an der arbeitsteiligen 
Vorstellung fest. Sie unterscheidet klar zwischen der wissenschaftlichen Auf­
gabe, die gegebene Wirklichkeit in ihrem So-Sein zu verstehen und gegen 
Unwahrheiten anzuarbeiten, und der politischen Aufgabe, sie zu beeinflus­
sen und zu gestalten. Einem traditionellen Wissenschaftsverständnis entge­
gen geschieht die Wahrheitssuche jedoch nicht als Selbstzweck, von einer 
illusorischen Position der Neutralität aus. Anders als es gerade den Metho­
dischen Postulaten bisweilen unterstellt wurde, behauptet Mies also keine 
ungebrochene Identität von Wissenschaft und Politik. Echte (holistische) 
Erkenntnis fängt für Mies erst dort an, wo sie aus Einsichten in politische 
Transformationsprozesse entsteht und auch umgekehrt dazu geeignet ist, 
eine bessere politische Einwirkung auf den Status quo zu ermöglichen. Das 
bloße Aussprechen (beziehungsweise die bloße schriftliche Ausarbeitung) 
der Erkenntnis reicht für letzteres allerdings nicht aus.

Mit der Frage nach Erkenntnis sind wir schließlich wieder bei den wissen­
schaftstheoretischen Überlegungen vom Anfang angelangt. Miesʼ materialis­
tisch-holistische Art und Weise, gegen den Status quo anzudenken, macht 
das explizite Bekenntnis zu Bestimmungen von Wirklichkeit als »wahr«/
»unwahr« (beziehungsweise als »relevant«/»irrelevant«) erforderlich – nur 
so lässt sich das Ganze als komplexes Geflecht materieller Wechselwirkun­
gen aus dem »parteilichen« (wie Mies das nennt) Einlassen auf das je 
Besondere herausarbeiten. Insofern sie an einem Begriff von Wahrheit bezie­
hungsweise Unwahrheit festhält, resoniert die Mies’sche Perspektive ein 
weiteres Mal mit den Denkverhältnissen unter Bedingungen des Klimawan­
dels: Konfrontiert mit Phänomenen von Leugnung, Falschaussagen, Lügen 

196 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


etc., kämpft die Klimabewegung – man denke an den verbreiteten Slogan 
»Follow the Science!« – für die allgemeine gesellschaftliche Anerkennung 
bestimmter wissenschaftlicher Erkenntnisse als schlicht gegeben beziehungs­
weise »wahr«. Entlang des Mies’schen Ökofeminismus ließe sich also nicht 
nur lernen, wie sich das ganzheitliche Durchdrungensein der Wirklichkeit 
vom existentiellen Problem des Klimawandels theoretisch greifen lässt. Son­
dern möglicherweise auch, wie man die Dichotomie Wahrheit/Unwahrheit 
theoretisch in Anspruch nimmt, ohne deshalb in einen problematischen 
Essentialismus zurückzufallen.

Fazit

Dieser Aufsatz dreht sich um ein Theorieproblem. Wie kann es sein, dass 
mit Ökofeminismus derzeit eine Denkrichtung wieder Konjunktur hat, 
die doch seit 30 Jahren als Inbegriff eines problematischen sozialwissen­
schaftlichen Essentialismus verpönt ist? Wir zeigen, dass diese Konjunk­
tur im Theoriediskurs zwar durchaus positiv kommentiert wird: Die vom 
konstitutiven Miteinander von Mensch und Natur, von Kultur und Mate­
rie ausgehenden Ökofeminismen scheinen mit hochaktuellen Perspektiven 
Neuer Materialismen zu korrespondieren. Doch die theoretische Wiederent­
deckung erfolgt mit heruntergeklapptem Visier und unter strikter Abgren­
zung von potenziell essentialistischen – also das Soziale auf bestimmte 
Seinsweisen absolut festschreibenden – Gehalten. Stattdessen sollen ökofe­
ministische Ideen für das anti-essentialistische Theorieprojekt mobilisiert 
werden; und damit für die Freisetzung aus gesellschaftlichen Festschreibun­
gen, insbesondere durch die Auflösung von starren Kategorisierungen und 
Dichotomien wie etwa derjenigen von Natur und Kultur.

Die These, die wir formuliert hatten, lautet nun: Genau dieser Versuch 
der anti-essentialistischen Aneignung von Ökofeminismen ist es, der dessen 
spezifisches Potenzial zur produktiven Auseinandersetzung mit einer Gegen­
wart verdeckt, die von der drohenden Klimakatastrophe umgetrieben wird. 
Wie sich am Beispiel der Gegenüberstellung der Positionen von (Ökofemi­
nistin) Maria Mies und (Neo-Materialistin) Donna Haraway sehen lässt, 
resonieren deren materialistisch-holistische beziehungsweise materialistisch-
fraktalisierende Erkenntnisweisen zwar, was die Zentralstellung einer mate­
rialistischen Perspektive anbelangt. Sie lassen sich also nicht so krude 
und bipolar einander gegenüberstellen, wie das vor dem Hintergrund 
der theoriediskursprägenden Essentialismus-Konstruktivismus-Kontroverse 
innerhalb der feministischen Theorie der 1980er und 1990er Jahre zu ver­
muten wäre (und wie Mies und Haraway auch selbst gelegentlich suggeriert 
haben). Doch Miesʼ explizites Bekenntnis zu einem nicht-deterministischen 

5.

Essentialismus revisited? 197

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168


Holismus bietet Ressourcen für den denkenden Umgang mit einer vom 
existentiellen Problem des Klimawandels als Ganze durchdrungenen Gegen­
wart, wie sie das fraktalisierende, flirrende, Vielförmigkeit hervorhebende 
Denken Haraways nicht bieten kann.

Wir sehen es als vielversprechende Aufgabe zukünftiger Theoriearbeit, 
genau diesem Potenzial von Ökofeminismen nachzugehen. Nicht zuletzt 
deshalb, weil sich damit an andere aufkommende Versuche und Appelle 
anschließen lässt, an Denkweisen zu arbeiten, die den spezifischen gesell­
schaftlichen Bedingungen der Gegenwart adäquat sind173 – nicht essentialis­
tisch, aber an anti-essentialistischer Theorie entlang und über diese hinaus.

Am Ende dieses Textes hoffen wir aber vor allem, dass wir es vermeiden 
konnten, dass unser Aufsatz als Plädoyer für die Rückkehr zu einem über­
kommenen sozialwissenschaftlichen Denken entlang von Wesensvorstellung 
missverstanden wird. Nichts läge schließlich auch Mies ferner, als objek­
tivistisch-rationalistisch-szientistische Behauptungen zum So-Sein der Wirk­
lichkeit aufstellen zu wollen, die den Äonen standhalten zu können meinen. 
Was sich stattdessen vielleicht aus unseren Überlegungen ziehen ließe: dass 
gesellschaftliche Verhältnisse auch solchen Theorien entwachsen können, 
die sich (wie anti-essentialistische Zugänge selbst) des produktiven Zusam­
menhangs von Theorie und Gesellschaft durchaus bewusst sind. Und dass 
es unter bestimmten Bedingungen wichtiger sein könnte, sich am gelassenen 
Umgang mit starken Kategorien zu versuchen, die der politischen Arbeit auf 
ihrem Weg zur ganzheitlichen Verwirklichung einer »new ethics of care« 
konkrete Angriffspunkte aufzeigen, als zu jeder Zeit gegen kategoriale Fest­
schreibungen anzudenken.

Literatur

Adorno, Theodor W. 1962. »Zur Logik der Sozialwissenschaften«, in Kölner Zeitschrift für 
Soziologie und Sozialpsychologie 14, S. 249–263.

Agarwal, Bina 1992. »The Gender and Environment Debate: Lessons from India«, in Femi­
nist Studies 18, 1, S. 119.

Alaimo, Stacy 1994. »Cyborg and Ecofeminist Interventions: Challenges for an Environmen­
tal Feminism«, in Feminist Studies 20, 1, S. 133–152.

Allison, Juliann E. 2017. »Ecofeminism and Global Environmental Politics«, in Oxford 
Research Encyclopedia of International Studies. https://oxfordre.com/internationalstudi
es/display/10.1093/acrefore/9780190846626.001.0001/acrefore-9780190846626-e-158 
(Zugriff vom 15.05.2024).

Anderson, Sheena 2021. »Eine intersektional-feministische Perspektive für die Klimabewe­
gung. Zur Anerkennung und Wertschätzung (marginalisierter) Stimmen von Black, Indi­
genous und Women of Color«, in Femina Politica 1, S. 64–78.

Archambault, Anne 1993. »A Critique of Ecofeminism«, in Canadian Woman Studies 13, 3, 
S. 19–22.

 
173 Vgl. zum Beispiel Latour 2018; Koschorke 2018.

198 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://oxfordre.com/internationalstudies/display/10.1093/acrefore/9780190846626.001.0001/acrefore-9780190846626-e-158
https://oxfordre.com/internationalstudies/display/10.1093/acrefore/9780190846626.001.0001/acrefore-9780190846626-e-158
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://oxfordre.com/internationalstudies/display/10.1093/acrefore/9780190846626.001.0001/acrefore-9780190846626-e-158
https://oxfordre.com/internationalstudies/display/10.1093/acrefore/9780190846626.001.0001/acrefore-9780190846626-e-158


Attia, Iman 1991. »Wider die Verherrlichung des Weiblichen: Kritik des Ökofeminismus«, in 
Psychologie und Gesellschaftskritik 15, 3/4, S. 91–122.

Babka, Anna; Posselt, Gerald 2024. Gender und Dekonstruktion. Begriffe und kommentierte 
Grundlagentexte der Gender- und Queer-Theorie. Unter Mitarbeit von Sergej Seitz und 
Matthias Schmidt. 2. Auflage. Wien: Fakultas.

Barad, Karen 2007. Meeting the Universe Halfway. Quantum Physics and the Entanglement 
of Matter and Meaning. Durham: Duke University Press.

Bauhardt, Christine 2016. »Ökofeminismus«, in Handbuch Umweltethik, hrsg. v. Ott, Kon­
rad et al., S. 212–216. Stuttgart: J. B. Metzler.

Bauhardt, Christine; von Wahl, Angelika. Hrsg. 1999. Gender and Politics. Geschlecht in 
der feministischen Politikwissenschaft. Opladen: Leske + Budrich.

Becker-Schmidt, Regina; Knapp, Gudrun-Axeli 2000. Feministische Theorien zur Einfüh­
rung. Hamburg: Junius.

Ben Saoud, Amira 2021. »Wichtigste Person der Kunstwelt: Warum Donna Haraway?«, in 
Der Standard vom 18. Dezember 2021.

Benhabib, Seyla; Butler, Judith; Cornell, Drucilla; Fraser, Nancy. Hrsg. 1995. Der Streit um 
Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. 7. Auflage. Frankfurt a. M.: 
Fischer.

Beregow, Elena 2021. Fermente des Sozialen. Thermische Figuren in der Sozialtheorie. Wei­
lerswist: Velbrück Wissenschaft.

Binder, Beate 2022. »Kollaboration und Spekulation: Möglichkeitsräume solidarischen For­
schens«, in Der Welt eine neue Wirklichkeit geben. Feministische und queertheoretische 
Interventionen, hrsg. v. Fitsch, Hannah et al., S. 35–43. Bielefeld: transcript.

Brichzin, Jenni; Laux, Henning; Bohmann, Ulf 2022. Risikodemokratie. Chemnitz zwischen 
rechtsradikalem Brennpunkt und europäischer Kulturhauptstadt. Bielefeld: transcript.

Budgeon, Shelley 2021. »Making Feminist Claims in the Post-truth Era: The Authority of 
Personal Experience«, in Feminist Theory 22, 2, S. 248–267.

Butler, Judith 2011. Bodies that Matter. On the Discursive Limits of »Sex«. Abingdon, 
Oxon, New York: Routledge.

Butler, Judith 2021 [1990]. Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Coole, Diana H.; Frost, Samantha 2010. »Introducing the New Materialism«, in New Mate­

rialism: Ontology, Agency, and Politics, hrsg. v. Coole, Diana H.; Frost, Samantha, 
S. 1–46. Durham, London: Duke University Press.

DeCecco, John P. 1988. »Splash and Clash in Amsterdam. Essentialismus vs. Konstruktivis­
mus und zwei Kongresse über Homosexualität«, in Zeitschrift für Sexualforschung 2, 
S. 146–153.

Dekker, Arne 2013. »Was heißt: Sexualität ist ›bio-psycho-sozial‹?«, in Zeitschrift für Sexu­
alforschung 26, 1, S. 34–43.

Dekker, Arne 2019. »Was wurde eigentlich aus … der Essentialismus-Konstruktivismus-
Kontroverse?«, in Perspektiven der Sexualforschung, hrsg. v. Briken, Peer, S. 319–326. 
Gießen: Psychosozial-Verlag.

Duerto-Valero, Sara; Kaul, Sneha 2023. Gendered Impacts of Climate Change: Evidence 
from Asia. https://data.unwomen.org/publications/gendered-impacts-climate-change-evi
dence-asia (Zugriff vom 10.07.2023).

Dzubinski, Leanne; Diehl, Amy 2018. »The Problem of Gender Essentialism and Its Implica­
tions for Women in Leadership«, in Journal of Leadership Studies 12, 1, S. 56–61.

Eide, Elisabeth 2016. »Strategic Essentialism«, in The Wiley Blackwell Encyclopedia of Gen­
der and Sexuality Studies, hrsg. v. Naples, Nancy A.; Hoogland, Renee C.; Wickrama­
singhe, Maithree; Wai Ching, Angela Wong, S. 1–2. Hoboken: Wiley-Blackwell.

Estévez-Saá, Margarita; Lorenzo-Modia, María J. 2019. The Ethics and Aesthetics of Eco-
caring. Contemporary Debates on Ecofeminism(s). London: Routledge.

Foster, Emma 2021. »Ecofeminism Revisited: Critical Insights on Contemporary Environ­
mental Governance«, in Feminist Theory 22, 2, S. 190–205.

Fuss, Diana 1989. Essentially Speaking. Feminism, Nature & Difference. New York: Rout­
ledge.

Gaard, Greta 2011. »Ecofeminism Revisited: Rejecting Essentialism and Re-Placing Species 
in a Material Feminist Environmentalism«, in Feminist Formations 23, 2, S. 26–53.

Essentialismus revisited? 199

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://data.unwomen.org/publications/gendered-impacts-climate-change-evidence-asia
https://data.unwomen.org/publications/gendered-impacts-climate-change-evidence-asia
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://data.unwomen.org/publications/gendered-impacts-climate-change-evidence-asia
https://data.unwomen.org/publications/gendered-impacts-climate-change-evidence-asia


Gaard, Greta; Gruen, Lori 1993. »Ecofeminism. Toward Global Justice and Planetary 
Health«, in Society and Nature 2, S. 1–35.

Gertenbach, Lars 2019. »Postkonstruktivismus in der Kultursoziologie«, in Handbuch Kul­
tursoziologie. Band 1: Begriffe – Kontexte – Perspektiven – Autor_innen, hrsg. v. 
Moebius, Stephan; Nungesser, Frithjof; Scherke, Katharina, S. 53–76. Wiesbaden: Sprin­
ger VS.

Gifford, Terry 2023. D.H. Lawrence, Ecofeminism and Nature. New York: Routledge.
Gratias, Elisa 2021. Die neue Welt. Ein Artikel von Elisa Gratias über das Buch »Ökofemi­

nismus«. https://de.positivelab-berlin.com/post/die-neue-welt (Zugriff vom 19.06.2023).
Gratz, Mandy; Zürn, Anja 2020. »Naturverhältnisse feministisch denken. Anforderungen an 

einen aktuellen Ökofeminismus«, in Forum Wissenschaft 3 vom 16. September 2020.
Hache, Emilie. Hrsg. 2016. Reclaim. Anthologie de textes écoféministes. Paris: Camboura­

kis.
Hansen, Lina; Gerner, Nadine 2024. Ökofeminismus: Zwischen Theorie und Praxis. Eine 

Einführung. Münster: Unrast.
Haraway, Donna J. 1989 a. »Adrienne Zihlman: The Paleoanthropology of Sex and Gen­

der«, in Primate Visions. Gender, Race, and Nature in the World of Modern Science, 
hrsg. v. Haraway, Donna J., S. 331–348. Nachdruck. New York: Routledge.

Haraway, Donna J. 1989 b. »Apes in Eden, Apes in Space: Mothering as a Scientist for 
National Geographic«, in Primate Visions. Gender, Race, and Nature in the World of 
Modern Science, hrsg. v. Haraway, Donna J., S. 133–185. Nachdruck. New York: Rout­
ledge.

Haraway, Donna J. 1989 c. »Introduction: The Persistence of Vision«, in Primate Visions. 
Gender, Race, and Nature in the World of Modern Science, hrsg. v. Haraway, Donna J., 
S. 1–18. Nachdruck. New York: Routledge.

Haraway, Donna J. 1989 d. »Teddy Bear Patriarchy: Taxidermy in the Garden of Eden, 
New York City, 1908–36«, in Primate Visions. Gender, Race, and Nature in the World 
of Modern Science, hrsg. v. Haraway, Donna J., S. 26–58. Nachdruck. New York: 
Routledge.

Haraway, Donna J. 1989 e. »Woman’s Place in the Jungle«, in Primate Visions. Gender, 
Race, and Nature in the World of Modern Science, hrsg. v. Haraway, Donna J., S. 279–
303. Nachdruck. New York: Routledge.

Haraway, Donna J. 1991 a. »A Cyborg Manifesto. Science, Technology, and Socialist-Femi­
nism in the Late Twentieth Century«, in Donna J. Haraway: Simians, Cyborgs, and 
Women. The Reinvention of Nature, S. 149–182. New York: Routledge.

Haraway, Donna J. 1991 b. »Situated Knowledges. Science, Technology, and Socialist-Femi­
nism in the Late Twentieth Century«, in Donna J. Haraway: Simians, Cyborgs, and 
Women. The Reinvention of Nature, Kapitel 9. New York: Routledge.

Haraway, Donna J. 2008. When Species Meet. Minneapolis: University of Minnesota Press.
Haraway, Donna J. 2015. »FEMALEMAN©_MEETS_ONCOMOUSE™. Mäuse in Wurm­

löcher: Eine technowissenschaftliche Fuge in zwei Teilen«, in dea ex machina, hrsg. v. 
Avanessian, Armen; Hester, Helen. Berlin: Merve.

Haraway, Donna J. 2016. Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene. Dur­
ham: Duke University Press.

Holland-Cunz, Barbara 2014. »Plädoyer für einen theoretischen Neustart. Natur und 
Geschlechterverhältnisse im kapitalistischen Patriarchat der 2010er Jahre«, in Klimaver­
änderung, Umwelt und Geschlechterverhältnisse im Wandel. Neue interdisziplinäre 
Ansätze und Perspektiven, hrsg. v. Dannecker, Petra; Rodenberg, Birte, S. 30–47. Müns­
ter: Westfälisches Dampfboot.

Hoppe, Katharina 2019. »Donna Haraways Gefährt*innen: Zur Ethik und Politik der Ver­
wobenheit von Technologien, Geschlecht und Ökologie«, in Feministische Studien 37, 2, 
S. 250–268.

Joeres, Annika 2020. »Das neue Selbstbewusstsein der Ökofeministinnen«, in Die Zeit vom 
21. Juni 2020. www.zeit.de/politik/ausland/2020-06/oekofeminismus-frankreich-hierarc
hie-aufhebung-frau-mann-klimaschutz (Zugriff vom 03.07.2023).

Klinger, Cornelia 1998. »Liberalismus – Marxismus – Postmoderne. Der Feminismus und 
seine glücklichen oder unglücklichen ›Ehen‹ mit verschiedenen Theorieströmungen im 

200 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://de.positivelab-berlin.com/post/die-neue-welt
https://www.zeit.de/politik/ausland/2020-06/oekofeminismus-frankreich-hierarchie-aufhebung-frau-mann-klimaschutz
https://www.zeit.de/politik/ausland/2020-06/oekofeminismus-frankreich-hierarchie-aufhebung-frau-mann-klimaschutz
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://de.positivelab-berlin.com/post/die-neue-welt
https://www.zeit.de/politik/ausland/2020-06/oekofeminismus-frankreich-hierarchie-aufhebung-frau-mann-klimaschutz
https://www.zeit.de/politik/ausland/2020-06/oekofeminismus-frankreich-hierarchie-aufhebung-frau-mann-klimaschutz


20. Jahrhundert«, in Geschlechterverhältnisse im Kontext politischer Transformation. 
Politikwissenschaftliche Frauen- und Geschlechterforschung – Ein Überblick, hrsg. v. 
Kreisky, Eva; Sauer, Birgit, S. 177–193. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Knorr Cetina, Karin 2008. »Theoretischer Konstruktivismus«, in Theoretische Empirie. Zur 
Relevanz qualitativer Forschung, hrsg. v. Kalthoff, Herbert; Hirschauer, Stefan; Linde­
mann, Gesa, S. 35–78. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Koblitz, Ann H. 1987. »A Historian Looks at Gender and Science«, in International Journal 
of Science Education 9, 3, S. 399–407.

Koschorke, Albrecht 2018. »Linksruck der Fakten«, in Zeitschrift für Medien- und Kultur­
forschung 9, 2, S. 107–118.

Kreckel, Reinhard 1972. Soziologische Erkenntnis und Geschichte. Über Möglichkeit und 
Grenzen einer empirisch-analytischen Orientierung in den Humanwissenschaften. Opla­
den: Westdeutscher Verlag.

Kronfelder, Maria 2018. What’s Left of Human Nature? A Post-essentialist, Pluralist, and 
Interactive Account of a Contested Concept. Cambridge: MIT Press.

Krossa, Anne S. 2020. Analysing Society in a Global Context. Empirical Studies on Sociation 
Processes of Volunteers and Refugees. Cham: Palgrave Macmillan.

Latour, Bruno 2018. Das terrestrische Manifest. Berlin: Suhrkamp.
Laux, Henning 2014. Soziologie im Zeitalter der Komposition. Koordinaten einer integrati­

ven Netzwerktheorie. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.
Leach, Melissa 2007. »Earth Mother Myths and Other Ecofeminist Fables: How a Strategic 

Notion Rose and Fell«, in Development and Change 38, 1, S. 67–85.
Lewis, Sophie 2017. Cthulhu Plays No Role for Me. https://viewpointmag.com/2017/05/08/c

thulhu-plays-no-role-for-me/ (Zugriff vom 17.01.2022).
MacGregor, Sherilyn 2021. »Making Matter Great Again? Ecofeminism, New Materialism 

and the Everyday Turn in Environmental Politics«, in Environmental Politics 30, 1–2, 
S. 41–60.

Majumdar, Anindita 2019. »Beyond Essentialism. Ecofeminism and the ›Friction‹ between 
Gender and Ecology«, in Women’s and Gender Studies in India. Crossings, hrsg. v. 
Aneja, Anu, S. 66–78. Abingdon, Oxon, New York: Routledge.

Malabou, Catherine 2000. »The Future of Hegel: Plasticity, Temporality, Dialectic«, in 
Hypatia 15, 4, S. 196–220.

Mandelbrot, Benoît B. 1991. Die fraktale Geometrie der Natur. Basel, Stuttgart: Birkhäuser.
Marx, Karl 1962 [1890]. »Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie«, in Marx-Engels-

Werke. Band 23, S. 49–804. Berlin: Dietz.
Marx, Karl 1990 [1844]. »Ökonomisch-philosophische Manuskripte«, in Marx-Engels-

Werke. Band 40, S. 465–590. Berlin: Dietz.
Menger, Carl 1883. Untersuchungen über die Methode der Socialwissenschaften und der 

Politischen Oekonomie insbesondere. Leipzig: Duncker & Humblodt.
Merchant, Carolyn 1998. »The Death of Nature. A Retrospective«, in Organization & 

Environment 11, 2, S. 198–206.
Merchant, Carolyn 2020. Der Tod der Natur. Ökologie, Frauen und neuzeitliche Naturwis­

senschaft. München: oekom.
Merrick, Helen 2017. »Naturecultures and Feminist Materialism«, in Routledge Handbook 

of Gender and Environment, hrsg. v. McGregor, Sherilyn, S. 101–114. London: Rout­
ledge.

Meusinger, Anette 1996. »Der Streit um Differenz. Zur Reproduktion und Dekonstruktion 
der Kategorien weibliches Subjekt, weibliche Identität und weiblicher Körper in aktuel­
len Diskursen feministischer Theorien in der BRD und den USA«, in Literaturtheorie 
und Geschichte. Zur Diskussion materialistischer Literaturwissenschaft, hrsg. v. Scholz, 
Rüdiger; Bogdal, Klaus-Michael, S. 90–111. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Meyer-Resende, Michael 2020. Bitte keine Alternativlosigkeit. https://verfassungsblog.de/bitt
e-keine-alternativlosigkeit/ (Zugriff vom 18.07.2023).

Mies, Maria 1978. »Methodische Postulate zur Frauenforschung – dargestellt am Beispiel 
der Gewalt gegen Frauen«, in Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis 1, S. 41–
63.

Essentialismus revisited? 201

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://viewpointmag.com/2017/05/08/cthulhu-plays-no-role-for-me
https://viewpointmag.com/2017/05/08/cthulhu-plays-no-role-for-me
https://verfassungsblog.de/bitte-keine-alternativlosigkeit
https://verfassungsblog.de/bitte-keine-alternativlosigkeit
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://viewpointmag.com/2017/05/08/cthulhu-plays-no-role-for-me
https://viewpointmag.com/2017/05/08/cthulhu-plays-no-role-for-me
https://verfassungsblog.de/bitte-keine-alternativlosigkeit
https://verfassungsblog.de/bitte-keine-alternativlosigkeit


Mies, Maria 1988. »Gesellschaftliche Ursprünge der geschlechtlichen Arbeitsteilung«, in 
Frauen, die letzte Kolonie. Zur Hausfrauisierung der Arbeit, hrsg. v. von Werlhof, Clau­
dia; Mies, Maria; Bennholt-Thomsen, Veronika, S. 164–193. Reinbek bei Hamburg: 
Rowohlt.

Mies, Maria 1992. Wider die Industrialisierung des Lebens. Eine feministische Kritik an 
Gen- und Reproduktionstechnik. Pfaffenweiler: Centaurus.

Mies, Maria 1997. »Die ›Methodischen Postulate zur Frauenforschung‹. Ein Rückblick nach 
zwanzig Jahren«, in Sie und er. Frauenmacht und Männerherrschaft im Kulturvergleich, 
hrsg. v. Völger, Gisela; Bettinger, Gerhild, S. 55–62. Köln: Ehtnologica.

Mies, Maria 2008. Das Dorf und die Welt. Lebensgeschichten – Zeitgeschichten. Köln: 
PapyRossa.

Mies, Maria 2012. The Lace Makers of Narsapur. Indian Housewives Produce for the 
World Market. 2. Auflage. Chicago: Spinifex Press.

Mies, Maria 2014. Patriarchy and Accumulation on a World Scale. Women in the Interna­
tional Division of Labour. 2. Auflage. London: Zed Books.

Mies, Maria 2016. »Feministische Forschung. Wissenschaft – Gewalt – Ethik«, in Ökofemi­
nismus. Die Befreiung der Frauen, der Natur und unterdrückter Völker: Eine neue Welt 
wird geboren, hrsg. v. Mies, Maria; Shiva, Vandana, S. 47–68. 2., überarbeitete, aktuali­
sierte und erweiterte Ausgabe. Neu-Ulm: AG SPAK Bücher.

Mies, Maria; Shiva, Vandana. Hrsg. 2014 [1993]. Ecofeminism. London: Zed Books.
Mies, Maria; Shiva, Vandana. Hrsg. 2016. Ökofeminismus. Die Befreiung der Frauen, 

der Natur und unterdrückter Völker: Eine neue Welt wird geboren. 2., überarbeitete, 
aktualisierte und erweiterte Ausgabe. Neu-Ulm: AG SPAK Bücher.

Mies, Maria; Speck, Babara 1989. »Feministische Wissenschaftskritik. Ein Streitgespräch mit 
Maria Mies«, in Emanzipation: Feministische Zeitschrift für kritische Frauen 15, 2, 
S. 18–22.

Moore, Niamh 2016. »Eco/Feminist Genealogies. Renewing Promises and New Possibili­
ties«, in Contemporary Perspectives on Ecofeminism, hrsg. v. Phillips, Mary; Rumens, 
Nick, S. 19–37. New York: Routledge.

Mukerji, Chandra 2015. »The Material Turn«, in Emerging Trends in the Social and Beha­
vioral Sciences, hrsg. v. Scott, Robert; Kosslyn, Stephen, S. 1–13. Hoboken: John Wiley 
& Sons.

Nagl-Docekal, Herta 1997. »Schwerpunkt: Untiefen der Essentialismuskritik«, in Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie 45, 1, S. 20–22.

Nicholas, Lucy; Budgeon, Shelley 2021. »Introduction: ›Remembering Feminist Theory For­
ward‹«, in Feminist Theory 22, 2, S. 159–164.

Opoku, Nene 2021. Nene, warum sollten wir Klima(un)gerechtigkeit intersektional betrach­
ten? https://fridaysforfuture.de/sommer-der-utopien-nene/ (Zugriff vom 20.07.2023).

Phillips, Mary; Rumens, Nick. Hrsg. 2016. Contemporary Perspectives on Ecofeminism. 
New York: Routledge.

Plumwood, Val 1991. »Nature, Self, and Gender: Feminism, Environmental Philosophy, and 
the Critique of Rationalism«, in Hypatia 6, 1, S. 3–27.

Popper, Karl 1962. »Die Logik der Sozialwissenschaften«, in Kölner Zeitschrift für Soziolo­
gie und Sozialpsychologie 14, S. 233–248.

Popper, Karl 1979. Das Elend des Historizismus. Tübingen: J. C. B. Mohr.
Saave, Anna 2022. »Ecofeminism Now«, in Left Strategies for the Covid Pandemic and Its 

Aftermath, hrsg. v. Baier, Walter; Canepa, Eric; Golemis, Haris, S. 335–350. London: 
Merlin Press.

Salleh, Ariel 2014. »Foreword«, in Ecofeminism, hrsg. v. Mies, Maria; Shiva, Vandana, S. 
ix-xii. London: Zed Books.

Salleh, Ariel 2017 a. »Ecofeminism«, in Routledge Handbook of Ecological Economics. 
Nature and Society, hrsg. v. Spash, Clive, S. 48–56. Abingdon, Oxon: Routledge.

Salleh, Ariel 2017 b. Ecofeminism as Politics. Nature, Marx and the Postmodern. London: 
Zed Books.

Sargisson, Lucy 2001. »What’s Wrong with Ecofeminism?«, in Environmental Politics 10, 1, 
S. 52–64.

202 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://fridaysforfuture.de/sommer-der-utopien-nene
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://fridaysforfuture.de/sommer-der-utopien-nene


Schäfer, Hilmar 2016. »Einleitung. Grundlagen, Rezeptionen und Forschungsperspektiven 
der Praxistheorie«, in Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm, hrsg. v. 
Schäfer, Hilmar, S. 9–28. Bielefeld: transcript.

Scheffer, Thomas 2021. »Existentielle Probleme, soziologisch«, in Zeitschrift für Theoreti­
sche Soziologie 1, S. 3–33.

Schröter, Susanne 2000. »›Essentialismus‹ und ›Konstruktivismus‹ in der feministischen For­
schung«, in Peripherie: Politik, Ökonomie, Kultur 20, 77–78, S. 9–27.

Spivak, Gayatri C. 1985. »Criticism, Feminism and the Institution. An Interview with Gaya­
tri Chakravorty Spivak«, in Thesis Eleven 10–11, 1, S. 175–187.

Spivak, Gayatri C. 1994. »Can the Subaltern Speak?«, in Colonial Discourse and Post-Colo­
nial Theory. A Reader, hrsg. v. Williams, Patrick; Chrisman, Laura, S. 66–111. New 
York: Columbia University Press.

Spivak, Gayatri C. 2009. »In a Word: Interview«, in Outside in the Teaching Machine, hrsg. 
v. Spivak, Gayatri C., S. 1–57. New York: Routledge.

Stiess, Immanuel et al. 2022. Repräsentativumfrage zum Umweltbewusstsein und Umwelt­
verhalten im Jahr 2020. Klimaschutz und sozial-ökologische Transformation. Dessau-
Roßlau: Umweltbundesamt.

Thierse, Wolfgang; Münkler, Herfried 2009. Eine durchaus problematische Redeweise. 
www.deutschlandfunk.de/eine-durchaus-problematische-redeweise-100.html (Zugriff 
vom 02.07.2023).

Tsomou, Margarita 2022. »Auf den Spuren planetarischer Feminismen. Sorge- und Regene­
rationsarbeit im Angesicht ökologischer Katastrophen«, in Der Welt eine neue Wirklich­
keit geben. Feministische und queertheoretische Interventionen, hrsg. v. Fitsch, Hannah 
et al., S. 241–250. Bielefeld: transcript.

Villa, Paula-Irene 2003. »Das Subjekt Frau als Geschlecht mit Körper und Sexualität. Zum 
Stand der Frauenforschung in der Soziologie«, in Soziologische Forschung: Stand und 
Perspektiven, S. 155–167. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Villa, Paula-Irene; Speck, Sarah 2020. »Das Unbehagen der Gender Studies. Ein Gespräch 
zum Verhältnis von Wissenschaft und Politik«, in Open Gender Journal 4. https://doi.or
g/10.17169/ogj.2020.141.

Vogel, Karin 1980. Nachrichten aus dem Ghetto Liebe. Frauenhaus Köln. Gewalt gegen 
Frauen. Ursachen, Auswirkungen, Bewältigungsstrategien. Frankfurt a. M.: Verlag 
Jugend & Politik.

von Schmoller, Gustav 1888. Zur Litteraturgeschichte der Staats- und Sozialwissenschaften. 
New York: Franklin.

von Werlhof, Claudia; Mies, Maria; Bennholt-Thomsen, Veronika. Hrsg. 1988. Frauen, die 
letzte Kolonie. Zur Hausfrauisierung der Arbeit. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Warren, Karen 1993. »Introduction to Ecofeminism«, in Lilith Press Magazine. www.lilithpr
ess.ca/Environment-Introduction-to-Ecofeminism.html (Zugriff vom 15.05.2024).

Wohlrab-Sahr, Monika 1993. »Empathie als methodisches Prinzip? Entdifferenzierung und 
Reflexivitätsverlust als problematisches Erbe der ›methodischen Postulate zur Frauenfor­
schung‹«, in Feministische Studien 11, 2, S. 128–139.

Essentialismus revisited? 203

Leviathan, 52. Jg., 2/2024

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.deutschlandfunk.de/eine-durchaus-problematische-redeweise-100.html
https://doi.org/10.17169/ogj.2020.141
https://doi.org/10.17169/ogj.2020.141
https://www.lilithpress.ca/Environment-Introduction-to-Ecofeminism.html
https://www.lilithpress.ca/Environment-Introduction-to-Ecofeminism.html
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://www.deutschlandfunk.de/eine-durchaus-problematische-redeweise-100.html
https://doi.org/10.17169/ogj.2020.141
https://doi.org/10.17169/ogj.2020.141
https://www.lilithpress.ca/Environment-Introduction-to-Ecofeminism.html
https://www.lilithpress.ca/Environment-Introduction-to-Ecofeminism.html


Zusammenfassung: Wie kommt es, dass mit ökofeministischen Perspektiven gegenwärtig 
eine Denkrichtung wieder eine Renaissance erfährt, die lange als Inbegriff eines proble­
matischen Essentialismus gegolten hatte? Dieser Frage widmet sich der Aufsatz auf der 
Basis eines Vergleichs der Theoriepositionen von Maria Mies und Donna Haraway. Im 
Ergebnis steht die These: Ökofeministische Ansätze wie der Mies’sche eröffnen materia­
listische Denkwege jenseits des anti-essentialistischen (um die Auflösung von Festschrei­
bungen und Kategorisierungen errichteten) Theorieprojekts – Denkwege, die im Kontext 
des Klimawandels als existentiellem gesellschaftlichen Problem relevant werden.

Stichworte: sozialwissenschaftliche Theorie, Anti-Essentialismus, feministische Theorie, 
Klimawandel, existentielle Probleme, Materialismus

Essentialism Revisited? Maria Mies, Donna Haraway and the Rediscovery of 
Ecofeminism

Summary: How is it that ecofeminism, a school of thought that has long been regarded 
as the epitome of a problematic essentialism, is currently enjoying renewed popularity? 
This article addresses this question by comparing the theoretical positions of Maria 
Mies and Donna Haraway. We conclude that Mies’s ecofeminist approach and similar 
approaches may open up materialist ways of thinking beyond the anti-essentialist theo­
retical project (built around the dissolution of fixations and categorizations) – ways of 
thinking that become relevant in the context of climate change as an existential social 
problem.

Keywords: social theory, anti-essentialism, feminist theory, climate change, existential 
problems, materialism

Autor:innen

Jenni Brichzin
Fakultät für Staats- und Sozialwissenschaften
Universität der Bundeswehr München
Werner-Heisenberg-Weg 39
85579 Neubiberg
Deutschland
jennifer.brichzin@unibw.de

Felix Kronau
Fakultät für Staats- und Sozialwissenschaften
Universität der Bundeswehr München
Werner-Heisenberg-Weg 39
85579 Neubiberg
Deutschland
felixkronau@mailbox.org

204 Jenni Brichzin und Felix Kronau

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 04:04:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

