POSITIONEN UND DEBATTEN

Jenni Brichzin und Felix Kronau

Essentialismus revisited?

Theoretische Uberlegungen zur aktuellen Konjunktur 6kofeministischer
Ansdtze am Beispiel von Maria Mies und Donna Haraway'

In dankbarem Gedenken an Maria Mies
(6.2.1931 - 15.5.2023)

1. Einleitung

So sehr sich verschiedene Ansitze sozialwissenschaftlicher Theoriebildung
ansonsten unterscheiden, in einer Hinsicht ist man sich gegenwirtig doch
haufig einig: Essentialistische Argumentation geht gar nicht. Eine sol-
che Qualifikation von Essentialismus als ultimative theoretische Mangel-
beschreibung hatte sich in den 1990er Jahren etabliert, und bis heute
ist der »Vorwurf des Essentialismus«? ein »Vorwurf, der kaum schlim-
mer sein konnte«.3 Deshalb werden Theorieansitze in den letzten Jahren
ebenso selbstverstindlich wie beildufig als »anti-essentialistische Perspek-
tive[n]«* vorgestellt, ihre »antiessentialistischen Implikationen«® werden
hervorgehoben, generell scheinen Gesellschaftsanalysen heute nur auf eine
Weise sinnvoll durchgefihrt werden zu konnen: »in a non-essentialist
way, of course«.® Anti-Essentialismus reiht sich damit ein in den Reigen
der Qualititsmerkmale fur das, was heute als fortschrittliche Form von
Theoriebildung gilt: »[R]elational, operativ, mehrwertig und anti-essentia-
listisch«” muss es zugehen. Der Verdacht hingegen, man wiirde auf der
Ebene der eigenen Pramissen von (sozialen, gesellschaftlichen, anthropolo-
gischen, historischen usw.) Essenzen beziehungsweise Wesensannahmen zeh-

1 Gefordert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) — Projektnummer 443532822.
2 Babka, Posselt 2024, S. 99, 160.

3 So die Philosophin Nagl-Docekal 1997. »[To]| eliminat[e] the concept of an essence« bleibt
bis in die Gegenwart in Philosophie und Sozialwissenschaften eine relevante Zielsetzung; sieche
zum Beispiel Kronfelder 2018. In manchen Forschungsfeldern scheint diese Zielsetzung gar in
jungerer Zeit erst so richtig anzukommen, beispielsweise im Feld der Fithrungsforschung; siehe
zum Beispiel Dzubinski, Diehl 2018.

Schifer 2016, S. 12.
Knorr Cetina 2008, S. 36.
Krossa 2020, S. 1.

Laux 2014, S. 75.

NN v A

Leviathan, 52.Jg., 2/2024, S. 168 — 204, DOI: 10.5771/0340-0425-2024-2-168

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 169

ren, wirkt unmittelbar disqualifizierend, ihm muss entsprechend vorgebeugt
und begegnet werden. Als legitime sozialwissenschaftliche Theorie erscheint
im gegenwartigen Theoriediskurs hauptsachlich anti-essentialistische Theo-
rie.

Als Vorreiterin einer solchen Entwicklung kann die feministische Theorie-
debatte der 1980er und 1990er Jahre gelten. Im Rahmen von Auseinander-
setzungen, die spater als »Essentialismus-Konstruktivismus-Kontroverse«3
rekonstruiert werden, geraten damals jene feministischen Perspektiven
zunehmend unter Druck, deren analytische Kraft zentral auf der Bestim-
mung des vermeintlich wesenhaft Weiblichen aufruht.’ Ins Kreuzfeuer der
Kritik gerdt auch eine Richtung feministischer Theorie, die zu dem - aus
anti-essentialistischer Perspektive hochst verdachtigen — Begriff der Natur in
einem doppelten Verhiltnis steht: Nicht nur gehen Okofeminismen hiufig
von einer bestimmten »Natur der Frau« aus.!® Dariiber hinaus wird diese
Wesensnatur in einem privilegierten Verhiltnis des Weiblichen zur 6kologi-
schen Natur verortet.!! Kritiker:innen heben hervor, dass es gerade solche
Festschreibungen sind, die problematische gesellschaftliche Vorstellungen
weiblicher Differenz noch zusitzlich zementieren.'? In den 1990er Jahren
setzen sich schliefSlich anti-essentialistische Perspektiven auf Geschlecht
durch®3 — und mit ihnen eine grundsitzliche Skepsis gegeniiber jeder Form
der essentialisierenden Festschreibung »weiblicher Natur«.

Nun scheint die theoretische Debatte an dieser Stelle in jingerer Zeit
in Bewegung zu geraten.'* Besonders bemerkbar macht sich das im Kon-
text der Auseinandersetzungen mit der drohenden Klimakatastrophe im
vieldiskutierten Erdzeitalter des Anthropozin.!’ In diesem Zusammenhang
wird von einem sogenannten »material turn«!¢ in der Sozialtheorie gespro-
chen: Angesichts massiver geologisch-okologischer Verianderungsprozesse
und deren tiefgreifender Folgen — von denen Frauen, insbesondere Frauen
im Globalen Stiden, iiberproportional betroffen sind!” — werden Interventio-
nen, die hauptsichlich auf diskursive (De-)Konstruktion zielen, vermehrt

8 Vgl. Dekker 2019; Fuss 1989, S. 1.
9 Vgl. Klinger 1998, S. 183 f.
10 Vgl. Attia 1991, S. 92.
11 Vgl. Budgeon 2021, S. 249.
12 Vgl. Butler 2021 [1990], S. 431; Attia 1991, S. 94.
13 Vgl. Schréter 2000.
14 Vgl. Nicholas, Budgeon 2021.
15 Vgl. Latour 2018.
16 Mukerji 2015.
17 Vgl. zum Beispiel Duerto-Valero, Kaul 2023.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

170 Jenni Brichzin und Felix Kronau

als unzureichend beurteilt.! Das ist der Kontext, in dem die lange als
essentialistisch verponten okofeministischen Perspektiven eine Renaissance
zu erfahren scheinen: Mit einem Fokus auf Natur, Korper, Materie und
deren Zusammenhang mit Umweltzerstorung scheinen diese Perspektiven
selbst seitens ehemaliger Kritiker:innen wieder an Attraktivitit zu gewinnen.
Die britische Forscherin Emma Foster beispielsweise zeigt sich zerknirscht:
»Today, I admit that I regret my wholesale rejection of classic ecofemi-
nism. «1?

Bricht damit etwa eine neue Phase des sozialtheoretischen Essentialismus
an? In unserem Beitrag gehen wir der Frage nach, welche theoretische
Bedeutung der okofeministischen Konjunktur zukommt und was sich von
ihr Uber die Herausforderungen fiir Theorieentwicklung unter Bedingun-
gen der Gegenwart lernen ldsst. Das unternehmen wir in drei Schritten.
In einem ersten Schritt rekonstruieren wir die Essentialismus-Konstruktivis-
mus-Kontroverse als unterschitzte Zasur allgemeiner Theorieentwicklung
(weit tiber den feministischen Diskurs hinaus), welche die erfolgreiche
Durchsetzung anti-essentialistisch angelegter Theorieformen markiert. Im
zweiten Schritt kontrastieren wir zwei Positionen, die im Deutungsrahmen
jener Kontroverse uiblicherweise unterschiedlichen Lagern zugerechnet wer-
den: den oOkofeministischen Zugang von Maria Mies und den neo-mate-
rialistischen Ansatz von Donna Haraway. Dabei arbeiten wir die jeweils
zugrunde liegenden Erkenntnisweisen heraus, die wir als materialistisch-
holistisch beziehungsweise materialistisch-fraktalisierend charakterisieren.
In diesen Erkenntnisweisen wird eine Art periphere Nihe zwischen den
beiden Denkerinnen deutlich, die eine dichotom-kategorische Entgegenset-
zung als »essentialistisch« und »konstruktivistisch« unterlauft. Im dritten
Schritt schliefSlich entwickeln wir eine eigene Lesart des wiedererstarken-
den Interesses an Okofeminismen. Wir vertreten dabei die These, dass sich
eben jenes Interesse nicht allein durch die Resonanz okofeministischer mit
neo-materialistischen Perspektiven erkldren ldsst; ebenso wenig ist es aller-
dings schlicht Ausdruck einer Renaissance essentialistischen Denkens. Unser
Argument lautet stattdessen: In einer Gegenwart, die als Ganze von existen-
tiellen Problemen durchdrungen ist, stofSen anti-essentialistische Zuginge —
mit ihrer kategorischen Ablehnung jeden Denkens entlang von Totalitat —
an theoretische Grenzen. Okofeminismen hingegen werden wieder attraktiv,
weil sie Ansatzpunkte zur Uberwindung genau dieser Grenzen bieten.

18 Vgl. Holland-Cunz 2014.
19 Foster 2021, S. 191.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 171

2. Die Essentialismus-Konstruktivismus-Kontroverse — eine unterschatzte
Debatte

Wenn von zentralen wissenschaftstheoretischen Bruchlinien innerhalb der
Sozialwissenschaften die Rede ist, kommen etwa klassische Kontroversen
wie der Methodenstreit oder der Positivismusstreit in den Sinn. Der Essen-
tialismus-Konstruktivismus-Kontroverse (EKK) hingegen wird bisher nicht
die gleiche wissenschaftstheoretische Bedeutung zugeschrieben. Das hat
sicherlich mehrere Griinde: Obwohl sie innerhalb der feministischen Theo-
rie zweifellos tber die 1980er, 1990er Jahre hinweg wirksam schwelt
und immer wieder ausbricht,20 lisst sie sich nur schlecht als konkretes
Streitereignis beschreiben. Denn weder stehen bestimmte Personen klar
im Vordergrund (wie beim Methodenstreit), noch hat sich die Kontro-
verse hauptsdachlich an einer konkreten Gelegenheit kristallisiert (wie im
Falle des Positivismusstreits). Nicht zuletzt wird sie wohl auch deshalb
in ihrer Bedeutung verkannt, weil Entwicklungen innerhalb der feministi-
schen Theorie nach wie vor haufig allgemeine theoretische Relevanz abge-
sprochen wird. Dabei schreibt die EKK die Suche nach einem adiquaten
Wirklichkeitsverhaltnis in den Sozialwissenschaften, wie sie sich bereits im
Methoden- und Positivismusstreit dufSert, fort und entfaltet in der Folge
einen mafSgeblichen Einfluss auf die Theorieentwicklung seit den 1990er
Jahren. Die EKK markiert entsprechend eine (sozial)wissenschaftstheoreti-
sche Zasur, deren Bedeutung aus unserer Sicht bisher deutlich unterschatzt
wurde. Im Folgenden versuchen wir uns an einer knappen, aber grundsitz-
lichen Verortung der EKK im Verhiltnis zu den beiden anderen zentralen
(sozial)wissenschaftstheoretischen Kontroversen.

Insbesondere in einer Hinsicht ldsst sich beim Vergleich dieser drei Kon-
troversen eine bedeutsame Verschiebung beobachten — eine Verschiebung
namlich, was die Stellung der gegebenen Wirklichkeit beziehungsweise des
Status quo betrifft. Dem frithen Methodenstreit?! der 1880er Jahre ist der
Status quo zunidchst einmal schlicht Gegenstand sozialwissenschaftlicher
Erkenntnis. Daher dreht sich die Auseinandersetzung zwischen den beiden
Hauptkontrahenten dieser (ursprunglich in der deutschen Nationalokono-
mie angesiedelten) Debatte, Gustav Schmoller?2 und Carl Menger23, vor
allem um die Frage, wie die gegebene Wirklichkeit moglichst addquat zu
erkennen sei. Wihrend Schmoller dabei die Relevanz eines idiographischen

20 Vgl. DeCecco 1988; Koblitz 1987; Benhabib et al. 1995.

21 Gemeint ist also weder der Werturteilsstreit, der mitunter als »zweiter Methodenstreit« betitelt
wird (vgl. Kreckel 1972, S.121), noch der Positivismusstreit, der mancherorts als »dritter
Methodenstreit« (vgl. ebd., S. 21) gilt.

22 Vgl. Schmoller 1888.
23 Vgl. Menger 1883.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

172 Jenni Brichzin und Felix Kronau

Zugangs in den Sozialwissenschaften (im Unterschied zu den Naturwissen-
schaften) betont, vertritt Menger bei seiner Suche nach essentiellen (6kono-
mischen) Wahrheiten eine klar nomothetische Position.

Das erinnert an den Positivismusstreit, denn eine dhnliche Position ver-
tritt hier ja auch Karl Popper gegeniiber Theodor Adorno. Und doch ist
diese zweite Kontroverse keine blofle Wiederholung des Methodenstreits —
nicht zuletzt, weil sich Poppers Kritizismus klar vom aristotelischen Essen-
tialismus nach Art Mengers abgrenzt.2* Vor allem aber wankt im Positivis-
musstreit der 1960er Jahre eben die wissenschaftstheoretische Stellung der
gegebenen Wirklichkeit: Ist sie nun neutraler Gegenstand der Erkenntnis,
deren Gesetzmifigkeiten es in immer besserer Anndherung auf die Spur zu
kommen gilt, wie Popper meint?25 Oder ist der Status quo nicht eigentlich
selbst verdachtig? Sind nicht die bestehenden gesellschaftlichen Verhiltnisse
Keimzellen fiir systematische Verzerrungen der Analyse, wie Adorno insis-
tiert?26

In der EKK schlieSlich bildet gerade die Einsicht, dass der (patriarchale)
Status quo erkenntnisverzerrend wirkt, eine gemeinsame Basis: Auf beiden
Seiten dieser Kontroverse wird also gegen die bestehende Wirklichkeit
angedacht. (Wodurch sich auch das Gewicht einer damals wie heute disku-
tierten Frage nach Nihe und Distanz feministischer Theorie zu den politi-
schen Bewegungen ihrer Zeit erklirt.2’) Die neue Kernfrage lautet daher
nicht (wie noch im Positivismusstreit), ob ein solches Vorhaben tiberhaupt
Aufgabe der Sozialwissenschaften sein sollte — sondern wie es am besten
gelingen kann. Unversehens hat sich die Problemstellung gegenuiber der
Ausgangslage im Methodenstreit fast schon verkehrt: Es geht nicht mehr
darum, die gegebene Wirklichkeit moglichst adaquat zu erkennen. Vielmehr
soll der richtige Weg gefunden werden, um Erkenntnis den bestehenden
Verhiltnissen entgegen zu entwickeln.

Wie schon Methoden- und Positivismusstreit vor ihr, so gilt auch die EKK
als Kampf, der zwischen zwei theoretischen Lagern ausgetragen wird — in
diesem Fall einem »essentialistischen« und einem »konstruktivistischen«.
Doch war die Gegenuberstellung bereits bei den anderen beiden Kontrover-
sen nicht ganz eindeutig, ist sie es im Falle der EKK noch weit weniger. Nur
vereinzelt wird sie als konkreter Konflikt erzahlt: etwa als hitziges Aufein-
andertreffen der beiden Lager bei konkurrierenden Konferenzen zu Homo-
sexualitdt in Amsterdam oder als Auseinandersetzung zwischen Judith But-
ler, Seyla Benhabib und anderen, zusammengefasst in der Debattenschrift

24 Vgl. Popper 1979, S. 21 ff.
25 Vgl. Popper 1962.

26 Vgl. Adorno 1962.

27 Vgl. Villa, Speck 2020, S. 7.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 173

Der Streit um Differenz.?8 Dennoch durchzieht die Deutung als polarisiertes
Gegeneinander von Essentialismus und Konstruktivismus Ende der 1980er,
Anfang der 1990er Jahre verschiedenste Debattenstrange der feministischen
Theorie?? — von der Homosexualitatsforschung bis zu Auseinandersetzun-
gen mit Umweltfragen, von der Wissenschaftstheorie bis zur Kapitalismus-
kritik. Am Beispiel der Kontroversen um Okofeminismen lisst sich gut
nachvollziehen, worum es dabei geht.

Seit den 1990er Jahren gelten Okofeminismen innerhalb der feministi-
schen Debatte fast als Inbegriff eines problematischen Essentialismus.3?
Beeinflusst von den sozialen und okologischen Bewegungen ab den 1960er
Jahren, etablierte sich diese Denkrichtung seit den 1970ern zunichst beson-
ders in Nordamerika.3! Das Herzstiick 6kofeministischer Positionen, egal
welcher Provenienz — denn die Denkrichtung ist keinesfalls homogen3!
—, bildet dabei die Einsicht in die »parallel oppression of women and
nature«.32 Gemeint ist die Annahme: Beides, sowohl die sich in der fort-
schreitenden Umweltzerstorung offenbarende Unterdriickung der Natur als
auch die mit der Abwertung alles Weiblichen einhergehende Unterdriickung
der Frauen, wire demnach gleichermafSen einem patriarchal gepragten Sta-
tus quo geschuldet. Dabei ist es weniger relevant, ob die nihere Bestim-
mung jenes Status quo nun, in den Begriffen prominenter Vertreter:innen
von Okofeminismen, als »mechanistisch«33, »rationalistisch«34, »kolonialis-
tisch« oder »kapitalistisch«35 erfolgt. Zentral bleibt: Wer etwas gegen die
Umweltzerstorung tun mochte, muss sich herrschenden patriarchalen Denk-
und Lebensweisen entgegenstellen — und umgekehrt. Soweit wiirden viele
Vertreter:innen konstruktivistischer Positionen wohl folgen.

Doch wie gesagt: Bei der Frage nach der Art und Weise, wie nun gegen
den Status quo angedacht werden soll, endet das Einverstindnis. Denn 6ko-
feministisch erfolgt der Schluss immer wieder von der parallelen Unterdrii-
ckung auf eine spezielle, ja, mitunter essentielle Verbindung, die zwischen
»den Frauen« und »der Natur« bestehe.3¢ Verkiirzt gesagt, lautet die These:
Es liege in der Natur der Frauen, der Natur ndher zu stehen, als dies

28 Vgl. DeCecco 1988; Benhabib et al. 1995.

29 Vgl. Meusinger 1996.

30 Vgl. Gaard 2011, S. 31; Majumdar 2019, S. 70; Leach 2007, S. 70.
31 Vgl. Merchant 1998, S. 202; Allison 2017.

31 Vgl. Gaard 2011, S. 32.

32 Gaard, Gruen 1993, S. 1.

33 Vgl. Merchant 2020.

34 Vgl. Plumwood 1991.

35 Vgl. Mies, Shiva 2016.

36 Vgl. Warren 1993.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

174 Jenni Brichzin und Felix Kronau

bei den (starker kultur- als naturgebundenen) Minnern gegeben sei. Bei
Frauen resonierten also — im Sinne des doppelten Naturbezugs, den wir ein-
leitend bereits angesprochen hatten — »nature within and nature without«.3”
Begriinden ldsst sich dies mit der Stellung der Frauen im (Re-)Produktions-
system: Thre Fahigkeit, Leben zu geben, und ihre Sorge dafiir, Leben zu
erhalten, bedingen ein Weltverhiltnis, das auf »caring and nurturing«38
beruhe und jeglicher Form von Ausbeutung und Unterdriickung entgegen-
stehe. Die bedeutende okofeministische Theoretikerin Ariel Salleh zieht das
Fazit: »[we] need to learn from women [...] to see how sustainability and
justice can fit together. «3?

Genau hier sehen Vertreter:innen »konstruktivistischer« Positionen — wie
Kritik aus poststrukturalistischer und postmoderner Richtung nun hiufig
gelabelt wird — allerdings das Problem. Sie betonen, dass die konzeptio-
nelle Fokussierung auf eine vermeintlich essentielle Verbindung zwischen
»den Frauen« und »der Natur« nicht dazu beitragt, den Status quo zu
uberwinden. Im Gegenteil: Auf diese Weise werde die gesellschaftlich kon-
struierte Vorstellung des different Weiblichen nur noch weiter zementiert —
und damit auch die prekire Stellung der Frauen.*° Eine Kritikerin kommt
zu dem Urteil: »As a result, [ecofeminism] merely perpetuates the notion
that biology determines the social inequalities between men and women. «*4!
Die okofeministische, fortan als »deeply essentialist«4? betrachtete Art und
Weise, gegen den Status quo anzudenken, gilt entsprechend nicht mehr als
emanzipativ, sondern als regressiv.

Diese Sichtweise, also die fundamentale Infragestellung von unter Essen-
tialismusverdacht stehenden Ansitzen (ob okofeministisch oder nicht),
gewinnt im Laufe der 1990er Jahre in der EKK die Oberhand. Ein Para-
digmenwechsel findet statt.#3 Allerdings, und dies hat die EKK mit dem
Positivismusstreit gemein: So wie bereits die Kategorisierung als »Positi-
vismus« ist auch die Kategorisierung als »Essentialismus« vor allem eine
Fremdzuschreibung in kritischer Absicht. Allenfalls ein Teil der fortan als
»essentialistisch« verponten Ansitze beruht tatsachlich auf der Vorstellung,
den Dingen — hier: den Geschlechtern — wiirde ein eindeutiges, universales

37 Plumwood 1991, S. 18.
38 Archambault 1993, S. 20.

39 Vollstindiges Zitat: »Researchers, political leaders and movement activists — including social
ecologists — need to learn from women, peasants and indigenes to see how sustainability and
justice can fit together«; Salleh 2017 a, S. 55.

40 Vgl. zum Beispiel Agarwal 1992, S. 123; Archambault 1993, S. 21; Butler 2021 [1990], S. 431.
41 Archambault 1993, S. 21.
42 Sargisson 2001, 63.

43 Vgl. Dekker 2013, S.36; Becker-Schmidt, Knapp 2000, S.74; Bauhardt, von Wahl 1999,
S.212.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 175

und tiberzeitliches Wesen innewohnen, das Gegenstand oder Ausgangspunkt
der Erkenntnissuche sein muss.*4 Und auch nicht alle entsprechend cha-
rakterisierten Perspektiven zeigen, wie ein gangiger Vorwurf lautet, einen
»auferordentlich erhohten Naturbegriff«.*> Noch einmal exemplarisch zu
Okofeminismen: Hier ldsst sich beispielsweise zwischen einem »body-based
argument« und einem »oppression argument«* unterscheiden; wihrend
also manche Vertreter:innen Okofeministischer Positionen die besondere
Nihe der Frauen zur Natur tatsiachlich in deren Biologie verorten, begriin-
den andere diese Nahe durch spezifische, sozial bedingte Unterdrickungs-
erfahrungen. Derartige theoretische Differenzierungen kann der pauschale
Essentialismusvorwurf nicht abbilden.

Umgekehrt lasst sich aber auch argumentieren: Die Annahme, man misse
essentialistische Gehalte unter allen Bedingungen zum Vorwurf machen,
Essentialismen seien immer und per se problematisch, stellt selbst eine unzu-
lassige Vereindeutigung (oder, wenn man so mochte, Essentialisierung) dar.
Diese Kritik schwingt im Begriff des strategischen Essentialismus mit, den
die indische Theoretikerin Gayatri Chakravorty Spivak pragt*” und der
ebenfalls in den 1990er Jahren vielfach aufgegriffen und diskutiert wird.
Unter strategischem Essentialismus ldsst sich dabei die zu politischen Zwe-
cken unabdingbare Inanspruchnahme von Essentialisierungen verstehen,
also eine Strategie »whereby differences (within a group) are temporarily
downplayed and unity assumed for the sake of achieving political goals«.4
Essentialistische Identititskategorien wie etwa »die Frauen« konnen also
dazu dienen, gemeinsame Anspriiche einzufordern oder politische Hand-
lungsfahigkeit zu erlangen. Spivak selbst geht sogar noch ein Stiick weiter
und stellt fest, dass man sich auch theoretisch (sogar als tiberzeugte Dekon-
struktivist:in) nie endgiiltig von vereindeutigenden Festschreibungen freima-
chen konne: »In fact I must say I am an essentialist from time to time.«4’

Wir hatten die EKK als wichtige wissenschaftstheoretische Debatte dem
Methodenstreit und dem Positivismusstreit gegentibergestellt. Wahrend es
noch im Methodenstreit um die Frage gegangen war, wie soziale Wirk-
lichkeit moglichst addquat zu erfassen sei, wird in der EKK nun darum
gerungen, mit welchen Erkenntnismitteln sich am besten gegen einen

44 Vgl. Agarwal 1992, S.123.
45 DeCecco 1988, S. 149.
46 Archambault 1993, S.19.

47 Vgl. Spivak 1994; Spivak 1985. Den Begriff des strategischen Essentialismus hat Spivak selbst
allerdings eher umrissen als systematisch entwickelt und sich spiter sogar ganz von diesem
distanziert; vgl. Spivak 2009.

48 Eide 2016, S. 2.
49 Spivak 1985, S.183.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

176 Jenni Brichzin und Felix Kronau

als problematisch erachteten — da als erkenntnisverzerrend verstandenen
— gesellschaftlichen Status quo andenken ldsst. Dabei kristallisieren sich
zwei systematisch unterschiedliche Strategien des Gegen-den-Status-quo-
Andenkens heraus, die durch die Pauschalkategorien »Essentialismus« und
»Konstruktivismus« nur sehr ungenau erfasst werden: Auf der einen Seite
stechen Ansitze (etwa Okofeministischer Art), die der dominanten Sicht
auf die bestehenden Verhiltnisse konkrete, positiv bestimmte, kategorial
ausgearbeitete Alternativvorstellungen entgegensetzen. Dabei miissen solche
Alternativvorstellungen nicht notwendig im tublichen Verstindnis »essentia-
listisch« angelegt sein miissen. Auf der anderen Seite steht hingegen jener
nach der EKK dominierende Zugang, der aus der Einsicht in die erkennt-
nisverzerrende Wirkung des Status quo die Konsequenz zieht: dass Ver-
suchen der vereindeutigenden, positiven, kategorialen Festschreibungen und
der Formulierung universalisierender Wahrheitsanspriiche grundsatzlich mit
Skepsis zu begegnen ist.>0

Treffender denn schlicht als »Konstruktivismus« ldsst sich letztere
Erkenntnisstrategie als Herausbildung eines paradigmatischen, konstrukti-
vistischen Anti-Essentialismus begreifen. Einer Denkrichtung also, die sich
auf der Gegenstandsseite insbesondere fiir praktische Verdinglichungen,
Festschreibungen, Essentialisierungen — etwa von Geschlechtervorstellungen
— interessiert. Und die auf der theoretisch-methodologischen Seite nach Mit-
teln sucht, um derartigen Festschreibungen entgegenzuwirken beziehungs-
weise sie subversiv zu unterlaufen.’! Okofeminist:innen und andere spre-
chen bei dem, was wihrend und nach der EKK passiert, von einem
»anti-essentialist backlash«.52

3. Gegen den Status quo andenken: Maria Mies und Donna Haraway im
Kontrast

Fur (oko-)feministische Theoretiker:innen in den 1980er Jahren ist klar:
Mit den gestorten Geschlechter- und Naturverhiltnissen dieser Zeit gehen
gestorte Denkverhaltnisse einher. Deshalb wachst sich die EKK zu einer wis-
senschaftstheoretischen Debatte aus: Es wird um Erkenntnisweisen gerun-
gen, die der Gegenwart addquat sind. Im vorangegangenen Abschnitt hatten
wir bereits angedeutet, dass die Wege, die dabei innerhalb der feministischen
Theorie eingeschlagen werden, haufig weit weniger eindeutig unterscheid-

50 Eine Annahme, die wiederum nicht auf jede Form des Konstruktivismus — etwa den Sozialkon-
struktivismus nach Peter Berger und Thomas Luckmann oder die Systemtheorie nach Niklas
Luhmann - zutrifft.

51 Vgl. Brichzin et al. 2022, S. 24f.

52 Gaard 2011, S. 37.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 177

bar sind, als es die polare Gegenuberstellung von »Essentialismus« und
»Konstruktivismus« suggeriert. An zwei Theoretikerinnen, die sich einmal
im engen und einmal im weiteren Sinne Okofeminismen zurechnen lassen,
mochten wir dies erortern: Maria Mies und Donna Haraway.

Die Gegentiberstellung dieser beiden Theoretikerinnen erscheint uns des-
halb so interessant, weil ihre Stellung im gegenwartigen Theoriediskurs,
einerseits, kaum unterschiedlicher sein konnte: hier die dem essentialisti-
schen Lager zugerechnete deutsche Soziologin Mies, auf die in den heutigen
Gender Studies zwar immer noch verwiesen wird — allerdings meistens
als Vertreterin einer Position, die man tiberwunden zu haben glaubt.’3
Okofeminist:innen wie Mies sind damit Bestandteil des Fachkanons, die
Auseinandersetzung mit ihnen bleibt aber oft auf die blofSe Nennung ihrer
Namen beschrinkt.’* Dem gegentiber steht die dem konstruktivistischen
Lager zugerechnete, gut zehn Jahre jiingere US-amerikanische Biologin und
Sozialforscherin Haraway, deren Texte gerade in den gegenwartigen Debat-
ten rund um das Anthropozin erhebliche Prominenz gewonnen haben.’’
Schon aufgrund dieser (gefuhlten) Allgegenwart hebt sich Haraway deutlich
von Mies’” anwesender Abwesenheit im Theoriediskurs ab.

Andererseits wird bei der Relektiire einiger Schlusseltexte beider Auto-
rinnen sichtbar, dass sich deren Suchbewegungen rund um die grofe
okofeministische Trias Geschlecht, Natur und Wahrheit stellenweise durch-
aus nahekommen. Unsere kontrastierende Gegeniiberstellung der beiden
Erkenntniswege soll deutlich machen, warum Haraway gegenwirtig so
gefragt ist — zugleich bereiten wir aber auch eine Antwort auf die Frage
vor, warum ein theoretischer Anschluss an Mies (und die Okofeminismen
insgesamt) heute wieder naher liegt als in den letzten 20, 30 Jahren.

3.1 Wabhrbeit im Ganzen: Der Erkenniniszugang von Maria Mies

Maria Mies gilt zweifelsfrei als »leading ecofeminist thinker«,¢ sie ist die
bekannteste deutsche Vertreterin okofeministischen Denkens. Geboren in
einer Bauernfamilie in der Vulkaneifel, hatte Mies es nicht nur wihrend
der 1970er Jahre auf dem unwahrscheinlichsten Bildungsweg zu einer

53 Vgl Villa 2003, S. 155.
54 Vgl. Moore 2016, S. 25 ff.

55 Thre Wirkung ist dabei mitnichten auf die Sozialwissenschaften beschrinkt. Laut des Rankings
des Kunstmagazins Monopol stand Haraway 2021 auf Platz 3 der relevantesten Personen im
Kunstbetrieb. »Gerade in den letzten Jahren kam gefiihlt kein Ausstellungstext ohne Haraway-
Zitat aus«, befindet etwa Amira Ben Saoud. Das lige nicht zuletzt an ihrer »fiir Wissenschafts-
verhiltnisse eigentiimlich neuen Sprache«, die »humorvoll und provokant, glasklar, aber auch
vollig opak« sei; Ben Saoud 2021.

56 Salleh 2014, S. x.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

178 Jenni Brichzin und Felix Kronau

ordentlichen Professur gebracht.’” Thre Methodischen Postulate zur Frauen-
forschung>® — von Mies auf dem Deutschen Soziologentag 1977 vorgestellt
— bestimmen auch lange Zeit, »was unter feministischer Methode zu verste-
hen sei«.*® Die von ihr mitherausgegebene Zeitschrift Beitrige zur feminis-
tischen Theorie und Praxis ist lange das mafsgebliche Debattenmedium an
der Schnittstelle zwischen feministischer Forschung und Politik. Gemeinsam
mit Veronika Bennholdt-Thomsen und Claudia von Werlhof veroffentlicht
sie aufSerdem 1983 das, was als deutschsprachiger Griindungstext®® okofe-
ministischen Denkens gelten kann: Frauen, die letzte Kolonie.! Auf diese
beiden Schlisseltexte, also die Methodischen Postulate und Mies’ Beitriage
in Frauen, die letzte Kolonie, stiitzen wir uns bei den folgenden Uberlegun-
gen hauptsichlich.

Es sind die Methodischen Postulate, mit denen Mies die feministische
Debatte nachhaltig gepragt hat. Gleichzeitig ist es aber auch dieses methodi-
sche Manifest, das spater dazu fithren wird, dass ihr Ansatz auf eine aktivis-
tische Betroffenheitsforschung reduziert wird.6? Die sieben Forschungsma-
xime, die Mies hier formuliert, hatte sie unter anderem aus ihrer eigenen
— zugleich aktivistischen und wissenschaftlichen — Erfahrung im Einsatz fur
das erste autonome Frauenhaus in Koln entwickelt.®3 Die stark marxistisch
gepragte Denkerin vertritt die Position: Relevante Forschung, Forschung,
die nicht schlicht die Unwahrheiten der herrschenden Denkverhiltnisse
reproduziert, wird durch »aktive Teilnahme« an den politischen »Kamp-
fen« ermoglicht.®* An die Stelle der nur vermeintlich neutralen, objekti-
ven, wertfreien Beobachtungsposition setzt Mies das, was sie »bewusste
Parteilichkeit«®’ nennt. Gemeint ist eine wissenschaftliche Haltung, die den
Gegenstand der Forschung gerade nicht zum Objekt macht, sondern sich
tatsachlich auf ihn einldsst und sogar teilweise mit ihm identifiziert, kurz: in
tatsachliche Verbindung mit ihm tritt. Genau solche Affirmation von Partei-
lichkeit dient Kritiker:innen als Beleg dafiir, dass es Mies eben hauptsachlich
um den Kampf fir von Unterdriickung betroffene Gruppierungen gehe —

57 Vgl. Mies 2008, S. 72 f., 121.

58 Mies 1978.

59 Schroter 2000, S. 11.

60 Vgl. Attia 1991, S. 91.

61 Vgl. von Werlhof et al. 1988.

62 Vgl. Wohlrab-Sahr 1993; Binder 2022, S. 38.
63 Vgl. Vogel 1980.

64 Vgl. Mies 1978, S. 49, 52.

65 Ebd., S.47.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 179

eine Einschitzung, zu der Mies letztlich auch selbst beigetragen hat.6¢ Wis-
senschaft jedenfalls scheint dabei aus dem Fokus geraten zu sein.

Doch mit dieser Lesart wird Mies’ Denken empfindlich verkiirzt. Denn in
einem ganz emphatischen Sinne geht es ihr immer auch um Wissenschaft.
» Auch«, weil sich aus ihrer Sicht Wissenschaft und Politik beziehungsweise
Theorie und Praxis nicht vollstindig voneinander trennen lassen. Mies
betont, dass die parteiliche Forschungshaltung sowohl »wissenschaftliche
als auch ethisch-politische Bedeutung«®” besitze. Wenn sie also der Praxis
Vorrang vor der Theorie einriumt,®® so hat dies Erkenntnisgriinde: Aus
ihrer Sicht muss die »Verianderung des Status quo [...] Ausgangspunkt
wissenschaftlicher Erkenntnis«®? sein, weil sich gesellschaftliche Zusammen-
hinge nur dort wirklich begreifen lassen, wo an ihnen geriithrt wird.
Mies illustriert dies mit einem Zitat von Mao Tse-Tung: »Willst du den
Geschmack einer Birne kennen lernen, musst du sie verandern, d.h. sie
in deinem Mund zerkauen.«”% Forscher:innen miissten dorthin, wo Gesell-
schaft in politische Bewegung gerit, und sich aktiv beteiligen — nur so
wirden sie tatsichliche Einblicke in die Konstitution der Welt erhalten.
Und darum miisse nun das alte, objektivistische Wissenschaftsverstindnis
abgelost werden, ein »neues, materialistisches Wissenschafts- und Erkennt-
nisverstandnis«’! miisse her.

Ein materialistisches Erkenntnisverstindnis also — was genau meint Mies
damit? Mies entwickelt ihr Verstandnis von Materialismus in Anlehnung an,
aber auch in deutlicher Abgrenzung von Karl Marx. Marx hat aus ihrer
Sicht Recht — das wird in Frauen, die letzte Kolonie deutlich —, wenn er
darauf besteht, dass sich die Geschichte nur aus der produktiven und dyna-
mischen Wechselwirkung zwischen Menschen und Natur begreifen lisst.”2
Unrecht hat er fiir Mies hingegen, was seine Vorstellung von der Art dieser
Wechselwirkung anbelangt: Marx verstehe sie asymmetrisch als Gewalt-
und Herrschaftsverhiltnis, in dem der Schopfer-Mensch (beziehungsweise
Mann) auf eine passiv gedachte Natur zugreift und sie sich instrumentell
aneignet.”3 Natur trete fiir ihn hauptsichlich als Ressource — als Trigerin

66 Etwa mit Aussagen wie: »Die Soziologie interessiert mich wenig. Ich verstehe mich nicht als
Wissenschaftlerin. Ich nutze das Stiick Macht, was ich dort habe, fir das, was ich richtig
finde«; Mies, Speck 1989, S. 20.

67 Mies 1978, S. 48.
68 Vgl. Mies 1997, S. 55.

69 Mies 1978, S. 50.

70 Ebd.

71 Ebd., S.49.

72 Vgl. Mies 1988, S. 169; Marx 1990 [1844], S. 516-517.
73 Vgl. Mies 1988, S. 168; Mies 1992, S. 66.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

180 Jenni Brichzin und Felix Kronau

von gesellschaftlichen Gebrauchs- oder Tauschwerten — in Erscheinung.”*
Hier sieht Mies den Materialismusbegriff bei Marx okonomistisch verengt.

Mies hingegen fasst jene Wechselwirkung anders. Zwar behilt sie die
kategoriale Mensch-Natur-Unterscheidung bei, und auch das Konzept der
Produktivitit bewahrt seine theoretische Zentralstellung, wenn sie beispiels-
weise schreibt: »Im Gegensatz zu den Tieren ist [...] der menschliche Gegen-
standsbezug zur Natur ein produktiver.«”> Doch die Gewichtung inner-
halb der Mensch-Natur-Unterscheidung verschiebt sich gegeniiber Marx
entscheidend. Natur (beziehungsweise Materie) steht namlich bei Mies fur
die dichten, aktiven, unhintergehbaren »lebendigen Zusammenhinge«,”¢ in
die Menschen immer schon eingebunden sind und von denen sie sich nicht
frei machen konnen, selbst wenn sie es wollten. Natur zu begreifen heifSt
fur Mies deshalb auch, sich der Abhingigkeit von ihr bewusst zu werden.
Das bedeutet jedoch nicht, dass Menschen der Natur einfach ausgeliefert
waren — von Marx tibernimmt Mies ein dynamisches, jedoch vom teleologi-
schen Determinismus befreites Geschichtsverstandnis:”” In der Wechselwir-
kung zwischen Natur und Menschen entwickeln sich beide dialektisch fort.
Entscheidend ist: Wirklichkeit ist ohne diese materiellen Zusammenhinge,
ohne Sinn fiir die vielfaltigen Interdependenzen, ohne » Miteinander«78 nicht
zu begreifen. Sie ist das Resultat einer »Geschichte von Interaktionen« zwi-
schen Mensch und Natur.”?

Mies’ materialistischer Erkenntnisbegriff zielt darauf ab, gesellschaftli-
che Prozesse im Kontext des Ganzen der lebendigen Zusammenhinge zu
begreifen. Genauer mochten wir daher im Folgenden von einer materialis-
tisch-holistischen Erkenntnisweise sprechen. Schon in den Methodischen
Postulaten hatte sie ja zu einer fundamentalen Kritik des herrschenden Wis-
senschaftsverstindnisses angesetzt — dessen analytisch orientierter Objekti-
vismus interessiere sich nur fiir isolierte Einzeltatsachen und verliere so
das Ganze der Wirklichkeit aus dem Blick.89 Das sei Szientismus, nicht
Wissenschaft, lautet ihr Urteil.8! Spiter formuliert sie noch scharfer: Ein

74 Vgl. Marx 1962 [1890], S. 62, 192. Doch Marx behauptet auch: »Der Mensch kann in seiner
Produktion nur verfahren, wie die Natur selbst, d.h. nur die Formen der Stoffe indern. Noch
mehr. In dieser Arbeit der Formung selbst wird er bestindig unterstiitzt von Naturkriften.
Arbeit ist also nicht die einzige Quelle der von ihr produzierten Gebrauchswerte, des stofflichen
Reichtums. Die Arbeit ist sein Vater [...], und die Erde seine Mutter«; ebd. S. 57.

75 Mies 1988, S. 169; Hervorhebung im Original.
76 Mies 2016, S. 60.

77 Mies 1988, S. 168.

78 Mies 1992, S.123.

79 Mies 1988, S. 167.

80 Vgl. Mies 1978, S. 47.

81 Ebd.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 181

solches Wissenschaftsverstindnis beruhe »auch methodologisch auf Gewalt
[...], auf der Analyse, dem Experiment, dem Sezieren, dem Auseinander-
nehmen von lebendigen Zusammenhingen«.82 An diesen Stellen zeigt sich
noch einmal, wie sehr man Mies missversteht, stempelt man sie als Betrof-
fenheitsforscherin ab. Denn es geht ihr nie nur um partikulare Gruppen: Die
bewusste Parteilichkeit ist, typisch fur Mies’ dialektisches Denken, Vehikel.
Erst die identifizierende Verbindung mit dem partikularen Forschungsgegen-
stand eroffne Einblicke in den Gesamtzusammenhang, an dem das Partiku-
lare immer teilhabe.?3 Um diesen Gesamtzusammenhang muss es laut Mies
schlieflich gehen: »[W]irklich objektive Erkenntnis«34 sei nur durch ein
Zielen aufs Ganze zu erreichen.

Wo dies nicht geschieht, produziere Wissenschaft viel Irrelevantes, aber
auch schlicht Unwahrheiten. Frauen sind Mies’ paradigmatisches Bei-
spiel fiir die unwahrheitsproduzierende Wirkung des herrschenden Wissen-
schaftsverstindnisses. Letzteres ordne Frauen unmittelbar der Natur zu
(beziehungsweise Manner der Kultur). Frauen erscheinen auf diese Weise
(wie Natur) als passiv, unproduktiv, ressourcenhaft, als von ihrer Biologie
determiniert.85 Mit einem derart »biologistisch verzerrten Naturbegriff«8¢
verdriange man die Bedeutung von Frauen als urspriingliche Produzentinnen
— sie hitten sich nicht zuletzt ihr Vermogen, Kinder auf die Welt zu bringen
und fur sie zu sorgen, stets aktiv angeeignet (und damit auch Natur selbst
transformiert).8” In Verkehrung der gingigen Sichtweise beschreibt Mies
in Frauen, die letzte Kolonie Mianner als Mingelwesen und den instrumen-
tell-analytischen Zugang zur Realitit als Ausdruck dieses Mangels: Weil
sie ihre eigene Produktivitit (mangels Gebarfahigkeit) nicht unmittelbar am
eigenen Korper erleben und aneignen konnten, seien sie auf Vermittlung
durch duflere Instrumente angewiesen. Die Folgerung: »Ohne Werkzeuge ist
der Mann kein Mensch. «88

82 Mies 2016, S. 60.

83 Vgl. Mies 1978, S. 47f.
84 Ebd.,S.47.

85 Mies 1988, S. 165.

86 Ebd.,S.165.

87 Vgl. ebd., S.169. So hitten Frauen zu (nahezu) keinem Zeitpunkt in der menschlichen
Geschichte den generativen Kriften ihres Leibes nur hilflos gegeniibergestanden. Sie hitten sich
diese immer durch Beobachtung und Analyse »angeeignet«. Etwa indem sie durch verschie-
denste soziale, kulturelle und medizinische Techniken die Zahl der Kinder bestimmen konnten,
die sie bekommen wollten. Ein Beispiel wire die Technik, in Absprache mit anderen Frauen
nicht nur die eigenen, sondern auch fremde Kinder zu »stillen«, um das Wiedereinsetzen des
Eisprungs nach einer Schwangerschaft hinauszuzogern; vgl. Mies 2014, S. 53-54.

88 Mies 1988, S.174.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

182 Jenni Brichzin und Felix Kronau

Frauen und Gebarfihigkeit, Manner als biologische Miangelwesen — an
dieser Stelle scheint tatsachlich etwas von dem Essentialismus durch, der
Okofeminismen so gerne vorgeworfen wird.8? Doch Mies’ Verweise auf die
biologische Positioniertheit der Korper diirfen nicht deterministisch missver-
standen werden: Natur ist fiir Mies eben gerade nichts Statisches, ist immer
in Entwicklung begriffen, kann immer produktiv transformiert werden.
Letztlich sind so auch Manner in der Lage, sich die zentralen »caring and
nurturing qualities«? anzueignen — eine Gesellschaft in fiirsorglichem und
unterstiitzendem Miteinander ist denkbar. Ohne eine materialistisch-holisti-
sche Erkenntnisweise bleibt sie laut Mies jedoch unerreichbar.

Als Mies allerdings zwei Jahrzehnte nach der Veroffentlichung der Metho-
dischen Postulate einen Blick zuriickwirft, wirkt sie tief enttiuscht.?! Die
konstruktivistische Perspektive, die sich mit der »Ideologie des Postmoder-
nismus«“2 in der Frauenforschung durchgesetzt habe, habe »die Erinnerung
[...] an das Band vernichtet, das uns mit dem Rest der organischen und
inorganischen Welt verbindet, an unser Verwurzeltsein in der Natur als
etwas Gegebenem und nicht Konstruiertem«.?3 Das postmoderne Spiel der
Differenzen erscheint Mies als neuerlicher Ausdruck eines sezierenden, ato-
mistischen Denkens. Mit ihm werde »jede Gewifsheit von Wirklichkeit
und Wahrheit unterminiert«°4 — Beliebigkeit halte Einzug, kategoriale Unbe-
stimmtheit regiere und unterbinde jede Handlungsfiahigkeit: »Wenn alles
gleich-giiltig ist, entfallt jeglicher Grund, eine Moglichkeit gegentiber einer
andern zu wihlen.«?5 Als eine der zentralen Vertreter:innen einer solchen
Perspektive erscheint ihr Donna Haraway. In deren Konzept der Cyborg
vermag Mies nur Naturvergessenheit und Muttermord zu erkennen.”¢

3.2 Vervielfaltigtes Wissen: Der Erkenniniszugang von Donna Haraway

Es fallt nicht leicht, das Denken Donna Haraways einzuordnen. Es gibt
viele Versuche, sie als postmoderne, konstruktivistische, posthumanistische,
neo-materialistische usw. Wissenschaftlerin zu beschreiben — und in ihrer
typisch ironischen Art hat sich Haraway verschiedentlich zu solchen Kate-

89 Vgl. zum Beispiel Attia 1991.

90 Mies, Shiva 2014 [1993], S. 322.
91 Mies 1997.

92 Ebd., S. 59.

93 Ebd., S. 60.

94 Ebd., S.62.

95 Ebd., S.59.

96 Vgl. ebd., S. 60.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 183

gorien bekannt, um sich sogleich von ihnen zu distanzieren.”” Gerade diese
ironischen Anniherungs-/Distanzierungsbewegungen helfen jedoch weiter.
Sie bringen namlich das vielleicht bedeutsamste Merkmal zum Vorschein,
das ihr gesamtes Schaffen durchzieht: das Leitmotiv der »Uberkreuzun-
gen, Vermischungen und Grenziiberschreitungen«,”® ihr denkendes Angehen
gegen eindeutige, stabile Kategorisierungen, insbesondere wo sie die Form
der Dichotomisierung annehmen. Haraways theoretisches Optieren gegen
eindeutige Festschreibungen und fiir das Hybride, das Fluide, das nicht-dua-
listische, macht sie zu einer paradigmatischen Vertreterin anti-essentialisti-
schen Denkens im weiter oben explizierten Sinne.

Lasst sich Haraway dennoch als okofeministische Denkerin bezeichnen?
Fest steht, dass sie sich schon in ihrem wohl populirsten Text, »A
Cyborg Manifesto« (erstmals verdffentlicht 1985), explizit gegen Okofe-
minismen wendet. Sie problematisiert dabei das, was sie »organicisms«®?
nennt, weil solche Organizismen Vorstellungen von vermeintlich natiirlicher,
essentiell-urspriinglicher, organischer Ganzheit Vorschub leisteten.'%0 Damit
setze diese Denkrichtung blof$ den patriarchal-wissenschaftlichen Unterdri-
ckungsgestus der endgultigen Unterwerfung aller Teile unter ein hoheres
Ganzes von anderer Richtung her fort. Aus demselben Grund problemati-
siert sie, ganz dhnlich zu anderen Vertreter:innen des »konstruktivistischen «
Lagers der EKK, den okofeministischen Weiblichkeitsmythos:101 Auch die
neuerdings positive Besetzung des vermeintlich natiirlich Weiblichen trage
nicht zur Befreiung der Frauen bei — im Gegenteil befordere es blof§ deren
weitere Fixierung; etwa indem er den aufgezwungenen Status als Mutter
fortschreibe.02 Dagegen setzt Haraway die geschlechts- und mutterlosen
Figuren der Cyborgs, »a hybrid creature, composed of organism and
machine«,193 die ein Denken in hergebrachten Kategorien und Hierarchisie-
rungen gerade dadurch unterbinden, dass sie sich radikal davon losen.

Es scheint also zunidchst naheliegend, Haraways Ansatz so polar dem
Okofeminismus entgegenzustellen, wie sich Essentialismus und Konstrukti-
vismus vermeintlich im EKK gegeniiberstehen und wie sich das auch bereits
in Mies’ Kritik angedeutet hatte. Entsprechend lasst sich kontrastiv reka-

97 Besonders prignant kommt diese ironische Haltung im ersten Satz von » A Cyborg Manifesto«
zum Ausdruck: »This chapter is an effort to build an ironic political myth faithful to femi-
nism, socialism, and materialism. Perhaps more faithful as blasphemy is faithful, than as rever-
ent worship and identification«; Haraway 1991 a, S. 149.

98 Haraway 2015, S.79.
99 Haraway 1991 a, S. 174.
100 Vgl. ebd., S. 150 ff.
101 Vgl. ebd., S. 173 ff.
102 Vgl. ebd., S.167.
103 Ebd., S.150.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

184 Jenni Brichzin und Felix Kronau

pitulieren: »Whereas ecofeminism seeks to strengthen the bonds between
women and nature by critiquing their parallel oppressions and encouraging
an ethic of caring and a politics of solidarity, Haraway seeks to destabilize
the nature/culture dualism that grounds the oppression of both women and
nature. «104

Trotzdem: Haraway wird immer wieder auch aktiv dem oOkofeministi-
schen Denken zugerechnet.!%5 Thr Denken — einmal mehr markantes Beispiel
hybridisierender Geistesarbeit — scheint zwischen Kritik und Affirmation
der Okofeminismen zu schillern. Vor allem in ihrem spiteren Werk nihert
sich Haraway, dieser Lesart folgen wir, 6kofeministischem Denken deutlich
an.1%¢ Die Cyborgs gehen zunehmend in der Menge wieder starker »organi-
scher« Figuren auf beziehungsweise unter; von Hunden tiber Brieftauben bis
zu den Invertebraten.19” Katharina Hoppe, Kennerin und Kommentatorin
des Haraway’schen Werks, erkennt im Kontext der Diskussionen um die
Klimakatastrophe gar vielversprechende Ansitze eines » Okofeminismus fiir
das 21. Jahrhundert«.108

Die Schwerpunktverlagerung hin zu mehr Okofeminismus lisst sich exem-
plarisch in ihrem jingsten Buch Staying with the Trouble. Making Kin
in the Chthulucene'%® — erschienen gut 30 Jahre nach dem »Cyborg Mani-
fest« — nachvollziehen. Zwar bleibt Haraway auch hier ihrer anti-essen-
tialistischen Theorietechnik treu, streunt sie auch hier durch flirrende
Begriffsfelder (getrieben von chthulu, nicht Cthulhu),19 die jeder essentia-
listisch-dichotomen Fixierung von Bedeutung entgegenwirken. Doch »das
okofeministische Motiv der Verbundenheit«,111 ebenso wie das Motiv der
Sorge,!12 das sich gleichermafSen als okofeministisch begreifen lasst, durch-
ziehen als neue Leitmotive ihr Werk: Haraway geht es erkennbar zuneh-
mend darum, ein Denken zu entwickeln, mit dessen Hilfe sich die »curious
practice of becoming-with others«113 greifen und begleiten lasst, ohne sie zu
prajudizieren — alles in Sorge um eine »habitable, flourishing world«.114

104 Alaimo 1994, S. 133.

105 Vgl. zum Beispiel Merrick 2017; Saave 2022.
106 Hoppe 2019, S.261.

107 Vgl. Lewis 2017.

108 Hoppe 2019, S. 264.

109 Haraway 2016.

110 Vgl. ebd., S. 101.

111 Hoppe 2019, S.261.

112 Haraway 2016, S. 41.

113 Ebd., S. 170; Hervorhebung durch die Autor:innen.
114 Ebd.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 185

An dieser Stelle beruhrt das Denken Haraways dasjenige von Mies. Geeint
in ihrer Ablehnung des herrschenden Wissenschaftsverstandnisses, geschult
in marxistisch-antikapitalistischer Theorie, suchen beide nach einer Perspek-
tive auf die Welt, die gestorte Denk- und damit auch die gestorten Natur-
verhiltnisse iberwinden hilft. Dreh- und Angelpunkt dafur ist die Einsicht
in die Unhintergehbarkeit dessen, was Mies »lebendige Zusammenhinge«
oder »Miteinander« nennt; zentral ist das Wissen um die »Verwobenheit«
(entanglement) der Dinge und Kreaturen — sie konnen sich nur in Abhingig-
keit voneinander, sie konnen sich nur relational konstituieren.''® Wie Mies
denkt Haraway solche Zusammenhinge also als produktiv, und wie Hara-
way grundet Mies diese Vorstellung in einen nicht-essentialistisch gedachten
Materialismus. 116 Es geht nicht darum, in eine vermeintlich unberiihrte, sich
selbst immer gleiche Natur zuriickzukehren,!1” es geht um das Verstindnis
fiir gemeinsames Werden in einer materiellen Welt voller »agency«.118

Dazu braucht es eine Wissenschaft, der es gelingt, einen »more adequate,
richer, better account of a world«!!® zu formulieren. Doch welche Erkennt-
nisweise ist einer Welt wie der beschriebenen adiaquat? Von Mies wissen
wir bereits, dass sie auf eine materialistisch-holistische Erkenntnisweise
setzt. Bis hierher haben wir allerdings auch schon deutliche Hinweise
erhalten, dass Haraway einen anderen Weg einschliagt: Wahrend Mies sich
an die Umarbeitung starker Kategorien — zum Beispiel »Natur«, »Frau«
und »Mensch« — macht und deren dialektische Vermitteltheit (nicht: Aufhe-
bung!) betont, sucht Haraway feministische Befreiung gerade im Mittel der
Befreiung von starken Kategorien. Doch hinter der Haraway’schen Vorstel-
lung von Erkenntnis steckt noch mehr. Was, das lasst sich dem dritten und
letzten von uns in niheren Augenschein genommenen Schlisseltext entneh-
men: ihrem Aufsatz iiber »Situated Knowledges« (erstmals veroffentlicht
1988).

Fangt man allerdings an, in »Situated Knowledges« zu lesen, konnte man
zunidchst einmal meinen, Mies und Haraway wiirden die Sache der Erkennt-
nis doch sehr dhnlich angehen. Denn wie Mies stellt auch Haraway das
gangige Objektivititsverstindnis fundamental infrage. Dieses beruhe, wie
Haraway einpragsam formuliert, auf einem »god-trick«:120 auf einem Blick
von oben aus dem Nirgendwo. Und wie Mies setzt Haraway dagegen auf

115 Haraway 2008, S. 281 ff.
116 Vgl. Coole, Frost 2010.
117 Merrick 2017, S. 110.
118 Coole, Frost 2010, S. 7.
119 Haraway 1991 b, S. 187
120 Ebd., S. 189.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

186 Jenni Brichzin und Felix Kronau

eine Form von Objektivitit,!?! die sich durch eine »Sicht von unten« -
die beiden Wissenschaftlerinnen formulieren wortgleich!22 — erreichen lisst;
durch das bewusste Sich-Einlassen (Mies sagt: bewusste Parteilichkeit) also
auf konkret situierte, je spezifische Zusammenhinge in ihrer »embodied
objectivity«.123 Doch hier trennen sich die Erkenntniswege auch schon wie-
der. Epistemologischer Abstand zwischen den beiden (Oko-)Feministinnen
entsteht insbesondere an zwei Stellen: zum einen, was das Ziel der Erkennt-
nis anbelangt, zum anderen in Bezug auf die Art und Weise, wie ein Sich-
Einlassen auf das Besondere, das Situierte jeweils konkret gelingen soll.

Das Erkenntnisziel war bei Mies ja klar: Sie will durch das Besondere das
Ganze erreichen. Tatsichlich sind Haraways »string figures« (also Faden-
spiele,’24 mit denen die Jungere in Staying with the Trouble metaphorisch
viel arbeitet) hilfreich, um sich eine bessere Vorstellung davon zu machen,
wie das funktioniert: Indem Mies niamlich an einem konkreten Ende der
Schniire, die die Wirklichkeit bilden, rithrt, erfihrt sie etwas iiber die Aus-
wirkungen, die das an deren anderen Enden hat. So erhilt sie Einblick in
den gesellschaftlichen Gesamtzusammenhang. Haraway hingegen ist jeder
Anschein von Holismus hochst suspekt, wie sie schon in »A Cyborg Mani-
festo« schreibt!?S — in holistischen Perspektiven, gleich aus welcher Rich-
tung, kann sie nicht mehr erkennen als das ultimative Unterwerfungsgeba-
ren. Wenn sie auf die Fadenspiele blickt, sieht sie daher etwas ganz anderes
als Mies: namlich je spezifische, immer wieder iiberraschende Verkniipfun-
gen und Muster, die sich gerade nicht zu einer Gesamtheit fiigen. Was
Haraway anstrebt, ist geradezu ein Erkennen wider das Ganze: Situierte
Positionierung wird fiir sie zur entscheidenden wissensbegriindenden Prak-
tik, weil sie von der Nicht-Einheit der Welt kiindet.!2¢

Aber wie kommt nun Haraway an die erkenntnisgenerierende Situiertheit
heran? Zwar betont auch sie, wie Mies, immer wieder die Nihe von Wis-
senschaft und Politik.'?” Doch nicht durch die aktive Teilnahme an politi-
schen Kampfen, nicht also durch das Fruchtbarmachen der Verbindung von
Politik und Wissenschaft, soll Erkenntnis gelingen. Sondern durch die Mobi-
lisierung einer anderen (und ebenso prekiren) Unterscheidung: derjenigen
namlich zwischen Fakt und Fiktion.'28 Haraway ist der Meinung: Gute Wis-

121 Vgl. Mies 1978, S. 48; Haraway 1991 b, S. 188.

122 Vgl. Haraway 1991 b, S. 190-191; Mies 1978, S. 48.

123 Haraway 1991 b, S. 188.

124 Spiele, bei denen man mit den Hinden immer neue Muster aus einer Fadenschlinge webt.
125 Vgl. Haraway 1991 a, S. 178.

126 Vgl. Haraway 1991 b, S. 193.

127 Vgl. Haraway 1989 e, S.287.

128 Ebd.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 187

senschaft zu betreiben heifst, gute Geschichten zu erzidhlen; Erkenntnis sei
das Ergebnis einer gelungenen »story-telling practice«.12? Besonders komme
es dabei auf die Metaphern an, denn nur durch die Wahl geeigneter Sprach-
bilder liefle sich an das heranreichen, was anders und neu ist, wofiir es
bisher noch keine passenden Begriffe gibt; nur so sei Erkenntnis moglich.
Damit kristallisiert sich nun bei Haraway eine ganz bestimmte Vorstellung
von Erkenntnis heraus: An die Stelle einer materialistisch-holistischen tritt
etwas, was wir als materialistisch-fraktalisierende Erkenntnisweise charak-
terisieren wiirden. Dieser Erkenntnisweise dient also die Bezugnahme auf
konkret materiell situierte Besonderheiten nicht dazu, durch das Besondere
hindurch das Ganze zu begreifen. Stattdessen zielt Haraways Denken gera-
dezu umgekehrt auf Fraktalisierung — Fraktalisierung im Sinne des Heraus-
arbeitens von Vielfiltigem, Diversem, Inkommensurablem in einer Welt,
die zwar von Verbundenheit geprigt, aber nur bei oberflachlicher Hinsicht
als Einheit zu begreifen ist.!30 Wo Mies also auf das Ganze zielt, geht es
Haraway vielmehr darum, problematische Homogenititsvorstellungen zu
unterlaufen und zu dynamisieren. Der narrative Ansatz ist Mittel der Wahl
genau dafur: Geschichtsformig gewinnt die Besonderheit der Welt konkret
Gestalt.131

So lasst es sich also auf den Begriff bringen: Mies und Haraway verfolgen
in der Tat sehr unterschiedliche Erkenntnisstrategien. Doch weder gruppie-
ren sich diese Unterschiede eindeutig entlang der Pole von Essentialismus
und Konstruktivismus, noch wird man ihnen gerecht, begreift man sie als
kategoriale, als absolute Differenz. Denn wie wir gezeigt haben, berithren
sich die Perspektiven durchaus — in zentralen Konzepten wie Materialismus,
Verwobenheit und Situiertheit geraten Haraway und Mies in eine Art peri-
phere Nahe. Das gilt insbesondere fiir die jiingeren Arbeiten Haraways. In
ihrem Ansinnen, gegen den Status quo anzudenken, setzt sie dabei einerseits
weiterhin auf bewihrte anti-essentialistische Theorietechnik; andererseits

129 Haraway 1989 ¢, S. 4.

130 In der Geometrie beschreiben Fraktale eine Form, die zunichst als Wiederholung einer sich
selbst dhnelnden Struktur erscheint. Diese Struktur ist zugleich extrem gebrochen, sodass jedes
abweichende Detail wiederum abweichende Details enthilt. Eine Darstellung dieser Abwei-
chungen lieffe sich prinzipiell bis ins Unendliche fortsetzen. Tatsichlich ist diese Form kein
rein mathematisches Konstrukt, sondern kann faktisch in der Natur vorgefunden werden: zum
Beispiel in Schneeflocken, bei Kiistenlinien oder beim Romanesco, aber auch in Aktienkursen.
Systematisch beschrieben wurde diese Form insbesondere durch den Mathematiker Benoit
Mandelbrot; vgl. Mandelbrot 1991.

131 Gerade in ihren fritheren Publikationen widmet sich Haraway diesem Anliegen in beeindru-
ckend ausfiihrlicher Auseinandersetzung mit dem jeweiligen Gegenstand: sei es mit ihrer Kri-
tik an der visuellen und narrativen Inszenierung von naturwissenschaftlichem Wissen durch
Museen oder ihrer feinsinnigen Dekonstruktion von Geschlecht, Rasse, Technik und Huma-
nitit, entlang der Differenz von Gesellschaft und Natur am Beispiel des Bildungsfernsehpro-
gramms von National Geographic; vgl. Haraway 1989 d; Haraway 1989 b.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

188 Jenni Brichzin und Felix Kronau

gerdt sie (wie wir im Zusammenhang mit der EKK erortert hatten) mithin
auch an die Grenzen anti-essentialistischer Theorieposition.!32 Sie entwirft —
dhnlich wie Mies, aber mit anderen Mitteln — explizit positiv bestimmte
Alternativvorstellungen vom Miteinander-Leben-bis-Sterben, sie imaginiert
Utopien vom Miteinander-Werden in Vielfalt, Akzeptanz, Respekt und Ver-
antwortung. Genau hierin sehen Kommentator:innen wie Hoppe Ansatz-
punkte fiir neue, in Zeiten des Klimawandels dringend benotigte 6kofemi-
nistische Theorieoptionen. Und genau damit stofst Haraway auch weit tiber
Wissenschaft hinaus auf viel Resonanz. (Pop-)Kulturell jedenfalls ist das
nicht schwer einzusehen: Thre queeren Weltentwiirfe werden zwar nicht
gerade von Einhornern bevolkert — aber das ein oder andere Schmetterlings-
wesen taucht dann eben doch auf.133

Allerdings: Wo Hoppe eine Erweiterung der Haraway’schen Perspektive
wahrnimmt, sehen andere einen geradezu enttiuschenden Bruch. Einen
Bruch jedenfalls mit einem neuartigen und aufregenden Denken, das gegen
ausgetretene, von Organischem gepragte Assoziationspfade anzugehen und
ganz neue Wege zu beschreiten sucht.!3* Es bleibt auch zu bezweifeln, dass
Mies nun mit der »neuen«, Okofeministischeren Haraway sehr viel zufrie-
dener wire: Zu gering ist die Rolle, die politische Kimpfe in Haraways
Texten spielen.!3% Zu unklar bleibt, was denn nun »bessere« von »schlechte-
ren« wissenschaftlichen Geschichten unterscheidet,!36 wo also Unwahrheit
beginnt. Und zu wenig vermag — so stellen wir uns Mies’ Urteil vor — eine
Theorie, die das Ganze der Wirklichkeit noch nicht einmal zu greifen sucht,
den existentiellen Problemen der Gegenwart wirklich beizukommen.13”

4. Okofeministische Renaissancen im Kontext des Klimawandels

Doch wie ldsst sich den Problemen der Gegenwart theoretisch beikommen?
Okofeminismus spielte seit den 1990er Jahren fiir die Theoriedebatte jeden-
falls keine grofSe Rolle mehr, sondern wirkte geradezu als »Reizwort«,!38 als
Inbegriff essentialistischer Positionen, die man im Sinne des theoretischen
Fortschritts hinter sich zu lassen hitte. Dariiber darf man ein bisschen
erstaunt sein, denn okofeministisches Denken hatte durchaus treffsicher die
theoretischen Finger in die Wunden der Gegenwart gelegt, lange bevor sie

132 Vgl. Haraway 1991 b.

133 Vgl. Haraway 2016, S. 134 ff.

134 Lewis 2017; Beregow 2021, S. 433.
135 Vgl. Lewis 2017.

136 Vgl. Haraway 1989 a, S. 348.

137 Mies 1997, S. 62.

138 Bauhardt 2016, S. 212.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 189

so brennend wurden, wie sie es heute sind: Sehr klar formulierten ckofemi-
nistische Autor:innen schon friih die existentielle Gefahr, die vom menschli-
chen Raubbau an der Natur ausgeht, und so entschieden wie sonst wenige
schrieben sie gegen die bis heute hochproblematischen Zusammenhinge von
Geschlecht und Natur, Klima, Technik, Reproduktionsarbeit und Kolonia-
lismus an.13?

Es mehren sich allerdings die Anzeichen, dass sich an der grundsitzli-
chen Ablehnung gegeniiber Okofeminismen zuletzt etwas dndert. Das fingt
schon beim Begriff selbst an: Etwa zeitgleich mit der Pariser Klimakonfe-
renz von 2015 taucht das Konzept des Okofeminismus wieder vermehrt
auf. Mithin werden okofeministische Hauptwerke, die bis zu 20 Jahre
lang vergriffen waren, neu aufgelegt; darunter Okofeminismus*® von Mies
und Vandana Shiva, aber auch etwa Der Tod der Natur'*! von Carolyn
Merchant oder Ecofeminism as Politics'*> von Ariel Salleh. Auch eine
franzosische Anthologie, die es sich zur Aufgabe macht, okofeministische
Schliisseltexte zusammenzustellen, hat beachtlichen Erfolg.'3 Im britischen
Verlagshaus Routledge erscheinen seit 2016 jahrlich mehrere Monographien
und Sammelbinde, die oOkofeministische Perspektiven thematisieren.!44
2020 grundet sich eine neue wissenschaftliche Zeitschrift mit dem Titel
Ecofeminism and Climate Change, und kurzlich ist im Unrast-Verlag ein
deutschsprachiger Einfiithrungsband zu Okofeminismen erschienen.!*s Doch
die Renaissance okofeministischen Denkens zeigt sich nicht nur im wissen-
schaftlichen Feld. Auch umweltaktivistische Gruppen und NGOs greifen
wieder vermehrt auf den Begriff des Okofeminismus zuriick,#¢ und im
breiteren offentlichen Diskurs des deutschsprachigen Raums wird das neue
Interesse an Okofeminismen ebenfalls spitestens seit 2020 sichtbar. In die-
sem Jahr berichtet etwa Die Zeit vom »neue[n] Selbstbewusstsein der Oko-

139 In Ecofeminism beispielsweise — ein Buch, das Mies 1993 gemeinsam mit der indischen Akti-
vistin Vandana Shiva veroffentlicht — treibt die Sorge um »environmental« beziehungsweise
»ecological destruction« die gesamte Argumentation, gilt »global warming« als eine der zen-
tralen Bedrohungen des Lebens auf Erden, die sich mittlerweile »catastrophic thresholds«
naherten; Mies, Shiva 2014 [1993], S.277.

140 Mies, Shiva 2016.

141 Merchant 2020.

142 Salleh 2017 b.

143 Vgl. Hache 2016.

144 Vgl. Phillips, Rumens 2016; Gifford 2023; Estévez-Sad, Lorenzo-Modia 2019.
145 Vgl. Hansen, Gerner 2024.

146 Ein Beispiel wire die 2020 in Berlin entstandene und durch offentliche Gelder finanzierte
Kulturinitiative Positive Lab. Diese beschreibt sich explizit als »6kofeministisch«, und einer
der ersten Artikel auf ihrer Seite war bezeichnenderweise eine anerkennende Buchbesprechung
zu Mies und Shiva; vgl. Gratias 2021.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

190 Jenni Brichzin und Felix Kronau

feministinnen«,'4” und auch andernorts taucht das Thema medial seither
verschiedentlich auf.18 Klar ist jedenfalls: Die Suche nach einem » Okofemi-
nismus fur das 21. Jahrhundert« ist kein Nischenprojekt — sie entwickelt
sich nach und nach zu einem relevanten Anliegen einer von der drohenden
Klimakatastrophe bewegten Gegenwart.

Stellt sich die Frage: Warum jetzt? Was versprechen sich Wissenschaft
und Klimabewegung von einer erneuten Auseinandersetzung mit Okofemi-
nismen? Welche Ressourcen stecken in dieser Denkbewegung, mit deren
Hilfe man der sich zuspitzenden Klimaproblematik begegnen konnte?

»Today, I admit that I regret my wholesale rejection of classic ecofemi-
nism«,14? schreibt die britische Forscherin Emma Foster in ihrem Aufsatz
»Ecofeminism Revisited«, auf den wir uns bereits in der Einleitung bezogen
hatten — und vermittelt damit einen guten Eindruck davon, was viele Wis-
senschaftler:innen an 6kofeministischem Denken gegenwartig wieder faszi-
niert. Wie sich im zitierten Satz bereits andeutet, ist sie weder eine von
jenen, die seit langem unter diesem Label arbeiten und nie mit klassischen
Okofeminismen gebrochen haben,!59 noch fingt sie gerade an, Okofemi-
nismen fiir sich zu entdecken.!>! Vielmehr erzihlt Foster eine kleine Kon-
versionsgeschichte: Sie bereue, dass sie 6kofeministische Theorien frither
aufgrund ihrer essentialistischen Implikationen so grundsatzlich verworfen
habe. Denn diese Denkrichtung enthalte viele differenzierte und nuancierte
Einsichten tber den kruden Essentialismusvorwurf hinaus — gerade im
gegenwartigen umweltpolitischen Klima konnten diese ihre Relevanz entfal-
ten.!52 Auflerdem: In anderen (»male-dominated«193) theoretischen Feldern
sei es schliefSlich auch nicht tblich, einen Ansatz vollstindig zu verwerfen,
nur weil er »some less palatable aspects«,!5# in diesem Falle: Essentialismen,
enthalte.

Den Mehrwert, der von 6kofeministischen Ansatzen ausgeht, verortet Fos-
ter insbesondere in drei Aspekten. Abgesehen von der okofeministischen
Grundeinsicht in die Verbindung zwischen Geschlecht und Naturzersto-

147 Joeres 2020.

148 Auf Arte gibt es beispielsweise einen Schwerpunkt zum Thema Okofeminismus (www.arte.tv
/de/videos/RC-018438/8-oekofeminismus/), ORF berichtet (https://orf.at/stories/3250204/),
und in der Neuen Ziircher Zeitung lebt auch die alte Kritik am Okofeminismus wieder auf
(https://magazin.nzz.ch/empfehlungen/oekofeminismus-hat-die-klimakrise-ein-geschlecht-1d.17
23197?reduced=true; Zugriffe vom 02.06.2023).

149 Foster 2021, S. 191.

150 Vgl. zum Beispiel Moore 2016; Bauhardt 2016.

151 Vgl. zum Beispiel Gratz, Ziirn 2020; Gratias 2021; Tsomou 2022.
152 Foster 2021, S. 198.

153 Ebd., S.200.

154 Ebd.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://www.arte.tv/de/videos/RC-018438/8-oekofeminismus
https://www.arte.tv/de/videos/RC-018438/8-oekofeminismus
https://orf.at/stories/3250204
https://magazin.nzz.ch/empfehlungen/oekofeminismus-hat-die-klimakrise-ein-geschlecht-ld.1723197?reduced=true
https://magazin.nzz.ch/empfehlungen/oekofeminismus-hat-die-klimakrise-ein-geschlecht-ld.1723197?reduced=true
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://www.arte.tv/de/videos/RC-018438/8-oekofeminismus
https://www.arte.tv/de/videos/RC-018438/8-oekofeminismus
https://orf.at/stories/3250204
https://magazin.nzz.ch/empfehlungen/oekofeminismus-hat-die-klimakrise-ein-geschlecht-ld.1723197?reduced=true
https://magazin.nzz.ch/empfehlungen/oekofeminismus-hat-die-klimakrise-ein-geschlecht-ld.1723197?reduced=true

Essentialismus revisited? 191

rung hebt sie, erstens, insbesondere das kritische Potenzial von okofemi-
nistischem Denken hervor: Angesichts unvermindert fortbestehender Tech-
nikglaubigkeit bei internationalen politischen Versuchen, den Klimawandel
einzudimmen, boten okofeministische Zugiange vielfaltige Ressourcen zu
deren Kritik.155 Zweitens seien okofeministische Ansitze aus theoriestrate-
gischen Griinden wertvoll: Sie etablierten eine alternative Denkweise, mit
deren Hilfe sich der verbreitete und problematische, technizistische Ratio-
nalismus — unter Aufbietung von »spirituality, magic and the arts«156 —
unterminieren lasse. Drittens schlieSlich liefSen sie sich als theoretische Ver-
biindete fur eines der prominentesten (und im Kern anti-essentialistischen)
theoretischen Anliegen der Gegenwart in Anspruch nehmen: »blurring the
nature/culture binary«.157 Nicht nur an dieser Stelle resoniert die Foster’sche
Wiederentdeckung des Okofeminisms mit dem Haraway’schen Theoriepro-
jekt: »Employing the idea of interconnectedness to erode human/nature
binaries«158 sei angezeigt, um so eine »new ethics of care for nature«%? zu
etablieren.

Fiir Foster und andere!®0 ist vollig klar: Die (teilweise) Rehabilitierung
okofeministischen Denkens ist gerade nicht als Abschied von anti-essentia-
listischem Denken gedacht. Im Gegenteil, die 6kofeministische Renaissance
ist fir sie nur dem Essentialismus entgegen zu haben - »ecofeminism
revisited« ist hier gleichbedeutend mit »essentialism abandoned«. Damit
verbleibt dieser Strang der Rehabilitierung okofeministischen Denkens im
horror essentialismi gegenwirtiger Theorie.

Um den Okofeminismus fiir sich nutzbar zu machen und zugleich seine
Essentialismen loszuwerden, finden sich in dieser Rezeption zwei Strategien:
Wihrend Foster potenziell essentialistische Gehalte von Okofeminismen sys-
tematisch einklammert,!6! argumentiert etwa Greta Gaard in ihrem eigenen
Aufsatz mit dem (bezeichnenderweise gleichlautenden) Titel »Ecofeminism
revisited«162 anders. Im Gegensatz zu Foster tritt Gaard seit den 1990er
Jahren konsequent fiir 6kofeministisches Denken ein und vertritt vor diesem
Hintergrund die Meinung, dass der Kurzschluss von Okofeminismus und
Essentialismus von Anfang an hochst zweifelhaft gewesen sei.'®3 Einig sind

155 Ebd., S.201.

156 Ebd., S.196.

157 Ebd.

158 Ebd., S.202.

159 Ebd., S.200.

160 Vgl. zum Beispiel Gratz, Ziirn 2020; Binder 2022, S. 37-38.
161 Vgl. Foster 2021, S. 196; MacGregor 2021, S. 49.

162 Gaard 2011.

163 Vgl. ebd., S. 40.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

192 Jenni Brichzin und Felix Kronau

sich Gaard und Foster aber in einem Punkt: Theoretisch wird Okofeminis-
mus heute nur relevant, wo er sich fur anti-essentialistische Anliegen der
Freisetzung aus gesellschaftlichen Festschreibungen mobilisieren ldsst.
Unsere These lautet nun: Eine derart anti-essentialistische Aneignung 6ko-
feministischen Denkens verdeckt gerade diejenigen Theoriestellen, die das
grofSte Potenzial zu einer produktiv-neuartigen Auseinandersetzung mit der
Gegenwart bergen. Dabei zweifeln wir nicht an der Stichhaltigkeit jener
Kritik, die hinter dem Essentialismusvorwurf steckt — also der Kritik an
Versuchen, das Soziale absolut, universal und iiberzeitlich festschreiben
zu wollen. Dieser Text ist also nicht als Pladoyer fiir etwas misszuverste-
hen, was man »Neo-Essentialismus« nennen konnte. Doch aus unserer
Sicht nimmt man die bemerkenswerte Konjunktur von Okofeminismen, das
erstaunliche Aktuell-Werden — nicht nur in der Wissenschaft, sondern auch
in Politik und Offentlichkeit — einer bisher total verponten Denkweise nicht
wirklich ernst, versucht man, sie schlicht fiir die Fortschreibung anti-essen-
tialistischer Theorieprojekte zu domestizieren. Die StofSrichtung solcher
Theorieprojekte hatten wir weiter oben festgehalten: Auf Gegenstandsseite
dominiert das Interesse an Phinomenen der Essentialisierung in praxi, auf
Theorieseite hingegen probiert man sich an theoretischen Moglichkeiten,
solchen Essentialisierungen entgegenzuwirken beziehungsweise sie zu unter-
laufen. Wir halten es fiir denkbar, dass die 6kofeministische Renaissance ein
Symptom sich verschiebender gesellschaftlicher Verhiltnisse ist. Also von
Verhaltnissen, die nach anderen theoretischen Mitteln als den anti-essentia-
listischen verlangen, um sie zu greifen. Eine solche Renaissance wire dann
kein Zeichen einer neuerlichen Affirmation essentialistischer Perspektiven.
Vielmehr wire sie ein Indiz dafiir, dass nun umgekehrt theoretischer Anti-
Essentialismus unter Bedingungen der Gegenwart an seine Grenzen gerat.
Die Behauptung, dass hergebrachte Theorie der Auseinandersetzung mit
der Gegenwart nicht mehr addquat ist, ist dabei natiirlich nicht originell.
Nicht nur das jingere Denken Haraways, auch andere Theoriestromungen,
die sich den Neuen Materialismen zurechnen lassen,'¢* nehmen ihren Aus-

164 Allerdings lasst sich auch im Falle der Neuen Materialismen nicht von einer homogenen
Theorieschule sprechen. Zweifellos besteht ein Zusammenhang zwischen Autor:innen wie
Karen Barad, Bruno Latour, Catherine Malabou, Judith Butler oder nicht zuletzt Donna
Haraway. Zumindest teilen diese die Intuition, »Materie« bezichungsweise »Materialitdt«
stirker beriicksichtigen zu miissen. Allerdings sind die dieser Intuition folgenden Debattenbei-
trage in unterschiedlichen Theorieschulen und Disziplinen verortet; sei es in den Science and
Technology Studies, der Queer Theory oder der Psychoanalyse. Die jeweils zugrunde gelegten
Theorien und Methodologien sind daher nur bedingt kommensurabel und munden nicht in
einen geteilten Materiebegriff. Wie bei Okofeminismen besteht die Verbindung hier eher in der
gemeinsamen Anerkennung eines Problems, nicht in dessen positiver Bestimmung oder Bear-
beitung. Um diese inhirente Pluralitit anzuzeigen, ist es sinnvoll, von Neuen Materialismen
im Plural zu sprechen; vgl. Latour 2018; Butler 2011; Barad 2007; Malabou 2000.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 193

gangspunkt bei der Feststellung: Unter Bedingungen des Anthropozin im
Allgemeinen und des Klimawandels im Speziellen sei ein Weiterdenken-wie-
bisher schwer vertretbar.16> Gerade der Klimawandel wird als alles betref-
fendes, alles durchdringendes »existentielles Problem«16¢ gedacht, dem
theoretisch in neuartiger Weise begegnet werden muss. Die Konsequenz, die
neo-materialistische Ansitze daraus ziehen, steckt im Namen: Den text-,
sprach- und kulturzentrierten Leitperspektiven der anti-essentialistischen
Wende der 1980er und 1990er Jahre setzen sie Pladoyers fur eine Besinnung
auf das »Materielle« entgegen. Plidoyers also fiir die Anerkennung und sys-
tematische theoretische Berticksichtigung der Bedeutung des Materiellen im
Prozess des gesellschaftlichen Zusammenlebens — nur so lasst sich der Kli-
mawandel Uber sein Dasein als Diskursphinomen hinaus sozialtheoretisch
denken.

Im Materialismus treffen sich 6kofeministisches und neo-materialistisches
Denken, so viel war bei der kontrastierenden Gegeniiberstellung von Hara-
way und Mies deutlich geworden. Doch wozu diese Wiederentdeckung
von Okofeminismen, wenn der gegenwirtige Theoriediskurs doch ohnehin
schon materialistische Pfade eingeschlagen hat? Unsere Vermutung lautet:
Okofeministisches Denken wird nicht deshalb interessant, weil es schlicht
mit aktuellen Theorietrends resoniert und helfen soll, sie zu verstirken.
Sondern vielmehr, weil es Alternativen zu anti-essentialistischen Formen
materialistischen Denkens bietet, wie sie in vielen dieser Ansitze (und auch
bei Haraway) angelegt sind. Das heifst: Zu Perspektiven, in denen die sys-
tematische und symmetrische Berticksichtigung der konstitutiven Rolle des
Nicht-nur-Sprachlichen, des Nicht-nur-Diskursiven bei der Untersuchung
des gemeinsamen Miteinander-Werdens tiber die grundsitzliche Freisetzung
aus dem theoretischen Korsett der Natur/Kultur-Dichotomien funktioniert
— und die auch andere gingige Unterscheidungen wie etwa diejenigen zwi-
schen Geist und Materie, Mensch und Natur, aber auch etwa zwischen Poli-
tik und Wissenschaft aufzulésen versucht beziehungsweise »verschwimmen «
lassen mochte, wie Foster schreibt. Solche Ansitze mogen sich selbst als
»postkonstruktivistisch« begreifen,167 sie bleiben jedoch strikt anti-essentia-
listisch. Warum konnte genau das heute an theoretische Grenzen fihren?

Allem voran: Weil sich das gesellschaftliche Verhaltnis zum Status quo
fundamental verschoben hat. Unmittelbar nach der EKK schien es die vor-
dringliche Aufgabe sozialwissenschaftlicher Theoriebildung zu sein, gegen
positivistische Vorstellungen des Status quo anzudenken. Das heif$t, gegen

165 Holland-Cunz 2014.
166 Scheffer 2021.
167 Gertenbach 2019.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

194 Jenni Brichzin und Felix Kronau

einen Zustand vermeintlicher »Alternativlosigkeit«, in dem sich die Gesell-
schaften und das Nachdenken iber sie Ende des 20. Jahrhunderts zu
befinden schienen.'¢8 Stattdessen sollte die prinzipielle Unbestimmtheit und
potenzielle Vielformigkeit des Sozialen systematisch denkbar gemacht wer-
den - eine Aufgabe, die auf anti-essentialistische Ansitze zugeschnitten war.
Ein solches Ansinnen bleibt zwar nach wie vor relevant (siehe beispielsweise
die andauernden Kiampfe gegen gesellschaftliche Essentialisierungen etwa
nationalistischer, rassistischer oder frauenfeindlicher Art).1¢® Doch wo im
Kontext der drohenden Klimakatastrophe Theorie betrieben wird, hat sich
die Lage fast verkehrt: Da der Klimawandel heute, anders als noch vor 30,
40 Jahren, als existentielles Problem weitgehend anerkannt ist,'79 muss er
als solches — etwa einer dominanten, fortschrittspositivistischen, kapitalisti-
schen Weltsicht entgegen — nicht mehr grundsatzlich denkbar gemacht wer-
den. Im Gegenteil: Anstelle der Freisetzung aus einer (beispielsweise kapita-
listischen) Totalitat besteht das neue theoretische Bezugsproblem darin, den
Klimawandel selbst konsequent als totalisierendes Phdnomen zu denken.
Denn folgt man der Argumentation der Umweltbewegungen, so ist er eben
gerade kein Problem unter vielen, ein Denken entlang von Vielgestaltigkeit,
Unbestimmtheit und Kontingenz hilft gerade nicht weiter. Der Klimawandel
driangt sich mit einer neuen Alternativlosigkeit auf — Stichwort »there is
no planet b« —, wie sie der Gefahr der Zerstorung der Lebensgrundlagen
entspricht. Und auf einmal geht es nicht mehr so sehr darum, den Status
quo zu verdndern, sondern in gewissem Sinne: ihn mit aller Macht zu stabi-
lisieren.

Wir erkliren uns die Renaissance von Okofeminismen damit, dass okofe-
ministisches Denken Ansatzpunkte dafiir bietet, mit dem Klimawandel nicht
nur als materialistisch zu begreifendes, sondern im eben erlduterten Sinne
auch als totalisierendes Phinomen theoretisch umzugehen — Ansatzpunkte,
die sich beispielsweise im fraktalisierenden Denken Haraways vermissen
lassen. Zwar bildet die drohende Klima- und Umweltkatastrophe, insbeson-
dere in Haraways jingeren Arbeiten, durchaus den Motivationsgrund ihrer
Uberlegungen. Als expliziter Gegnerin holistischen Denkens bleibt die Vor-
stellung, dass das existentielle Problem des Klimawandels die wissenschaft-
liche Beobachtung entlang der eigenen Konturen biindelt und organisiert,
ihrer Theorie jedoch duflerlich. Denn das ist es, was wir mit Totalitdt
meinen: Das Anthropozidn wird — dhnlich wie der Kapitalismus aus der
Perspektive marxistischer Theorie oder das Patriarchat fir manche feminis-
tischen Theorien — als fundamentale Konstellation verstanden, die die Wirk-

168 Vgl. zum Beispiel Thierse, Miinkler 2009; Meyer-Resende 2020.
169 Vgl. Brichzin et al. 2022.
170 Scheffer 2021, S. 15; Stiess et al. 2022, S. 140.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 195

lichkeit als Ganze durchdringt, sie (mit)bestimmt und bis in die einzelnen
Situationen hinein beeinflusst. Dem latenten Essentialismusverdacht entge-
gen lasst sich der Begriff der Totalitdt in diesem Sinne schlicht als nutzliches
Konzept mobilisieren, das die (wissenschaftliche) Wahrnehmung ausrichtet:
darauf namlich, Situationen systematisch auf ihr Verhaltnis zu einer derart
fundierenden Konstellation zu befragen. Axiomatisches Verbundenheitsden-
ken, wie man es bei Haraway findet, reicht hierfiir nicht aus, mit Mies muss
den Situationen dichtes Wissen iiber Zusammenhinge, Wechselwirkungen
und politische Einflussmoglichkeiten abgerungen werden. An einem solchen
Vorhaben zielen Haraways fraktalisierende, vervielfaltigende, subversive
Narrationen vorbei.

Anders die materialistisch-holistische Erkenntnisweise von Mies. Wie
oben ausgefithrt, denkt Mies Gesellschaft konsequent von einem Gesamt-
zusammenhang her, in dem sich die Verquickung zentraler gesellschaftli-
cher Momente wie eben Umweltzerstorung, Geschlecht, Kolonialismus usw.
begreifen lasst. Etwas in diesem Sinne als holistisch zu verstehen bedeu-
tet nicht, es frei von Ambivalenzen oder Vieldeutigkeit zu denken. Ein
totalisierendes Phanomen erfasst alles, doch nicht unterschiedslos. Wenn
Wissenschaftler:innen und Aktivist:innen heute die Unterschiede in der
Betroffenheit durch den Klimawandel betonen!”! — etwa inwiefern sich die
Erfahrungen und Probleme einer Bauerin in der Sahelzone mit dem veran-
derten Klima radikal von denen eines Hamburger Verwaltungsangestellten
unterscheiden —, stellt dies keinen Widerspruch zu einer holistischen Per-
spektive dar. Im Gegenteil: Der Mies’sche Holismus ignoriert diese Unter-
schiede ebenso wenig, wie er sie homogenisiert. Er beansprucht dennoch,
etwas beschreiben zu konnen, das sie im Ganzen durchdringt. Dass es einen
Unterschied macht, ob man am Rande der Sahara oder am Elbsandstrand
situiert ist, ware demnach kein Ausdruck von Kontingenz, sondern globaler
Wechselwirkungen und materieller Verursachungsbedingungen.!”? Insofern
lasst sich verstehen, dass Mies ganz bewusst (und anti-essentialistischen
Impulsen entgegen) an scharfen kategorialen Grenzen und Dichotomien
festhdlt: nicht um diese in einem essentialistischen Sinne festzuschreiben
— denn der Wirklichkeit wohnt nach Mies ja immer die Kapazitit zur pro-
duktiven Transformation inne —, sondern um sie zueinander in Beziehung
setzen zu konnen. Nicht zuletzt, um Ansatzpunkte fur politische Aktion
auszumachen. An dieser Stelle wird besonders deutlich, dass eine strikt

171 Vgl. zum Beispiel Opoku 2021; Anderson 2021.

172 Okofeminismen sind daher auch kaum von einem Vorwurf betroffen, der heute an viele sozial-
wissenschaftliche Theorien des 20. Jahrhunderts gerichtet wird: nimlich dass diese blind und
affirmativ gegentiber Kolonialismus wiren. Mies” wissenschaftliche Karriere beispielsweise

beginnt ja gerade mit einer Auseinandersetzung mit den Auswirkungen kolonialer Herrschaft
auf Frauen in Indien; vgl. von Werlhof et al. 1988; Mies 2012.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

196 Jenni Brichzin und Felix Kronau

anti-essentialistische Relektiire dazu tendiert, die spezifische theoretische
Leistung okofeministischer Ansitze zu verkennen.

Apropos Politik (die ja in feministischer Theorie meist mitschwingt):
Moglicherweise wird die mafsgebliche neo-materialistisch/okofeministische
Differenz nirgends so deutlich wie in den jeweiligen Vorstellungen vom
Verhaltnis zwischen Politik und Wissenschaft. Beide Denkrichtungen stre-
ben nach der Verwirklichung einer »new ethics of care«, und beide gehen
davon aus, dass sich Politik und Wissenschaft nicht als vollig voneinander
getrennte Sphiren begreifen lassen. Wahrend viele anti-essentialistisch ange-
legte Zugange gegen die Dichotomie von Politik und Wissenschaft anar-
beiten, beharren Denker:innen wie Mies darauf, dass zwischen politischer
und wissenschaftlicher Praxis eine spannungsvolle Beziehung besteht. Dieser
Unterschied schldgt sich nicht zuletzt in der Ausrichtung der Theorie nieder.
Neo-materialistische Perspektiven wie diejenige Haraways versuchen, die
neue politische Ordnung bereits in ihrem eigenen Denken zu verwirklichen:
Gegen gangige Erziahlungen iiber den Status quo anzuschreiben ist dann ein
(entscheidender) politischer Akt. Mies hingegen hilt an der arbeitsteiligen
Vorstellung fest. Sie unterscheidet klar zwischen der wissenschaftlichen Auf-
gabe, die gegebene Wirklichkeit in ihrem So-Sein zu verstehen und gegen
Unwahrheiten anzuarbeiten, und der politischen Aufgabe, sie zu beeinflus-
sen und zu gestalten. Einem traditionellen Wissenschaftsverstindnis entge-
gen geschieht die Wahrheitssuche jedoch nicht als Selbstzweck, von einer
illusorischen Position der Neutralitit aus. Anders als es gerade den Metho-
dischen Postulaten bisweilen unterstellt wurde, behauptet Mies also keine
ungebrochene Identitit von Wissenschaft und Politik. Echte (holistische)
Erkenntnis fangt fiir Mies erst dort an, wo sie aus Einsichten in politische
Transformationsprozesse entsteht und auch umgekehrt dazu geeignet ist,
eine bessere politische Einwirkung auf den Status quo zu ermoglichen. Das
blofle Aussprechen (beziehungsweise die blofSe schriftliche Ausarbeitung)
der Erkenntnis reicht fur letzteres allerdings nicht aus.

Mit der Frage nach Erkenntnis sind wir schliefSlich wieder bei den wissen-
schaftstheoretischen Uberlegungen vom Anfang angelangt. Mies’ materialis-
tisch-holistische Art und Weise, gegen den Status quo anzudenken, macht
das explizite Bekenntnis zu Bestimmungen von Wirklichkeit als »wahr«/
»unwahr« (beziehungsweise als »relevant«/»irrelevant«) erforderlich — nur
so lasst sich das Ganze als komplexes Geflecht materieller Wechselwirkun-
gen aus dem »parteilichen« (wie Mies das nennt) Einlassen auf das je
Besondere herausarbeiten. Insofern sie an einem Begriff von Wahrheit bezie-
hungsweise Unwahrheit festhilt, resoniert die Mies’sche Perspektive ein
weiteres Mal mit den Denkverhaltnissen unter Bedingungen des Klimawan-
dels: Konfrontiert mit Phanomenen von Leugnung, Falschaussagen, Liigen

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

Essentialismus revisited? 197

etc., kampft die Klimabewegung — man denke an den verbreiteten Slogan
»Follow the Science!« — fiir die allgemeine gesellschaftliche Anerkennung
bestimmter wissenschaftlicher Erkenntnisse als schlicht gegeben beziehungs-
weise »wahr«. Entlang des Mies’schen Okofeminismus liefSe sich also nicht
nur lernen, wie sich das ganzheitliche Durchdrungensein der Wirklichkeit
vom existentiellen Problem des Klimawandels theoretisch greifen lasst. Son-
dern moglicherweise auch, wie man die Dichotomie Wahrheit/Unwahrheit
theoretisch in Anspruch nimmt, ohne deshalb in einen problematischen
Essentialismus zurtickzufallen.

5. Fazit

Dieser Aufsatz dreht sich um ein Theorieproblem. Wie kann es sein, dass
mit Okofeminismus derzeit eine Denkrichtung wieder Konjunktur hat,
die doch seit 30 Jahren als Inbegriff eines problematischen sozialwissen-
schaftlichen Essentialismus verpont ist? Wir zeigen, dass diese Konjunk-
tur im Theoriediskurs zwar durchaus positiv kommentiert wird: Die vom
konstitutiven Miteinander von Mensch und Natur, von Kultur und Mate-
rie ausgehenden Okofeminismen scheinen mit hochaktuellen Perspektiven
Neuer Materialismen zu korrespondieren. Doch die theoretische Wiederent-
deckung erfolgt mit heruntergeklapptem Visier und unter strikter Abgren-
zung von potenziell essentialistischen — also das Soziale auf bestimmte
Seinsweisen absolut festschreibenden — Gehalten. Stattdessen sollen okofe-
ministische Ideen fiir das anti-essentialistische Theorieprojekt mobilisiert
werden; und damit fiir die Freisetzung aus gesellschaftlichen Festschreibun-
gen, insbesondere durch die Auflosung von starren Kategorisierungen und
Dichotomien wie etwa derjenigen von Natur und Kultur.

Die These, die wir formuliert hatten, lautet nun: Genau dieser Versuch
der anti-essentialistischen Aneignung von Okofeminismen ist es, der dessen
spezifisches Potenzial zur produktiven Auseinandersetzung mit einer Gegen-
wart verdeckt, die von der drohenden Klimakatastrophe umgetrieben wird.
Wie sich am Beispiel der Gegeniiberstellung der Positionen von (Okofemi-
nistin) Maria Mies und (Neo-Materialistin) Donna Haraway sehen lisst,
resonieren deren materialistisch-holistische beziehungsweise materialistisch-
fraktalisierende Erkenntnisweisen zwar, was die Zentralstellung einer mate-
rialistischen Perspektive anbelangt. Sie lassen sich also nicht so krude
und bipolar einander gegentiberstellen, wie das vor dem Hintergrund
der theoriediskurspriagenden Essentialismus-Konstruktivismus-Kontroverse
innerhalb der feministischen Theorie der 1980er und 1990er Jahre zu ver-
muten wire (und wie Mies und Haraway auch selbst gelegentlich suggeriert
haben). Doch Mies’ explizites Bekenntnis zu einem nicht-deterministischen

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

198 Jenni Brichzin und Felix Kronau

Holismus bietet Ressourcen fiir den denkenden Umgang mit einer vom
existentiellen Problem des Klimawandels als Ganze durchdrungenen Gegen-
wart, wie sie das fraktalisierende, flirrende, Vielformigkeit hervorhebende
Denken Haraways nicht bieten kann.

Wir sehen es als vielversprechende Aufgabe zukiinftiger Theoriearbeit,
genau diesem Potenzial von Okofeminismen nachzugehen. Nicht zuletzt
deshalb, weil sich damit an andere aufkommende Versuche und Appelle
anschliefSen ldsst, an Denkweisen zu arbeiten, die den spezifischen gesell-
schaftlichen Bedingungen der Gegenwart adidquat sind!73 — nicht essentialis-
tisch, aber an anti-essentialistischer Theorie entlang und tiber diese hinaus.

Am Ende dieses Textes hoffen wir aber vor allem, dass wir es vermeiden
konnten, dass unser Aufsatz als Plidoyer fur die Ruckkehr zu einem tiber-
kommenen sozialwissenschaftlichen Denken entlang von Wesensvorstellung
missverstanden wird. Nichts lage schlieSlich auch Mies ferner, als objek-
tivistisch-rationalistisch-szientistische Behauptungen zum So-Sein der Wirk-
lichkeit aufstellen zu wollen, die den Aonen standhalten zu konnen meinen.
Wias sich stattdessen vielleicht aus unseren Uberlegungen ziehen liele: dass
gesellschaftliche Verhiltnisse auch solchen Theorien entwachsen konnen,
die sich (wie anti-essentialistische Zuginge selbst) des produktiven Zusam-
menhangs von Theorie und Gesellschaft durchaus bewusst sind. Und dass
es unter bestimmten Bedingungen wichtiger sein konnte, sich am gelassenen
Umgang mit starken Kategorien zu versuchen, die der politischen Arbeit auf
ihrem Weg zur ganzheitlichen Verwirklichung einer »new ethics of care«
konkrete Angriffspunkte aufzeigen, als zu jeder Zeit gegen kategoriale Fest-
schreibungen anzudenken.

Literatur

Adorno, Theodor W. 1962. »Zur Logik der Sozialwissenschaften«, in Kélner Zeitschrift fiir
Soziologie und Sozialpsychologie 14, S. 249-263.

Agarwal, Bina 1992. »The Gender and Environment Debate: Lessons from India«, in Femi-
nist Studies 18,1, S.119.

Alaimo, Stacy 1994. »Cyborg and Ecofeminist Interventions: Challenges for an Environmen-
tal Feminisme«, in Feminist Studies 20, 1, S. 133-152.

Allison, Juliann E. 2017. »Ecofeminism and Global Environmental Politics«, in Oxford
Research Encyclopedia of International Studies. https://oxfordre.com/internationalstudi
es/display/10.1093/acrefore/9780190846626.001.0001/acrefore-9780190846626-e-158
(Zugriff vom 15.05.2024).

Anderson, Sheena 2021. »Eine intersektional-feministische Perspektive fiir die Klimabewe-
gung. Zur Anerkennung und Wertschitzung (marginalisierter) Stimmen von Black, Indi-
genous und Women of Color«, in Femina Politica 1, S. 64-78.

Archambault, Anne 1993. »A Critique of Ecofeminism«, in Canadian Woman Studies 13, 3,
S.19-22.

173 Vgl. zum Beispiel Latour 2018; Koschorke 2018.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://oxfordre.com/internationalstudies/display/10.1093/acrefore/9780190846626.001.0001/acrefore-9780190846626-e-158
https://oxfordre.com/internationalstudies/display/10.1093/acrefore/9780190846626.001.0001/acrefore-9780190846626-e-158
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://oxfordre.com/internationalstudies/display/10.1093/acrefore/9780190846626.001.0001/acrefore-9780190846626-e-158
https://oxfordre.com/internationalstudies/display/10.1093/acrefore/9780190846626.001.0001/acrefore-9780190846626-e-158

Essentialismus revisited? 199

Attia, Iman 1991. »Wider die Verherrlichung des Weiblichen: Kritik des Okofeminismus«, in
Psychologie und Gesellschaftskritik 15, 3/4, S. 91-122.

Babka, Anna; Posselt, Gerald 2024. Gender und Dekonstruktion. Begriffe und kommentierte
Grundlagentexte der Gender- und Queer-Theorie. Unter Mitarbeit von Sergej Seitz und
Matthias Schmidt. 2. Auflage. Wien: Fakultas.

Barad, Karen 2007. Meeting the Universe Halfway. Quantum Physics and the Entanglement
of Matter and Meaning. Durham: Duke University Press.

Bauhardt, Christine 2016. »Okofeminismus«, in Handbuch Umuweltethik, hrsg. v. Ott, Kon-
rad et al., S.212-216. Stuttgart: J. B. Metzler.

Bauhardt, Christine; von Wahl, Angelika. Hrsg. 1999. Gender and Politics. Geschlecht in
der feministischen Politikwissenschaft. Opladen: Leske + Budrich.

Becker-Schmidt, Regina; Knapp, Gudrun-Axeli 2000. Feministische Theorien zur Einfiib-
rung. Hamburg: Junius.

Ben Saoud, Amira 2021. »Wichtigste Person der Kunstwelt: Warum Donna Haraway?«, in
Der Standard vom 18. Dezember 2021.

Benhabib, Seyla; Butler, Judith; Cornell, Drucilla; Fraser, Nancy. Hrsg. 1995. Der Streit um
Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. 7. Auflage. Frankfurt a. M.:
Fischer.

Beregow, Elena 2021. Fermente des Sozialen. Thermische Figuren in der Sozialtheorie. Wei-
lerswist: Velbriick Wissenschaft.

Binder, Beate 2022. »Kollaboration und Spekulation: Moglichkeitsriume solidarischen For-
schens«, in Der Welt eine neue Wirklichkeit geben. Feministische und queertheoretische
Interventionen, hrsg. v. Fitsch, Hannah et al., S. 35-43. Bielefeld: transcript.

Brichzin, Jenni; Laux, Henning; Bohmann, Ulf 2022. Risikodemokratie. Chemnitz zwischen
rechtsradikalem Brennpunkt und europdischer Kulturbauptstadt. Bielefeld: transcript.

Budgeon, Shelley 2021. »Making Feminist Claims in the Post-truth Era: The Authority of
Personal Experience«, in Feminist Theory 22,2, S.248-267.

Butler, Judith 2011. Bodies that Matter. On the Discursive Limits of »Sex«. Abingdon,
Oxon, New York: Routledge.

Butler, Judith 2021 [1990]. Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Coole, Diana H.; Frost, Samantha 2010. »Introducing the New Materialism«, in New Mate-
rialism: Omntology, Agency, and Politics, hrsg. v. Coole, Diana H.; Frost, Samantha,
S. 1-46. Durham, London: Duke University Press.

DeCecco, John P. 1988. »Splash and Clash in Amsterdam. Essentialismus vs. Konstruktivis-
mus und zwei Kongresse tiber Homosexualitdt«, in Zeitschrift fiir Sexualforschung 2,
S.146-153.

Dekker, Arne 2013. »Was heifSt: Sexualitit ist >bio-psycho-sozial<?«, in Zeitschrift fiir Sexu-
alforschung 26, 1, S. 34-43.

Dekker, Arne 2019. »Was wurde eigentlich aus ... der Essentialismus-Konstruktivismus-
Kontroverse?«, in Perspektiven der Sexualforschung, hrsg. v. Briken, Peer, S. 319-326.
Giefsen: Psychosozial-Verlag.

Duerto-Valero, Sara; Kaul, Sneha 2023. Gendered Impacts of Climate Change: Evidence
from Asia. https://data.unwomen.org/publications/gendered-impacts-climate-change-evi
dence-asia (Zugriff vom 10.07.2023).

Dzubinski, Leanne; Diehl, Amy 2018. »The Problem of Gender Essentialism and Its Implica-
tions for Women in Leadership«, in Journal of Leadership Studies 12,1, S. 56-61.

Eide, Elisabeth 2016. »Strategic Essentialism«, in The Wiley Blackwell Encyclopedia of Gen-
der and Sexuality Studies, hrsg. v. Naples, Nancy A.; Hoogland, Renee C.; Wickrama-
singhe, Maithree; Wai Ching, Angela Wong, S. 1-2. Hoboken: Wiley-Blackwell.

Estévez-Saa, Margarita; Lorenzo-Modia, Maria J. 2019. The Ethics and Aesthetics of Eco-
caring. Contemporary Debates on Ecofeminism(s). London: Routledge.

Foster, Emma 2021. »Ecofeminism Revisited: Critical Insights on Contemporary Environ-
mental Governance«, in Feminist Theory 22,2, S.190-205.

Fuss,1 lgiana 1989. Essentially Speaking. Feminism, Nature & Difference. New York: Rout-
edge.

Gaard, Greta 2011. »Ecofeminism Revisited: Rejecting Essentialism and Re-Placing Species
in a Material Feminist Environmentalism«, in Feminist Formations 23, 2, S. 26-53.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://data.unwomen.org/publications/gendered-impacts-climate-change-evidence-asia
https://data.unwomen.org/publications/gendered-impacts-climate-change-evidence-asia
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://data.unwomen.org/publications/gendered-impacts-climate-change-evidence-asia
https://data.unwomen.org/publications/gendered-impacts-climate-change-evidence-asia

200 Jenni Brichzin und Felix Kronau

Gaard, Greta; Gruen, Lori 1993. »Ecofeminism. Toward Global Justice and Planetary
Health«, in Society and Nature 2, S. 1-35.

Gertenbach, Lars 2019. »Postkonstruktivismus in der Kultursoziologie«, in Handbuch Kul-
tursoziologie. Band 1: Begriffe — Kontexte — Perspektiven — Autor_innen, hrsg. v.
Moebius, Stephan; Nungesser, Frithjof; Scherke, Katharina, S. 53-76. Wiesbaden: Sprin-
ger VS.

Gifford, Terry 2023. D.H. Lawrence, Ecofeminism and Nature. New York: Routledge.

Gratias, Elisa 2021. Die neue Welt. Ein Artikel von Elisa Gratias iiber das Buch » Okofemi-
nismus«. https://de.positivelab-berlin.com/post/die-neue-welt (Zugriff vom 19.06.2023).

Gratz, Mandy; Ziirn, Anja 2020. »Naturverhaltnisse feministisch denken. Anforderungen an
einen aktuellen Okofeminismus«, in Forum Wissenschaft 3 vom 16. September 2020.

Hac}ll(e, Emilie. Hrsg. 2016. Reclaim. Anthologie de textes écoféministes. Paris: Camboura-

is.

Hansen, Lina; Gerner, Nadine 2024. Okofeminismus: Zwischen Theorie und Praxis. Eine
Einfiibrung. Miinster: Unrast.

Haraway, Donna J. 1989 a. »Adrienne Zihlman: The Paleoanthropology of Sex and Gen-
der«, in Primate Visions. Gender, Race, and Nature in the World of Modern Science,
hrsg. v. Haraway, Donna J., S. 331-348. Nachdruck. New York: Routledge.

Haraway, Donna J. 1989 b. »Apes in Eden, Apes in Space: Mothering as a Scientist for
National Geographic«, in Primate Visions. Gender, Race, and Nature in the World of
fVIoa'em Science, hrsg. v. Haraway, Donna J., S. 133-185. Nachdruck. New York: Rout-
edge.

Haraway, Donna J. 1989 c. »Introduction: The Persistence of Vision«, in Primate Visions.
Gender, Race, and Nature in the World of Modern Science, hrsg. v. Haraway, Donna J.,
S. 1-18. Nachdruck. New York: Routledge.

Haraway, Donna J. 1989 d. »Teddy Bear Patriarchy: Taxidermy in the Garden of Eden,
New York City, 1908-36«, in Primate Visions. Gender, Race, and Nature in the World
of Modern Science, hrsg. v. Haraway, Donna J., S.26-58. Nachdruck. New York:
Routledge.

Haraway, Donna J. 1989 e. »Woman’s Place in the Jungle«, in Primate Visions. Gender,
Race, and Nature in the World of Modern Science, hrsg. v. Haraway, Donna J., S.279-
303. Nachdruck. New York: Routledge.

Haraway, Donna J. 1991 a. »A Cyborg Manifesto. Science, Technology, and Socialist-Femi-
nism in the Late Twentieth Century«, in Donna J. Haraway: Simians, Cyborgs, and
Women. The Reinvention of Nature, S. 149-182. New York: Routledge.

Haraway, Donna J. 1991 b. »Situated Knowledges. Science, Technology, and Socialist-Femi-
nism in the Late Twentieth Century«, in Donna J. Haraway: Simians, Cyborgs, and
Women. The Reinvention of Nature, Kapitel 9. New York: Routledge.

Haraway, Donna J. 2008. When Species Meet. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Haraway, Donna J. 2015. »FEMALEMAN©_MEETS_ONCOMOUSE™. Miuse in Wurm-
locher: Eine technowissenschaftliche Fuge in zwei Teilen«, in dea ex machina, hrsg. v.
Avanessian, Armen; Hester, Helen. Berlin: Merve.

Haraway, Donna J. 2016. Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene. Dur-
ham: Duke University Press.

Holland-Cunz, Barbara 2014. »Plidoyer fir einen theoretischen Neustart. Natur und
Geschlechterverhiltnisse im kapitalistischen Patriarchat der 2010er Jahre«, in Klimaver-
anderung, Umwelt und Geschlechterverhdltnisse im Wandel. Neue interdisziplindre
Ansditze und Perspektiven, hrsg. v. Dannecker, Petra; Rodenberg, Birte, S. 30-47. Miins-
ter: Westfilisches Dampfboot.

Hoppe, Katharina 2019. »Donna Haraways Gefdhrt*innen: Zur Ethik und Politik der Ver-
wobenheit von Technologien, Geschlecht und Okologie«, in Feministische Studien 37, 2,
S.250-268.

Joeres, Annika 2020. »Das neue Selbstbewusstsein der Okofeministinnen«, in Die Zeit vom
21. Juni 2020. www.zeit.de/politik/ausland/2020-06/oekofeminismus-frankreich-hierarc
hie-aufthebung-frau-mann-klimaschutz (Zugriff vom 03.07.2023).

Klinger, Cornelia 1998. »Liberalismus — Marxismus — Postmoderne. Der Feminismus und
seine gliicklichen oder ungliicklichen >Ehen< mit verschiedenen Theoriestromungen im

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://de.positivelab-berlin.com/post/die-neue-welt
https://www.zeit.de/politik/ausland/2020-06/oekofeminismus-frankreich-hierarchie-aufhebung-frau-mann-klimaschutz
https://www.zeit.de/politik/ausland/2020-06/oekofeminismus-frankreich-hierarchie-aufhebung-frau-mann-klimaschutz
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://de.positivelab-berlin.com/post/die-neue-welt
https://www.zeit.de/politik/ausland/2020-06/oekofeminismus-frankreich-hierarchie-aufhebung-frau-mann-klimaschutz
https://www.zeit.de/politik/ausland/2020-06/oekofeminismus-frankreich-hierarchie-aufhebung-frau-mann-klimaschutz

Essentialismus revisited? 201

20. Jahrhundert«, in Geschlechterverhiltnisse im Kontext politischer Transformation.
Politikwissenschaftliche Frauen- und Geschlechterforschung — Ein Uberblick, hrsg. v.
Kreisky, Eva; Sauer, Birgit, S. 177-193. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Knorr Cetina, Karin 2008. » Theoretischer Konstruktivismus«, in Theoretische Empirie. Zur
Relevanz qualitativer Forschung, hrsg. v. Kalthoff, Herbert; Hirschauer, Stefan; Linde-
mann, Gesa, S. 35-78. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Koblitz, Ann H. 1987. » A Historian Looks at Gender and Science«, in International Journal
of Science Education 9, 3, S. 399-407.

Koschorke, Albrecht 2018. »Linksruck der Fakten«, in Zeitschrift fiir Medien- und Kultur-
forschung 9,2,S.107-118.

Kreckel, Reinhard 1972. Soziologische Erkenntnis und Geschichte. Uber Méglichkeit und
Grenzen einer empirisch-analytischen Orientierung in den Humanwissenschaften. Opla-
den: Westdeutscher Verlag.

Kronfelder, Maria 2018. What’s Left of Human Nature? A Post-essentialist, Pluralist, and
Interactive Account of a Contested Concept. Cambridge: MIT Press.

Krossa, Anne S.2020. Analysing Society in a Global Context. Empirical Studies on Sociation
Processes of Volunteers and Refugees. Cham: Palgrave Macmillan.

Latour, Bruno 2018. Das terrestrische Manifest. Berlin: Suhrkamp.

Laux, Henning 2014. Soziologie im Zeitalter der Komposition. Koordinaten einer integrati-
ven Netzwerktheorie. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Leach, Melissa 2007. »Earth Mother Myths and Other Ecofeminist Fables: How a Strategic
Notion Rose and Fell«, in Development and Change 38, 1, S. 67-85.

Lewis, Sophie 2017. Cthulbu Plays No Role for Me. https://viewpointmag.com/2017/05/08/c
thulhu-plays-no-role-for-me/ (Zugriff vom 17.01.2022).

MacGregor, Sherilyn 2021. »Making Matter Great Again? Ecofeminism, New Materialism
and the Everyday Turn in Environmental Politics«, in Environmental Politics 30, 1-2,
S.41-60.

Majumdar, Anindita 2019. »Beyond Essentialism. Ecofeminism and the >Friction< between
Gender and Ecology«, in Women’s and Gender Studies in India. Crossings, hrsg. v.
Aneja, Anu, S. 66-78. Abingdon, Oxon, New York: Routledge.

Malabou, Catherine 2000. »The Future of Hegel: Plasticity, Temporality, Dialectic«, in
Hypatia 15, 4, S. 196-220.

Mandelbrot, Benoit B. 1991. Die fraktale Geometrie der Natur. Basel, Stuttgart: Birkhduser.

Marx, Karl 1962 [1890]. »Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie«, in Marx-Engels-
Werke. Band 23, S. 49-804. Berlin: Dietz.

Marx, Karl 1990 [1844]. »Okonomisch-philosophische Manuskripte«, in Marx-Engels-
Werke. Band 40, S. 465-590. Berlin: Dietz.

Menger, Carl 1883. Untersuchungen iiber die Methode der Socialwissenschaften und der
Politischen Oekonomie insbesondere. Leipzig: Duncker & Humblodt.

Merchant, Carolyn 1998. »The Death of Nature. A Retrospective«, in Organization &
Environment 11, 2, S. 198-206.

Merchant, Carolyn 2020. Der Tod der Natur. Okologie, Frauen und neuzeitliche Naturwis-
senschaft. Miinchen: oekom.

Merrick, Helen 2017. »Naturecultures and Feminist Materialism«, in Routledge Handbook
i)]ilGender and Environment, hrsg. v. McGregor, Sherilyn, S. 101-114. London: Rout-
edge.

Meusinger, Anette 1996. »Der Streit um Differenz. Zur Reproduktion und Dekonstruktion
der Kategorien weibliches Subjekt, weibliche Identitat und weiblicher Korper in aktuel-
len Diskursen feministischer Theorien in der BRD und den USA«, in Literaturtheorie
und Geschichte. Zur Diskussion materialistischer Literaturwissenschaft, hrsg. v. Scholz,
Riidiger; Bogdal, Klaus-Michael, S. 90-111. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Meyer-Resende, Michael 2020. Bitte keine Alternativlosigkeit. https://verfassungsblog.de/bitt
e-keine-alternativlosigkeit/ (Zugriff vom 18.07.2023).

Mies, Maria 1978. »Methodische Postulate zur Frauenforschung — dargestellt am Beispiel
der Gewalt gegen Frauenc, in Beitrdge zur feministischen Theorie und Praxis 1, S. 41—
63.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://viewpointmag.com/2017/05/08/cthulhu-plays-no-role-for-me
https://viewpointmag.com/2017/05/08/cthulhu-plays-no-role-for-me
https://verfassungsblog.de/bitte-keine-alternativlosigkeit
https://verfassungsblog.de/bitte-keine-alternativlosigkeit
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://viewpointmag.com/2017/05/08/cthulhu-plays-no-role-for-me
https://viewpointmag.com/2017/05/08/cthulhu-plays-no-role-for-me
https://verfassungsblog.de/bitte-keine-alternativlosigkeit
https://verfassungsblog.de/bitte-keine-alternativlosigkeit

202 Jenni Brichzin und Felix Kronau

Mies, Maria 1988. »Gesellschaftliche Urspriinge der geschlechtlichen Arbeitsteilung«, in
Frauen, die letzte Kolonie. Zur Hausfrauisierung der Arbeit, hrsg. v. von Werlhof, Clau-
dia; Mies, Maria; Bennholt-Thomsen, Veronika, S.164-193. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt.

Mies, Maria 1992. Wider die Industrialisierung des Lebens. Eine feministische Kritik an
Gen- und Reproduktionstechnik. Pfaffenweiler: Centaurus.

Mies, Maria 1997. »Die >Methodischen Postulate zur Frauenforschung«. Ein Riickblick nach
zwanzig Jahren«, in Sie und er. Frauenmacht und Mdannerberrschaft im Kulturvergleich,
hrsg. v. Volger, Gisela; Bettinger, Gerhild, S. 55-62. Koln: Ehtnologica.

Mies, Maria 2008. Das Dorf und die Welt. Lebensgeschichten — Zeitgeschichten. Koln:
PapyRossa.

Mies, Maria 2012. The Lace Makers of Narsapur. Indian Housewives Produce for the
World Market. 2. Auflage. Chicago: Spinifex Press.

Mies, Maria 2014. Patriarchy and Accumulation on a World Scale. Women in the Interna-
tional Division of Labour. 2. Auflage. London: Zed Books.

Mies, Maria 2016. »Feministische Forschung. Wissenschaft — Gewalt — Ethik«, in Okofemi-
nismus. Die Befreiung der Frauen, der Natur und unterdriickter Vilker: Eine neue Welt
wird geboren, hrsg. v. Mies, Maria; Shiva, Vandana, S. 47-68. 2., uberarbeitete, aktuali-
sierte und erweiterte Ausgabe. Neu-Ulm: AG SPAK Biicher.

Mies, Maria; Shiva, Vandana. Hrsg. 2014 [1993]. Ecofeminism. London: Zed Books.

Mies, Maria; Shiva, Vandana. Hrsg. 2016. Okofeminismus. Die Befreiung der Frauen,
der Natur und unterdriickter Volker: Eine neue Welt wird geboren. 2., iberarbeitete,
aktualisierte und erweiterte Ausgabe. Neu-Ulm: AG SPAK Biicher.

Mies, Maria; Speck, Babara 1989. »Feministische Wissenschaftskritik. Ein Streitgesprach mit
Maria Mies«, in Emanzipation: Feministische Zeitschrift fiir kritische Frauen 15, 2,
S.18-22.

Moore, Niamh 2016. »Eco/Feminist Genealogies. Renewing Promises and New Possibili-
ties«, in Contemporary Perspectives on Ecofeminism, hrsg. v. Phillips, Mary; Rumens,
Nick, S. 19-37. New York: Routledge.

Mukerji, Chandra 2015. »The Material Turn«, in Emerging Trends in the Social and Beha-
vioral Sciences, hrsg. v. Scott, Robert; Kosslyn, Stephen, S. 1-13. Hoboken: John Wiley
& Sons.

Nagl-Docekal, Herta 1997. »Schwerpunkt: Untiefen der Essentialismuskritik«, in Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 45, 1, S.20-22.

Nicholas, Lucy; Budgeon, Shelley 2021. »Introduction: -Remembering Feminist Theory For-
ward««, in Feminist Theory 22,2, S.159-164.

Opoku, Nene 2021. Nene, warum sollten wir Klima(un)gerechtigkeit intersektional betrach-
ten? https://fridaysforfuture.de/sommer-der-utopien-nene/ (Zugriff vom 20.07.2023).
Phillips, Mary; Rumens, Nick. Hrsg. 2016. Contemporary Perspectives on Ecofeminism.

New York: Routledge.

Plumwood, Val 1991. »Nature, Self, and Gender: Feminism, Environmental Philosophy, and
the Critique of Rationalism«, in Hypatia 6, 1, S. 3-27.

Popper, Karl 1962. »Die Logik der Sozialwissenschaften«, in Kélner Zeitschrift fiir Soziolo-
gie und Sozialpsychologie 14, S. 233-248.

Popper, Karl 1979. Das Elend des Historizismus. Tubingen: J. C. B. Mohr.

Saave, Anna 2022. »Ecofeminism Now«, in Left Strategies for the Covid Pandemic and Its
Aftermath, hrsg. v. Baier, Walter; Canepa, Eric; Golemis, Haris, S. 335-350. London:
Merlin Press.

Salleh, Ariel 2014. »Foreword«, in Ecofeminism, hrsg. v. Mies, Maria; Shiva, Vandana, S.
ix-xii. London: Zed Books.

Salleh, Ariel 2017 a. »Ecofeminism«, in Routledge Handbook of Ecological Economics.
Nature and Society, hrsg. v. Spash, Clive, S. 48-56. Abingdon, Oxon: Routledge.

Salleh, Ariel 2017 b. Ecofeminism as Politics. Nature, Marx and the Postmodern. London:
Zed Books.

Sargisson, Lucy 2001. »What’s Wrong with Ecofeminism?«, in Environmental Politics 10, 1,
S.52-64.

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://fridaysforfuture.de/sommer-der-utopien-nene
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://fridaysforfuture.de/sommer-der-utopien-nene

Essentialismus revisited? 203

Schifer, Hilmar 2016. »Einleitung. Grundlagen, Rezeptionen und Forschungsperspektiven
der Praxistheorie«, in Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm, hrsg. v.
Schifer, Hilmar, S. 9-28. Bielefeld: transcript.

Scheffer, Thomas 2021. »Existentielle Probleme, soziologisch«, in Zeitschrift fiir Theoreti-
sche Soziologie 1, S. 3-33.

Schréter, Susanne 2000. » Essentialismus< und >Konstruktivismus« in der feministischen For-
schung«, in Peripherie: Politik, Okonomie, Kultur 20, 77-78, S. 9-27.

Spivak, Gayatri C. 19835. »Criticism, Feminism and the Institution. An Interview with Gaya-
tri Chakravorty Spivak«, in Thesis Eleven 10-11, 1, S. 175-187.

Spivak, Gayatri C. 1994. »Can the Subaltern Speak?«, in Colonial Discourse and Post-Colo-
nial Theory. A Reader, hrsg. v. Williams, Patrick; Chrisman, Laura, S.66-111. New
York: Columbia University Press.

Spivak, Gayatri C. 2009. »In a Word: Interview«, in Outside in the Teaching Machine, hrsg.
v. Spivak, Gayatri C., S. 1-57. New York: Routledge.

Stiess, Immanuel et al. 2022. Reprdasentativumfrage zum Umweltbewusstsein und Umwelt-
verhalten im Jahr 2020. Klimaschutz und sozial-6kologische Transformation. Dessau-
RofSlau: Umweltbundesamt.

Thierse, Wolfgang; Miinkler, Herfried 2009. Eine durchaus problematische Redeweise.
www.deutschlandfunk.de/eine-durchaus-problematische-redeweise-100.html (Zugriff
vom 02.07.2023).

Tsomou, Margarita 2022. »Auf den Spuren planetarischer Feminismen. Sorge- und Regene-
rationsarbeit im Angesicht 6kologischer Katastrophen«, in Der Welt eine neue Wirklich-
keit geben. Feministische und queertheoretische Interventionen, hrsg. v. Fitsch, Hannah
et al., S.241-250. Bielefeld: transcript.

Villa, Paula-Irene 2003. »Das Subjekt Frau als Geschlecht mit Kérper und Sexualitit. Zum
Stand der Frauenforschung in der Soziologie«, in Soziologische Forschung: Stand und
Perspektiven, S. 155-167. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Villa, Paula-Irene; Speck, Sarah 2020. »Das Unbehagen der Gender Studies. Ein Gespriach
zum Verhiltnis von Wissenschaft und Politik«, in Open Gender Journal 4. https://doi.or
/10.17169/0gj.2020.141.

Vogel, Karin 1980. Nachrichten aus dem Ghetto Liebe. Frauenhaus Koln. Gewalt gegen
Frauen. Ursachen, Auswirkungen, Bewdiltigungsstrategien. Frankfurt a. M.: Verlag
Jugend & Politik.

von Schmoller, Gustav 1888. Zur Litteraturgeschichte der Staats- und Sozialwissenschaften.
New York: Franklin.

von Werlhof, Claudia; Mies, Maria; Bennholt-Thomsen, Veronika. Hrsg. 1988. Frauen, die
letzte Kolonie. Zur Hausfrauisierung der Arbeit. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Warren, Karen 1993. »Introduction to Ecofeminism«, in Lilith Press Magazine. www.lilithpr
ess.ca/Environment-Introduction-to-Ecofeminism.html (Zugriff vom 15.05.2024).

Wohlrab-Sahr, Monika 1993. »Empathie als methodisches Prinzip? Entdifferenzierung und
Reflexivititsverlust als problematisches Erbe der >methodischen Postulate zur Frauenfor-
schung««, in Feministische Studien 11,2, S.128-139.

Leviathan, 52.Jg., 2/2024

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.



https://www.deutschlandfunk.de/eine-durchaus-problematische-redeweise-100.html
https://doi.org/10.17169/ogj.2020.141
https://doi.org/10.17169/ogj.2020.141
https://www.lilithpress.ca/Environment-Introduction-to-Ecofeminism.html
https://www.lilithpress.ca/Environment-Introduction-to-Ecofeminism.html
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168
https://www.deutschlandfunk.de/eine-durchaus-problematische-redeweise-100.html
https://doi.org/10.17169/ogj.2020.141
https://doi.org/10.17169/ogj.2020.141
https://www.lilithpress.ca/Environment-Introduction-to-Ecofeminism.html
https://www.lilithpress.ca/Environment-Introduction-to-Ecofeminism.html

204 Jenni Brichzin und Felix Kronau

Zusammenfassung: Wie kommt es, dass mit 6kofeministischen Perspektiven gegenwirtig
eine Denkrichtung wieder eine Renaissance erfihrt, die lange als Inbegriff eines proble-
matischen Essentialismus gegolten hatte? Dieser Frage widmet sich der Aufsatz auf der
Basis eines Vergleichs der Theoriepositionen von Maria Mies und Donna Haraway. Im
Ergebnis steht die These: Okofeministische Ansitze wie der Mies’sche erdffnen materia-
listische Denkwege jenseits des anti-essentialistischen (um die Auflésung von Festschrei-
bungen und Kategorisierungen errichteten) Theorieprojekts — Denkwege, die im Kontext
des Klimawandels als existentiellem gesellschaftlichen Problem relevant werden.

Stichworte: sozialwissenschaftliche Theorie, Anti-Essentialismus, feministische Theorie,
Klimawandel, existentielle Probleme, Materialismus

Essentialism Revisited? Maria Mies, Donna Haraway and the Rediscovery of
Ecofeminism

Summary: How is it that ecofeminism, a school of thought that has long been regarded
as the epitome of a problematic essentialism, is currently enjoying renewed popularity?
This article addresses this question by comparing the theoretical positions of Maria
Mies and Donna Haraway. We conclude that Mies’s ecofeminist approach and similar
approaches may open up materialist ways of thinking beyond the anti-essentialist theo-
retical project (built around the dissolution of fixations and categorizations) — ways of
thinking that become relevant in the context of climate change as an existential social
problem.

Keywords: social theory, anti-essentialism, feminist theory, climate change, existential
problems, materialism

Autor:innen

Jenni Brichzin

Fakultat fiir Staats- und Sozialwissenschaften
Universitit der Bundeswehr Miinchen
Werner-Heisenberg-Weg 39

85579 Neubiberg

Deutschland

jennifer.brichzin@unibw.de

Felix Kronau

Fakultit fiir Staats- und Sozialwissenschaften
Universitit der Bundeswehr Miinchen
Werner-Heisenberg-Weg 39

85579 Neubiberg

Deutschland

felixkronau@mailbox.org

04:04:20. © Urheberrechtiich geschitzter Inhalt.
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-2-168

