
Malte Möbius

Ansätze gelingenden Mensch-Seins im Natur-
Allzusammenhang des 21. Jahrhunderts: Von 
der Natur als Rechtssubjekt und dem Ethos 
responsiver Selbsttranszendenz zur Skizze einer Natur-
Weltgenossenschaft des Lebens

Zusammenfassung
Vor dem Hintergrund existenzieller Herausforderungen im 21. Jahrhundert wird untersucht, wie 
Lösungsansätze, die die Natur zum Rechtssubjekt erheben und ihr ein Recht auf eigene Nach-
haltigkeit zugestehen, anhand einer pluralistisch-holistisch gedachten Ökosozialethik fundiert 
werden, ohne zwangsläufig mit onto-anthropologischen Fundierungen der Menschenwürde in 
Konflikt geraten zu müssen. Darüber hinaus wird diskutiert, wie die Erweiterung der Gerechtig-
keitsvorstellungen von einem Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammen-
hang getragen werden kann. Abschließend wird die Synergie dieser Ansätze als Weiterentwicklung 
zentraler Grundgedanken genossenschaftlicher Gemeinschaftsbildung skizziert.
Stichwörter: Anthropozän, Genossenschaft, Gemeinschaftsbildung, Holistische Ethik, Mensch-
Natur-Verhältnis, Natur als Rechtssubjekt, Ökologische Verantwortung, Planetare Ethik, Rechte 
der Natur, Umweltethik, Umweltgerechtigkeit.

Approaches to flourishing human existence within 21st-
century natural interconnectedness - from nature as a legal 
subject and the ethos of responsive self-transcendence to 
the vision of a global cooperative of life

Abstract
In the context of the existential challenges of the 21st century, this study explores how approaches 
that recognize nature as a legal subject and grant it a right to its own sustainability can be 
grounded in pluralistic-holistic ecosocial ethics—without necessarily conflicting with onto-an-
thropological foundations of human dignity. It also discusses how an expanded conception of 
justice can be informed by an ethos of responsive self-transcendence embedded in the intercon-
nected fabric of nature. Finally, the synergy of these approaches is outlined as an advancement of 
key principles of cooperative community-building.
Keywords: Anthropocene, Cooperative Community-Building, Ecological Responsibility, Envi-
ronmental Ethics, Environmental Justice, Holistic Ethics, Human-Nature Relationship, Nature as 
a Legal Subject, Planetary Ethics, Rights of Nature

Thematische Einleitung
Die Vorstellung, dass der Mensch ein naturhaftes Wesen ist und in untrennbarer 
Verbindung mit seiner Umwelt steht, hat eine lange geistesgeschichtliche Tradition 

1.

209

Z'GuG, 48. (2) 2025, 209 – 260 DOI: 10.5771/2701-4193-2025-2-209

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Leidhold 2022; Welsch 2012). Neu ist jedoch das bislang beispiellose Ausmaß, 
in dem sich der homo sapiens als ökologischer Faktor entpuppt (Crutzen 2002; Stef-
fen/Crutzen/McNeill 2007; Ellis 2018). Ebenfalls neu ist die Dringlichkeit, dies zu 
berücksichtigen – insbesondere im Lichte der unentrinnbaren Eingebundenheit des 
Menschen in die Natur (IPCC 2024; Club of Rome und Council on the Human 
Future 2024). Wie Bruno Latour es formuliert hat, befindet sich das menschliche 
Verhältnis zur Natur in einem grundlegenden Wandel.

Es gab einen Rahmen, der auf unser Handeln nicht reagierte; jetzt reagiert er, und das auf allen Ebe-
nen: Viren, Klima, Humus, Wälder, Insekten, Mikroben, Ozeane und Flüsse. Eingeschüchtert, verlo-
ren, ungelenk, wie wir sind, wissen wir plötzlich buchstäblich nicht mehr, wie wir uns verhalten sol-
len (Latour/Schultz 2022, S. 50).

Latour bringt damit zum Ausdruck, dass die moderne Zivilisation sich von der 
Vorstellung verabschieden muss, die Natur sei lediglich ein dienender Rahmen 
gesellschaftlicher Prozesse. Vielmehr zeigt sich, dass der Mensch in einem dynami-
schen wechselseitigen Verhältnis mit der Natur steht und in diese eingebunden ist – 
ein Verhältnis, das sich nun in Rückkopplungen und letztlich ökologischen Krisen 
bemerkbar macht, die die Existenz der Menschheit in Gefahr bringen. An Bruno 
Latour anknüpfend kann man hierbei also durchaus von einem Realitätsschock 
sprechen, der diejenigen ereilt, die sich mit der ökologischen Entwicklung des 
Planeten auseinandersetzen und auf diese anthropogenen Effekte stoßen.

Die Menschheit im 21. Jahrhundert befindet sich allem Anschein nach in einer 
sich zuspitzenden „Polykrise“ (Club of Rome und Council on the Human Future 
2024) – einem komplexen Geflecht globaler Herausforderungen wie Klimawandel, 
Biodiversitätsverlust, Ressourcenknappheit, sozialer Ungleichheit, geopolitischer In-
stabilität und der Regulation technologischer Entwicklungen. Verschärft wird diese 
Krise durch das fortwährende Überschreiten der Belastbarkeitsgrenzen planetarer 
Ökosysteme. Der Round Table Report (Club of Rome und Council on the Human 
Future 2024) mahnt ein gravierendes Bewusstseinsdefizit bezüglich des Ausmaßes 
und der Dringlichkeit dieser Krisen an und benennt als wesentlichen Treiber 
der Polykrise die Kombination aus Bevölkerungswachstum, exzessivem Konsum, 
umweltschädlicher Produktion und der mangelnden Bereitschaft zu weitsichtiger 
internationaler Kooperation. Kurzum: Der Mensch hat sich im Anthropozän zu 
einem prägenden Faktor des Ökosystems entwickelt – und gefährdet durch die 
inkaufgenommene Zerstörung der Natur seine eigenen Existenzgrundlagen.

Allein schon aus moralisch-sittlicher Perspektive der Verantwortung für die Lebens-
grundlagen zukünftiger Generationen (GG Art. 20a) erscheint es also offensicht-
lich, dass eine weitsichtige Antwort auf die großen Herausforderungen des 21. Jahr-
hunderts gefunden werden muss, die wiederum tiefgreifende Verhaltensänderungen 
des Menschen und seines Umgangs mit dem planetaren Ökosystem zum Thema ha-
ben muss. Angesichts der Untragbarkeit des gegenwärtigen Zustands und der Not-
wendigkeit einer globalen Reaktion auf diese Herausforderungen, gilt es, die ökolo-

210 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gischen, wirtschaftlichen, sozialen und politischen Elemente der menschlichen Exis-
tenz grundlegend neu auszubalancieren. Dies könnte letztlich einen Paradigmen-
wechsel hin zu sozialökologischer Gerechtigkeit anstoßen und damit eine erweiterte 
Perspektive auf sozialökologische Notwendigkeiten nachhaltiger Daseinsvorsorge er-
öffnen (Heupel 2018; Seidel 2014). Die ökologische Gesamtsituation (IPCC 2024, 
Club of Rome und Council on the Human Future 2024, IPBES 2019) zeigt auf, 
dass Wohlstand nicht länger allein durch die Expansion industrieller Produktion 
und eines sich zunehmend diversifizierenden Dienstleistungsangebots geschaffen 
werden kann, sondern neue nachhaltige Ansätze erforderlich sind, die im gesell-
schaftlichen Diskurs über geeignete Formen der Wohlstandsschaffung thematisiert 
werden müssen. Vielmehr regt die so betrachtete Gesamtsituation dazu an, wesent-
lich verstärkter in den Blick zu nehmen, dass die Grundlagen des Lebens insgesamt 
erhalten bleiben müssen, damit das Führen menschlicher Existenz überhaupt hin-
reichend möglich ist. Die in Kauf genommene Naturzerstörung, die die Zukunft 
des menschlichen Lebens und die Vielfalt des Lebens insgesamt auf dem Planeten 
bedroht, ist Ausdruck jener eingangs erwähnten Verhaltensirritation der Mensch-
heit im 21. Jahrhundert (Latour/Schultz 2022).

Es bestehen folglich zahlreiche existenzielle Gefahren und Herausforderungen, die 
dazu Anlass geben, Fragen sozialer Gerechtigkeit um Fragen ökosozialer Gerechtig-
keit zu erweitern (Buser/Ott 2023, S. 159; Sitter-Liver 2009, S. 322). Eine Kultur 
achtsamer Sorgearbeit müsste unter ökosozialen Gesichtspunkten also darauf hin-
wirken, umfangreiche Reflexionen anzustoßen und daraus resultierend Transforma-
tionen in den vielfältigen Formen menschlicher Einflussnahme auf die Gesamtge-
stalt des Lebens hervorzubringen (Möbius 2023; Schulz-Nieswandt 2024).

„Wie halten wir es mit unserem Verhältnis zur Natur?“ – diese Frage lässt sich 
durchaus als existenzielle Gretchenfrage des 21. Jahrhunderts bezeichnen. Begreifen 
wir uns nun als weltgetrennte Beherrscher der Natur oder als welteingebettete 
Mitgestalter eines größeren, lebendigen Ganzen? Und wenn wir uns als Letztere 
verstehen, was bedeutet dies für das menschliche Selbstverständnis und den inneren 
geistigen Bezug des Menschen zur Natur? Wie halten wir es mit unserer Welthaftig-
keit, also mit der Tatsache, dass wir Naturwesen sind? Anhand dieser Fragen wird 
deutlich, wie die Themenkomplexe von Haltung, Verhalten und Natur- beziehungs-
weise Weltverhältnis, die in diesem Aufsatz behandelt werden, ineinandergreifen.

Wer Verantwortung für die Auswirkungen menschlichen Verhaltens auf die Natur 
übernehmen will, muss an der Veränderung jener Verhaltensweisen mitwirken, 
die die Nachhaltigkeit und Vielfalt des Lebens in der Bio- und Ökosphäre bedro-
hen und die letztlich sogar einen weitreichenden Ökozid als möglich erscheinen 
lassen – eine Entwicklung, die die Existenz der Menschheit zweifellos grundlegend 
infrage stellen würde. Um einem weiteren Fortschreiten auf dem gegenwärtigen 
naturzerstörerischen Entwicklungspfad wissenschaftlich zu begegnen, setzt sich die-
ser Aufsatz nun mit möglichen Konturen einer Kulturform auseinander, welche 

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 211

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Einsicht in die menschliche Verantwortung für das sozialökologische Mitein-
ander als zentrales Merkmal inkorporiert. Die diesem Ansatz zugrunde liegende 
Werthaltung impliziert ein achtsam vorsorgendes Verhalten und betont die Ziel-
orientierung, einerseits langfristige Schäden zu vermeiden, oder, insofern bereits 
eingetreten, zumindest möglichst stark zu begrenzen; und andererseits möglichst 
gute Bedingungen für die Entfaltung des guten Lebens in ökosozialer Gesamtge-
stalt(ungs)perspektive zu schaffen.

Wie kann ein solcher Fortschritt gelingen? Aus innovationstheoretischer Sicht stellt 
sich angesichts der gegenwärtigen Lage die Frage nach sozialökologisch-fortschrittli-
chen Innovativitätsidealen und deren kulturgrammatikalischen Tiefen-Dimensio-
nen auf (Schulz-Nieswandt/Chardey/Möbius 2023). Es ist demnach davon auszu-
gehen, dass dasjenige Fortschritts- und Innovationsgeschehen, welches angemessene 
Antworten auf die genannten Herausforderungen hervorbringt, sich nicht nur auf 
den Horizont der menschlichen Sozialsphäre der Zivilisation beschränken darf, son-
dern darüber hinaus im ökologischen Gesamtzusammenhang des menschlichen Da-
seins gedacht werden muss (Schulz-Nieswandt 2024f, S. 77). Das Mensch-Sein soll-
te somit über seine zivilisatorische Sphäre hinausreichend als das Sein eines Natur-
wesens (Schulz-Nieswandt 2023a) begriffen werden; ein menschliches Dasein als 
ein welthaftes Wesen – als homo mundanus (Welsch 2012). Der vorliegende Aufsatz 
folgt also einer onto-anthropologischen und damit ausdrücklich nicht monistisch-
anthropozentrischen Fundierung des Begriffs von sozialem, kulturellem oder zivili-
satorischem Fortschritt (Schulz-Nieswandt/Chardey/Möbius 2023; Möbius 2023 
Schulz-Nieswandt 2023f; 2024b, 2024c).

Diese Arbeit verknüpft Facetten rechtlicher, welt- und selbstanschauungskulturel-
ler und genossenschaftsbezogener Auseinandersetzungen mit der Frage nach einer 
sozialökologisch gerechten Gestalt des gelingenden Miteinanders – sowohl im zwi-
schenmenschlichen als auch im mensch-naturweltlichen Verhältnis. Die Leitfrage, 
zu deren Beantwortung dieser Aufsatz einen Beitrag leisten soll, lautet: Wie und 
wohin führend passen wir uns – persönlich, gesellschaftlich, global – an die neuen 
ökologischen Herausforderungen an, die unweigerlich zugleich zivilisatorische He-
rausforderungen sind? Das Thema des Aufsatzes kreist also um die große Frage 
nach anstrebenswerten Pfaden der im Lichte der Menschenwürde angemessenen 
Erneuerung der Daseinsgestalt(ung) menschlichen Miteinanders.

Zur Struktur des Aufsatzes
Im ersten Schritt dieses Aufsatzes wird die politische und rechtlich-institutionelle 
Verankerung ökologischer Nachhaltigkeit thematisiert. In der Fachliteratur wird 
diskutiert, dass wir uns als Menschheit „nicht nur mit uns selbst, sondern mit der 
Natur ‚vertragen‘“ (Kersten 2022, S. 23) müssen. Nur so können wir Zuständen des 
„Bürgerkrieg[es] gegen die Natur“ (ebd.) entwachsen. Anhand des verhältnismäßig 
neuartigen Konzepts der Rechtssubjektivität der Natur (Guttmann 2021; Buser/Ott 

2.

212 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2023; Kramm/Wesche 2024) und des Konzepts des Naturvertrags (Serres 1994; 
Kersten 2022) lässt sich der Natur-Allzusammenhang, in den die Menschheit exis-
tenziell eingebettet ist, explizit auf die zivilisatorische Bühne rechtlicher Konfliktlö-
sungen heben. In diesem Abschnitt wird sodann die Rechtssubjektivität der Natur 
als Merkmal eines neuartigen Regulationsregimes des menschlichen Umgangs mit 
der Natur vorgestellt, ethisch reflektiert und hinsichtlich prinzipieller Einwände 
und weiterer (potenzieller) Konflikte in der Umsetzung diskutiert.

Für derartige rechtliche Entwicklungen bedarf es jedoch Sorgearbeit an der „juridi-
schen Substanz“ (Schulz-Nieswandt 2024b, S. 296) solcher rechtlichen Transforma-
tionen. Es bedarf also Kulturformen der moralisch-sittlichen Herleitung des Rech-
tes, die dessen Anerkennung und Befolgung stützen. Im zweiten Schritt geht es so-
mit um das kulturelle Fundament des Wandels der rechtlichen Strukturen hin zur 
Rechtssubjektivität der Natur. Aufbauend auf dem Konzept der „nicht-kontraktuel-
len Voraussetzungen des Kontrakts“ (Durkheim 1977 [1893]), in dessen Lichte die 
als Gesellschaftsvertrag verstehbare Ordnung der Unantastbarkeit der Menschen-
würde auf eine Kultur der Ehrfurcht vor der Würde des Mitmenschen angewiesen 
ist (Schulz-Nieswandt 2017, Möbius 2020, Joas 2011), wird diskutiert, inwiefern 
ein ökosozialer Naturvertrag (Serres 1994, Kersten 2022) mitsamt der Einführung 
der Rechtssubjektivität der Natur auf eine nicht-kontraktuelle Voraussetzung ange-
wiesen ist: die Ehrfurcht vor der Natur – beziehungsweise der Ehrfurcht vor dem 
Leben (Schweitzer 2013). Hier wird zur Vertiefung der geistigen Dimension eines 
solchen Kulturwandels das Konzept des Ethos der responsiven Selbsttranszendenz 
(Schulz-Nieswandt 2024, 2024b) herangezogen. Es wird sodann erläutert, inwie-
fern durch das (mitunter epiphanische) Erlebnisgeschehen responsiver Selbsttran-
szendenz die Ehrfurcht vor der Natur als nicht-kontraktuelle Voraussetzung der 
kontraktuellen Aufwertungen der Natur vom Rechtsobjekt zum Rechtssubjekt evo-
ziert werden kann.

Der dritte Schritt widmet sich der Frage nach einem geeigneten konzeptuellen 
Instrumentarium zur Beschreibung der wirtschaftskulturellen Dimension des hier 
skizzierten Zukunftspfades der Menschheit. Dabei wird konzeptionell an die Ge-
nossenschaftslehre angeknüpft. Genossenschaftlichkeit wird einerseits als Möglich-
keit einer Wirtschaftsweise verstanden, die sich durch die Förderungsverpflichtung 
gegenüber ihren jeweils gleichberechtigten Mitgliedern und einer Tendenz zur 
Gemeinwohlorientierung auszeichnet. Andererseits wird sie als Ausdruck einer 
Geistkultur der Solidarität und der Vergemeinschaftung begriffen – als kulturgram-
matische Alternative zur kapitalistischen Geistkultur, einer Kulturform, die von 
profitmaximierungsgetriebener Ausbeutung, Raubbau, Konsumfetischismus und 
einseitigen Akkumulationsprozessen geprägt ist (Schulz-Nieswandt 2023b, 2023g). 
Darüber hinaus wird der Gedanke verfolgt, dass sich mit dem Begriff des Genossen-
schaftlichen eine Form der sozioökologischen Vergemeinschaftung des Menschen 
mit der Natur artikulieren lässt. Die Idee des Genossenschaftlichen kann als viel-
seitige Wirtschafts- und Kulturform der Miteinander-Solidarisierung sowie der Ver-

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 213

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirklichung der Anliegen ökosozialer Sorgearbeit verstanden werden. Somit lassen 
sich rechtlich-institutionelle und kulturelle Transformationen im zivilisationsgestalt-
haften Rahmen einer „Weltnaturgenossenschaft“ miteinander verbinden.

Im Dreiklang dieser Schritte legt dieser Aufsatz somit stufenweise dar, wie sich 
der Umstand des Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang in Argumentationen 
überführen lässt, die bekräftigen: a) dass es angebracht erscheint, die Rechte der 
Natur auf Nachhaltigkeit zu entwickeln, anzuerkennen und in den Gedanken der 
Humangerechtigkeit zu integrieren; und b) dass ein solcher ethischer Wandel hin 
zu ökosozialer Gerechtigkeit ein kulturelles Fundament und ein tragendes Ethos be-
nötigt, um zivilisatorische Wirklichkeit zu werden. Auf dieser Grundlage erscheint 
es c) wiederum aufschlussreich, das sich wandelnde Verhältnis des Menschen zur 
Natur im Lichte genossenschaftlicher (Solidar-)Vergemeinschaftung zu skizzieren.

Teil A: Die Natur als Rechtssubjekt: Herausforderungen und Chancen 
eines tiefgreifenden Wandels der Rechtskultur

Dieser Teil des Aufsatzes diskutiert ausgehend von Problemlagen eine sich (potenzi-
ell) anbahnende Entwicklung, die eine neuartige Rechtsform der Rechte der Natur 
einfordert.

Lösungsansatz: Achtung der Natur durch rechtliche Miteinbeziehung der Natur

Als verantwortungsbewusste Antwort auf die sozialökologische Verantwortungskrise 
(IPCC 2024; Club of Rome und Council on the Human Future 2024; IPBES 
2019) stellt sich zunächst die Frage nach einer Anpassung der rechtlichen Regulati-
on des menschlichen Umgangs mit der Natur. Wie tragfähig ist nun der Ansatz, 
eine Form von Rechten der Natur einzuführen, die über bloße Schutzfunktionen 
hinausgehen und der Natur als Rechtssubjekt einen intrinsischen Eigenwert zuge-
stehen – einer Natur, die nicht bloß als Ressource und Rechtsobjekt, also als Besitz-
gegenstand, betrachtet wird, sondern als Trägerin eines Anrechts auf eigene Nach-
haltigkeit (Armanski 1979; Leimbacher 1990; Serres 1994; Serres 2020; Dannen-
berg 2021; Pechtel 2022; Lomfeld 2023; Guttmann 2021; Buser/Ott 2023; Adloff/
Busse 2023; Kramm/Wesche 2024). Prinzipiell sind Versuche, das zerstörerische 
menschliche Einwirken auf die Natur rechtlich zu mäßigen, untersuchenswert, 
denn der Mensch ist, wie Supiot (2005) und Lomfeld (2023) betonen, ein normati-
ves Sozialwesen: ein homo juridicus, dessen „juridische Ontologie“ (Lomfeld 2023: 
S. 51) seine Beziehung zur Welt strukturiert.

Die Anerkennung von Rechten der Natur bedeutet nun, die Natur als Rechtssub-
jekt in zivilisatorische Entscheidungsprozesse zu involvieren und ihre Nachhaltig-
keit rechtlich abzusichern. Dies stellt eine Erweiterung der normativen Welt des 
homo juridicus dar, indem der Mensch seine sozial-ökologische Verantwortung im 
Naturzusammenhang anerkennt und institutionell verankert. Ein solcher Schritt 
bedeutet, die menschliche Rechtsordnung nicht nur auf zwischenmenschliche Be-

3.

3.1

214 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ziehungen zu zentrieren, sondern auch die Beziehung des Menschen zur natürlichen 
Mitwelt normativ stärker auszugestalten. Auf diese Weise wird die Rolle des Rechts 
als integratives und formendes, also gestaltbildendes Element sozialer Konventionen 
um eine sozialökologische Ebene ergänzt (Lomfeld 2023).

Vom Gesellschaftsvertrag der Rechtsobjektivität der Natur zum Naturvertrag 
der Rechtssubjektivität der Natur

Das gegenwärtig bestehende Umweltrecht erscheint in vielerlei Hinsicht reformbe-
dürftig. Kritiker bemängeln, dass die Natur darin primär als Ressource zur Befriedi-
gung menschlicher Bedürfnisse betrachtet wird (Gorke 2010; Fladvad/Busse 2023). 
Zudem ist das Umweltrecht historisch eng mit postkolonialen Machtstrukturen ver-
knüpft. Dadurch werden sowohl die Umwelt als auch Bevölkerungen des Globalen 
Südens durch internationale Verträge benachteiligt, wie etwa im Rahmen von Berg-
bauprojekten oder Monokulturen wie Palmölplantagen. Diese begünstigen eine 
doppelte Ausbeutung von Mensch und Natur und führen zu sozialer Marginalisie-
rung und ökologischer Zerstörung (Boysen 2021; Wissen/Brand 2022). Zudem 
zeigt sich in den bestehenden Naturschutzrechtssystemen bislang nur eine geringe 
Bereitschaft, Eigenrechte der Natur anzuerkennen. So bleibt beispielsweise auch das 
deutsche Klimaschutzgesetz in seiner Grundlogik anthropozentrisch, indem es aus-
schließlich auf die Interessen gegenwärtiger sowie zukünftiger Menschengeneratio-
nen abstellt (BVerfG, Beschluss des Ersten Senats v. 24. März 2021, 1 BvR 
2656/18, Rn. 1-270).

Demgegenüber bieten Beispiele wie die Verfassungen Ecuadors und Boliviens an-
hand einer umfassenderen rechtlichen Anerkennung der Natur eine wesentlich 
progressivere Perspektive, indem sie der Natur Rechtssubjektivität zusprechen und 
damit eine grundlegende Neuausrichtung rechtlicher und gesellschaftlicher Para-
digmen einleiten (Knauß 2020). Es gibt also durchaus Ansätze, die über die 
Umweltschutzrechte – verstanden als Rechte des Menschen auf eine intakte Natur 
– hinausgehen. Sie formulieren Eigenrechte der Natur selbst: Rechte der Natur auf
Natur. In dieser Konzeption wird die Natur nicht nur als schutzbedürftiges Objekt
aufgefasst, sondern selbst zum Rechtssubjekt erhoben. Dies markiert den Übergang
zu einer grundsätzlich neuen Stufe der Verrechtlichung des Naturverhältnisses des
Menschen.

So wie einst die Idee des Gesellschaftsvertrags, angestoßen von Hobbes (1996 
[1651]) und Rousseau (1997 [1762]), zur Entstehung einer politischen Kultur 
gemeinsamer Übereinkünften beitrug und beständig weiterentwickelt wurde (Rawls 
1971, Boucher/Kelly 1994), könnte nun eine neue kontraktuelle Form der kollek-
tiven menschlichen Daseinsbewältigung entstehen. Man könnte mit der Natur als 
Vertragspartner einen Vertrag schließen, in dem der Natur Eigenrechte zugestanden 
werden, die auf rechtlicher Augenhöhe mit den menschlichen Bedürfnissen verhan-

3.2

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 215

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


delt werden können. In diesem Gedanken wurzelt die Idee eines Vertrags mit der 
Natur:

Durch unser ökologisch verantwortungsloses Handeln haben wir uns heute in einen neuen Naturzu-
stand manövriert: den Naturzustand des Anthropozän, in einen Bürgerkrieg gegen die Natur. Des-
halb kommt es wieder darauf an, einen Bürgerkrieg durch einen neuen Gesellschaftsvertrag zu been-
den. Nur diesmal müssen wir uns nicht mit uns selbst, sondern mit der Natur „vertragen“ (Kersten 
2022, S. 23).

„Sich mit der Natur vertragen“ (Kersten 2022, S. 23), verweist auf die Möglichkeit, 
die Horizonte menschlichen Miteinanders um eine symbiotische, wechselseitige Be-
ziehung zur Natur zu ergänzen. Aus dieser Sichtweise erfährt der traditionelle Ge-
sellschaftsvertrag, der die sozialen und politischen Strukturen des Menschen regelt, 
eine Erweiterung durch einen Vertrag mit der Natur: einen Vertrag, der nicht nur 
die wechselseitigen Abhängigkeiten zwischen Mensch und Natur beachtet, sondern 
die Natur als Vertragspartner würdigt, sie rechtlich personifiziert und somit rechts-
subjektiviert.

Der Naturvertrag (Serres 1994; Kersten 2022) lässt sich als eine ökologische Erwei-
terung dieses ursprünglichen gesellschaftsvertragstheoretischen Modells betrachten: 
Er postuliert, dass der Mensch nicht nur mit anderen Menschen allgemeingültige 
Rechte und Pflichten bestimmen muss, sondern auch mit der natürlichen Umwelt 
ein ähnliches, symbiotisches Abkommen einzugehen vermag. Dies bringt mit sich, 
dass die Rechte der Natur als integraler Bestandteil der gesellschaftlichen Ordnung 
anerkannt werden müssen – und dass der Mensch sich wieder als Teil eines größe-
ren Naturzusammenhangs begreift.

Also zurück zur Natur! Was bedeutet: den ausschließlichen Gesellschaftsvertrag durch einen Natur-
vertrag der Symbiose und Wechselseitigkeit ergänzen (Serres 1994, S. 68).

Dieses Zitat könnte beinahe das Motto dieses Wandels sein. Allerdings ist das „Zu-
rück zur Natur“ nur im Sinne der Rückbesinnung auf die Naturgebundenheit des 
Menschen zu verstehen – nicht als Rückkehr in eine „Prä-Wachstumsökonomie“ 
des Jagens und Sammelns oder einfacher Subsistenzwirtschaft. Die rechtlichen Ent-
wicklungen zur Entstehung eines Naturvertrages sind als progressive Wiedervereini-
gung und zugleich Neu-Entdeckung des Mensch-Natur Verhältnisses zu begreifen, 
nicht als regressiv konnotierte „Rückkehr“ zur Natur.

Rechte der Natur: Status Quo

Die rechtliche Repräsentation der Natur weist erste Tendenzen in Richtung ihrer 
Anerkennung als Rechtssubjekt auf, auch wenn dies international betrachtet noch 
keineswegs Standard ist. Während nationale und internationale Umweltschutzgeset-
ze meist Schutzrechte ohne eigene Rechtssubjektivität der Natur formulieren, wie 
zum Beispiel im Art. 20 des deutschen Grundgesetzes oder der Grundrechtecharta 
der EU (Art. 37), markieren Änderungen in den Verfassungen Ecuadors (Art. 3) 
von 2008 und in Bolivien (Art. 3) von 2010 hingegen einen paradigmatischen Fort-

3.3

216 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schritt, indem sie der Natur explizite Rechte und eine eigene Rechtsubjektivität zu-
sprechen. Ecuador definiert die Natur als Rechtssubjekt mit dem Recht auf Erhal-
tung und Regeneration, das von menschlichen Individuen im Namen der Natur 
einklagbar ist (Knauß 2020a). Reale Beispiele für die Einführung der Rechtssubjek-
tivität der Natur bieten etwa Beschlüsse wie der 2017 verabschiedete Te Awa Tupua 
Act der Regierung Neuseelands (v. 20. März 2017, Te Awa Tupua / Whanganui Ri-
ver Claims Settlement Act, No 7), der dem Whanganui-Fluss Rechtsfähigkeit ver-
leiht und dabei explizit einem Sprichwort der Maori, "Ich bin der Fluss und der 
Fluss ist ich" („Ko au te awa, ko te awa ko au“), Geltung trägt. Ebenso lässt sich ein 
Urteil des kolumbianischen Verfassungsgerichts (Corte Constitucional de Colombia 
v. 10. November 2016, T-622/16) zum respektvollen Umgang mit dem Atrato-
Fluss als reale Beispiele zur Einführung der Rechtssubjektivität der Natur heranzie-
hen. Die Integration indigener Wissens- sowie Glaubens- und Wertsysteme, wie sie
beispielsweise in den Entstehungsprozess des Te Awa Tupua Act eingeflossen sind,
unterstreicht das dekolonialistische Potenzial derartiger Transformationen des
Rechtsgefüges, indem sie kolonial geprägte Herrschaftslogiken und kritikwürdige
rechtliche Verhältnisse hinterfragen (Boysen 2021). Es bestehen also zumindest in
Ansätzen rechtliche Entwicklungen hin zu den Eigenrechten der Natur, die sich als
Ergänzung eines „ausschließlichen Gesellschaftsvertrag[s] durch einen Naturvertrag
der Symbiose und Wechselseitigkeit“ (Serres 1994, S. 68) verstehen lassen.

Zudem sind auch jenseits der staatlichen Ebene, die ja nur eine, wenngleich wich-
tige, Instanz eines solchen Naturvertrags ausmacht, zahlreiche und vielseitige zivil-
gesellschaftliche Stimmen zu vernehmen, die sich für eine stärkere Beachtung der 
natürlichen Lebensbedingungen des Menschen einsetzen. Neben zahlreichen gesell-
schaftlichen Bewegungen und NGO’s gibt es dabei beispielsweise auch Initiativen 
aus dem religiösen Spektrum zu beachten. So betont Papst Franziskus in seiner 
Enzyklika Laudato Si (2015) die wechselseitige Verbundenheit aller Geschöpfe – 
eine Sichtweise, die zu vertiefter ethischer Verantwortung gegenüber der Natur 
führt und intergenerationelle Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit in den Blick rückt. 
Die Möglichkeit, der Natur Rechtssubjektivität zuzuerkennen und diese aus der 
Welthaftigkeit des Menschen herzuleiten, bleibt von Franziskus jedoch unerwähnt. 
In Kapitel 4 wird diskutiert, weshalb Ansätze, die die Natur- beziehungsweise Welt-
haftigkeit des Menschen stärker in den Mittelpunkt stellen, eine tiefergreifendere 
Grundlage für die naturvertragliche „Wiedervereinigung“ des Menschen mit der 
Natur und dementsprechende Formen eines weltverbundenen Selbstverständnisses 
bieten.

Der Naturhaftigkeit des Menschen angemessene ethische Begründungen der 
Rechte der Natur: Auf dem Weg zum pluralistischen Holismus

Neben einem wohl eher noch weiten, wenn auch in Ansätzen bereits angegange-
nen Weg rechtlicher Ausarbeitungen des Naturvertrags sind zugleich verschiedene 
ethische Abwägungen zu bedenken, die auf dem Weg hin zu einer ausgewogenen 

3.4

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 217

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzeptualisierung berücksichtigt werden müssen. Die Erweiterung des Rechtsge-
füges um die Natur als Rechtssubjekt wirft Fragen auf, wie Vorrangigkeitskonflikte 
zwischen den Ansprüchen solch vielfältiger Rechtssubjekte angemessen geregelt 
werden können. Dadurch eröffnet sich ein Spannungsfeld zwischen öko-, bio- und 
anthropozentrischer oder auch pluralistisch-holistischer Ansichten: Wer oder was 
hat im Zweifel Vorrang? Der Mensch, einzelne Lebewesen als Individuen oder eher 
das Ökosystem als holistisches Ganzes? Auf welcher moralischen Grundlage wird im 
Konfliktfall solcher Rechtsangelegenheiten über die Handhabung der Vorrangigkeit 
entschieden?

Die von Gorke (2010) vorgestellte Typologie beschreibt die Grundpfeiler und 
Kritikpunkte der wichtigsten Perspektiven bezüglich der ethischen Fundamente der 
Rechte der Natur. Bei den Typen des Anthropozentrismus, Pathozentrismus, Bio-
zentrismus, Ökozentrismus und pluralistischem Holismus handelt es sich um philo-
sophische Positionen, die das Selbstverständnis des Menschen in seiner Beziehung 
zu den nichtmenschlichen Lebewesen und zur Natur insgesamt zum Ausdruck brin-
gen. Dabei geht es insbesondere um die Frage, wen und was man dem moralischen 
Kosmos zuordnet, für den man sich als verantwortlich erachtet (Lintner 2023).

Dem kann noch eine Unterscheidung in der Betrachtung der Eigenwertigkeit der 
Natur beigefügt werden: Angelika Krebs zufolge kann man zwischen dem eudaimo-
nischen Eigenwert der Natur (wie z. B. Heimat, Schönheit, Heiligkeit), der vom 
Menschen an die Natur gerichtet wird, und ihrem moralischen Eigenwert (Wohl der 
Tiere, Pflanzen, oder „Gaia“) unterscheiden (Krebs 2010, S. 80). Im ersten Fall gilt 
die Natur als ein Objekt für gelingende menschliche Lebensführung; im zweiten 
Fall dient die Annahme ihres Eigenwerts als moralisches Fundament für ihre 
Rechtssubjektivität.

Aus anthropozentrischer Sicht könnte die Natur lediglich als Rechtsobjekt des 
Menschen gelten. Eine theoretische Ausnahme wäre, dass sie nur über den morali-
schen Eigenwert des Menschen und dessen Abhängigkeit von einer intakten Natur 
als Rechtssubjekt anerkannt wird – allerdings nicht aus moralischen, sondern aus 
pragmatischen Gründen. Bei den anderen vier Typen können Eigenrechte der 
Natur und ihre Rechtssubjektivität jedoch auf Basis eines moralischen Eigenwerts 
der Natur selbst begründet werden. Es muss dabei aber beachtet werden, dass 
sich diese vier nicht-anthropozentrischen Typen der Umweltethik im Umfang ihrer 
ökologischen Bezüge deutlich unterscheiden.

Das Schaubild von Gorke (2010, S. 25) veranschaulicht die unterschiedlichen mo-
ralischen Verantwortungsbereiche, in denen sich die Grundtypen der Umweltethik 
einordnen lassen:

218 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abbildung 1: Grundtypen der Umweltethik
Quelle: Gorke 2010, S. 25.

In diesem Schaubild erfolgt die Unterscheidung in einen moralischen Kern- (grau) 
und Randbereich (weiß). Im jeweiligen Kernbereich gelten Wesen als Selbstzwecke, 
während Wesen im Randbereich (weiß) ihren Wert allein daraus beziehen, dass 
sie für Wesen des Kernbereichs von Bedeutung sind. Zur Definition von Anthro-, 
Patho-, und Biozentrik wird im Folgenden wieder auf Gorkes Typologie zurückge-
griffen:

In der anthropozentrischen Ethik beschränkt sich der Kernbereich direkter moralischer Verantwor-
tung ausschließlich auf Menschen, während die „moralische Peripherie“, die die restliche Natur um-
fasst, deutlich größer ist. Pathozentrische Ansätze erweitern den Kernbereich auf empfindungsfähige 
Wesen, während der Biozentrismus alle Lebewesen als intrinsisch wertvoll anerkennt und damit den 
Kernbereich erheblich ausweitet, die Peripherie hingegen auf unbelebte Materie und ökologische Ge-
samtsysteme reduziert (Gorke 2010, S. 25).

Auf die Typen des Ökozentrismus und Holismus soll hier nun noch etwas näher 
eingegangen werden:

Die ökozentrische Argumentation geht Gorke zufolge über den Horizont des Bio-
zentrismus hinaus, indem sie die Natur nicht nur als Ansammlung einzelner Lebe-
wesen, sondern als systemisches Ganzes begreift. Die Grundlage dieser Perspektive 
ist die Einsicht, dass das Leben als Gesamtzusammenhang, z. B. als „Web of Life“ 
(Capra 1996), verstanden werden muss: als ein Netzwerk, in dem alle Bestandtei-
le als existenzielles Ganzes miteinander verbunden sind. Praktische Beispiele der 
rechtlichen Implementation der Rechte von Ökosystemen – zum Beispiel die An-
erkennung eines Flusses als Rechtssubjekt (siehe Kapitel 3.3) – zeigen, dass keines-
wegs nur konkrete Lebewesen, sondern auch Ökosysteme verschiedenen Umfangs 
den Status der Rechtssubjektivität erhalten können. Allerdings wird gegenüber 
einer einseitig ökozentrischen Perspektive eingewendet, dass das Wohl einzelner 
Lebewesen zugunsten des Erhalts des Systems vernachlässigt werden könnte. Daher 
erscheint der Ökozentrismus in seiner moralischen Perspektive als zu einseitig, 
um als angemessener ethischer Ankerpunkt für die vielgestaltigen Konfliktlösungen 
aller leiblichen Akteure und Zusammenhangsformen der Gesamtheit des Lebens zu 
dienen (Gorke 2010; Knauß 2020).

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 219

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der pluralistische Holismus (Gorke 2010, S. 25) hingegen verbindet anthropozen-
trische, biozentrische und ökozentrische Ansätze in einer systemischen Gesamt-
schau. Es geht um alle Elemente des Lebens, um „Menschen, Tiere, Pflanzen und 
unbelebte Materie“ sowie „deren Relationen und kollektive Verfasstheiten“ (Lom-
feld 2023, S. 54). Diese ethische Perspektive erkennt daher die Vielfalt der mora-
lisch relevanten Akteure an, einschließlich überorganismischer Ökosysteme. In die-
ser Perspektive werden alle Naturwesen und Systeme als Mitglieder einer Moralge-
meinschaft betrachtet, mit dem Ziel, Naturschutz aus einer ganzheitlichen Sicht zu 
gestalten, was eine weitreichende ethische Reflexion über die Endzwecke des Natur-
schutzes und über die Wege seiner Umsetzung erfordert. Hier liegt also ein wichti-
ger Unterschied zum monistisch-holistischen Ökozentrismus, der sich im Gegensatz 
zum pluralistischen Holismus ausschließlich auf die Integrität des Gesamtsystems 
bezieht. Das heißt, er zielt auf das Ökosystem als moralisch vorrangige Einheit ab 
und betrachtet die individuelle Ebene der Aktanten des Lebens als nachgeordnet. 
Der pluralistische Holismus hingegen übersteigt den Monismus der Anthropo-, Pa-
tho-, und auch der Biozentrik ohne ihn – wie im monistisch-holistischen Ökozen-
trismus – einseitig auf das Gesamtsystem hin zu verengen (Knauß 2020, S. 235f.). 
Eben deswegen erweist sich der pluralistische Holismus als geeignetes Konzept, um 
der Vielseitigkeit des Natur-Allzusammenhangs im Rahmen ethischer Reflexionen 
gerecht werden zu können.

Wenngleich bereits erste, wenn auch noch vereinzelte, praktische Ansätze für eine 
Verrechtlichung von Ansprüchen der Natur auf eigene Nachhaltigkeit existieren, 
wie beispielsweise in der Verfassung Ecuadors (Knauß 2020), stehen Implemen-
tierungen solcher pluralistisch-holistischer Ansätze der Rechtsstruktur vor großen 
Herausforderungen – insbesondere hinsichtlich der Frage nach dem Umgang mit 
konkurrierenden Interessen, die komplexe Abwägungen erfordern. In Anbetracht 
der Ausgangslage der Menschheit im 21. Jahrhundert erscheint der pluralistische 
Holismus dennoch als durchaus vielversprechender Ansatz, um der Komplexität der 
existenziellen Umstände und Herausforderungen angemessen begegnen zu können.

Kritiker wie Ladwig (2023) argumentieren hingegen, dass eine anthropozentrische 
Ethik und entsprechende Umweltschutzrechte mit dem Ziel der Erhaltung natürli-
cher Lebensgrundlagen bereits ausreichen, um die Natur – im Namen des Eigenin-
teresses des Menschen und der Verantwortung für zukünftige Generationen – vor 
ihrer Zerstörung zu bewahren. Ein System von Eigenrechten der Natur, das auf 
einer patho-, bio-, ökozentrischen oder pluralistisch-holistischen Ethik basiert, sei 
zur Erreichung der Nachhaltigkeitsziele unnötig konfliktbeladen und aufwändig. 
Das stellt einen gewichtigen pragmatischen Einwand dar. Andererseits lässt sich ein-
wenden, dass Umweltschutzrechte aufgrund der fortbestehenden Objektifizierung 
der Natur reichlich Spielraum dafür lassen, dass Naturschutzregeln im Zweifelsfall 
zugunsten kurzfristigen Nutzens gegenüber den Ausbeutungsinteressen Einzelner 
untergeordnet werden. Dem pragmatischen Einwand lässt sich entgegenhalten, dass 
Naturschutzziele, die aus anthropozentrischer Sicht als wichtig gelten, durch den 

220 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ansatz der Eigenrechte der Natur und nicht-anthropozentrischer Ethik zuverlässiger 
erreicht werden, da sie eine deutlich stärkere Rechts- und Moralgrundlage zum 
Schutze der Natur darstellen. Dass dadurch mehr Konflikte entstehen, kann auch 
als Ausdruck des zivilisatorischen Transformationspotenzials gelesen werden, das 
diesem Ansatz innewohnt – und das dem Ansatz bloßer Naturschutzrechte entwe-
der fehlt oder darin zumindest weniger stark ausgeprägt ist.

Meine Einschätzung lautet daher: Rechtliche Ansätze, die der umweltethischen 
Perspektive des pluralistischen Holismus entsprechen und der Natur eine eigene 
Rechtssubjektivität zusprechen, sind im Endeffekt wirkungsvoller als anthropozen-
trisch fundierte Naturschutzrechte, denn sie folgen einer ethischen Grundlage, 
die es erlaubt, die Natur von ihrer (Rechts-)Objektifizierung zu befreien und ihr 
durch eigene Rechtssubjektivität eine Stimme zu verleihen – eine Stimme der 
naturhaften Rechtssubjekte, die sodann advokatorisch gegenüber den menschlichen 
Rechtssubjekten vertreten wird. Damit würde die Natur zur (Rechts-)Sprache kom-
men und sich in neuartiger Rechtsprechung entfalten, die Natur und Mensch auf 
rechtssubjektivistische Augenhöhe bringt. Hier bieten ethische Perspektiven wie 
der pluralistische Holismus den Vorteil, das Leben als integrales Ganzes sowie im 
Einzelnen seiner Teile als einen Natur-Allzusammenhang anzuerkennen – und da-
bei zugleich die Verwirklichung der Menschenwürde mitzudenken sowie aus ihrer 
anthropozentrischen Verkürzung zu lösen. Der pluralistische Holismus stellt also 
eine Ethik dar, die mit Erfahrungen der Welthaftigkeit des Menschen synergiert 
und als ein Baustein des kulturellen Fundaments der Anerkennung der Natur als 
Rechtssubjekt zu verstehen ist (siehe Kapitel 4).

Befürworter einer grundlegenden Erweiterung des Naturschutzrechts hin zu Eigen-
rechten der Natur verweisen zur Begründung auf die tendenziell fortschreitende 
Ausbeutung der Natur – eine Rücksichtslosigkeit gegenüber ökologischer Integrität, 
die häufig mit einer kulturimperialistischen Missachtung indigener Perspektiven auf 
das Verhältnis zur Natur einhergeht. Diese Vorgänge haben sich vielfach innerhalb 
der Grenzen der bisherigen Umweltschutzregelungen entfaltet. Regelungen, die ent-
weder nicht ausreichend konzipiert waren, um Ausbeutung zu verhindern, oder die 
diese stillschweigend hingenommen oder gar legitimiert haben, ohne die zugrunde 
liegenden Ausbeutungsstrukturen und deren Folgen tiefgreifend zu hinterfragen 
(Knauß 2020a; Boysen 2021; Buhr 2023). Dabei betonen die Befürworter die Not-
wendigkeit einer tiefgreifenden Anpassung des rechtlichen Instrumentariums zur 
Regelung des Umgangs des Menschen mit der Natur. Schließlich muss hervorgeho-
ben werden, dass die Achtung der Menschenwürde nicht losgelöst von den mensch-
lichen Interaktionen mit und in der Natur praktiziert werden kann. Der Mensch 
kann seiner Naturgebundenheit naturwissenschaftlich-objektiv betrachtet nicht ent-
kommen, auch wenn subjektiv andere Modelle der Interpretation des Weltverhält-
nisses des Menschen möglich sind. Vischerl (1990, S. 23) hebt dementsprechend 
hervor, dass eine rein anthropozentrische Betrachtung der Menschenrechte die Ge-
fahr birgt, das Wohl des Menschen von der Natur zu isolieren und sodann die po-

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 221

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tenziell zu verrechtlichenden Nachhaltigkeitsansprüche der Natur zu ignorieren. 
Dies könnte letztlich zu einem weitreichenden Ökozid mitsamt menschlicher 
Selbstzerstörung führen, wenn sich eine ausschließlich anthropozentrisch orientierte 
Naturschutzrechtssprechung als zu ineffektiv und zu leicht unterwanderbar erweist. 
Leimbacher (1990, S. 459) und Praetorius und Saladin (1996, S. 46) unterstreichen 
zudem in moralischer Hinsicht, dass der Mensch als kontemplativer Teil eines ver-
letzlichen Kosmos eine Verantwortung gegenüber der Natur hat. Insgesamt lässt 
sich mit Serres (2020) festhalten, dass ein Wandel der Rechtsgestaltung hin zu 
einem Naturvertrag – im Sinne des pluralistischen Holismus – mit einem Wandel 
der menschlichen Subjektivierungsweise einhergehen muss. Die ethischen Gesichts-
punkte eines pluralistischen Holismus (Gorke 2010) lassen sich mit einer onto-an-
thropologischen, welt(„selbst“)anschaulichen Perspektive verbinden, die den Hori-
zont anthropozentrischer Perspektivik transzendiert und den Menschen in seinem 
Dasein als integralen Teil der Natur verstehbar macht – als „geistiges Naturwesen“ 
(Schulz-Nieswandt 2023a).

Ein weiterer gewichtiger Einwand betrifft die Umsetzbarkeit und die Klärung des 
Verhältnisses zwischen individueller und holistischer Verantwortung. Oksanen 
(2023) und Bielefeld (2024) heben hervor, dass viele bisherige Ansätze zur Klärung 
des Verhältnisses von individueller und holistischer Verantwortung unzureichend 
bleiben – etwa im Hinblick auf Konflikte in der Landwirtschaft und Tierhaltung. 
Diese Konflikte kreisen um die Frage, ob und inwiefern der Mensch im Namen sei-
ner Freiheit natürliche Ressourcen zu nutzen und zur Sicherung seiner Würde einen 
Vorrang gegenüber den Eigenrechten der Natur und deren Nachhaltigkeitsansprü-
chen beanspruchen kann (Ladwig 2023, S. 81). Der pluralistische Holismus, wie 
von Gorke (2010) beschrieben, adressiert solche Konflikte, indem er einen ethi-
schen Rahmen schafft – gewissermaßen einen welt- und wertanschaulichen Balda-
chin – unter dem menschliche, biotische und holistische Anliegen miteinander aus-
gehandelt werden können. Konzepte wie die „korrelative Mitte“ (Schulz-Nieswandt 
2024, S. 110) betonen die Verbindung von Natur- und Sozialwelten als ineinander 
verwobene Rechtssphären. Sie bieten einen geeigneten Bezugsrahmen, um die 
Spannungsfelder zwischen den monistischen Ansichten des Anthropozentrismus, 
Biozentrismus und Ökozentrismus aufzugreifen und in konstruktive Aushandlungs-
prozesse über geeignete Regelungen im Umgang mit ökologischen Herausforderun-
gen zu überführen. Im Lichte einer pluralistisch-holistischen Ethik können dann 
Ansätze wie die Rechtssubjektivität der Natur sowie das daraus resultierende, so-
dann deutlich erweiterte Gefüge rechtlicher Ansprüche der Natur diskutiert, ausge-
handelt und schließlich schrittweise etabliert werden.

Der pluralistische Holismus überzeugt somit durch sein integratives Potenzial, um 
den komplexen Anforderungen und den mannigfaltigen Interdependenzen einer 
globalen ökologischen Krise adäquat zu begegnen. Letztlich kann ich mich der 
folgenden Einschätzung von Knauß uneingeschränkt anschließen:

222 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da sowohl der monistische Holismus als auch der monistische Individualismus elementaren norma-
tiven Phänomenen widersprechen, scheint nur eine Ethik konsequent vertretbar, die sowohl Indivi-
duen als auch Ganzheiten moralische Bedeutung zuspricht. Eine solche Position ist als pluralistischer 
Holismus zu bezeichnen […] und vertritt die Kernthese, „dass alle Naturwesen und überorganismi-
schen Ganzheiten als Mitglieder der ‚Moralgemeinschaft‘ anzusehen seien (Knauß 2020, S. 233).

Der holistische Pluralismus bietet also eine philosophische Grundlage für die na-
turvertraglich zugesicherten Rechte der Natur, da im Rahmen dieser ethischen 
Betrachtung anerkannt wird, dass sowohl individuelle Lebewesen als auch größere 
ökologische Systeme einen inhärenten moralischen Wert haben, den es im Zuge 
eines sittlich-reifen Umgangs mit den Herausforderungen des Mensch-Seins im 21. 
Jahrhundert zu schützen gilt.

Überblick zu wichtigen Diskussionsthemen über die Natur als 
Rechtssubjekt: Facetten der Transformation von Rechtsordnung, Eigentum und 
gesellschaftlichem Selbstverständnis

Die Anerkennung der Natur als Rechtssubjekt markiert einen tiefgreifenden Wan-
del in der Rechtsordnung. Ziel dieses Wandels ist es, ökologische Entitäten wie 
Flüsse oder Wälder mit Eigenrechten auszustatten, um eine juristische Symmetrie 
zwischen Mensch und Natur zu schaffen (Serres 2020, S. 222; Adloff, Busse 2023, 
S. 14, 18). Dieser Schritt überwindet die historische Objektivierung der Natur und
ermöglicht eine Neubewertung ihres Eigenwertes (Lomfeld 2023, S. 51). Damit
wird ein biozentrischer Ansatz etabliert, der ökologische Interessen gleichberechtigt
in zivilisatorische Entscheidungsprozesse integriert (Adloff/Busse 2023, S. 18; De-
gens/Adloff 2023, S. 223).

Im Folgenden werden ausgewählte Facetten der zunehmenden Fachdiskussionen, 
die den Wandel hin zur Rechtssubjektivität der Natur thematisieren, exemplarisch 
aufgefächert.

Rechtliche und verfassungsmäßige Konsequenzen
Es wird betont, dass die Einführung der Rechtssubjektivität der Natur langfristig 
ein ökologisches Grundgesetz (Kersten 2022) und die Verankerung der Naturrechte 
in Verfassungen (Büscher 2024: S. 169, 171) erforderlich macht. Dieser Wandel 
würde die nächste Stufe der gesellschaftlichen Entwicklung nach der bürgerlichen 
und sozialen Revolution darstellen – hin zu einer ökologischen Verfassungsord-
nung. Die Anerkennung der Natur als Rechtssubjekt erweitert das bestehende Men-
schenrechtssystem, ohne die Natur über den Menschen zu stellen – aber eben auch 
ohne den Menschen über die Natur zu stellen. Dennoch würden neuartige Formen 
der Einschränkungen menschlicher Freiheit entstehen, wenn nicht der Verzicht auf 
wirtschaftliche Ausbeutung der Natur die Beweislast tragen müsste, sondern statt-
dessen jeder Eingriff in die Natur einer verstärkten Begründungspflicht unterläge 
(Buser/Ott 2024, S. 159). Da auf diesem Transformationspfad viele Abwägungen 
notwendig sind, ist davon auszugehen, dass sich dieser Prozess einer „sozialökologi-

3.5

1.

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 223

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche[n] Anpassung“ der Rechtsordnung eher allmählich ereignen wird – „in Gestalt 
einer Evolution, die weder Reform noch Revolution ist“ (Kramm/Wesche 2024, 
S. 300). Dies unterstreicht zugleich, dass dieser mögliche Wandel vielfältige Lern-
prozesse inkorporieren (können) muss.

Neue moralische Prinzipien
Es wird ein Wandel moralischer Prinzipien diskutiert: Ein holistischer kategorischer 
Imperativ fordert, alles Seiende als Selbstzweck zu behandeln, und erweitert den Be-
zug hier explizit auf nichtmenschliche Lebewesen (Gorke 2010; Praetorius/Saladin 
1996). Konzepte wie z.B. der Konvivialismus betonen Solidarität und Selbstbegren-
zung als Leitprinzipien einer nachhaltigen Gesellschaft (Degens/Adloff 2023).

Transformation des Eigentumsbegriffs und Wandel der Wirtschaftskultur
Die Einführung von natürlichen Subjekten als Eigentümer ihrer selbst verändert 
das Verständnis von Eigentum grundlegend. Sie stellt kapitalistische Wachstumslo-
giken fundamental in Frage und würde mit einer Dekapitalisierung von Naturgü-
tern einhergehen, die deren nachhaltige Nutzung fördern (Kramm/Wesche 2024, 
S. 327). Gleichzeitig stärken commons-basierte, allgemeingüterorientierte Ansätze
die gemeinschaftliche Verwaltung natürlicher Ressourcen und fördern die prakti-
sche Umsetzung ökologischer Gerechtigkeit (Wesche 2023, S. 296–327; Degens/
Adloff 2023, S. 211; Kramm 2024). Hier können auch Diskussionen um einen
Wandel der Wirtschaftskultur aufgenommen werden, die einen Übergang vom Ex-
traktivismus (also der Entnahme von Naturressourcen) zum Post-Extraktivismus
(der auf Ausgleich und den Erhalt natürlicher Ressourcen abzielt) thematisieren.
Postextraktivistische Ansätze streben die vollständige Internalisierung der Kosten
des Abbaus von Naturressourcen an und fordern entsprechende Eigentumsstruktu-
ren, die den Eigenwert und Nachhaltigkeitsrechte der Natur berücksichtigen (Zeller
2020; Lomfeld 2023, S. 52; Wesche 2023, S. 326–327).

Repräsentation und rechtliche Institutionalisierung
Da die Natur selbst keine Stimme hat, übernehmen Menschen die Rolle ihrer recht-
lichen Vertreter im Sinne einer „advokatorische[n] Rechtswahrnehmung im Namen 
der Natur“ (Kramm/Wesche 2024, S. 298). Institutionelle Innovationen wie zum 
Beispiel Naturrechtsbeauftragte oder eine Art ökologisches Gesellschaftsrecht könn-
ten die Wahrung der Rechte der Natur in politischen und wirtschaftlichen Prozes-
sen absichern (Buser/Ott 2023; Lomfeld 2023; Kersten 2022). Im Rahmen von 
Konzepten wie dem „Parlament der Dinge“ (Latour 2010) lassen sich ökologische 
Akteure in deliberative Prozesse integrieren. So wird das Entstehen einer „Biokratie“ 
(Heupel 2018) angestoßen, worin die Aushandlung sozialer und ökologischer Ver-
antwortung (zumindest konzeptionell) einen institutionellen Rahmen findet.

Kultureller Wandel und ökologische Bildung
Um die wechselseitige Abhängigkeit zwischen Mensch und Natur zu betonen, 
erscheint ein gesellschaftlicher Aufklärungsprozess als unerlässlich. Kulturelles Ler-

2.

3.

4.

5.

224 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen und ökologische Aufklärung sollen bestehende Werte hinterfragen und neue 
Leitbilder entwickeln, die ökologische und soziale Gerechtigkeit verbinden (Witt-
mayer & Hölscher 2017; Schnepfflug 2012). Kunstformen wie das „anthropozäne 
Theater“ tragen dazu bei, ökologische Themen in den öffentlichen Diskurs und das 
kulturelle Leben zu integrieren, um somit ein neues Mensch-Natur-Verhältnis zu 
fördern – und auch, um es einzufordern (Raddatz 2024).

Neues Selbstverständnis: Der Mensch als Advokat und Co-Designer der Natur
Der rechtliche Paradigmenwandel basiert auf der Rolle des Menschen als Advokat 
und Co-Designer der Natur. Bruno Latours Konzept des „Parlaments der Dinge“ 
fordert die Überwindung der klassischen Trennung von Natur und Gesellschaft 
zugunsten eines Kollektivs, das beide integriert. Die Idee der planetarischen Integri-
tät strebt eine Balance zwischen kultureller Vielfalt und universellen Prinzipien an 
(Knauß 2020). Gleichzeitig verlangt ein solcher Wandel, Prinzipien wie Liebe, Re-
spekt und Verantwortung in die Mensch-Natur-Beziehung einzubringen (Büscher 
2024). Naturgestalterische Ansätze unter dem Gesichtspunkt des Co-Designs – und 
des Co-Designens – natürlicher Prozesse (in der Rolle des Gärtners der Natur) 
verankern diese Partnerschaft im Alltag (Kalhoff 2020).

Teil B: Das Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im Lichte der 
Welthaftigkeit menschlichen Daseins - Konturen eines Kulturwandels

Die Natur als Rechtssubjekt anzuerkennen und gesetzlich zu verankern, stellt aus 
der Perspektive von Teil A einen interessanten Ansatz der institutionellen Verwirk-
lichung ökologischer Verantwortung dar. Allerdings kann solch ein umfassender 
Wandel im Fortschrittsdenken und eine Trendumkehr im naturausbeuterischen 
Verhalten des Homo Sapiens nicht nur auf der Ebene des Rechts und der Ethik 
zum Ausdruck kommen. Dieser Wandel betrifft schließlich auch die Kraft der inne-
ren Überzeugungen, die sich sodann in einem entsprechenden Ethos auf Grundlage 
einer gewandelten Weltanschauung hin zur Welthaftigkeit des Menschen und einer 
damit verbundenen Achtsamkeit sowie der Ehrfurcht vor dem Leben im Natur-All-
zusammenhang zum Ausdruck bringen.

Ausgangspunkt: Nicht-kontraktuelle Voraussetzungen des Natur-Kontrakts

Werte und ihre Verrechtlichungen müssen von Kultur getragen werden, um gesell-
schaftliche Wirklichkeit zu werden (Joas 2011; Schulz-Nieswandt 2017; Möbius 
2020). Hierzu war in der Einleitung bereits von „nicht-kontraktuellen Vorausset-
zungen des Kontrakts“ (Durkheim 1977 [1893]) die Rede. Überträgt man diese 
Perspektive auf die Rechtssubjektivität der Natur im Rahmen eines Naturvertrags, 
stellt sich die Frage: Welche nicht-kontraktuellen Voraussetzungen müssen für 
einen solchen Vertrag erfüllt sein – beziehungsweise: Wie lässt sich eine Rechts-
kultur konzipieren, in der die Rechte der Natur auf ihre eigene Nachhaltigkeit 
umfassend respektiert werden?

6.

4.

4.1

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 225

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um darauf näher einzugehen, wird im Laufe von Kapitel 4 zunächst ein Zu-
gang über die Erfahrung der eigenen Welthaftigkeit und die damit verbundenen 
Selbsttranszendenzerfahrungen aufgebaut. Das Kapitel thematisiert anschließend 
theoretische Konturen eines möglichen Kulturwandels hin zur Erfahrung von Welt-
haftigkeit und Weltverbundenheit. Diese Erfahrung wird mit einer Haltung bezie-
hungsweise einem Ethos in Zusammenhang gebracht werden, das als kulturelles 
Fundament der ethisch-rechtlichen Ebene der Rechte der Natur auf eigene Nach-
haltigkeit fungiert – und somit als nicht-kontraktuelle Voraussetzung des Naturver-
trags mit der Natur. Besonders interessant sind dabei die a-rationalen Bereiche des 
menschlichen Geistes, also die vielen inneren Bühnen, auf denen sich die Erfahrung 
der eigenen Welthaftigkeit abspielt. Aus Weltverbundenheitserfahrungen kann ein 
Ethos entwachsen, das wiederum als wichtige Voraussetzung für die Verankerung 
einer Kultur der Verantwortung des Menschen gegenüber der Natur in Betracht 
zu ziehen ist. Als Beispiel, das diesen inneren Zugang zur Rechtssubjektivität der 
Natur illustriert, sei hierzu einleitend noch ein Zitat aus Serres Naturvertrag (1994) 
angemerkt:

Tausende unnütze Bande lösen sich, liquidiert, während aus den Tiefen, unter den schwankenden 
Füßen das eigentliche Sein, das Grundrauschen, die goldene Welt aufsteigt. […]
Wer bin ich? Ein Tremor des Nichts, in einem Permanenten Erdbeben lebe ich. In meinem Augen-
blick tiefen Glücks aber vereint sich mit meinem taumelnden Körper die verkrampfte Erde. Wer 
bin ich, jetzt während einiger Sekunden? Die ERDE selbst. Beide, sie und ich, in Liebe kommunizie-
rend, doppelt ratlos, gemeinsam bebend, in derselben Aura vereint.
Ich habe sie erst vor kurzem gesehen, mit eigenen Augen, und eigenem Verstand; letztlich bin ich sie, 
bin sie mit meinem Bauch und meinen Füßen, mit meinem Geschlecht. Darf ich sagen, dass ich sie 
kenne? Würde ich sie gleichzeitig als meine Mutter, meine Tochter und meine Geliebte anerkennen?

Soll ich sie unterzeichnen lassen? (Serres 1994, S. 203).

Serres’ reichlich metaphorische und leidenschaftlich-poetische Sprache entfaltet hier 
Erfahrungen des Sich-Loslösens („unnütze Bande lösen sich“) in das eigentliche 
Sein, intensive Naturverbundenheit („Wer bin ich […]? Die ERDE selbst […] 
in derselben Aura vereint“) sowie eine innige Beziehung der Verwandtschaft und 
liebevoller Zuneigung („meine Mutter, meine Tochter, meine Geliebte“). Diese 
Erfahrungen erscheinen als Voraussetzung dafür, dass die Natur den Vertrag unter-
zeichnen kann („soll ich sie unterschreiben lassen?“) – jene Natur, die, wie in Teil 
A schon angemerkt, vom Menschen als Vertragspartnerin betrachtet werden kann 
und deren Interessen er gegenüber sich selbst vertreten vermag. Indem sich der 
Mensch auf den einen Vertrag mit der Natur einlässt, befreit er die Natur aus 
ihrer zivilisatorischen Objektifizierung. Zugleich ist es der Mensch selbst, der die 
Subjektivierung der Natur in die menschliche Zivilisation einbringen muss – indem 
er in ihrem Namen diesen Vertrag unterzeichnet. Daraus folgt: Der Vertrag muss 
so gestaltet sein, dass sich auch die Natur auf ihn einlassen könnte; und um dies 
überhaupt im Namen der Natur beurteilen zu können, ist der Mensch auf eine 
Form der Weltverbundenheitserfahrung angewiesen – auf eine Beziehung, die „in 
Liebe kommunizierend“ erfolgt.

226 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es folgt nun eine nähere Auseinandersetzung mit den Konturen einer Anerken-
nungskultur eines Naturvertrags (und damit ein Bekenntnis zu einer Eigenwertig-
keit der Natur als Rechtssubjekt), die auf Erfahrungen der Welthaftigkeit und der 
dahinführenden Selbsttranszendenz beruht.

Erste Vertiefung: Die Erfahrung der Welthaftigkeit & Sequenzen 
weltimmanenter Selbsttranszendenz

Das Selbst-Bewusstsein entdeckt sich selbst als etwas, das weiß, dass da etwas ist, 
worin sich diese Eindrücke erfahren lassen und das auf Grundlage mentaler Model-
le der Realität Entscheidungen trifft und somit bewusst agieren kann (Stamm 2007; 
Damasio 2013; Leidhold 2018, 2022). Man „selbst“ ist jedoch nicht nur das einem 
Organismus entspringende Bewusstsein, sondern man ist zugleich Produkt des Ein-
flusses all dieser bewussten wie unbewussten Interaktionen mit der Um- und Mit-
welt, wodurch sich erst die eigene Persönlichkeit („strukjektiv“) formiert. Das gilt 
einerseits für soziale und kulturelle Einflüsse, die den Mensch als Knotenpunkt sei-
ner sozialen Beziehungen begreiflich machen (Schulz-Nieswandt 2018, S. 33). Der 
Mensch ist andererseits jedoch auch Knotenpunkt seiner ökologischen Beziehungen, 
sei es hinsichtlich der Atemluft, Ernährung, aber auch als Produkt der biotischen 
Evolution insgesamt. 1

Damasio (2013) folgend gibt es eine überzeugende neuropsychologische Basis für 
die Annahme, dass das cartesische „Ich denke, also bin ich“ zu einem „Ich bin, also 
denke ich“ erweitert werden kann – denn das Sein geht dem Denken voraus:

Wir sind, und dann erst denken wir, und wir denken nur insofern, als wir sind, da das Denken nun-
mal durch die Strukturen und Funktionen des Seins verursacht wird (Damasio 2013, S. 329).

Man kann sich der eigenen Welthaftigkeit bewusst werden und die Welt in das den-
kende Selbst einbeziehen (Welsch 2012; Möbius 2023). Selbsttranszendenz bedeu-
tet in diesem Zusammenhang, die menschliche Bewusstseinsfähigkeit – Frankl 
spricht von der „Trotzmacht des Geistes“ (1975, S. 30) – zu entfalten, um jene Welt 
in den Blick zu nehmen, in die das Selbst untrennbar verstrickt ist. Selbsttranszen-
denz bedeutet, dass man die Grenzen dessen, was man für das eigene Selbst hält, 
überschreitet (Kegan 1982). Sie bedeutet, fest geglaubte Konturen dessen, was zu-
vor als eigene Identität galt, in einem anderen Kontext und somit aus neuer Per-
spektive zu betrachten.

Eng mit der Selbsttranszendenz verbunden ist eine mentale Offenheit gegenüber 
der Einbettung der eigenen Existenz in größere Zusammenhänge, etwa in die 
zwischenmenschliche Gemeinschaft, die Natur oder das Universum (Swimme/Berry 

4.2

1 Man kann hier ergänzend auf das Innere des Organismus eines Menschen schauen, zum 
Beispiel der bakteriellen Innenwelt, die einen Einfluss auf das menschliche Denken hat, wo 
jeder Mensch gewissermaßen eine „Bakteriopolis“ in sich trägt. Das menschliche Bewusstsein 
ist also ein äußerst vielschichtiges Produkt im Geflecht kultureller, biotischer und ökologischer 
Zusammenhänge, sowie insgesamt „kosmogenetischer“ Zusammenhänge (Möbius 2023).

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 227

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1992). Das Selbst kann als Knotenpunkt in einem multiplen Geflecht solcher 
Beziehungen erfahren werden – ein Knotenpunkt, aus dem bewusste Reflexion 
über diese Zusammenhänge hervorgeht. Bei Schulz-Nieswandt (insb. 2024, 2024b; 
2024e 2025) werden zwei Selbsttranszendenzsequenzen (STSQ) unterschieden: 
eine im Kontext der Sozialwelt und eine im Kontext der Naturwelt. Die erste 
Sequenz (STSQI) verläuft vom Subjekt über den Oikos zur Polis:

Mit „Oikos“ ist die Personalisierung in der privaten Sozialsphäre gemeint. „Polis“ 
bezeichnet den Zusammenhang der öffentlichen, politischen Sozialwelt, die der 
„Fähigkeit zur juridischen Substanz“ (Schulz-Nieswandt 2023h, S. 67) bedarf, also 
der Fähigkeit, normative Ordnungen zu schaffen und sie auf Grundlage eines mora-
lischen Fundaments gesellschaftlich wirksam zu verankern.

Die zweite Sequenz (Polis → Kosmos) erweitert diese Perspektive um den Kosmos 
als planetarem Natur- und Lebensweltzusammenhang sowie als materiell-ontischen 
und raumzeitlichen Allzusammenhang sowie eingebettet in den seinsgeschichtlichen 
Horizont der gesamten Kosmogenese. Der Natur-Allzusammenhang ist weit mehr 
als eine bloße Hintergrundfolie der planetaren Bio- und Ökosphäre sowie der 
menschlichen Soziosphäre. Vielmehr ereignet er sich in all diesen Sphären selbst 
und offenbart so die Unausweichlichkeit ihres genealogischen Zusammenhangs 
– eine Einsicht, die sich jedoch erst im Zuge einer Offenheit oder Öffnung 
des Geistes erschließt (Swimme/Berry 1992; Swimme/Tucker 2011; Welsch 2012;
Swimme 2019, 2023; Möbius 2023). Das menschliche Selbstverständnis, das bisher
im Horizont der zwischenmenschlichen Sozialwelt (Polis) verortet war, lässt sich
konzeptionell auf einen umfassenderen Zusammenhang mit der gesamten Welt
und ihrer Werdung (Kosmos) erweitern. In diesem erweiterten Horizont kann sich
sodann eine vertiefte Form der Selbsttranszendenz entfalten.

Der Allzusammenhang, in dem sich Selbsttranszendenz vollziehen kann, durch-
dringt alle Ebenen des Mensch-Seins: die Subjektsphäre auf der Mikroebene, die 
Sozialsphäre auf der Mesoebene und die kosmische Naturwelt auf der Makroebene. 
Im Konzept des Allzusammenhangs werden diese Sphären ineinander verschränkt 
(Schulz-Nieswandt 2024: S. 32):

Diese ineinander verschachtelte Struktur beschreibt das Mensch-Sein im Allzusam-
menhang:

Verschachtelt werden somit (1) der intra-subjektive Innenraum, (2) die Kultur des sozialen Mit-Sein-
Raums und (3) der Kosmos zu einem Allzusammenhang. Die hier in der vorliegenden Abhandlung 
vertretene post-cartesianische Vorstellung vom responsiven »Welt-Verhältnis« betrifft nun sowohl den 
Übergang von (1) zu (2) als auch den Übergang von (1) zu (3). Beide Übergänge sind mit der Mög-
lichkeit der metamorphotischen Selbsttranszendenz von (1) verbunden. Der erste Übergang ist die 
mitmenschliche Welt des Selbst-Seins im sozialen Mit-Sein. Hier geht es um eine Kultur des Uns 
und des Wir. Der zweite Übergang ist die mitkosmische Welt des Selbst-Seins im kosmischen Mit-
Sein (Schulz-Nieswandt 2024, S. 32).

228 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Sphären werden im folgenden Schaubild (Abb. 2) dargestellt: Es zeigt die 
Sozialweltsphäre und die Naturweltsphäre als jene Bereiche, in denen sich das 
Selbst-Sein des menschlichen Subjekts transzendieren kann. Damit wird also die 
STSQII fokussiert auf den Weltverhältniswandel als eine Erweiterung des Hori-
zonts der eigenen Verflochtenheit mit der Welt. Auf dieser Grundlage kann ein 
ökosozialethisches Verantwortungsbewusstsein entstehen, das aus der Einsichtnah-
me erwächst, dass der Mensch ein in hohem Maße relationales Wesen ist, das für 
die Verwicklungen seines Selbst-Seins im Natur-Allzusammenhang Verantwortung 
übernehmen kann.

Abbildung 2: Sphären der Selbsttranszendenz-Sequenzen
Quelle: Eigene Darstellung

Dabei ist zu beachten, dass die Komplexität der Weltzusammenhänge mit den 
wachsenden Ringen der Bezugsmassen zunimmt. Diese zunehmende Komplexität 
muss vom menschlichen Geist – im Zuge seiner Öffnung – verarbeitet werden, 
wenn die damit verbundenen Erfahrungen in die personale Reifung integriert wer-
den sollen, die ebenfalls in wachsenden Ringen verläuft (Schulz-Nieswandt 2024a, 
2024b).

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 229

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweite Vertiefung: Die Transformation des Weltverhältnisses im Lichte der 
Erfahrung von Welthaftigkeit

Das moderne Verhältnis von Mensch und Natur ist durch eine „widersprüchliche 
Einheit“ gekennzeichnet: Der Mensch stilisiert sich zum „Meister der Natur“, bleibt 
zugleich jedoch unweigerlich ein „Naturwesen“ (Gerhard 1979, S. 110). Zwar 
transformiert der Mensch die Natur, doch bleibt er stets an sie gebunden. Nach 
Adloff und Busse (2023) geht die dualistische Ontologie der Trennung zwischen 
Geist und Materie mit der Objektifizierung der Natur einher, wodurch ihre ur-
sprüngliche Einheit und ihre Zusammenhänge verleugnet oder ignoriert werden. 
Die Überwindung dieser Trennung setzt sodann ein Denken in integralen Ganzhei-
ten voraus (Serres 1994; Welsch 2012; Knauß 2020a; Schulz-Nieswandt 2023f, 
2024).

Welsch (2012) beschreibt den Menschen als homo mundanus, der evolutionär welt-
haft ist und keineswegs als weltfremdes Wesen existiert, sich jedoch auf die Ebene 
eines homo civilis beschränkt und dadurch von dem Erlebnisgeschehen einer Natur-
Weltverbundenheit isoliert erscheint. Ein Wandel im Weltverhältnis – wegführend 
von einer Kultur der Weltgetrenntheit, hinführend zur Anerkennung der gegensei-
tigen, potenziell symbiotischen Abhängigkeit von Mensch und Natur – erscheint 
daher als zentrales Charakteristikum einer zivilisatorisch tiefgreifenden ökosozialen 
Transformation (Serres 1994; Schweitzer 2020; Halfbrodt 2020; Latour/Schultz 
2022; Lomfeld 2023; Barla 2023; u.a).

Adloff und Busse (2023) plädieren für einen „aufgeklärten Animismus“ beziehungs-
weise einen „methodologischen Animismus“, der die Natur und all ihre Bestandtei-
le grundsätzlich als Subjekt anerkennt. Diese Perspektive erfordert eine psychodyna-
mische Subjekttransformation, durch die der Mensch sich als Teil eines lebendigen 
Ganzen erfahren kann (Schulz-Nieswandt 2023f ). Serres spricht hierbei von der Er-
fahrung einer symbiotischen Beziehung zur Welt (1994, S. 68). Schulz-Nieswandt 
formuliert dies als „postcartesianische[n] Blick jenseits der prometheischen Hybris 
auf das Subjekt“ (Schulz-Nieswandt 2024b, S. 55).

Die Erfahrung von Welthaftigkeit kann somit den Grundstein für eine neue Kultur 
symbiotischer Partnerschaft mit der Natur legen – eine Kultur, die sowohl das 
menschliche als auch das naturweltliche Potenzial zusammengefasst als planetares 
Potenzial des Lebens entfaltet. Schweitzer bringt diesen Gedanken mit dem folgen-
den Leitsatz prägnant auf den Punkt:

Ich bin Leben inmitten von Leben, das Leben will (Schweitzer 2013, S. 21).

Die Erfahrung von Welthaftigkeit und die Dynamik der Selbsttranszendenz fordern 
den Menschen heraus, seine Beziehung zur Welt und zur Natur grundlegend 
neu zu denken. Große Erzählungen wie etwa die christliche Seelenheilserzählung 
oder die Vervollkommnung des Menschen im Konsumkapitalismus oder eben die 
potenzielle Erzählung einer allumfassenden Naturverbundenheit, sind mehr als 

4.3

230 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weltanschauliche Konstrukte und kulturelle Sinngebungen, die nur auf der inneren 
geistigen Bühne des Subjekts eine Rolle spielen. Sie prägen nicht nur gesellschaftli-
che, politische und materielle Wirklichkeiten, sondern auch die Organisations- und 
Innovationsdynamiken menschlicher Lebensweisen. Die wachsenden Erkenntnisse 
über die wechselseitigen Verflechtungen des Menschen mit der Welt legen nahe, 
den Menschen als inhärenten Teil eines größeren Ganzen zu begreifen. Erforderlich 
ist dafür, tief verankerte kulturelle Denkmuster der Weltgetrenntheit zu überwin-
den sowie die Natur als Subjekt anzuerkennen und schließlich eine symbiotische 
Beziehung zu ihr aufzubauen – nicht zuletzt im eigenen Interesse. In einer Kultur 
des Miteinanders, die auf Symbiose und Kooperation basiert, könnte der Mensch 
nicht nur sein eigenes Potenzial entfalten, sondern auch das des Lebens auf dem 
Planeten insgesamt. Die Herausforderung besteht nun unter anderem darin, dieses 
Erkenntniswissen als Teil einer allgemein geteilten großen Erzählung zu verankern, 
denn insbesondere entlang solcher kollektiver Narrative können tiefgreifende Trans-
formationen von Wahrnehmungs- und Handlungsmustern angestoßen werden.

[Es ist eine] gravierende psychodynamische Veränderung des Menschen [erforderlich], um das Na-
tur-konforme Weltverhältnis im Miteinander – als kollektives Lernen – zu entwickeln und nachhal-
tig zu pflegen, um metaphorisch zu sprechen und dergestalt den binären Code des Dualismus von 
Kultur und Natur zu überwinden zum Gärtner zu werden und die Rolle des Wilderes und des 
Baumfällers des Rodens der Wälder aufzugeben (Schulz-Nieswandt 2023f, S. 430).

Die Erfahrung von Welthaftigkeit und die Erkenntnis ökologischer Gebundenheit 
sind eng mit dem Prozess der Selbsttranszendenz zur Naturwelt verknüpft.

Dritte Vertiefung: Responsive Selbsttranszendenz im Horizont der 
Naturweltsphäre

Im Kontext des Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang bedeutet Responsivität, 
die Bedürfnisse der Mit-Welt wahrzunehmen, auf sie einzugehen und das eigene 
Verhalten achtsam an ihnen auszurichten. Das Konzept der responsiven Selbsttran-
szendenz im Natur-Allzusammenhang beschreibt somit Wege zur Schaffung einer 
Kultur der Miteinander-Achtsamkeit, die neben den menschlichen Interessen eben-
falls nicht-menschliche Lebewesen mit einbezieht und auch das gesamte Leben im 
Natur-Allzusammenhang berücksichtigt (Schulz-Nieswandt 2024f, S. 220).

Auch bei Schweitzer finden sich deutliche Bezüge zur Responsivität, die sich mit 
dem Konzept der Welthaftigkeit des Menschen verbinden lassen:

Der denkend gewordene Mensch erlebt die Nötigung, allem Willen zum Leben die gleiche Ehrfurcht 
vor dem Leben entgegenzubringen wie dem seinen. Er erlebt das andere Leben in dem seinen. Als 
gut gilt ihm, Leben erhalten, Leben fördern, entwickelbares Leben auf seinen höchsten Wert brin-
gen. Als böse: Leben vernichten, Leben schädigen, entwickelbares Leben niederhalten. Dies ist das 
denknotwendige, universelle, absolute Grundprinzip des Ethischen. (Schweitzer 2013, S. 22)

Als Teil eines größeren, lebendigen Ganzen erkennt der Mensch in dieser Verbin-
dung seine ethische Verantwortung: „Als gut gilt ihm, Leben erhalten, Leben för-

4.4

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 231

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern, entwickelbares Leben auf seinen höchsten Wert bringen“ (Schweitzer 2013, 
S. 22). Schweitzers Philosophie der Ehrfurcht vor dem Leben fordert den Menschen
zur Bejahung und Achtung allen Lebens auf – und eröffnet somit eine neue, imma-
nentistisch-transzendente Dimension der menschlichen Existenz (Schulz-Nieswandt
2017, 2023a, 2024). Der Satz „Er erlebt das andere Leben in dem seinen.“
(Schweitzer 2013, S. 22) bringt die Selbsttranszendenz in die kombinierte Sozial- 
und Naturweltsphäre des Lebens hier treffend zum Ausdruck.

Die Fähigkeit des Menschen, Verantwortung für das Andere zu übernehmen, setzt 
eine selbsttranszendierende Haltung voraus, in der er sich nicht nur als autonomes 
Individuum, sondern als Teil eines größeren Zusammenhangs, eines Zusammen-
spiels verschiedener Entitäten und Dynamiken versteht. So gesehen erkennt der 
Mensch sich selbst als zugleich aktiver wie passiver Bestandteil der Welt – aktiv 
durch seine Handlungen und Entscheidungen, passiv durch seine Einbindung in 
natürliche und soziale Zusammenhänge, die den achtsamen Menschen sodann an-
sprechen und zur Antwort herausfordern (Schulz-Nieswandt 2024b, S. 54). Diese 
Perspektive erfordert responsives Verhalten, getragen von dem Bewusstsein, mit der 
Welt zu interagieren und Verantwortung für diese Beziehung zu übernehmen.

Die durch Selbsttranszendenz offenbar werdende Doppelnatur des Menschen – als 
soziales und naturverbundenes Wesen – bildet die Grundlage für die Entwicklung 
eines Verantwortungsbewusstsein für sich selbst, der sozialen Mitwelt und der 
Menschheit sowie dem Leben im Natur-Allzusammenhang. Auf den Pfaden der 
responsiven Selbsttranszendenz hin zum Natur-Allzusammenhang rücken Mensch 
und Natur weltanschaulich somit enger zusammen und verschränken sich ineinan-
der. Das Mensch-Sein wird so zu dem, was es ohnehin schon ist: ein Phänomen des 
naturweltlichen Allzusammenhangs und seines fortwährenden Werdens. Indem die 
Natur als Teil des eigenen Selbst im Natur-Allzusammenhang in ihrer (Seins-)Tiefe 
wertgeschätzt wird, kann sich der Mensch als welthaftes Wesen – als Naturwesen 
mit Geist – erkennen. Der Mensch ist Natur (Schulz-Nieswandt 2023b, 2024).

Der Mensch ist ein Phänomen des Natur-Allzusammenhangs, ausgezeichnet durch 
dessen Fähigkeit zur Selbstreflexion, die wiederum bis in diesen Natur-Allzusam-
menhang hineinzureichen vermag und sich so mit ihm verbindet. Im Spiegel dieser 
Fähigkeit zur Selbstreflexion wird somit deutlich, dass das menschliche Dasein 
auf Selbstreflexion angewiesen ist – insbesondere um den Herausforderungen der 
menschlichen Zivilisation im 21. Jahrhundert gerecht zu werden.

Dies beschreibt den selbsttranszendenzinduzierten Haltungswandel, der ein zentra-
les Anliegen dieses Aufsatzes darstellt: der Mensch kann sich als Teil der Natur 
erkennen und mit ihr in eine Beziehung solidarischer Sorge treten. Hier liegt 
der „Knackpunkt“ der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang, 
denn es gilt zu bedenken, dass die Anerkennung solcher sorgetragenden Rechte der 
Natur durch den Menschen eine Art Perspektivwechsel hin zur Welthaftigkeit des 
menschlichen Daseins erfordert. Erst durch die Öffnung hin zum Natur-Allzusam-

232 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menhang können die mentalen Voraussetzungen geschaffen werden, die Rechtssub-
jektivität der Natur und ihres intrinsischen Eigenwertes überhaupt anerkennen zu 
können. Ohne diese Öffnung über die Sequenzen der Selbsttranszendenz hin zur 
Welthaftigkeit bleibt der Eigenwert der Natur jedoch verborgen. Ihre Anerkennung 
als Rechtssubjekt erschiene dann höchstens als pragmatisches Mittel effektiven Na-
turschutzes, wäre jedoch nicht getragen von der Einsicht in ihren Eigenwert oder 
inspiriert durch Erfahrungen der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzu-
sammenhang.

Das Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang: 
Von der Ehrfurcht vor dem Menschen zur Ehrfurcht vor dem Leben

Der Begriff des Ethos unterscheidet sich nicht ohne Grund von dem Begriff der 
Ethik. Während sich Ethik eher auf normative Prinzipien und Regelwerke bezieht, 
steht Ethos für tief verwurzelte Grundhaltungen und kulturelle Leitbilder, die das 
Handeln prägen. Auf diese Weise lässt sich das Ethos der responsiven Selbsttran-
szendenz mit der Umweltethik des pluralistischen Holismus in Zusammenhang 
bringen.

Das Bild des Menschen als „Knotenpunkt seiner sozialen Beziehungen“ (Schulz-
Nieswandt 2018, S. 33), das auch das Menschenbild der Sakralität der Person prägt, 
lässt sich um die besagte ökologische beziehungsweise kosmische Dimension erwei-
tern. So entsteht ein verändertes Weltverhältnis des Menschen zur Natur, welches 
den Menschen über die Sozialweltsphäre hinaus als Knotenpunkt seiner ökologischen 
und biotischen Beziehungen definiert. So wird im Zuge der Erkenntnis der Naturge-
bundenheit des Menschen das geistige Potenzial ersichtlich, nicht nur eine Ethik der 
Rechte der Natur, sondern zugleich auf der Ethos-Ebene eine Kultur und Haltung 
achtsamer Naturverbundenheit zu entwickeln. Das Zivilisationsmodell zwischen-
menschlicher Solidarität, das sich aus der Sakralität der Person ableitet und als „hei-
lige Ordnung der Menschenwürde“ (Schulz-Nieswandt 2017; Möbius 2020) be-
schrieben wird, lässt sich konzeptionell über die Sozialweltsphäre hinaus auf die Na-
turweltsphäre erweitern. In diesem erweiterten Verständnis kann man – im Sinne 
von Brian Swimme und Mary Evelyn Tucker2 – von einer „Flourishing Earth Com-
munity“, also einer planetaren Gemeinschaft des florierenden Lebens, sprechen:

Becoming not just nation-state people, but universe people. Becoming a form of human being that is 
as natural to the universe as the stars or the oceans; knowing how we belong and where we belong so 
that we enhance the flourishing of the Earth community (Swimme/Tucker 2011, S. 113).

Die „Sakralität der Person“ geht bei Hans Joas über den Rahmen des zwischen-
menschlichen Daseinsgestalthorizonts, also die Ebene von Oikos und Polis, nicht 
explizit hinaus; im Fokus steht die personale Würde des Menschen, die vom 

4.5

2 Es wären freilich auch andere Begriffe denkbar, aber ich will es hier nun begrifflich mit dieser 
Anlehnung an Brian Swimme belassen, wo ich forschungsbiographisch ohnehin „vorbelastet“ 
bin (Möbius 2023). Ich will dennoch auf den prototypischen Charakter des Begriffs verweisen.

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 233

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen geachtet werden muss. Angesichts der sich anbahnenden Klima- und 
Biodiversitätskrise erscheint es aber in hohem Maße angebracht, dass der Gedan-
ke der Humangerechtigkeit über die reine menschliche Sozialweltsphäre hinaus 
in ökologischer Hinsicht weiterentwickelt wird. Die auf dem Wert der Menschen-
würde aufbauende Werthaltung der „Sakralität der Person“ lässt sich somit um 
eine neuartige Perspektive auf menschliche Personalität ergänzen, nämlich die der 
Welthaftigkeit und Naturgebundenheit menschlichen Daseins. Als Konsequenz aus 
der Einsicht der Naturgebundenheit und Welthaftigkeit der menschlichen Existenz 
müsste das Konzept der „Sakralität der Person“ von der Ehrfurcht vor dem Menschen 
zur Ehrfurcht vor der Natur hin erweitert werden.

Auf der Grundlage der vorangegangenen ethischen Überlegungen kann die „Flou-
rishing Earth Community“ (Tucker, Swimme 2011) als eine anstrebenswerte Ziel-
gestalt des gelingenden Miteinanders und des guten Lebens betrachtet werden, die 
die Idee des Zivilisationsmodells der heiligen Ordnung der Menschenwürde um die 
Ehrfurcht vor dem Leben in den ökologischen Dimensionen der menschlichen 
Existenz erweitert. Diese Ehrfurcht entspringt dem Bewusstsein der eigenen Welt-
haftigkeit, die sich im Lichte der bewussten Auseinandersetzungen mit dem Selbst-
Sein im Natur-Allzusammenhangs offenbart. Dieser Übergang kann als Ausweitung 
des Prinzips der Miteinanderfreiheit hin zu einer Miteinanderverantwortung ver-
standen werden, die sich von der Sozial- auf die Naturweltsphäre ausdehnt (Schulz-
Nieswandt 2025, S. 73, 113, 115), setzt jedoch ein Zusammenhangsverständnis 
voraus, das sich erst im Zuge der Persönlichkeitsentwicklung entfaltet. Um diese 
Dimensionen der menschlichen Existenz auf der Kosmos-Ebene des Natur-Allzu-
sammenhangs zu erschließen, ist es erforderlich, sich solchen Deutungen der eige-
nen Existenz zu öffnen, um bisherige Grenzen des Selbst-Bezugs zur Welt zu trans-
zendieren (Kegan 1982; Schulz-Nieswandt 2023b, 2023f ). Das Ethos der re-
sponsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang erweitert die bisher auf 
die Subjekt- und Sozialsphäre begrenzten Horizonte anthropozentrischer Selbstbe-
züglichkeit. Es öffnet die eigene Identität für die Einbindung in die kosmische 
Sphäre des Natur-Allzusammenhangs. Die Verbundenheit von Mensch und Natur 
ergibt sich aus der grundlegenden Annahme, dass der Mensch ein Naturwesen ist – 
der Mensch lebt nicht nur in der Natur, die Natur lebt im Menschen: Der Mensch 
ist Natur in ihrer menschlichen Form (Schulz-Nieswandt 2023a, 2023b; Möbius 
2023; siehe auch: Welsch 2012; Swimme 2019). Zudem lässt sich dieses Prinzip der 
Selbstidentifikation als Teil eines größeren Ganzen auch noch über die Naturwelt 
der planetaren Ebene hinausdenken und auf das Universum selbst ausweiten, sodass 
sich der Mensch als Teil der kreativen Dynamik der gesamten Kosmogenese erfährt 
(Swimme/Berry 1992; Swimme/Tucker 2011; Swimme 2019, 2023; Möbius 2023).

Diese Ausführungen verdeutlichen, dass die Pfade der Selbsttranszendenz in den 
Natur-Allzusammenhang eine tiefgreifend neue Perspektive auf das menschliche 
Sein in der Welt eröffnen; eine Perspektive, die sich der holistischen Pluralität/Viel-
stimmigkeit all dieser Zusammenhänge zuwendet.

234 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die zentrale Prämisse des Gedankengangs in Teil B lautet daher, dass diese neue, 
pluralistisch-holistische Ethik der Rechte der Natur in ihrer gesellschaftlichen Ver-
wirklichung der unterstützenden inneren Überzeugung eines Ethos der responsiven 
Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang bedarf. Dieses Ethos beschreibt 
eine gemeinschaftliche Gesinnung und moralische Praxis mit dem Ziel, der Viel-
schichtigkeit all jener Zusammenhänge gerecht zu werden, in die die menschliche 
Existenz – evolutiv, also zugleich als passiver Teil und aktiver Mitgestalter der Evo-
lution, seinsgeschichtlich verwurzelt und sowohl schöpferisch als auch potenziell 
zerstörerisch wirkend – involviert ist. Als Maßstab der Gerechtigkeit gilt dabei 
also das gute, wahre, schöne Dasein der Miteinanderfreiheit in Miteinanderverant-
wortung, das seinen Verantwortungshorizont von der Sozialweltsphäre auf den 
Natur-Allzusammenhang hin erweitert (Schulz-Nieswandt/Chardey/Möbius 2023; 
Schulz-Nieswandt 2023e; 2024b). Auf der anderen Seite ist ein solches Ethos wie-
derum auf Formen der Verrechtlichung angewiesen, um tatsächlich gesellschaftliche 
Wirklichkeit zu werden. Hier lässt sich an das in Teil A bereits erwähnte Konzept 
des homo juridicus (Supiot 2005, Lomfeld 2023) anknüpfen, welches im Grunde 
besagt, dass sich der Mensch durch Verrechtlichungen organisiert. In diesem Sinne 
ist die Rechtsubjektivität der Natur als ein neuartiger rechtlicher Ansatz zu verste-
hen, um Einsichten aus der ethosstiftenden responsiven Selbsttranszendenz und 
Welthaftigkeitserfahrungen in eine rechtliche Form zu überführen – und sie so 
als facettenreiches Zusammenspiel eines potenziellen Zivilisationswandelgeschehens 
Gestalt anzunehmen zu lassen.

Das Ethos responsiver Selbsttranszendenz steht also im engen Zusammenhang mit 
der notwendigen Ergänzung einer fortschrittlichen Ökosozialethik sowie der Aner-
kennung natürlicher Akteure als eigenständige Rechtssubjekte. Dieser Zusammen-
hangskomplex eines möglichen Kulturwandels lässt sich im folgenden Schaubild 
zusammengefasst darstellen.

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 235

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abbildung 3: Konturen des Zivilisationswandels zur Flourishing Earth Community
Quelle: Eigene Darstellung

236 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der hier skizzierte Übergang zu den Zivilisationsmodellen der „heiligen Ordnung 
der Menschenwürde“ und der „Flourishing Earth Community“ ist von stufenwei-
sen Schritten der Selbsttranszendenz geprägt, die sich einerseits innerhalb der Sozi-
alweltsphäre (Oikos, Polis) wie andererseits auch in die Naturweltsphäre (Kosmos) 
vollziehen (Schulz-Nieswandt 2023b, 2024, 2024a, 2024c, 2025). Dieses Transfor-
mationsgeschehen umfasst weit mehr als einen Wandel in der Gesetzgebung und 
Rechtsprechung, denn ein Wandel muss auch auf kultureller Ebene erfolgen und 
dort mit einem Ausbruch aus den Kulturgrammatiken der Ego- und Anthropozen-
trik einhergehen. Es geht hierbei also um die Überwindung von jener Selbstver-
lorenheit und Seinsvergessenheit, die die Daseinsgestalt der Moderne dominiert 
und mitunter als Treiber von Exklusions- und Ausbeutungsstrukturen fungiert, die 
Mensch und Natur betreffen.

Die beiden zivilisatorischen Übergänge – zum einen zur „heiligen Ordnung der 
Menschenwürde“ und zum anderen zu einer „Flourishing Earth Community“ – 
erfordern also verschiedene Schritte der Selbsttranszendenz, die sich in zwei Sequen-
zen unterteilen lassen:
1. eine Sequenz der Selbst-Öffnung innerhalb der Sozialweltsphäre. In der Sozi-

alweltsphäre entwickelt sich der Mensch als relationales Wesen, das sich je
nach Umfang der Selbsttranszendenz mit seinen Mitmenschen in existenziel-
lem Zusammenhang setzt und solidarisch verbindet. Die Sakralität der Person
beschreibt hier eine Haltung der grundsätzlichen Ehrfurcht vor dem Menschen
und bildet die Grundlage des Glaubens an die Heiligkeit der universellen
Menschenwürde;

2. eine Sequenz der Selbsttranszendenz hin zur Naturweltsphäre, in der (tenden-
ziell) anthropozentrische Fixierungen des menschlichen Selbstbildes innerhalb
der Sozialweltsphäre überwunden werden, indem der Mensch sich als Teil des
Natur-Allzusammenhangs begreift. Hier zeigt sich Responsivität gegenüber den
Bedürfnissen der Natur: Raubbau für den Menschen wird durch die moralische
(wie pragmatische) Einsicht ersetzt, dass die Bedürfnisse einer nachhaltigen
Vielfalt des Lebens berücksichtigt werden müssen. Der Mensch erkennt die
Natur sodann nicht nur als Nutzwelt, sondern als Mitwelt an, die eigene
Bedürfnisse hat und als Rechtssubjekt mit Recht auf eigene Nachhaltigkeit
respektiert werden muss. Dadurch konkretisiert sich das Zivilisationsmodell
der Flourishing Earth Community.

Das Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang erwei-
tert die Ehrfurcht vor der Menschenwürde um die Ehrfurcht vor der Natur und 
begründet eine umfassendere Verantwortung für das Wohl des allen Lebens, ein-
schließlich der Natur. Ein dahin führender Wandel würde sich also nicht nur auf 
der Ebene der Rationalität, sondern auch auf der a-rationalen Ebene des Mensch-
Seins abspielen – er erfordert eine innere Überzeugung der Wertschätzung und 
ein seinstiefes Staunen über die Verflochtenheit von Mensch und Natur. Somit 

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 237

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann ein kulturelles Fundament geschaffen werden, das soziale und ökologische 
Gerechtigkeit konsistent und nachhaltig miteinander verbindet.

Die Konzepte der zweisequenziellen Selbst- und Kulturtransformation und Kultur-
stufeninnovation (Abb. 3) verdeutlichen, dass es entscheidend ist, wie man sich be-
wusst mit dem eigenen Sein in der Welt auseinandersetzt und sich als Teil eines grö-
ßeren Zusammenhangs erfährt. Es ist also überaus relevant, wie man sein Verhältnis 
zur Welt und damit auch seine Rolle und Stellung in ihr definiert. Darüber hinaus 
ist zu bedenken, dass diese Prozesse des rationalen Erschließens des eigenen Seins 
im Weltzusammenhang von a-rationalen Aspekten dieser Bewusstwerdung begleitet 
sind. Man kann also wissen, dass man Teil der Kosmogenese und Naturweltsphäre 
ist, doch das Wissen allein reicht nicht aus, um den Komplex der Erfahrung des 
Allzusammenhangs vollständig zu erfassen. Darüber hinaus wird die Bedeutung 
der inneren Überzeugung ersichtlich, die aus diesen Erfahrungen hervorgeht und 
somit auch das Wissen über diese Selbsterkenntnis tiefer in das Verständnis der 
menschlichen Personalität und deren Verstrickungen im Natur-Allzusammenhang 
hineinträgt. Auf diese Weise prägt diese Erkenntnis kulturelle Sinnhorizonte und 
gemeinschaftlichen Deutungsmuster sowie die (potenzielle) Entstehung entspre-
chender Formen des solidarischen Miteinanders von Mensch und Natur.

Analog zur Rolle der inneren Überzeugung von der Sakralität der Person und ihrer 
Rolle im gelingenden sozialen Miteinander bringt das Ethos der responsiven Selbst-
transzendenz im Natur-Allzusammenhang eine Ehrfurcht gegenüber der Natur mit 
sich. Somit wird eine Haltung zum Sein beschrieben, die der Erfahrung der Welt-
haftigkeit menschlichen Daseins entspringt und das Mensch-Sein als integralen Be-
standteil des Wirkungsgeflechts des Natur-Allzusammenhangs auffasst. In der zwei-
ten Selbsttranszendenzsequenz geht es folglich „um ein Ethos der aktiven Passivität 
als Staunen angesichts einer der instrumentellen Vernunft entzogenen eigenlogi-
schen Natur als das holistische Integral des Allzusammenhangs“ (Schulz-Nieswandt 
2025, S. 83).

Das Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang fordert 
also eine Haltung ein, die die eigene Existenz und die eigenen Handlungen in 
einem größeren, ökologischen und kosmischen Zusammenhang reflektiert. Der As-
pekt Responsivität betont hierbei, dass man sich nicht nur passiv als Teil dieses Zu-
sammenhangs begreift, sondern auch aktiv damit auseinandersetzt, wie die eigene 
Existenz und die eigenen Handlungen schöpferisch (oder zerstörerisch) in die Ge-
staltbildungsprozesse des gesamten Lebens verwoben sind. Dieses Ethos beschreibt 
also die Suche nach einer Art der Lebensführung, die das gute Leben im Lichte 
seiner Nachhaltigkeit im Natur-Allzusammenhang fördert. Es ist ein Prozess des 
Fragens nach einer angemessenen Form der Verantwortung für das eigene Handeln 
im Miteinander des Natur-Allzusammenhangs. Somit wird betont, dass das eigene 
Handeln immer auch ein Handeln als Teil des Natur-Allzusammenhangs und der 

238 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darin integrierten Sozialweltsphäre ist, in deren Beschaffenheiten man passiv wie 
aktiv und sowohl gegenwärtig als auch intertemporal verstrickt ist.

Folgt man dem Gedanken des gelingenden Mensch-Seins im Lichte der Mitein-
anderfreiheit in Miteinanderverantwortung (Schulz-Nieswandt/Chardey/Möbius 
2023), so wirft dies, wie im vorliegenden Aufsatz dargelegt wird, die Frage auf, 
mit welchem Bewusstsein wir der Reichweite und Tiefe der Verflechtungen dieses 
Miteinanders begegnen – oder anders gesagt: mit welchem Miteinanderbewusstsein. 
Hier lassen sich weitere, resümierende Fragen anknüpfen: Inwieweit ist man sich 
des Natur-Allzusammenhangs bewusst, in den man eingebettet ist und als dessen 
Teil man an dessen fortwährendem, kreativem Werdensprozess beteiligt ist? Und 
wie lässt sich das Geflecht der Externalitäten im Natur-Allzusammenhang – und 
damit auch der Auswirkungen des eigenen Handelns – in die man in all seiner 
seinstiefen Tragweite verwickelt ist, nicht nur auf subjektiver, mentaler Ebene, 
sondern auch auf kollektiver, kultureller und zivilisatorischer Ebene angemessen 
internalisieren?

In den vorangegangenen Abschnitten wurde bereits behandelt, in welchen rechtli-
chen Formen sich neuartige Solidaritätsverhältnisse im Natur-Allzusammenhang 
denken lassen (siehe Teil A) und in welchem Ethos sich dieses veränderte Verhältnis 
zur Natur widerspiegeln (siehe soeben in Teil B) könnte. In Teil C wird nun 
der Frage nachgegangen, wie sich das Konzept des Ethos der responsiven Selbst-
transzendenz im Natur-Allzusammenhang im Lichte des Genossenschaftsgedankens 
ausgestaltet.

Teil C: Mögliche Entwicklungspfade am Beispiel des 
Genossenschaftsgedankens – Ausdruckspotenziale einer 
Kulturgrammatik der Solidarisierung von Mensch und Natur im Lichte 
des Natur-Allzusammenhangs

Dieser Textteil ist dem Versuch gewidmet, die bisherigen Darlegungen dieses 
Aufsatzes nun im Horizont des Genossenschaftsgedankens zu erweitern. Genossen-
schaft kann als Wirtschaftsform betrachtet werden, aber auch als eine Kulturform 
des gelingenden Miteinanders mit dem Sinngehalt des Existenzials der Sorge für die 
Achtung der personalen Würde des Menschen, der „als objektiver Geist in der Form 
der Genossenschaftsidee geprägt ist“:

Die Genossenschaft [ist] nicht nur ein Zweckverband, sondern eine soziale Gesellung. Diese Form-
Analyse verweist uns sodann und folglich morphologisch auf den Sinngehalt als Wesenskern der Ge-
nossenschaft als Form: Der Sinngehalt ist die Sinnfunktion, wonach das Existenzial der Sorge von 
der Einschreibung des Pneumas der metaphysischen Idee des Naturrechts der personalen Würde 
einer Miteinanderfreiheit als objektiver Geist in der Form der Genossenschaft geprägt ist (Schulz-
Nieswandt 2025, S. 205).

Zunächst soll kurz umrissen werden, warum die Verbindung von responsiver 
Selbsttranszendenz und Genossenschaftlichkeit in diesem Themenzusammenhang 

5.

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 239

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überhaupt interessant ist. Anschließend wird die Erweiterung des Gedankens der 
Weltgenossenschaft und des eidgenössischen Bundes im Lichte des Mensch-Seins 
im Natur-Allzusammenhang skizziert.

Zur Rolle der Selbsttranszendenz in der Genossenschaftsidee als Kulturform der 
Miteinanderfreiheit in Miteinanderverantwortung

Die genossenschaftliche Form kann, zumindest unter bestimmten Bedingungen 
(Thimm 2024; Schulz-Nieswandt 2023d), als Form einer Sorgekultur für ein gelin-
gendes Miteinander fungieren und hat darüber hinaus das Potenzial, eine Kultur-
form der Geborgenheit darzustellen – „ein Zuhause“ (Schulz-Nieswandt 2025, 
S. 180). Die Genossenschaftsidee verkörpert im Grunde Responsivität, Solidarität
und verantwortungsvolles Miteinander, das zur Förderung des Wohls derjenigen
Akteure verpflichtet ist, die sich genossenschaftlich vereinigt haben. Genossenschaft
kann somit im Sinne solidarischer Vergemeinschaftung als Modus der Inklusion
von Outsidern fungieren (Schulz-Nieswandt 2023c, S. 46).

Der gesellschaftliche Wandel im Lichte genossenschaftlicher Vergemeinschaftung 
ist allerdings gesäumt von Prozessen des kulturellen und sozialen Lernens, wobei 
Schulz-Nieswandt die Bedeutung der Selbsttranszendenz im Prozess des Erlernens 
einer solidarischen Welt betont:

Die Dynamik der Selbsttranszendenz der menschlichen Person ist die Voraussetzung wie auch Ziel 
des sozialen Erlernens einer solidarischen Welt in der Form der Genossenschaftsidee (Schulz-Nies-
wandt 2023c, S. 174).

Um eine solidarische Welt im Sinne der Genossenschaftsidee lernend aufzubauen, 
ist man Schulz-Nieswandt zufolge auf Dynamiken der Selbsttranszendenz angewie-
sen. Die Fähigkeit zur Selbsttranszendenz ist eine Voraussetzung dafür, das Konzept 
einer solidarischen Welt in genossenschaftlicher Form überhaupt erlernen zu kön-
nen. Zugleich ist die Fähigkeit zur Selbsttranszendenz nicht nur Voraussetzung, 
sondern auch Gegenstand und Ziel des sozialen Lernens einer solidarischen Welt 
im Rahmen der Genossenschaftsidee (ebd.). Dies unterstreicht nochmals, dass sich 
die Seinstiefe der genossenschaftlichen Formidee des Miteinanders nicht auf die 
(gemein)wirtschaftliche Ebene (Blome-Drees 2022) beschränkt, sondern jenseits 
der wirtschaftlichen Ebene auch in allen anderen gesellschaftlichen Bereichen als ein 
progressiver Beitrag zu der Formfindungs-Angebotslandschaft inklusionsorientierter 
Gemeinschaftsbildung zu betrachten ist (Schulz-Nieswandt 2023c, 2023d, 2023g, 
Thimm 2024).

Anknüpfend an die Teile A und B wird in Teil C nun eine am Konzept des Natur-
Allzusammenhangs ausgerichtete Erweiterung des Horizonts genossenschaftsartiger 
Solidarität skizziert. Hierzu soll die Erfahrung einer integralen Gemeinschaftlichkeit 
des gesamten Lebens in die konzeptuelle Diskussion um die Weiterentwicklung der 
Genossenschaftsidee integriert werden. Es geht dabei im Grunde um die Frage nach 
den transformatorischen Konsequenzen responsiver Selbsttranszendenz – also einer 

5.1

240 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Haltung, die schließlich nicht allein auf der Ebene des persönlichen Erlebnisgesche-
hens verhaftet verbleiben muss, sondern auf gesamtgesellschaftlich-zivilisatorischer 
Ebene zur Herausbildung von kulturellen Formen tiefgreifender Achtsamkeit ge-
genüber dem Mensch-Sein im Natur-Allzusammenhang beitragen kann. Es geht al-
so um ein Transformationsgeschehen, das schließlich auch in veränderten wirt-
schaftlichen Formen der Wohlstandsproduktion Ausdruck finden muss, denn eine 
tiefgreifende gesellschaftliche Transformation legt das Erfordernis ein neuen Pro-
duktionsregimes nahe – zumal die gegenwärtige wirtschaftskulturell eingebettete 
Produktionsweise von Wohlstand zu den zentralen Ursachen der in vielerlei Hin-
sicht zu überwindenden anthropogenen Umweltzerstörung gehört (Zeller 2020; 
Lomfeld 2023, S. 52; Wesche 2023, S. 326–327).

So handelt es sich bei der hier thematisierten erweiterten Reichweite der Selbst-
transzendenz, wie in Teil B dargestellt, nicht allein um eine Transzendenz des 
Horizontes des Individuums und die Überwindung egozentrischer Ansichten, son-
dern um eine Form der responsiven Selbsttranszendenz, die sich über die Sphäre 
der menschlichen Sozialwelt hinaus in die Naturwelt hinein erstreckt. Dabei wird 
anerkannt, dass der Mensch nicht nur ein Sozialwesen, sondern darüber hinaus ein 
Naturwesen mit Geist ist (Schulz-Nieswandt 2023a, 2024).

Etwas anders gesagt: Eine auf die Naturweltsphäre erweiterte Responsivität und 
Solidarität beruht auf der Erkenntnis, dass das Ich nur im Wir möglich ist und 
zugleich das Wir wiederum im Ich einen Knotenpunkt findet, wodurch sich diese 
beiden Pole der menschlichen Personalität wechselseitig ineinander verflechten. 
Dieses Wir ist eben zum einen ein sozialweltliches Wir und zum anderen ein 
gesamtweltliches, natur-allzusammenhängendes „Wir“ – das emergente Ganze des 
Lebens. Auf kollektiver Ebene ließe sich Selbsttranszendenz somit als Miteinander-
transzendenz oder „Wir“-Transzendenz verstehen, die sich einerseits als notwendi-
ges Fundament dieses Wandels entfalten muss und andererseits zugleich als Ziel 
gelingender Vergemeinschaftung fungiert – einer Form der Vergemeinschaftung, 
die jedoch erst im Erfahrungsraum responsiver Selbsttranszendenz einleuchtend 
ersichtlich wird. Das mag epistemisch ein durchaus verschachtelter Befund sein, 
ist aber eben keineswegs undurchdringbar. Wie lassen sich diese Ansichten zum 
Mensch-Sein im Natur-Allzusammenhang nun im Lichte genossenschaftsartiger 
Daseinsgestalt(ung) ausformulieren?

Der „eidgenössische Bund“ der ökosozialen Weltgenossenschaft

Aus Teil A und B wurden zwei Punkte ersichtlich, an die ich an dieser Stelle 
nochmals erinnern will:
a) Es ist eine tiefgreifende rechtliche Transformation denkbar – der Vertrag mit

der Natur:
Gemeint ist eine rechtliche Neuausrichtung, die eine wesentlich stärkere Inte-
gration ökologischer Nachhaltigkeitsziele in bestehende, auf Humangerechtig-

5.2

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 241

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit ausgerichtete Rechtsstrukturen vorsieht. Dazu gehört neben einer Erweite-
rung des zwischenmenschlichen Gesellschaftsvertrags und der Menschenrechte 
eben die Einführung einer neuen Form der Rechtssubjektivität der Natur 
und ein (Gesellschafts-)Vertrag mit der Natur (Serres 1994; Kersten 2022) – 
Konzepte, die in modernen Gesellschaften ansatzweise diskutiert werden, aber 
bislang kaum institutionalisiert sind.

b) Es braucht ein kulturelles Fundament der Transformation – die nicht-kontrak-
tuellen Voraussetzungen des Vertrags mit der Natur: Diese tiefgreifende Trans-
formation kann nicht allein durch rechtliche Innovationen etabliert werden.
Sie muss von einer entsprechenden inneren Haltung und einer tragfähigen
kulturellen Grundlage getragen sein, die als Voraussetzung für die Wirksamkeit
und gesellschaftliche Akzeptanz eines Vertrags mit der Natur fungiert.

Hier lässt sich an die Idee vom „heiligen Bund der Freiheit“ (Schulz-Nieswandt 
2022) oder etwas genauer, dem „eidgenössischen Bund über die Miteinanderfreiheit 
in Miteinanderverantwortung“ (Schulz-Nieswandt 2023b, S. 133) andocken, der 
als eine solche „nicht-kontraktuelle Voraussetzung des Kontrakts“ betrachtet werden 
kann.

Schulz-Nieswandt beschreibt die Entstehung des heiligen Bundes im Rahmen eines 
Entwicklungsprozesses des Miteinanderverhältnisses – vom „Gegeneinander über 
ein Nebeneinander zu einem Miteinander“ (Schulz-Nieswandt 2024f, S. 75). Ziel 
dieses Prozesses ist es, eine „humangerechte Ordnung der Freiheit angesichts der Pa-
thosophie der Vulnerabilität und des destruktiven Potenzials […] des homo abys-
sus“ (Schulz-Nieswandt 2024f, S. 75) zu schaffen. Damit wird gewissermaßen ein 
zivilisatorisches Gegengewicht zu den Abgründigkeitspotenzialen des Menschen an-
gestrebt. Die zivilisatorische Funktion des „fundamentalkonstitutive[n] eidgenössi-
sche[n] Bundes“ besteht somit darin, ein „Anker des Zusammenhalts der Welt“ 
(Schulz-Nieswandt 2025, S. 159) zu sein – verstanden als Essenz der gesellschaftli-
chen Verwirklichung der Sakralität der Person:

[Der] Rechtsstaat, der über Art. 2 GG im Horizont von Art. 1 GG wacht, kann seine eigenen nor-
mativen Geist-Voraussetzungen nicht aus eigener Kraft heraus erzeugen und sicherstellen, sondern ist 
auf die diesbezügliche Fähigkeit und Wollens der Zivilgesellschaft angewiesen. Die Sittlichkeit des 
Staates […] setzt die Sittlichkeit der Zivilgesellschaft voraus. […] Es bedarf einer kollektiv geteilten 
Idee als ein archimedischer Anker: Gemeint ist ein fundamentalkonstitutiver eidgenössischer Bund 
über die Akzeptanz der Perspektive der Reziprozität der respektvollen Achtung der Mitmenschen. 
[…] Es ist ein Bund des a-theistischen, post-säkularen Glaubens an eine Idee. Es ist nicht ein Vertrag 
über die Interessen, sondern ein Bund über eine archimedische Kernidee als Anker des Zusammen-
halts der Welt. Die Sakralität der Person bedarf einen sakralen Bund (Schulz-Nieswandt 2025: 
S. 158)

Der eidgenössische Bund lässt sich somit in seinem Modus der Gemeinschaftsbil-
dung von der bloßen Vertragsgesellschaftlichkeit der Interessengemeinschaft ab-
grenzen. Dem entgegen stellt der eidgenössische Bund eine Kulturform tiefergrei-
fender Verbundenheit. Zugleich ist der eidgenössische Bund eine Kulturform der 

242 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergemeinschaftung, die jedoch erst noch heranwachsen muss. In diesem Zusam-
menhang ist bei Schulz-Nieswandt vom Paideuma der genossenschaftlichen „Kol-
lektivseele“ des eidgenössischen Bundes (Schulz-Nieswandt 2025, S. 128) die Rede 
(siehe auch Schulz-Nieswandt 2024c, S. 184). Der Begriff Paideuma, der seinen Ur-
sprung in der griechischen Antike hat (Jäger 1936), beschreibt den kulturellen Geist 
einer Epoche oder Gesellschaft (Frobenius 1921). Man kann das Paideuma also als 
ein sich fortwährend aktualisierendes Produkt der Selbsterziehung verstehen. Bei 
Schulz-Nieswandt (2023c, 2025) wird diesbezüglich der Gedanke der Genossen-
schaftsidee als wichtige kulturgrammatische Stütze eines Kulturwandels betont. 
Dieser Wandel steht im Zeichen der Offenheit zur solidarischen Vergemeinschaf-
tung, die sich sodann auch auf eine Form der solidarischen Vergemeinschaftung mit 
der Natur beziehen lässt. Dadurch wird zugleich deutlich, dass die Entwicklung von 
Kulturformen der Vergemeinschaftung in Freiheit, Gleichheit, Solidarität auf sozia-
le und kulturelle Lernprozesse (Schneupflug/Franz 2012; Schulz-Nieswandt 2024c, 
S. 266f.) angewiesen ist – und es gibt wohl noch viel zu lernen über die Art und
Weise der Eingebundenheit der menschlichen Freiheit in den Natur-Allzusammen-
hang.

Ein wichtiger Zugang zu diesem Themenkomplex liegt somit darin, dem gesamten 
Geflecht aus Externalitäten Beachtung zu schenken, in dem sich das menschliche 
Dasein ereignet:

Auf der Grundlage einer Empathie-gestützten Prosozialität geht es um die Minimierung negativer 
Externalitäten und um die Optimierung positiver Externalitäten in der sozialontologisch unvermeid-
baren figurativen Interdependenz der Menschen. In diesem Sinne hatte Kant in weltbürgerlicher Ab-
sicht auch den Traum einer Weltgenossenschaft angedacht (Schulz-Nieswandt 2023d, S. 1131).

Aus der Perspektive des homo mundanus (Welsch 2011) befindet sich der Mensch in 
einem Gegenseitigkeitsverhältnis zur Natur, das auf wechselseitiger Beeinflussung 
beruht. Vor dem Hintergrund anthropogener Umweltzerstörungen lässt sich aller-
dings deutlich infrage stellen, inwiefern hier tatsächlich eine Form der Gegenseitig-
keit im Sinne einer „reziproken Ermöglichung“ (Schulz-Nieswandt 2024b, S. 114) 
besteht. Vielmehr werden jedoch negative Externalitäten sowohl gegenüber der Na-
tur als auch gegenüber zukünftigen Generationen systematisch ignoriert und damit 
negative Konsequenzen billigend in Kauf genommen.

Schulz-Nieswandt betont daher, diese Hinsichten der Naturgebundenheit des Men-
schen auf die Diskussionen des sozialen Fortschritts zu beziehen.

Es geht also um innovative Beiträge zur humangerechten Progression der Miteinanderfreiheit in Mit-
einanderverantwortung, auch mit Blick auf zukünftige Generationen und auf das Recht der Natur 
auf nachhaltige Entwicklung aus der Haltung der Ehrfurcht vor dem Leben heraus. Dieser letzte As-
pekt verweist uns darauf, die ganze Problematik von Fortschritt und Innovation nicht nur auf die 
mitmenschliche Sozialsphäre zu beziehen, sondern den prometheischen Menschen im Gesamtzusam-
menhang des Anthropozäns zu betrachten (Schulz-Nieswandt 2024c, S. 220).

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 243

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es kommt also zentral auf das Erlernen einer Haltung der Ehrfurcht vor dem Leben 
an, um den „prometheischen Menschen im Gesamtzusammenhang des Anthropo-
zäns“ (Schulz-Nieswandt 2024c, S. 220) zu betrachten und um eine Perspektive zu 
entwickeln, die die Anforderungen des gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzu-
sammenhang erkenntlich macht und sodann Wege aufzeigt, diesen Anforderungen 
angemessen gerecht zu werden.

Das Prinzip des eidgenössischen Bundes kann also a) als Anker des Gesellschaftsver-
trags auf Wertgrundlage der Sakralität der Person (Joas 2011) fungieren und b) 
als Anker der Vergemeinschaftung mit der Natur verstanden werden, wobei der 
Mensch sich als Natur identifiziert und im Horizont der Miteinanderverantwortung 
eines homo mundanus (Welsch 2012) versteht. Die allzusammenhangsorientierten 
Verbundenheitserfahrungen bilden somit das geistig-kulturelle Fundament, auf des-
sen Basis die Natur als Rechtssubjekt im Natur(gesellschafts)vertrag realisiert wer-
den kann – ganz im Sinne der nicht-kontraktuellen Voraussetzungen des Kontrakts. 
Analog dazu lassen sich diese Verbundenheitserfahrungen des homo mundanus als 
wichtige kulturgrammatische Säule des Zivilisationsmodells einer ökosozialen Na-
tur-Weltgenossenschaft betrachten, die nun im nächsten Unterkapitel behandelt 
wird.

Die Skizze einer Natur-Weltgenossenschaft

Hierzu soll nun, zumindest in groben Konturen, das Konzept der kantianischen 
Weltgenossenschaft über die Sozialweltsphäre hinaus skizziert werden. Der Begriff 
der kantianischen „Weltgenossenschaft“ (Kant 2018 [1797]) umschreibt im Grunde 
eine friedliche, rechtlich geregelte Form des Zusammenlebens, in der Menschen 
und Staaten auf der Grundlage gegenseitiger Achtung und Kooperation agieren. 
Die Idee ist, dass die Menschheit durch gemeinsame moralische und rechtliche 
Prinzipien vereint wird. Kants Fokus lag dabei jedoch hauptsächlich auf morali-
schen, rechtlichen und politischen Beziehungen zwischen staatlich verfassten 
menschlichen Gemeinschaften und nicht auf der ökologischen Verantwortung die-
ser Gemeinschaften. Ich folge hierbei der Beurteilung von Welsch (2012, 
S. 183-216), indem ich annehme, dass Kants Perspektive „anthropisch“, also vom
Menschen ausgehend gedacht ist und leite daraus als Kritik am anthropozentrischen
Horizont der kantianischen Weltgenossenschaft ab, dass darin die (Natur-)Welthaf-
tigkeit des Menschen ignoriert wird.

Das weltgenossenschaftsartige Miteinander ist bei Kant zwar auf zwischenstaatliche 
und zwischenmenschliche Beziehungen ausgerichtet, wird jedoch nicht ökologisch 
transzendiert – zumindest nicht in dem Sinne, dass die Welt- und Naturhaftigkeit 
der menschlichen Existenz tiefgreifend eruiert worden wäre. Geht man hingegen 
davon aus, dass das „Dasein genossenschaftlicher Art [ist]“, sofern es sich in einem 
„Gegenseitigkeitsverhältnis der reziproken Ermöglichung“ (Schulz-Nieswandt 
2024b, S. 114) vollzieht, so ist zugleich zu bedenken, dass sich das menschliche Da-

5.3

244 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein im Natur-Allzusammenhang ebenfalls in einem solchen Gegenseitigkeitsver-
hältnis der Reziprozität befindet. Angesichts von Ausbeutungsverhältnissen, Um-
weltzerstörung und des Artensterbens kann jedoch gegenwärtig nur bedingt von 
wechselseitiger Ermöglichung gesprochen werden – ob sich daran etwas ändert, bleibt 
offen. So kommt es auf das Potenzial des Menschen an, sich in seinem Mensch-Sein 
als Teil des Allzusammenhangs zu reflektieren und ein Selbstverständnis zu entwi-
ckeln, das seine Naturwelthaftigkeit in das eigene Selbst-Sein integriert. Dieses neu-
artige Selbstverständnis markiert den Wandel vom homo civilis, der sich primär im 
Horizont der Zivilisation verortet, zum homo mundanus, der sich im Kontext seiner 
Welthaftigkeit erfährt (Welsch 2012). Vor diesem Hintergrund lässt sich die in an-
thropischer Perspektive gedachte kantianische Weltgenossenschaft durch die Einbe-
ziehung der Naturweltsphäre konzeptionell erweitern – um der (Natur-)Welthaftig-
keit des Menschen im gesamten Ausmaß des Natur-Allzusammenhangs gerecht zu 
werden.

Die Erweiterung lässt sich folgendermaßen darstellen:
1. Vom Gedanken der kantianischen Weltgenossenschaft…

– gemeint ist hier eine weltumspannende Assoziation der Menschen im Be-
kenntnis zur Miteinanderfreiheit in Miteinanderverantwortung und im Modus
(sozial-)weltgenossenschaftlichen Miteinanderbewusstseins, wie sie der Heiligen
Ordnung der Menschenwürde entspräche (siehe Teil B; sowie Möbius 2020;
Schulz-Nieswandt 2017) –

2. … hin zur Erweiterung als Natur-Weltgenossenschaft;
im Sinne von Miteinanderfreiheit in Miteinanderverantwortung in natur-
weltgenossenschaftlichem Miteinanderbewusstsein. Eine Form des Miteinan-
ders, wie sie etwa einer Gestalt der „Flourishing Earth Community“ (Tu-
cker/Swimme 2011) entspräche (siehe Teil B; sowie Möbius 2023; Schulz-
Nieswandt 2023f, Halfbrod 2020; Zeller 2020); und die wiederum als Kul-
turgrammatik der Anerkennung der Natur als Rechtssubjekt etabliert werden
kann (Serres 1994; Schweitzer 2020; Kersten 2022; Lomfeld 2023; Latour/
Schultz 2022).

Auf diesen Pfaden des Wandels geht es also darum, Kulturgrammatiken responsiver 
Selbsttranszendenz hervorzubringen, die das menschliche Selbstverständnis als Teil 
der Natur offenbaren. Dies kann im Grunde als eine Erweiterung des Horizontes 
des eidgenössischen Bundes betrachtet werden, der alle Aktanten des Natur-Allzu-
sammenhangs miteinbezieht. So verläuft der hier skizzierte Wandel ausgehend von 
der Erkenntnis existenzieller Naturgebundenheit hin zu einer Kulturgrammatik 
der genossenschaftlichen Naturverbundenheit. Er beschreibt ein erweitertes Mitein-
anderbewusstsein entlang der Sequenzen der Selbsttranszendenz der Sozial- und 
Naturweltsphäre. Diese Sequenzen verkörpern wiederum zugleich zentrale Voraus-
setzungen als auch Facetten der Zielgestalt der gesellschaftlichen Verwirklichung der 
Miteinanderfreiheit in Miteinanderverantwortung im Natur-Allzusammenhang.

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 245

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Außerdem: Auf dem Weg zu einem neuen Wirtschaftsethos?

Aus dem Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang 
lässt sich somit auch ein neues Wirtschaftsethos ableiten; ein Wirtschaftsethos, 
das nicht nur auf die Wohlstandsgewinnung durch materielle Produktion abzielt, 
sondern ebenso eine umfassende und vielschichtige Sorgearbeit für eine intakte 
Ökologie sowie die Wiederherstellung der durch anthropogene Einflüsse verlorenen 
ökologischen Vielfalt ausdrücklich miteinschließt. Entgegen anthropozentrischen 
Orientierungen der Wohlstandsgewinnung, die auf einem Gegenüber von Mensch 
und Natur beruhen, ist das menschliche Dasein tatsächlich jeden Tag aufs Neue 
ein integraler Teil des Natur-Allzusammenhangs – eines Zusammenhangs, dessen 
Reichhaltigkeit jedoch durch extraktivistischen Raubbau nachhaltig geschädigt 
wird. Auf der Suche nach einem Ausweg ist daher auch vom Übergang von einer 
extraktivistischen Wirtschaftsweise die Rede, worin die Natur als Ressource objek-
tifiziert wird und ohne Rücksicht auf deren Nachhaltigkeit ausgebeutet werden 
darf, hin zu einer post-extraktivistischen Wirtschaftsweise, worin stärker auf die 
pluralistische Wechselseitigkeit des nachhaltigen Zusammenlebens auf einem leben-
digen Planeten geachtet wird (Zeller 2020; Fladvad/Busse 2023; Kramm/Wesche 
2024). Dies beschreibt besagten Wandel, der im Falle seines Eintretens zahlreiche 
Lernprozesse mit sich bringen wird (Puk 2024) – und auch bringen muss, denn 
Konflikte sind unvermeidbar. Umso entscheidender ist deshalb die Frage, wie mit 
den Konflikten umgegangen werden soll, die im Zuge einer solchen neuartigen 
Handhabung des Verhältnisses von Mensch und Natur entstehen.

Ein unter solchen Gesichtspunkten konzipiertes solidarisches Wirtschaften im 
Lichte des Natur-Allzusammenhangs erfordert die Förderung der Mitglieder einer 
sodann holistischen, ökosozialen Solidargemeinschaft des planetaren Lebens, denn 
es ist davon auszugehen, dass das menschliche Wohl und das Wohl der Natur 
ineinander integriert sind – im Grunde handelt es sich um ein und dasselbe pluralis-
tisch-holistische Wohl. Es geht somit um die Anschauung, das holistische Wohl des 
Lebens als einen Wert an sich anzuerkennen, dem sowohl im Ganzen als auch in 
seinen Einzelteilen Respekt und Achtung gebührt. Zugleich kommt dem Menschen 
als einem besonders bewusstseinsfähigen und eigensinnig kreativen Element in 
der Dynamik des Lebens zudem eine besondere Verantwortung gegenüber dem 
Natur-Allzusammenhang zu. Entscheidend ist dabei, dass er die Konsequenzen 
seines Handelns erkennt, sie im Kontext des Natur-Allzusammenhangs reflektiert 
und seine moralische Verantwortung daraus ableitet.

Auf diesen Transformationspfaden ist die Entwicklung solidarischer Formen genos-
senschaftlichen Vergemeinschaftens & Wirtschaftens von zentraler Bedeutung:
1. mit den Mitmenschen – durch Solidarisierung mittels responsiver Selbsttran-

szendenz in der Sozialweltsphäre, und
2. mit der Natur – durch Solidarisierung mittels responsive Selbsttranszendenz in

der Naturweltsphäre.

5.4

246 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Mensch die Natur zum Akteur und Rechtssubjekt erklären kann, dann 
kann er sich auch mit den Rechtssubjekten der Natur in ein genossenschaftliches 
Verhältnis setzen – und dabei die Interessen der Natur respektieren, die durch 
den Menschen vertreten werden. Im Grundwertekanon eines erweiterten Zivilisati-
onsmodells, das den Gedanken der Menschenwürde integrativ auf das Wohl der 
Natur ausweitet, betrachtet sich der Mensch als in dieses Wohl eingebunden. Dieses 
Wohl der Natur ist dabei bestimmt als jene Vielfältigkeit des Ökosystems, aus 
dem der Homo sapiens hervorgegangen ist und das die Grundlage für die globale 
Verbreitung und zivilisatorische Entwicklung des Menschen bildet. So kehrt die 
Transzendenz des Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang zur aktiven Rolle des 
Menschen selbst zurück – eine Erkenntnis, der man sich jedoch öffnen muss und 
woraus sich schließlich auch die Möglichkeit ergibt, genossenschaftliche Solidarisie-
rung mit der Natur gemeinschaftlich als jene Daseinsgestalt zu entfalten, in der 
das Potenzial des guten Lebens im Natur-Allzusammenhang verborgen liegt. Dieses 
Potenzial gilt es gemeinschaftlich zu ent-decken – nicht zuletzt in der Art und 
Weise des Wirtschaftens.

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 247

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischenfazit: Skizze eines Zivilisationswandels

Diese Zusammenhänge seien abschließend in einem Schaubild festgehalten:

Abbildung 4: Übersicht des hier thematisierten Zivilisationswandelpotenzials
Quelle: Eigene Darstellung

5.5

248 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Schaubild zeigt ein Modell eines potenziellen Zivilisationswandels, das in 
drei vertikale Ebenen (a, b, c) gegliedert ist. Im Kern veranschaulicht es zwei 
aufeinander aufbauende Sequenzen der Selbsttranszendenz, die die Entwicklung der 
menschlichen Gemeinschaft im Lichte einer erweiterten Solidarität beschreiben:
a) Der Ausgangspunkt des Modells ist das Menschsein als „Zoon Politikon“ (Höf-

fe 2005; Aristoteles 2012, S. 6) – ein Wesen, das auf Gemeinschaft und Ord-
nung angewiesen ist. Zentral ist das Bedürfnis nach politischer Ordnung, das
im zivilisationsgeschichtlichen Prozess der Vergemeinschaftung verankert ist
und zu dem Bedürfnis nach politischer Selbstbestimmung führt.

b) Zwei Sequenzen der Selbsttranszendenz als Grundlagen integraler Solidarge-
meinschaftlichkeit:
1. Selbsttranszendenz in der Sozialweltsphäre, Responsivität als homo civilis

als Heilige Ordnung der Menschenwürde, im eidgenössischen Bund der
sozialen Freiheit:
Selbsttranszendenz bedeutet hier die Einsicht in die Verflechtungen der
eigenen Persönlichkeit mit der sozialen Mitwelt. Gemeinschaftliche Soli-
darität entsteht durch die Überwindung von Gegeneinander und Neben-
einander hin zu einem achtsamen Miteinander, das von responsiver Rezi-
prozität geprägt ist. Diese Haltung fördert Inklusion, Partizipation und
Chancengerechtigkeit, getragen von dem Geist der Menschenwürde und
der Ehrfurcht vor dem Menschen. Ziel hierbei ist es, ein Fundament
für soziale Gerechtigkeit und Zusammenhalt zu schaffen, das den Gemein-
wohlgedanken im Horizont des zwischenmenschlichen Miteinanders ver-
ankert.

2. Selbsttranszendenz in der Naturweltsphäre, Responsivität als homo
mundanus, als Advokat der Flourishing Earth Community, im eidgenössi-
schen Bund der ökosozialen Freiheit:
Die Erweiterung der Solidarität auf die Naturweltsphäre bedeutet, den
Menschen nicht als Beherrscher der Natur, sondern als Teil des planetaren
Lebens zu begreifen. Dies umfasst eine Ehrfurcht vor der Natur als eigen-
ständigem Wert, die Verantwortung für nachhaltiges Wirtschaften und
den Schutz der natürlichen Vielfalt einfordert. Diese Perspektive erkennt
an, dass das Wohl des Menschen untrennbar mit dem Wohl der Natur
verbunden ist.

Responsive Selbsttranszendenz wird somit als Schlüssel zu einem Kulturwandel 
betrachtet, der den Horizont der gemeinschaftlichen Solidarität schließlich auf 
den Natur-Allzusammenhang erweitert. Die daraus hervorgehende Haltung 
bildet die Grundlage für ein genossenschaftliches Weltverhältnis, das sowohl 
soziale als auch ökologische Gerechtigkeit umfasst. Die Idee der genossen-
schaftlichen Solidarisierung dient dabei sowohl als Weg als auch als Ziel einer 
integralen Gemeinschaftlichkeit, die die Herrschaft über Mensch und Natur 

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 249

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichermaßen überwinden soll. Ein solches genossenschaftliches Ethos fördert 
nicht nur Achtsamkeit und Responsivität gegenüber den Bedürfnissen der 
Mitwelt, sondern ermöglicht auch die Entwicklung eines ganzheitlichen Ver-
antwortungsbewusstseins im Sinne eines solidarischen, nachhaltigen Daseins.

c) Das Ziel ist die Gestaltung einer integralen „Flourishing Earth Community“,
in der Solidarität und Verantwortung auf soziale und natürliche Systeme ausge-
dehnt werden. Diese Perspektive wird als Übergang von einem anthropozentri-
schen zu einem transhumanen Ethos beschrieben. Das Modell zeigt, wie die
Integration von Menschenwürde und Naturverbundenheit die Grundlage für
einen nachhaltigen Zivilisationswandel schafft. Es verbindet ethische, kulturelle
und politische Dimensionen und stellt die Genossenschaftsidee als Weg und
Ziel einer solidarischen und nachhaltigen zivilisatorischen Ordnung des gelin-
genden ökosozialen Miteinanders dar:

Die Dynamik der Selbsttranszendenz der menschlichen Person ist die Voraussetzung wie auch Ziel 
des sozialen Erlernens einer solidarischen Welt in der Form der Genossenschaftsidee (Schulz-Nies-
wandt 2025, S. 153).

Der Zivilisationswandel hin zur rechtlichen sowie kulturgrammatischen Implemen-
tation der Natur als Rechtssubjekt (auf kontraktuell-rationaler sowie nicht-kon-
traktueller, a-rationaler Ebene) lässt sich somit im Kern als ein neuartiges genos-
senschaftliches Projekt der Vergemeinschaftung betrachten: als post-kantianische 
Natur-Weltgenossenschaft. Eine Form der Gemeinschaftlichkeit, die nicht nur aus 
wirtschaftlichem Nutzen oder als Rahmen der Gemeinschaftsbildung zwischen 
Menschen resultiert, sondern die Betrachtung des Gemeinschaftlichkeitsgedanken 
mit dem Natur-Allzusammenhang als Begründungsbasis einer holistischen Perspek-
tive auf die integrale Gemeinschaftlichkeit des Lebens umfasst, getragen von der 
Erkenntnis, dass das Ich im Wir ist beziehungsweise das Wir im Ich. Dieses „Wir“ 
ist ein sozialweltliches Wir und darüber hinaus ein gesamtweltliches, allzusammen-
hängendes Wir, das es perspektivisch zu erlernen gilt (Schulz-Nieswandt 2017a, 
2023b).

Wenn man der Erweiterung des Prinzips der Miteinanderfreiheit und Miteinander-
verantwortung auf die Ebene des Natur-Allzusammenhangs folgt, dann braucht 
es auch eine andere Wirtschaftsethik. Und weil das Verwirklichungsgeschehen 
von Ethik wiederum von Kultur getragen werden muss, scheint auch ein neues 
Wirtschaftsethos geboten, das das integrale Weltverständnis des Natur-Allzusam-
menhangs in eine entsprechende, handlungsleitende Haltung zum Sein integriert 
– hier erscheinen genossenschaftliche Formen als geeignete alternative Formen des
Wirtschaftens, da sie sich weniger durch Herrschaft und Ausbeutung auszeichnen,
sondern vielmehr durch Achtsamkeit auf das gemeinsame Wohlergehen (Schulz-
Nieswandt 2003).

Dieser Kulturwandelschritt lässt sich versinnbildlichen als Übergang vom Men-
schen als Holzfäller des Seins, der kraft seiner technologischen Wirkmächtigkeit der 

250 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natur Güter abringen kann, die dem Wohl des Menschen förderlich sind, hin zum 
Bild des Menschen als Förster des Seins, in dem der Mensch sich mit einer Rolle 
und Stellung als Akteur kreativer Sorgearbeit an der Gesamtgestalt des Lebens iden-
tifiziert (Möbius 2023). Damit wird ein solidarisches Wirtschaften im Lichte des 
Ethos des Allzusammenhangs konzipiert, das die Förderung aller Mitglieder einer 
ökosozialen Solidargemeinschaft des planetaren Lebens zum Ziel hat. Eben weil das 
menschliche Wohl in das Wohl der Natur integriert ist, kommt es darauf an, den 
„binären Code des Dualismus von Kultur und Natur zu überwinden“ (Schulz-Nies-
wandt 2023f, S. 430). Ausgehend vom Mensch-Sein im Natur-Allzusammenhang 
ist es, wie bereits gesagt, im Grunde ein und dasselbe Wohl. Im Namen der re-
sponsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang darf man hoffen, dass 
dieser Erkenntnis Taten folgen.

Fazit
Mensch-Sein bedeutet, sich den Daseinsherausforderungen zu stellen und sich 
wechselseitig darin zu befähigen, füreinander Sorge zu tragen und Strukturen 
der Daseinsvorsorge zu entwickeln – Strukturen, die die gelingende Charakterent-
wicklung der menschlichen Person hin zu einem schönen, wahren, guten Dasein 
ermöglichen (Schulz-Nieswandt 2017a; 2024b). Die Freiheit der Persönlichkeits-
entfaltung ist dabei von Natur aus als gebundene Freiheit zu verstehen, die des 
kooperativen Miteinanders und der achtsamen Fürsorge bedarf. Als soziales Wesen 
ist der Mensch auf seine Mitmenschen angewiesen, um ein gelingendes Leben 
entfalten zu können. Ein gelingendes Dasein hängt jedoch nicht allein von dem 
Interaktionsgeschehen innerhalb der menschlichen Mitwelt ab, sondern auch von 
der natürlichen Mitwelt. Es darf nicht verdrängt werden, dass der Mensch nicht nur 
im Rahmen der zwischenmenschlichen Sphäre Wohlstand erzeugt, sondern diesen 
zugleich extraktivistisch der Natur entzieht. Tatsächlich ist die Geschwindigkeit von 
Modernisierung sowie des Bevölkerungs- und Produktionswachstums der letzten 
hundert Jahre historisch beispiellos – sie führte jedoch zugleich zu einer massiven 
Reproduktionskrise von Ökosystemen. Die Folgen des menschlichen Handelns 
im Klimawandel und das Artensterben machen zunehmend deutlich, dass dieses 
moderene Produktionsregime an seine ökologischen Grenzen stößt (IPBES 2019, 
IPCC 2024, Club of Rome und Council on the Human Future 2024). Spätestens 
seit der industriellen Revolution ist die weitgehende Koexistenz von Mensch und 
Ökologie aufgehoben (siehe hierzu auch: Marx 1867). Der Mensch hat sich im 
Zuge weitreichender Hochindustrialisierung im 19. und 20. Jahrhundert zu einem 
entscheidenden ökologischen Faktor entwickelt – in einem Ausmaß, dass sein 
eigener Einfluss auf die Naturwelt nicht nur für Klima, Tier- und Pflanzenwelt, 
sondern auch für die menschliche Zivilisation selbst existenzielle Risiken birgt. Wie 
lässt sich nun die anthropogene Naturzerstörung und existenzielle Selbstgefährdung 
der Menschheit eindämmen? Angesichts der existenziellen Gesamtsituation der 
Menschheit im 21. Jahrhundert erscheint es äußerst dringlich, reflektierte und wert-

6.

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 251

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fundierte Antworten auf die Frage zu entwickeln, was als angemessener Umgang 
mit einer solchen Situation betrachtet werden sollte. Diese Antwortsuche bildet 
zugleich die zentrale Ausgangsfragestellung des vorliegenden Aufsatzes.

Im Zuge dieser Untersuchung wurde sodann dargelegt, warum eine tiefgreifende 
Verhaltensänderung und damit einhergehende Transformationsbereitschaft des 
Menschen notwendig erscheint und wie diese Transformationsbereitschaft mit 
einem veränderten Verständnis des menschlichen Weltverhältnisses synergiert. Es 
wird argumentiert, dass anstelle des Modus der Herrschaft gegenüber der Natur ein 
Miteinander mit der Natur angemessen erscheint, das neben der Ehrfurcht vor dem 
Menschen auch die Ehrfurcht vor der Natur miteinschließt (Schweitzer 2013). Es 
geht also um eine Erweiterung des Horizonts der Achtsamkeit, die sich als Kern-
merkmal des Zivilisationsmodells der „Flourishing Earth Community“ (Tucker/
Swimme 2011, S. 113; Möbius 2023) verstehen lässt, die neben einer ökosozial ori-
entierten Werthaltung ein neues, integrales Verhältnis von Mensch und Welt offen-
bart. Dies wurde abschließend dann als die Geistkultur einer (Natur-)Weltgenos-
senschaft des Lebens beschrieben.

Wie können diese zunächst abstrakten theoretischen Überlegungen zu einem mög-
lichen Transformationsgeschehen in eine anschaulichere Form überführt werden?

Transformation auf rechtlicher Ebene

Rein konzeptionell ist die Ausdehnung anthropozentrisch orientierter Naturschutz-
rechte, also die Rechte des Menschen auf Natur, bereits weit fortgeschritten. Darüber 
hinaus existieren jedoch ebenfalls Ansätze, in denen der Natur selbst Rechte auf 
eigene Nachhaltigkeit zugesprochen werden, etwa durch die verfassungsrechtliche 
Anerkennung der Natur als Rechtssubjekt in Ecuador und Bolivien (Knauß 2020). 
Solche rechtlichen Entwicklungen können durchaus als richtungsweisende Vorbil-
der dienen. Gleichwohl stellt sich die Frage, ob die Einführung der Rechtssub-
jektivität der Natur auch als praktikable Antwort auf gegenwärtige ökologische 
Herausforderungen gelten kann. Als Ergebnis der hier angestellten Untersuchungen 
lässt sich diese Frage insgesamt bejahen – unter bestimmten Voraussetzungen: a) 
Es müssen noch einige rechtliche und ethische Fragen geklärt werden, insbesonde-
re zur Abwägung dieses erweiterten Spektrums der Rechtssubjekte. b) Es sollte 
beachtet werden, dass diese Transformationen konfliktträchtig sind (Stichwort: Ei-
gentumsrechte) und deren Lösung nicht nur rechtliche, sondern auch strukturelle, 
institutionelle sowie soziale und kulturelle Innovationen verursachen wird, also 
ein Wertewandel auch mit einem Kultur- und Strukturwandel einhergehen muss. 
c) Zudem muss berücksichtigt werden, dass ein solcher Wandel eine Kultur der
responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang erfordert, die auf der
Ethos-Ebene diese neuen Formen der Rechte der Natur im Lichte der Umweltethik
des pluralistischen Holismus untermauert (Gorke 2010; Schweitzer 2020; Knauß
2020; Ladwig 2023).

A)

252 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da die Natur jedoch gegenüber dem Menschen weder für sich abstimmen noch 
sich juristisch aussprechen kann, muss der Mensch dies in der Rolle des Advokaten 
der Natur (Wesche 2023, S. 298) übernehmen und ihre Ansprüche gegenüber der 
menschlichen Zivilisation vertreten, verteidigen und durchsetzen (Latour 2010; 
Serres 1994). Darüber hinaus geht es um eine Transformation des Mensch-Welt-
Verhältnisses, die diesem Wertewandel durch ein starkes kulturelles Fundament 
nachhaltige Schubkraft verleiht und dabei die anthropozentrische Perspektive auf 
das menschliche Verhältnis zur Natur überschreitet.

Transformation auf Ethos-Ebene

Die nähere Betrachtung des Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang eröffnet 
Perspektiven auf das Phänomen des planetaren Lebens als Schauplatz evolutiver 
Differenzierungen. Diese Differenzierungen sind durch den Allzusammenhang ihrer 
Werdung und ihres Werdens als Ganzheit eines Prozesses dynamischer Kreativität 
miteinander verbunden. Eben durch diese seinsgeschichtliche Verkettung ist das 
Ganze mehr als die Summe seiner Teile – ein Umstand, der sich durchaus seins-
tief bestaunen lässt. Wenn man sich aus dem individualistisch-egozentrischen bezie-
hungsweise anthropozentrischen Selbstbild (selbst)transzendiert, betrachtet sich das 
eigene Bewusstsein zunehmend als integralen Bestandteil dieses Allzusammenhangs. 
Anders betrachtet reflektiert sich dieser Allzusammenhang wiederum als menschli-
ches Bewusstsein, da es nicht zuletzt Prozesse des Werdens der Welt sind, die in 
diesem Zustand der bewussten Reflexion im menschlichen Subjekt kulminieren – 
hin zu einem integralen Weltselbstbild. Der naturehrfürchtige Mensch hat, wenn 
man so will, die „Ehre“, dasjenige Momentum der Bio- und Kosmogenese zu 
verkörpern, worin sich das menschliche Bewusstsein als passiver wie auch aktiver 
Teil dieses Seinszusammenhangs begreift (Schulz-Nieswandt 2023e, 2024b). Der 
Mensch befindet sich dabei unausweichlich im Natur-Allzusammenhang, unabhän-
gig davon, ob er sich dessen bewusst ist oder nicht. Man kann sich dieser Stellung 
und Rolle in der Natur öffnen, sie ehrfürchtig annehmen und Werthaltungen, 
Weltanschauungen sowie moralische Gesinnungen entwickeln. Somit übernimmt 
man schließlich, auf Grundlage dieser Selbsttranszendenzerfahrungen, aktiv Ver-
antwortung für die Konsequenzen der eigenen Handlungen im Rahmen diese 
Natur-Allzusammenhangs, in den die eigene Existenz so untrennbar verflochten ist. 
Das ist die Entwicklungsrichtung des Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im 
Natur-Allzusammenhang.

Bezug zur Genossenschaftlichkeit

Will man Verantwortung für die eigenen Handlungen im Kontext des Natur-All-
zusammenhangs übernehmen, so kommt es darauf an, für die Wechselwirkungen 
mit der Natur, die durch das innovative Bewusstsein beeinflusst werden, Sorge 
zu tragen. Es geht in dieser Hinsicht sodann darum, Verhältnisse responsiver Rezi-
prozität gegenüber der Natur zu entwickeln. Dabei lässt sich die Vorstellung des 

B)

C)

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 253

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gemeinwohls im Rahmen der Sozialweltsphäre auf das Gemeinwohl im Rahmen 
der Naturweltsphäre ausweiten. Dieser Rahmen ist, wie es sich im Lichte des Natur-
Allzusammenhangs der menschlichen Existenz offenbart, ohnehin der eigentliche 
Rahmen des menschlichen Wirtschaftens.

Die Entfaltung des genossenschaftlichen Kulturpotenzials im Lichte responsiver 
Selbsttranszendenz des Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang bedeutet also, 
den ausbeuterischen Antagonismus einerseits gegenüber den Mitmenschen und 
andererseits gegenüber der Natur zu überwinden. Einsichten in die Naturgebun-
denheit der menschlichen Existenz sollten in diesem Kontext nicht nur als Projek-
tionsflächen der verzweifelten Besorgnis herhalten, sondern können vielmehr eine 
Kraftquelle der Orientierung zur Vergemeinschaftung im Natur-Allzusammenhang 
werden. Dies kann, trotz aller gut begründbaren Zukunftsskepsis angesichts des 
gegenwärtigen Weltgeschehens, dennoch zugleich geistigen Raum für motivierende 
Hoffnung auf eine bessere Zukunft schaffen.

In der Herangehensweise, für die Natur Sorge zu tragen, indem man sich als 
ein Teil von ihr identifiziert, schlummert gewissermaßen ein noch unerschlossener 
(oder auch: im Zuge der Zivilisationsgeschichte vergessener) „naturgenossenschaftli-
cher“ Geist des Miteinanders im Natur-Allzusammenhang, der relevant wird, wenn 
es darum geht, aus den kollektiven Potenzialen des gesamten Lebens auf dem 
Planeten ein kooperatives, solidarisches und nachhaltiges Miteinander zu gestalten. 
Der Begriff der Solidarität wird hierbei in einem pluralistisch-holistischen Sinne 
mit-weltlich gedacht. Wenn man sich dahingehend selbsttranszendiert und somit 
als Teil der Natur identifiziert, könnte man hier anstelle der Modi des Gegeneinan-
ders und Nebeneinanders Modi des Miteinanders – oder auch eines Alseinanders – 
erreichen, die den Einsichten aus der Erfahrung des Mensch-Seins im Natur-Allzu-
sammenhang in genossenschaftlicher Form gerecht werden.

Die Ideen der Natur als Rechtssubjekt, der responsiven Selbsttranszendenz im Na-
tur-Allzusammenhang und der genossenschaftlichen Vergemeinschaftung verbinden 
sich zu einem Weg, der eine attraktive Möglichkeit bietet, den Herausforderungen 
zu begegnen, denen ein allzusammenhangs-achtsamer Mensch im 21. Jahrhundert 
gegenübersteht. Dieser Weg der zweistufigen „eidgenössischen“ Vergemeinschaftung 
– einerseits mit dem Mensch-Sein und andererseits mit den natürlichen Akteuren
im Natur-Allzusammenhang als Mitglieder der Gemeinschaft des Lebens – stellt
eine (mögliche) Antwort auf die Sorge eines Teilnehmenden des Lebens für die
Welt dieses Lebens dar. Dies sind Erfahrungsinhalte responsiver Selbsttranszendenz
im Natur-Allzusammenhang, die den ökosozial aufgeklärten und verantwortungs-
bewussten Menschen dazu anrufen, sich auf Grundlage der Bewusstwerdung des
Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang in den fortwährenden Gestaltwandel
der Welt einzubringen.

Gemäß dem in der Grundrechtecharta der EU festgeschriebenen Credo streben die 
Mitgliedstaaten der EU einen Zustand der „Einheit in Vielfalt“ an. Diese Einheit 

254 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muss aber auch sozial gerecht sein, als solidarische Einheit mit dem Menschen, 
was bereits herausfordernd erscheint. Noch komplexer wird es, wenn diese Einheit 
auch ökologisch gerecht sein muss – und eine solidarische Einheit in Vielfalt mit 
der Natur und als Teil der Natur einfordert, was bestehende Problemlagen und 
Verteilungskonflikte weiter verschärft. Hier bietet sich die umweltethische Perspek-
tive des pluralistischen Holismus an, um eine ethisch fundierte und nachhaltig-
keitsbezogene Orientierung zu bieten. Als kulturelles Fundament beziehungsweise 
nicht-kontraktuelle Voraussetzung lässt sich in diesem Zusammenhang das Ethos 
der responsiven Selbsttranszendenz als Kernmerkmal eines Entwicklungspfads hin 
zu dieser Solidarisierung mit dem Natur-Allzusammenhang festhalten, die auf die 
Selbst-Identifikation des Menschen als Teil dieses Natur-Allzusammenhangs ange-
wiesen ist. Ökosoziale Solidarität auf der Grundlage responsiver Selbsttranszendenz 
ist also nicht nur konzeptuell denkbar, sondern erweist sich auch in ethischer und 
moralischer Hinsicht als durchaus logisch konsistent. Es ist allerdings noch ein Weg 
vieler Schritte, die noch nötig sind, um von einer gesellschaftlichen Verwirklichung 
dieses Zivilisationsmodells zu sprechen. Dennoch gibt es bereits einige Ansätze, 
die darauf hinweisen, dass dieser Weg bereits angegangen wird. Diese Ansätze sind 
sowohl im Großen (öffentlich, institutionell, politisch, im Gesellschaftsganzen) als 
auch im Kleinen (alltäglich, kontemplativ, werthaltungs- und verhaltensreflexiv) in 
der gesellschaftlichen Wirklichkeit erkennbar und eröffnen Möglichkeiten, kreativ 
an dem damit verbundenen Transformationsgeschehen mitzuwirken. Die Theorie 
der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang beschreibt das geis-
tige Potenzial, diese Zukunftspfade des gelingenden Mensch-Seins erkenntlich zu 
machen.

Literatur
Adloff, Frank und Tanja Busse (Hrsg.) (2023), Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem 

Artensterben, Weinheim.
Aristoteles (2012), Politik, hrsg. von Eckart Schütrump, Hamburg.
Armanski, Gerhard (1979), Überlegungen Zum Verhältnis von Mensch, Natur Und Gesellschaft, 

in: PROKLA Zeitschrift Für Kritische Sozialwissenschaft, 9. Jahrgang, Heft 34, S. 109–24.
Barla, Josef (2023), Natur, Mensch und Gesellschaft im Anthropozän. Auf dem Weg zu einer 

mehr-als-menschlichen Soziologie?, Boston/Berlin.
Bielefeldt, Heiner. (2024: Mehr als eine Subkategorie der Rechte der Natur, in: Zeitschrift für 

Menschenrechte, 2024, 18. Jahrgang, Nr. 1, S. 182-189.
Birnbacher, Dieter und Andreas Kuhlmann (2006), Bioethik zwischen Natur und Interesse, 

Frankfurt.
Blome-Drees, Johannes (2022), Kooperatives Wirtschaften in Genossenschaften, Berlin.
Boucher, David und Paul Kelly (Hrsg.) (1994), The Social Contract from Hobbes to Rawls, 

London.
Boysen, Sigrid (2021), Die postkoloniale Konstellation: Natürliche Ressourcen und das Völker-

recht der Moderne, Tübingen.

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 255

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Büscher, Nick (2024), Soll es Rechte der Natur geben? Naturethisch-rechtsphilosophischer Essay 
zu der Frage, ob der Natur der Status als Rechtssubjekt zukommen sollte, in: Natur und 
Recht, Jahrgang 46. Heft 3, S. 165-171.

Buser, Andreas und Hermann Ott (2023), Zur Ökologisierung des Rechts: Rechte der Natur als 
Paradigmenwechsel, in: Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem Artensterben, hrsg. 
von Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim, S. 159-176.

Club of Rome und Council for the Human Future (2024), Roundtable on the Human 
Future: Final Report. Hosted by The Club of Rome and The Council for the Human 
Future, www.clubofrome.org/wp-content/uploads/2024/08/Roundtable-Final-Report.pdf [Zu-
griff: 24.1.2025]

Crutzen, Paul (2002), Geology of Mankind, in: Nature, 415(6867), 23.
Damasio, Antonio (2013), Ich fühle, also bin ich. Die Entschlüsselung des Bewusstseins. 10. Aufl. 

München: List.
Dannenberg, Jan (2021), Sozial-ökologische Krise und kollektives Landeigentum Eine (re)pro-

duktionstheoretische Analyse in Bukidnon, Bielefeld.
Degens, Phillip und Frank Adloff (2023), Wem gehört die Natur? Für ein erweitertes Commons-

Verständnis, in: Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem Artensterben, hrsg. von 
Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim, S. 193-206.

Descartes, Rene (2016), Abhandlung über die Methode, richtig zu denken und Wahrheit in den 
Wissenschaften zu suchen, hrsg. von Guth, Karl-Maria, Berlin. (Original von 1637).

Durkheim, Émile (1977), Über die Teilung der sozialen Arbeit, Frankfurt am Main.
Ellis, Erle (2018): Anthropocene: A Very Short Introduction, Oxford.
Fladvad, Benno und Tanja Busse (2023), Ernährungssouveränität und die Rechte der Natur: Syn-

ergien und Widersprüche, in: Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem Artensterben, 
hrsg. von Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim, S. 193-206.

Frankl, Viktor E. (1975), Ärztliche Seelsorge, Wien.
Frobenius, Leo (1921), Paideuma: Umrisse einer Kultur- und Seelenlehre, München.
Gorke, Martin (2010, Eigenwert der Natur. Ethische Begründung und Konsequenzen, Stuttgart.
Gutmann, Andreas (2021), Hybride Rechtssubjektivität. Die Rechte der „Natur oder Pacha 

Mama" in der ecuadorianischen Verfassung von 2008, Baden-Baden.
Gutmann, Andreas (2023), Der globale Trend zu Rechten der Natur: Entsteht ein dekoloniales 

und ökologisches Recht von unten? in: Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem Ar-
tensterben, hrsg. von Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim, S. 133-146.

Halfbrodt, Michael (2020): Das zweite konvivialistische Manifest: Für eine Post-Neoliberale 
Welt, Bielefeld.

Heupel, Thomas (2018), Biokratie. Hat ein neues Konzept der Nachhaltigkeit vor dem Hinter-
grund der Generationen Y und Z sowie der künftigen Megatrends eine Chance?, in: Nachhalti-
ges Wirtschaften im digitalen Zeitalter, hrsg. von Gadatsch, Andreas, Hartmut Ihne,  Jürgen 
Monhemius und Dirk Schreiber, Wiesbaden, S. 3-15.

Hobbes, Thomas (1996), Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürgerli-
chen Staates, hrsg von W. Euchner, Frankfurt am Main (Originalarbeit 1651)

Höffe, Ottfried: (2005) zộon politikon / politisches Lebewesen, in: Aristoteles-Lexikon. Heraus-
gegeben von Otfried Höffe, S. 620 – 621.

256 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IPBES (2019), Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergo-
vernmental Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services. Bonn.

IPCC (2022), Climate Change 2022: Impacts, Adaptation, and Vulnerability. Contribution of 
Working Group II to the Sixth Assessment Report of the Intergovernmental Panel on Climate 
Change, Cambridge.

Jaeger, Werner (1936), Paideia: Die Formung des griechischen Menschen, Berlin.
Jaeggi, Rahel (2023), Fortschritt und Regression, Frankfurt am Main.
Joas, Hans (2011): Die Sakralität der Person, Baden-Baden.
Kallhoff, Angelika (2020), Integrität als Konzept der Naturethik: Eine Diskussion am Beispiel 

pflanzlichen Lebens, in: Zeitschrift für Praktische Philosophie, 7. Jahrgang, Heft 3, S. 171-190.
Kant, Immanuel (2011): Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, hrsg. von Otfried 

Höffe. Stuttgart. (Original 1975)
Kegan, Robert (1982), The Evolving Self: Problem and Process in Human Development, Cam-

bridge.
Kersten, Jens (2022), Das ökologische Grundgesetz, München.
Knauß, Stefan (2020), Pachamama als Ökosystemintegrität – Die Rechte der Natur in der Verfas-

sung von Ecuador und ihre umweltethische Rechtfertigung, in: Zeitschrift für Praktische Philo-
sophie, 7. Jahrgang, Heft 2, S. 221-244.

Knauß, Stefan (2020a), Planetarische Integrität – Was Umweltethik und interkulturelle Philoso-
phie voneinander lernen können, in: Environmental Ethics: Cross-cultural Explorations, hrsg. 
von Kirloskar-Steinbach, Monika und Madalina Diaconu, S. 171-186.

Kramm, Matthias (2024) Tilo Wesche. Die Rechte der Natur. Vom nachhaltigen Eigentum, in: 
Environmental Philosophy, 21. Jahrgang, Heft 1, S. 113-116.

Krebs, Angelika (2010), Die Würde der Igel, München.
Ladwig, Bernd (2023) Moralische Rechte der Natur?, in: Welche Rechte braucht die Natur? Wege 

aus dem Artensterben, hrsg. von Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim, S. 67-82
Latour, Bruno (2010), Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie, Berlin.
Latour, Bruno und Nikolaj Schultz. (2022), Zur Entstehung einer ökologischen Klasse. Ein 

Memorandum, Berlin.
Leidhold, Wolfgang (2018), History and Experience, in: Oswald Spenglers Kulturmorphologie. 

Eine multiperspektivische Annäherung, hrsg. von Fink, Sebastian und Robert Rollinger, Wies-
baden, S. 489–521.

Leidhold, Wolfgang (2022), The History of Experience. A Study in Experiential Turns and 
Cultural Dynamics from the Paleolithic to the Present Day, London.

Leimbacher, Jörg (1990), Die Rechte der Natur, in: Evangelische Theologie, 50. Jg, Heft. 1-6, 
S. 450-459.

Lintner, Martin (2023), Anthropozentrismus, Biozentrismus, Ökozentrismus, in: Studia Teolo-
giczno-Historyczne Śląska Opolskiego, 43. Jahrgang, Nr. 2, S. 69-89.

Lomfeld, B. (2023), Rechte der Natur als kollektive Form, in: Paragrana, 32. Jahrgang, Nr. 2, 
S. 48-58.

Marx, Karl (1867), Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie.
Oksanen, Markku (2023), Rechte und Biodiversität in: Welche Rechte braucht die Natur? Wege 

aus dem Artensterben, hrsg. von Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim, S. 83-100.

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 257

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philipp Thimm (2024), Die Genossenschaft als generative Form des Fortschritts – Eine morpho-
logische Betrachtung, in: Z'GuG, 47. Jahrgang, Heft 3, S. 330 – 352.

Puk, Cora Rebecca (2019), Im Strom der Entwicklung: Was Eduardo Gudynas' Konzept des Pos-
textraktivismus von den Betroffenen eines Stauseeprojekts in Chile lernen kann, in: PERIPHE-
RIE - Politik, Ökonomie, 39. Jahrgang, Nr. 154+ 155, S. 244-263.

Radatz, Frank-M. (2023), Die vernunftbegabten Theatertiere, in: Welche Rechte braucht die Na-
tur? Wege aus dem Artensterben, hrsg. von Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim, 
S. 227-240.

Rawls, John (1971), A theory of justice, Cambridge.
Rousseau, Jean-Jaques (1977), Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des Staatsrechts, hrsg. 

von Hans. Brockard, Stuttgart. (Originalarbeit 1762)
Scheunpflug, Annette und Julia Franz (2012), Globales Lernen und das Lernen der Generatio-

nen, in: Zeitschrift für internationale Bildungsforschung und Entwicklungspädagogik, 35 Jahr-
gang, Heft 1, S. 30-33.

Schmale, Ingrid und Johannes Blome-Drees (Hrsg.) (2017), Genossenschaft innovativ. Genossen-
schaften als neue Organisationsform in der Sozialwirtschaft, Wiesbaden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2003), Herrschaft und Genossenschaft. Zur Anthropologie elementa-
rer Formen sozialer Politik und der Gesellung auf historischer Grundlage, Berlin.

Schulz-Nieswandt, Frank (2017), Menschenwurde als heilige Ordnung. Eine Re-Konstruktion 
sozialer Exklusion im Lichte der Sakralität der personalen Würde, Bielefeld

Schulz-Nieswandt, Frank (2017a), Personalität, Wahrheit, Daseinsvorsorge. Spuren eigentlicher 
Wirklichkeit des Seins, Würzburg.

Schulz-Nieswandt, Frank (2018), Morphologie und Kulturgeschichte der genossenschaftlichen 
Form. Eine Metaphysik in praktischer Absicht unter besonderer Berücksichtigung der Idee des 
freiheitlichen Sozialismus, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2018a), Zur Metaphysikbedürftigkeit der empirischen Alter(n)ssozial-
forschung, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2021), Gemeinwirtschaft. Grundriss einer Morphologie der dualen 
Wirtschaft. In memoriam Theo Thiemeyer (1929-1991), Berlin.

Schulz-Nieswandt, Frank (2022), Der heilige Bund der Freiheit. Frankfurt – Athen – Jerusalem: 
Eine Reise, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank, Benjamin Chardey und Malte Möbius (2023), Kritik der innovativen 
Vernunft. Der Mensch als Konjunktiv, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023), Aktualgenese und Selbsttranszendenz als Wesenskern innovati-
ver Langzeitpflege am Beispiel der Tagespflege, in: ProAlter, 55. Jahrgang, Heft 3, S. 5–9.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023a), Der Mensch als geistiges Naturwesen bei Adolf Portmann 
(1997-1982). Reflexionsfragmente in Lichte eigener autobiographischer Perspektiven, Baden-
Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023b), Der Mensch zwischen Entfremdung und wahrer Form. Zur 
Metaphysik der Idee der Genossenschaft im Lichte des Werkes von Paul Tillich, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023c), Genossenschaft, Sozialraum, Daseinsvorsorge. Die Wahrheit 
der Form und ihr Wirklich-Werden in der Geschichte im Ausgang von Paul Tillich, Baden-Ba-
den.

258 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schulz-Nieswandt, Frank (2023d), Genossenschaften: Ausblick auf die Zukunft, in: Handbuch 
Genossenschaftswesen, hrsg. von Blome-Drees, Johannes, Nicole Göler von Ravensburg, 
Alexander Jungmeister, Ingrid Schmale und Frank Schulz-Nieswandt, Wiesbaden, 
S. 1123-1131.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023e), Mythische Atmosphäre und kreativer Eros. Das Zusammen-
spiel in Venus und der Antiquar von Leo Weismantel, Würzburg.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023f ), Metamorphosen des Weltverhältnisses des Menschen. Replik 
der Replik von Fritz Reheis, in: Zeitschrift für Gemeinwirtschaft und Gemeinwohl, 46. Jahr-
gang, Heft 3, S. 430-432.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023g), Onto-Poetik der responsiven Gabe. Eine Phänomenologie 
des Weges zum genossenschaftlichen Miteinander im Lichte der Dialektik von Identität und 
Alterität. Baden-Baden:Alber in Nomos.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023h), Der Zweifaltigkeits-Code der Wirtschaftslehre. Strukturale 
Hermeneutik eines geistigen Klassifikationssystems, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024), Begeisterung der Materie. Eine exemplarische Texthermeneutik 
im Geiste einer responsiven Phänomenologie, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024a), Das Leben ändern als ein Werden in wachsenden Ringen. Ein 
Essay zur Möglichkeit, über »Fortschritt« sinnvoll zu reden, Berlin.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024b), Kritische Theorie der Entelechie der Person als Ästhetik der 
Form. Über die Wahrheit der Person, das Gute der Sozialpolitik und die Schönheit der 
Genossenschaft. Eine Trinitätslehre der humangerechten Kultur, Würzburg.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024c), Narrative Sozialforschung und Kritische Theorie. Explikation 
der forschungslogischen Kernidee, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024d), Wann (wie und warum) ist eine soziale Innovation innovativ? 
Rechtsphilosophische und ethische Herleitungen aus der Conditio humana, in: Zeitschrift für 
Gerontologie und Geriatrie, 57. Jahrgang, Heft 1, S. 7-12.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024e), Was ist Daseinsvorsorge? Und wir muss man sie systematisch 
darlegen?, in: Zeitschrift für Gemeinwirtschaft und Gemeinwohl Jahrgang 47, Heft 2, 
S. 290-202.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024f ), Was ist sozialer Fortschritt und wann ist eine soziale Innovati-
on innovativ? Ein Weg der Antwortfindung aus der Perspektive Kritischer Theorie, in: Sozialer 
Fortschritt 73. Jahrgang, Heft 1, S. 73-79.

Schulz-Nieswandt, Frank (2025), Die Kölner morphologische Genossenschaftslehre im Kontext 
der Gemeinwirtschaft im Lichte der Gerhard Weisser-Schule. Eine Aktualisierung zwischen 
Tradition und Wandel auf der Grundlage einer transzendentalen Dialektik als Wahlverwandt-
schaft von Geist und Praxis, Berlin.

Schweitzer, Albert (2013), Die Ehrfurcht vor dem Leben. Grundtexte aus fünf Jahrzehnten, 10. 
Auflage, hrsg. von Bahr, Hans, München.

Schweitzer, Doris (2020), Anthropozän, Rechte der Natur und Naturvertrag: Zur Aktualität Mi-
chel Serres’, in: Michel Serres: Das vielfältige Denken, herausgegeben von Clausjürgens, Reinhold 
und Kurt Röttgers, Paderborn, S. 213–230.

Seidel, Eberhard (2014), „Rechte der Natur/Biokratie“ – Thema auch in den Wirtschaftswissen-
schaften, in: UmweltWirtschaftsForum, 22. Jahrgang, S. 257–266.

Serres, Michel (1994), Der Naturvertrag, Frankfurt am Main.

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 259

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sitter-Liver, Beat (2009), Würde der Kreatur versus Menschenwürde?, in: Journal für Verbrau-
cherschutz und Lebensmittelsicherheit, 4. Jahrgang, S. 313-323.

Stamm, Isabell (2007), Zwischen Neurobiologie und Sozialethik. Zum soziologischen Gehalt von 
Gefühlen in den Werken von Jürgen Habermas und Antonio Damasio, Oldenburg.

Steffen, Will, Paul Crutzen und John McNeill (2007), The Anthropocene: Are Humans Now 
Overwhelming the Great Forces of Nature?, in: Ambio, 36. Jahrgang, Heft 8, S. 614–621.

Supiot, Alain (2005), Homo juridicus: essai sur la fonction anthropologique du droit. Paris.
Swimme, Brian (2019), Hidden Heart of the Cosmos. Humanity and the New Story, New York 

City.
Swimme, Brian (2023), Cosmogenesis: An Unveiling of the Expanding Universe, London.
Swimme, Brian und Mary-Evelyn Tucker (2011), Journey of the Universe, Yale.
Swimme, Brian und Thomas Berry (1992), The universe story, New York City.
Taylor, Charles (1989). Sources of the Self: The Making of the Modern Identity, Cambridge.
Vischer, Lukas (1990), Rechte Künftiger Generationen Rechte der Natur, in: Evangelische Theo-

logie 50. Jahrgang, Heft. 1-6, S. 433–434.
Welsch, Wolfgang (2012), Homo mundanus. Jenseits der anthropischen Denkform der Moderne, 

Velbrück.
Wesche, Tilo (2023), Die Rechte der Natur: Vom nachhaltigen Eigentum, Berlin.
Wissen, Markus und Ulrich Brand (2022), Emanzipatorische Perspektiven im »Anthropozän«, 

in: PROKLA Zeitschrift Für Kritische Sozialwissenschaft, 52. Jahrgang, Heft 207, S. 263–281.
Zeller, Christian (2020), Revolution für das Klima. Warum wir eine ökosozialistische Alternative 

brauchen, München.

Autor

Malte Möbius, M.A. Politikwissenschaften, B.Sc. Sozialwissenschaften, Promotionsstudent an 
der Universität zu Köln, Studiengang “Research in Social Sciences”, Tätig als freiberuflicher 
Dozent am Studienkolleg Duisburg-Essen, Taunusstr. 4, 51105 Köln, mmoebiu4@smail.uni-
koeln.de

© Malte Möbius

260 Malte Möbius

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209 - am 03.02.2026, 03:46:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

