209

Malte Mobius

Ansatze gelingenden Mensch-Seins im Natur-
Allzusammenhang des 21. Jahrhunderts: Von

der Natur als Rechtssubjekt und dem Ethos
responsiver Selbsttranszendenz zur Skizze einer Natur-
Weltgenossenschaft des Lebens

Zusammenfassung

Vor dem Hintergrund existenzieller Herausforderungen im 21. Jahrhundert wird untersucht, wie
Losungsansitze, die die Natur zum Rechtssubjekt erheben und ihr ein Recht auf eigene Nach-
haltigkeit zugestehen, anhand einer pluralistisch-holistisch gedachten Okosozialethik fundiert
werden, ohne zwangsliufig mit onto-anthropologischen Fundierungen der Menschenwiirde in
Konflikt geraten zu miissen. Dariiber hinaus wird diskutiert, wie die Erweiterung der Gerechtig-
keitsvorstellungen von einem Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammen-
hang getragen werden kann. Abschlieffend wird die Synergie dieser Ansitze als Weiterentwicklung
zentraler Grundgedanken genossenschaftlicher Gemeinschaftsbildung skizziert.

Stichwérter: Anthropozin, Genossenschaft,ﬂGemeinschaftsbildung, Holistische Ethik, Mensch-
Natur-Verhiltnis, Natur als Rechtssubjekt, Okologische Verantwortung, Planetare Ethik, Rechte
der Natur, Umweltethik, Umweltgerechtigkeit.

Approaches to flourishing human existence within 21st-
century natural interconnectedness - from nature as a legal
subject and the ethos of responsive self-transcendence to
the vision of a global cooperative of life

Abstract

In the context of the existential challenges of the 21st century, this study explores how approaches
that recognize nature as a legal subject and grant it a right to its own sustainability can be
grounded in pluralistic-holistic ecosocial ethics—without necessarily conflicting with onto-an-
thropological foundations of human dignity. It also discusses how an expanded conception of
justice can be informed by an ethos of responsive self-transcendence embedded in the intercon-
nected fabric of nature. Finally, the synergy of these approaches is outlined as an advancement of
key principles of cooperative community-building.

Keywords: Anthropocene, Cooperative Community-Building, Ecological Responsibility, Envi-
ronmental Ethics, Environmental Justice, Holistic Ethics, Human-Nature Relationship, Nature as
a Legal Subject, Planetary Ethics, Rights of Nature

1. Thematische Einleitung

Die Vorstellung, dass der Mensch ein naturhaftes Wesen ist und in untrennbarer
Verbindung mit seiner Umwelt steht, hat eine lange geistesgeschichtliche Tradition

Z'GuG, 48. (2) 2025,209 - 260 DOI:10.5771/2701-4193-2025-2-209

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 Malte Mobius

(Leidhold 2022; Welsch 2012). Neu ist jedoch das bislang beispiellose Ausmaf3,
in dem sich der homo sapiens als dkologischer Faktor entpuppt (Crutzen 2002; Stef-
fen/Crutzen/McNeill 2007; Ellis 2018). Ebenfalls neu ist die Dringlichkeit, dies zu
beriicksichtigen — insbesondere im Lichte der unentrinnbaren Eingebundenheit des
Menschen in die Natur (IPCC 2024; Club of Rome und Council on the Human
Future 2024). Wie Bruno Latour es formuliert hat, befindet sich das menschliche
Verhiltnis zur Natur in einem grundlegenden Wandel.

Es gab cinen Rahmen, der auf unser Handeln nicht reagierte; jetzt reagiert er, und das auf allen Ebe-
nen: Viren, Klima, Humus, Wilder, Insekten, Mikroben, Ozeane und Fliisse. Eingeschiichtert, verlo-
ren, ungelenk, wie wir sind, wissen wir plotzlich buchstiblich nicht mehr, wie wir uns verhalten sol-
len (Latour/Schultz 2022, S. 50).

Latour bringt damit zum Ausdruck, dass die moderne Zivilisation sich von der
Vorstellung verabschieden muss, die Natur sei lediglich ein dienender Rahmen
gesellschaftlicher Prozesse. Vielmehr zeigt sich, dass der Mensch in einem dynami-
schen wechselseitigen Verhiltnis mit der Natur steht und in diese eingebunden ist —
ein Verhiltnis, das sich nun in Riickkopplungen und letztlich 6kologischen Krisen
bemerkbar macht, die die Existenz der Menschheit in Gefahr bringen. An Bruno
Latour ankniipfend kann man hierbei also durchaus von einem Realitdtsschock
sprechen, der diejenigen ereilt, die sich mit der okologischen Entwicklung des
Planeten auseinandersetzen und auf diese anthropogenen Effekte stof§en.

Die Menschheit im 21. Jahrhundert befindet sich allem Anschein nach in einer
sich zuspitzenden ,Polykrise“ (Club of Rome und Council on the Human Future
2024) — einem komplexen Geflecht globaler Herausforderungen wie Klimawandel,
Biodiversititsverlust, Ressourcenknappheit, sozialer Ungleichheit, geopolitischer In-
stabilitdt und der Regulation technologischer Entwicklungen. Verschirft wird diese
Krise durch das fortwihrende Uberschreiten der Belastbarkeitsgrenzen planetarer
Okosysteme. Der Round Table Report (Club of Rome und Council on the Human
Future 2024) mahnt ein gravierendes Bewusstseinsdefizit beziiglich des Ausmafles
und der Dringlichkeit dieser Krisen an und benennt als wesentlichen Treiber
der Polykrise die Kombination aus Bevolkerungswachstum, exzessivem Konsum,
umweltschidlicher Produktion und der mangelnden Bereitschaft zu weitsichtiger
internationaler Kooperation. Kurzum: Der Mensch hat sich im Anthropozin zu
einem prigenden Faktor des Okosystems entwickelt — und gefihrdet durch die
inkaufgenommene Zerstérung der Natur seine eigenen Existenzgrundlagen.

Allein schon aus moralisch-sittlicher Perspektive der Verantwortung fiir die Lebens-
grundlagen zukiinftiger Generationen (GG Art. 20a) erscheint es also offensicht-
lich, dass eine weitsichtige Antwort auf die grofSen Herausforderungen des 21. Jahr-
hunderts gefunden werden muss, die wiederum tiefgreifende Verhaltensinderungen
des Menschen und seines Umgangs mit dem planetaren Okosystem zum Thema ha-
ben muss. Angesichts der Untragbarkeit des gegenwirtigen Zustands und der Not-
wendigkeit einer globalen Reaktion auf diese Herausforderungen, gilt es, die dkolo-

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 21

gischen, wirtschaftlichen, sozialen und politischen Elemente der menschlichen Exis-
tenz grundlegend neu auszubalancieren. Dies kdnnte letztlich einen Paradigmen-
wechsel hin zu sozialokologischer Gerechtigkeit anstoffen und damit eine erweiterte
Perspektive auf sozialdkologische Notwendigkeiten nachhaltiger Daseinsvorsorge er-
offnen (Heupel 2018; Seidel 2014). Die 6kologische Gesamtsituation (IPCC 2024,
Club of Rome und Council on the Human Future 2024, IPBES 2019) zeigt auf,
dass Wohlstand nicht linger allein durch die Expansion industrieller Produktion
und eines sich zunehmend diversifizierenden Dienstleistungsangebots geschaffen
werden kann, sondern neue nachhaltige Ansitze erforderlich sind, die im gesell-
schaftlichen Diskurs iiber geeignete Formen der Wohlstandsschaffung thematisiert
werden miissen. Vielmehr regt die so betrachtete Gesamtsituation dazu an, wesent-
lich verstirkter in den Blick zu nehmen, dass die Grundlagen des Lebens insgesam:
erhalten bleiben miissen, damit das Fithren menschlicher Existenz tiberhaupt hin-
reichend méglich ist. Die in Kauf genommene Naturzerstorung, die die Zukunft
des menschlichen Lebens und die Vielfalt des Lebens insgesamt auf dem Planeten
bedroht, ist Ausdruck jener eingangs erwihnten Verhaltensirritation der Mensch-
heit im 21. Jahrhundert (Latour/Schultz 2022).

Es bestehen folglich zahlreiche existenzielle Gefahren und Herausforderungen, die
dazu Anlass geben, Fragen sozialer Gerechtigkeit um Fragen dkosozialer Gerechtig-
keit zu erweitern (Buser/Ott 2023, S. 159; Sitter-Liver 2009, S. 322). Eine Kultur
achtsamer Sorgearbeit miisste unter 6kosozialen Gesichtspunkten also darauf hin-
wirken, umfangreiche Reflexionen anzustoflen und daraus resultierend Transforma-
tionen in den vielfiltigen Formen menschlicher Einflussnahme auf die Gesamtge-
stalt des Lebens hervorzubringen (Mébius 2023; Schulz-Nieswandt 2024).

»Wie halten wir es mit unserem Verhiltnis zur Natur? — diese Frage lisst sich
durchaus als existenzielle Gretchenfrage des 21. Jahrhunderts bezeichnen. Begreifen
wir uns nun als weltgetrennte Beherrscher der Natur oder als welteingebettete
Mitgestalter eines groferen, lebendigen Ganzen? Und wenn wir uns als Letztere
verstehen, was bedeutet dies fiir das menschliche Selbstverstindnis und den inneren
geistigen Bezug des Menschen zur Natur? Wie halten wir es mit unserer Welthaftig-
keit, also mit der Tatsache, dass wir Naturwesen sind? Anhand dieser Fragen wird
deutlich, wie die Themenkomplexe von Haltung, Verhalten und Natur- bezichungs-
weise Weltverhilenis, die in diesem Aufsatz behandelt werden, ineinandergreifen.

Wer Verantwortung fiir die Auswirkungen menschlichen Verhaltens auf die Natur
ibernehmen will, muss an der Verinderung jener Verhaltensweisen mitwirken,
die die Nachhaltigkeit und Vielfalt des Lebens in der Bio- und Okosphire bedro-
hen und die letztlich sogar einen weitreichenden Okozid als méglich erscheinen
lassen — eine Entwicklung, die die Existenz der Menschheit zweifellos grundlegend
infrage stellen wiirde. Um einem weiteren Fortschreiten auf dem gegenwirtigen
naturzerstorerischen Entwicklungspfad wissenschaftlich zu begegnen, setzt sich die-
ser Aufsatz nun mit méglichen Konturen einer Kulturform auseinander, welche

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 Malte Mobius

die Einsicht in die menschliche Verantwortung fiir das sozialokologische Mitein-
ander als zentrales Merkmal inkorporiert. Die diesem Ansatz zugrunde liegende
Werthaltung impliziert ein achtsam vorsorgendes Verhalten und betont die Ziel-
orientierung, einerseits langfristige Schiden zu vermeiden, oder, insofern bereits
eingetreten, zumindest moglichst stark zu begrenzen; und andererseits moglichst
gute Bedingungen fiir die Entfaltung des guten Lebens in okosozialer Gesamtge-
stalt(ungs)perspektive zu schaffen.

Wie kann ein solcher Fortschritt gelingen? Aus innovationstheoretischer Siche stelle
sich angesichts der gegenwirtigen Lage die Frage nach sozialskologisch-fortschrictli-
chen Innovativititsidealen und deren kulturgrammatikalischen Tiefen-Dimensio-
nen auf (Schulz-Nieswandt/Chardey/Mébius 2023). Es ist demnach davon auszu-
gehen, dass dasjenige Fortschritts- und Innovationsgeschehen, welches angemessene
Antworten auf die genannten Herausforderungen hervorbringt, sich nicht nur auf
den Horizont der menschlichen Sozialsphire der Zivilisation beschrinken darf, son-
dern dariiber hinaus im 6kologischen Gesamtzusammenhang des menschlichen Da-
seins gedacht werden muss (Schulz-Nieswandt 2024f, S. 77). Das Mensch-Sein soll-
te somit Uber seine zivilisatorische Sphire hinausreichend als das Sein eines Natur-
wesens (Schulz-Nieswandt 2023a) begriffen werden; ein menschliches Dasein als
ein welthaftes Wesen — als homo mundanus (Welsch 2012). Der vorliegende Aufsatz
folgt also einer onto-anthropologischen und damit ausdriicklich nicht monistisch-
anthropozentrischen Fundierung des Begriffs von sozialem, kulturellem oder zivili-
satorischem Fortschritt (Schulz-Nieswandt/Chardey/Mébius 2023; Mobius 2023
Schulz-Nieswandt 2023f; 2024b, 2024c).

Diese Arbeit verkniipft Facetten rechtlicher, welt- und selbstanschauungskulturel-
ler und genossenschaftsbezogener Auseinandersetzungen mit der Frage nach einer
sozialokologisch gerechten Gestalt des gelingenden Miteinanders — sowohl im zwi-
schenmenschlichen als auch im mensch-naturweltlichen Verhiltnis. Die Leitfrage,
zu deren Beantwortung dieser Aufsatz einen Beitrag leisten soll, lautet: Wie und
wohin fithrend passen wir uns — persénlich, gesellschaftlich, global — an die neuen
Skologischen Herausforderungen an, die unweigerlich zugleich zivilisatorische He-
rausforderungen sind? Das Thema des Aufsatzes kreist also um die groffe Frage
nach anstrebenswerten Pfaden der im Lichte der Menschenwiirde angemessenen
Erneuerung der Daseinsgestalt(ung) menschlichen Miteinanders.

2. Zur Struktur des Aufsatzes

Im ersten Schritt dieses Aufsatzes wird die politische und rechtlich-institutionelle
Verankerung okologischer Nachhaltigkeit thematisiert. In der Fachliteratur wird
diskutiert, dass wir uns als Menschheit ,nicht nur mit uns selbst, sondern mit der
Natur ,vertragen (Kersten 2022, S. 23) miissen. Nur so kénnen wir Zustinden des
»Biirgerkrieg[es] gegen die Natur® (ebd.) entwachsen. Anhand des verhiltnismif3ig
neuartigen Konzepts der Rechtssubjektivitit der Natur (Guttmann 2021; Buser/Ott

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 213

2023; Kramm/Wesche 2024) und des Konzepts des Naturvertrags (Serres 1994;
Kersten 2022) ldsst sich der Natur-Allzusammenhang, in den die Menschheit exis-
tenziell eingebettet ist, explizit auf die zivilisatorische Biihne rechtlicher Konflikdls-
sungen heben. In diesem Abschnitt wird sodann die Rechtssubjektivitidt der Natur
als Merkmal eines neuartigen Regulationsregimes des menschlichen Umgangs mit
der Natur vorgestellt, ethisch reflektiert und hinsichdich prinzipieller Einwinde
und weiterer (potenzieller) Konflikte in der Umsetzung diskutiert.

Fiir derartige rechtliche Entwicklungen bedarf es jedoch Sorgearbeit an der ,juridi-
schen Substanz“ (Schulz-Nieswandt 2024b, S. 296) solcher rechtlichen Transforma-
tionen. Es bedarf also Kulturformen der moralisch-sittlichen Herleitung des Rech-
tes, die dessen Anerkennung und Befolgung stiitzen. Im zweiten Schritt geht es so-
mit um das kulturelle Fundament des Wandels der rechtlichen Strukturen hin zur
Rechtssubjektivitit der Natur. Aufbauend auf dem Konzept der , nicht-kontraktuel-
len Voraussetzungen des Kontrakes® (Durkheim 1977 [1893]), in dessen Lichte die
als Gesellschaftsvertrag verstehbare Ordnung der Unantastbarkeit der Menschen-
wiirde auf eine Kultur der Ehrfurche vor der Wiirde des Mitmenschen angewiesen
ist (Schulz-Nieswandt 2017, Mébius 2020, Joas 2011), wird diskutiert, inwiefern
ein okosozialer Naturvertrag (Serres 1994, Kersten 2022) mitsamt der Einfithrung
der Rechtssubjektivitit der Natur auf eine nicht-kontraktuelle Voraussetzung ange-
wiesen ist: die Ehrfurcht vor der Natur — beziehungsweise der Ehrfurcht vor dem
Leben (Schweitzer 2013). Hier wird zur Vertiefung der geistigen Dimension eines
solchen Kulturwandels das Konzept des Ethos der responsiven Selbsttranszendenz
(Schulz-Nieswandt 2024, 2024b) herangezogen. Es wird sodann erldutert, inwie-
fern durch das (mitunter epiphanische) Erlebnisgeschehen responsiver Selbsttran-
szendenz die Ehrfurcht vor der Natur als nicht-kontraktuelle Voraussetzung der
kontraktuellen Aufwertungen der Natur vom Rechtsobjekt zum Rechtssubjekt evo-
ziert werden kann.

Der dritte Schritt widmet sich der Frage nach einem geeigneten konzeptuellen
Instrumentarium zur Beschreibung der wirtschaftskulturellen Dimension des hier
skizzierten Zukunftspfades der Menschheit. Dabei wird konzeptionell an die Ge-
nossenschaftslehre angekniipft. Genossenschaftlichkeit wird einerseits als Moglich-
keit einer Wirtschaftsweise verstanden, die sich durch die Forderungsverpflichtung
gegeniiber ihren jeweils gleichberechtigten Mitgliedern und einer Tendenz zur
Gemeinwohlorientierung auszeichnet. Andererseits wird sie als Ausdruck einer
Geistkultur der Solidaritdt und der Vergemeinschaftung begriffen — als kulturgram-
matische Alternative zur kapitalistischen Geistkultur, einer Kulturform, die von
profitmaximierungsgetriebener Ausbeutung, Raubbau, Konsumfetischismus und
einseitigen Akkumulationsprozessen geprige ist (Schulz-Nieswande 2023b, 2023g).
Dariiber hinaus wird der Gedanke verfolgt, dass sich mit dem Begriff des Genossen-
schaftlichen eine Form der soziodkologischen Vergemeinschaftung des Menschen
mit der Natur artikulieren lisst. Die Idee des Genossenschaftlichen kann als viel-
seitige Wirtschafts- und Kulturform der Miteinander-Solidarisierung sowie der Ver-

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 Malte Mobius

wirklichung der Anliegen 6kosozialer Sorgearbeit verstanden werden. Somit lassen
sich rechtlich-institutionelle und kulturelle Transformationen im zivilisationsgestalt-
haften Rahmen einer , Weltnaturgenossenschaft miteinander verbinden.

Im Dreiklang dieser Schritte legt dieser Aufsatz somit stufenweise dar, wie sich
der Umstand des Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang in Argumentationen
tiberfiihren ldsst, die bekriftigen: a) dass es angebracht erscheint, die Rechte der
Natur auf Nachhaltigkeit zu entwickeln, anzuerkennen und in den Gedanken der
Humangerechtigkeit zu integrieren; und b) dass ein solcher ethischer Wandel hin
zu okosozialer Gerechtigkeit ein kulturelles Fundament und ein tragendes Ethos be-
ndtigt, um zivilisatorische Wirklichkeit zu werden. Auf dieser Grundlage erscheint
es ¢) wiederum aufschlussreich, das sich wandelnde Verhiltnis des Menschen zur
Natur im Lichte genossenschaftlicher (Solidar-) Vergemeinschaftung zu skizzieren.

3. Teil A: Die Natur als Rechtssubjekt: Herausforderungen und Chancen
eines tiefgreifenden Wandels der Rechtskultur

Dieser Teil des Aufsatzes diskutiert ausgehend von Problemlagen cine sich (potenzi-
ell) anbahnende Entwicklung, die eine neuartige Rechtsform der Rechte der Natur
einfordert.

3.1 Lésungsansatz: Achtung der Natur durch rechtliche Miteinbeziehung der Natur

Als verantwortungsbewusste Antwort auf die sozialokologische Verantwortungskrise
(IPCC 2024; Club of Rome und Council on the Human Future 2024; IPBES
2019) stellt sich zunichst die Frage nach einer Anpassung der rechtlichen Regulati-
on des menschlichen Umgangs mit der Natur. Wie tragfihig ist nun der Ansatz,
eine Form von Rechten der Natur einzufiihren, die iiber blofle Schutzfunktionen
hinausgehen und der Natur als Rechessubjekt einen intrinsischen Eigenwert zuge-
stehen — einer Natur, die nicht blof§ als Ressource und Rechtsobjeke, also als Besitz-
gegenstand, betrachtet wird, sondern als Trigerin eines Anrechts auf eigene Nach-
haltigkeit (Armanski 1979; Leimbacher 1990; Serres 1994; Serres 2020; Dannen-
berg 2021; Pechtel 2022; Lomfeld 2023; Guttmann 2021; Buser/Ott 2023; Adlofl/
Busse 2023; Kramm/Wesche 2024). Prinzipiell sind Versuche, das zerstorerische
menschliche Einwirken auf die Natur rechtlich zu mifligen, untersuchenswert,
denn der Mensch ist, wie Supiot (2005) und Lomfeld (2023) betonen, ein normati-
ves Sozialwesen: ein homo juridicus, dessen ,juridische Ontologie (Lomfeld 2023:
S.51) seine Bezichung zur Welt strukturiert.

Die Anerkennung von Rechten der Natur bedeutet nun, die Natur als Rechtssub-
jekt in zivilisatorische Entscheidungsprozesse zu involvieren und ihre Nachhaltig-
keit rechtlich abzusichern. Dies stellt eine Erweiterung der normativen Welt des
homo juridicus dar, indem der Mensch seine sozial-6kologische Verantwortung im
Naturzusammenhang anerkennt und institutionell verankert. Ein solcher Schritt
bedeutet, die menschliche Rechtsordnung nicht nur auf zwischenmenschliche Be-

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 215

ziechungen zu zentrieren, sondern auch die Bezichung des Menschen zur natiirlichen
Mitwelt normativ stirker auszugestalten. Auf diese Weise wird die Rolle des Rechts
als integratives und formendes, also gestaltbildendes Element sozialer Konventionen
um eine sozialokologische Ebene erginzt (Lomfeld 2023).

3.2 Vom Gesellschaftsvertrag der Rechtsobjektivitat der Natur zum Naturvertrag
der Rechtssubjektivitat der Natur

Das gegenwirtig bestechende Umweltrecht erscheint in vielerlei Hinsicht reformbe-
diirftig. Kritiker bemingeln, dass die Natur darin primir als Ressource zur Befriedi-
gung menschlicher Bediirfnisse betrachtet wird (Gorke 2010; Fladvad/Busse 2023).
Zudem ist das Umweltrecht historisch eng mit postkolonialen Machtstrukeuren ver-
kniipft. Dadurch werden sowohl die Umwelt als auch Bevolkerungen des Globalen
Stidens durch internationale Vertrige benachteiligt, wie etwa im Rahmen von Berg-
bauprojekten oder Monokulturen wie Palmélplantagen. Diese begilinstigen eine
doppelte Ausbeutung von Mensch und Natur und fithren zu sozialer Marginalisie-
rung und okologischer Zerstorung (Boysen 2021; Wissen/Brand 2022). Zudem
zeigt sich in den bestehenden Naturschutzrechtssystemen bislang nur eine geringe
Bereitschaft, Eigenrechte der Natur anzuerkennen. So bleibt beispielsweise auch das
deutsche Klimaschutzgesetz in seiner Grundlogik anthropozentrisch, indem es aus-
schlieflich auf die Interessen gegenwirtiger sowie zukiinftiger Menschengeneratio-
nen abstellt (BVerfG, Beschluss des Ersten Senats v. 24. Mirz 2021, 1 BvR
2656/18, Rn. 1-270).

Demgegeniiber bieten Beispicle wie die Verfassungen Ecuadors und Boliviens an-
hand einer umfassenderen rechtlichen Anerkennung der Natur eine wesentlich
progressivere Perspektive, indem sie der Natur Rechtssubjektivitit zusprechen und
damit eine grundlegende Neuausrichtung rechtlicher und gesellschaftlicher Para-
digmen einleiten (Knauff 2020). Es gibt also durchaus Ansitze, die iber die
Umweltschutzrechte — verstanden als Rechte des Menschen auf eine intakte Natur
— hinausgehen. Sie formulieren Eigenrechte der Natur selbst: Rechte der Narur auf
Natur. In dieser Konzeption wird die Natur nicht nur als schutzbediirftiges Objeke
aufgefasst, sondern selbst zum Rechtssubjekt erhoben. Dies markiert den Ubergang
zu einer grundsitzlich neuen Stufe der Verrechdlichung des Naturverhiltnisses des
Menschen.

So wie einst die Idee des Gesellschaftsvertrags, angestoflen von Hobbes (1996
[1651]) und Rousseau (1997 [1762]), zur Entstchung einer politischen Kultur
gemeinsamer Ubereinkiinften beitrug und bestindig weiterentwickelt wurde (Rawls
1971, Boucher/Kelly 1994), kénnte nun eine neue kontraktuelle Form der kollek-
tiven menschlichen Daseinsbewiltigung entstehen. Man konnte mit der Natur als
Vertragsparimer einen Vertrag schliefen, in dem der Natur Eigenrechte zugestanden
werden, die auf rechtlicher AugenhShe mit den menschlichen Bediirfnissen verhan-

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 Malte Mobius

delt werden kénnen. In diesem Gedanken wurzelt die Idee eines Vertrags mit der
Natur:

Durch unser ékologisch verantwortungsloses Handeln haben wir uns heute in einen neuen Naturzu-
stand mandvriert: den Naturzustand des Anthropozin, in einen Biirgerkrieg gegen die Natur. Des-
halb kommt es wieder darauf an, einen Biirgerkrieg durch einen neuen Gesellschaftsvertrag zu been-
den. Nur diesmal miissen wir uns nicht mit uns selbst, sondern mit der Natur ,vertragen® (Kersten
2022, S.23).

,Sich mit der Natur vertragen® (Kersten 2022, S. 23), verweist auf die Moglichkeit,
die Horizonte menschlichen Miteinanders um eine symbiotische, wechselseitige Be-
ziehung zur Natur zu erginzen. Aus dieser Sichtweise erfihrt der traditionelle Ge-
sellschaftsvertrag, der die sozialen und politischen Strukturen des Menschen regelt,
eine Erweiterung durch einen Vertrag mit der Natur: einen Vertrag, der nicht nur
die wechselseitigen Abhingigkeiten zwischen Mensch und Natur beachtet, sondern
die Natur als Vertragspartner wiirdigt, sie rechtlich personifiziert und somit rechts-
subjektiviert.

Der Naturvertrag (Serres 1994; Kersten 2022) lsst sich als eine 6kologische Erwei-
terung dieses urspriinglichen gesellschaftsvertragstheoretischen Modells betrachten:
Er postuliert, dass der Mensch nicht nur mit anderen Menschen allgemeingiiltige
Rechte und Pflichten bestimmen muss, sondern auch mit der natiirlichen Umwelt
ein dhnliches, symbiotisches Abkommen einzugehen vermag. Dies bringt mit sich,
dass die Rechte der Natur als integraler Bestandteil der gesellschaftlichen Ordnung
anerkannt werden miissen — und dass der Mensch sich wieder als Teil eines grof3e-
ren Naturzusammenhangs begreift.

Also zuriick zur Natur! Was bedeutet: den ausschliefllichen Gesellschaftsvertrag durch einen Natur-
vertrag der Symbiose und Wechselseitigkeit erginzen (Serres 1994, S. 68).

Dieses Zitat konnte beinahe das Motto dieses Wandels sein. Allerdings ist das ,,Zu-
riick zur Natur nur im Sinne der Rickbesinnung auf die Naturgebundenheit des
Menschen zu verstehen — nicht als Riickkehr in eine ,Pri-Wachstumsokonomie®
des Jagens und Sammelns oder einfacher Subsistenzwirtschaft. Die rechtlichen Ent-
wicklungen zur Entstehung eines Naturvertrages sind als progressive Wiedervereini-
gung und zugleich Neu-Entdeckung des Mensch-Natur Verhilenisses zu begreifen,
nicht als regressiv konnotierte ,,Riickkehr” zur Natur.

3.3 Rechte der Natur: Status Quo

Die rechdiche Reprisentation der Natur weist erste Tendenzen in Richtung ihrer
Anerkennung als Rechtssubjekt auf, auch wenn dies international betrachtet noch
keineswegs Standard ist. Wihrend nationale und internationale Umweltschutzgeset-
ze meist Schutzrechte ohne eigene Rechtssubjektivitit der Natur formulieren, wie
zum Beispiel im Art. 20 des deutschen Grundgesetzes oder der Grundrechtecharta
der EU (Art. 37), markieren Anderungen in den Verfassungen Ecuadors (Art. 3)
von 2008 und in Bolivien (Art. 3) von 2010 hingegen einen paradigmatischen Fort-

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 217

schritt, indem sie der Natur explizite Rechte und eine eigene Rechtsubjektivitit zu-
sprechen. Ecuador definiert die Natur als Rechtssubjekt mit dem Recht auf Erhal-
tung und Regeneration, das von menschlichen Individuen im Namen der Natur
einklagbar ist (Knauf§ 2020a). Reale Beispiele fiir die Einfithrung der Rechtssubjek-
tivitdt der Natur bieten etwa Beschliisse wie der 2017 verabschiedete Te Awa Tupua
Act der Regierung Neuseelands (v. 20. Mirz 2017, Te Awa Tupua / Whanganui Ri-
ver Claims Settlement Act, No 7), der dem Whanganui-Fluss Rechtsfahigkeit ver-
leiht und dabei explizit einem Sprichwort der Maori, "Ich bin der Fluss und der
Fluss ist ich" (,Ko au te awa, ko te awa ko au®), Geltung trigt. Ebenso lasst sich cin
Urteil des kolumbianischen Verfassungsgerichts (Corte Constitucional de Colombia
v. 10. November 2016, T-622/16) zum respektvollen Umgang mit dem Atrato-
Fluss als reale Beispiele zur Einfiihrung der Rechtssubjektivitit der Natur heranzie-
hen. Die Integration indigener Wissens- sowie Glaubens- und Wertsysteme, wie sie
beispielsweise in den Entstehungsprozess des Te Awa Tupua Act eingeflossen sind,
unterstreicht das dekolonialistische Potenzial derartiger Transformationen des
Rechtsgefiiges, indem sie kolonial geprigte Herrschaftslogiken und kritikwiirdige
rechtliche Verhiltnisse hinterfragen (Boysen 2021). Es bestehen also zumindest in
Ansitzen rechtliche Entwicklungen hin zu den Eigenrechten der Natur, die sich als
Erginzung eines ,ausschliefflichen Gesellschaftsvertrag[s] durch einen Naturvertrag
der Symbiose und Wechselseitigkeit® (Serres 1994, S. 68) verstehen lassen.

Zudem sind auch jenseits der staatlichen Ebene, die ja nur eine, wenngleich wich-
tige, Instanz eines solchen Naturvertrags ausmacht, zahlreiche und vielseitige zivil-
gesellschaftliche Stimmen zu vernehmen, die sich fiir eine stirkere Beachtung der
natiirlichen Lebensbedingungen des Menschen einsetzen. Neben zahlreichen gesell-
schaftlichen Bewegungen und NGO’s gibt es dabei beispielsweise auch Initiativen
aus dem religiésen Spektrum zu beachten. So betont Papst Franziskus in seiner
Enzyklika Laudato Si (2015) die wechselseitige Verbundenheit aller Geschopfe —
eine Sichtweise, die zu vertiefter ethischer Verantwortung gegeniiber der Natur
fihre und intergenerationelle Gerechtigkeit und Nachhaltigkeit in den Blick riicke.
Die Maglichkeit, der Natur Rechtssubjektivitit zuzuerkennen und diese aus der
Welthaftigkeit des Menschen herzuleiten, bleibt von Franziskus jedoch unerwihnt.
In Kapitel 4 wird diskutiert, weshalb Ansitze, die die Natur- bezichungsweise Welt-
haftigkeit des Menschen stirker in den Mittelpunke stellen, eine tiefergreifendere
Grundlage fiir die naturvertragliche ,Wiedervereinigung® des Menschen mit der
Natur und dementsprechende Formen eines weltverbundenen Selbstverstandnisses
bieten.

3.4 Der Naturhaftigkeit des Menschen angemessene ethische Begriindungen der
Rechte der Natur: Auf dem Weg zum pluralistischen Holismus

Neben einem wohl cher noch weiten, wenn auch in Ansdtzen bereits angegange-
nen Weg rechdicher Ausarbeitungen des Naturvertrags sind zugleich verschiedene
ethische Abwigungen zu bedenken, die auf dem Weg hin zu ciner ausgewogenen

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 Malte Mobius

Konzeptualisierung beriicksichtigt werden miissen. Die Erweiterung des Rechtsge-
fiiges um die Natur als Rechtssubjekt wirft Fragen auf, wie Vorrangigkeitskonflikte
zwischen den Anspriichen solch vielfiltiger Rechtssubjekte angemessen geregelt
werden kénnen. Dadurch eréffnet sich ein Spannungsfeld zwischen 6ko-, bio- und
anthropozentrischer oder auch pluralistisch-holistischer Ansichten: Wer oder was
hat im Zweifel Vorrang? Der Mensch, einzelne Lebewesen als Individuen oder eher
das Okosystem als holistisches Ganzes? Auf welcher moralischen Grundlage wird im
Konfliktfall solcher Rechtsangelegenheiten tiber die Handhabung der Vorrangigkeit
entschieden?

Die von Gorke (2010) vorgestellte Typologie beschreibt die Grundpfeiler und
Kritikpunkte der wichtigsten Perspektiven beziiglich der ethischen Fundamente der
Rechte der Natur. Bei den Typen des Anthropozentrismus, Pathozentrismus, Bio-
zentrismus, Okozentrismus und pluralistischem Holismus handelt es sich um philo-
sophische Positionen, die das Selbstverstindnis des Menschen in seiner Bezichung
zu den nichtmenschlichen Lebewesen und zur Natur insgesamt zum Ausdruck brin-
gen. Dabei geht es insbesondere um die Frage, wen und was man dem moralischen
Kosmos zuordnet, fiir den man sich als verantwortlich erachtet (Lintner 2023).

Dem kann noch eine Unterscheidung in der Betrachtung der Eigenwertigkeit der
Natur beigefiigt werden: Angelika Krebs zufolge kann man zwischen dem eudaimo-
nischen Eigenwert der Natur (wie z. B. Heimat, Schonheit, Heiligkeit), der vom
Menschen an die Natur gerichtet wird, und ihrem moralischen Eigenwert (Wohl der
Tiere, Pflanzen, oder ,,Gaia®“) unterscheiden (Krebs 2010, S. 80). Im ersten Fall gilc
die Natur als ein Objeke fiir gelingende menschliche Lebensfiihrung; im zweiten
Fall dient die Annahme ihres Eigenwerts als moralisches Fundament fiir ihre
Rechtssubjektivitit.

Aus anthropozentrischer Sicht konnte die Natur lediglich als Rechtsobjekt des
Menschen gelten. Eine theoretische Ausnahme wire, dass sie nur tiber den morali-
schen Eigenwert des Menschen und dessen Abhingigkeit von einer intakten Natur
als Rechtssubjekt anerkannt wird — allerdings nicht aus moralischen, sondern aus
pragmatischen Griinden. Bei den anderen vier Typen kénnen Eigenrechte der
Natur und ihre Rechtssubjektivitit jedoch auf Basis eines moralischen Eigenwerts
der Natur selbst begriindet werden. Es muss dabei aber beachtet werden, dass
sich diese vier nicht-anthropozentrischen Typen der Umweltethik im Umfang ihrer
Skologischen Beziige deutlich unterscheiden.

Das Schaubild von Gorke (2010, S. 25) veranschaulicht die unterschiedlichen mo-
ralischen Verantwortungsbereiche, in denen sich die Grundtypen der Umweltethik
einordnen lassen:

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 219

00®

Anthropozentrik  Pathozentrik Biozentrik Okozentrik Holismus

Abbildung 1: Grundtypen der Umweltethik
Quelle: Gorke 2010, S. 25.

In diesem Schaubild erfolgt die Unterscheidung in einen moralischen Kern- (grau)
und Randbereich (weiff). Im jeweiligen Kernbereich gelten Wesen als Selbstzwecke,
wihrend Wesen im Randbereich (weifd) ihren Wert allein daraus beziehen, dass
sie fiir Wesen des Kernbereichs von Bedeutung sind. Zur Definition von Anthro-,
Patho-, und Biozentrik wird im Folgenden wieder auf Gorkes Typologie zuriickge-
griffen:
In der anthropozentrischen Ethik beschrinkt sich der Kernbereich direkter moralischer Verantwor-
tung ausschliefSlich auf Menschen, wihrend die ,moralische Peripherie, die die restliche Natur um-
fasst, deutlich groBer ist. Pathozentrische Ansitze erweitern den Kernbereich auf empfindungsfihige
Wesen, wihrend der Biozentrismus alle Lebewesen als intrinsisch wertvoll anerkennt und damit den

Kernbereich erheblich ausweitet, die Peripherie hingegen auf unbelebte Materie und 6kologische Ge-
samtsysteme reduziert (Gorke 2010, S. 25).

Auf die Typen des Okozentrismus und Holismus soll hier nun noch etwas niher
eingegangen werden:

Die okozentrische Argumentation geht Gorke zufolge {iber den Horizont des Bio-
zentrismus hinaus, indem sie die Natur nicht nur als Ansammlung einzelner Lebe-
wesen, sondern als systemisches Ganzes begreift. Die Grundlage dieser Perspektive
ist die Einsicht, dass das Leben als Gesamtzusammenhang, z. B. als ,Web of Life®
(Capra 1996), verstanden werden muss: als ein Netzwerk, in dem alle Bestandtei-
le als existenzielles Ganzes miteinander verbunden sind. Prakeische Beispiele der
rechtlichen Implementation der Rechte von Okosystemen — zum Beispiel die An-
etkennung eines Flusses als Rechtssubjekt (siche Kapitel 3.3) — zeigen, dass keines-
wegs nur konkrete Lebewesen, sondern auch Okosysteme verschiedenen Umfangs
den Status der Rechtssubjektivitit erhalten konnen. Allerdings wird gegeniiber
einer einseitig okozentrischen Perspektive cingewendet, dass das Wohl einzelner
Lebewesen zugunsten des Erhalts des Systems vernachlissigt werden konnte. Daher
erscheint der Okozentrismus in seiner moralischen Perspektive als zu einseitig,
um als angemessener ethischer Ankerpunke fiir die vielgestaltigen Konfliktldsungen
aller leiblichen Akteure und Zusammenhangsformen der Gesamtheit des Lebens zu
dienen (Gorke 2010; Knauf$ 2020).

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 Malte Mobius

Der pluralistische Holismus (Gorke 2010, S. 25) hingegen verbindet anthropozen-
trische, biozentrische und 6kozentrische Ansitze in einer systemischen Gesamt-
schau. Es geht um alle Elemente des Lebens, um ,Menschen, Tiere, Pflanzen und
unbelebte Materie“ sowie ,,deren Relationen und kollektive Verfasstheiten® (Lom-
feld 2023, S. 54). Diese ethische Perspektive erkennt daher die Vielfalt der mora-
lisch relevanten Akteure an, einschlieflich iiberorganismischer Okosysteme. In die-
ser Perspektive werden alle Naturwesen und Systeme als Mitglieder einer Moralge-
meinschaft betrachtet, mit dem Ziel, Naturschutz aus einer ganzheidichen Sicht zu
gestalten, was eine weitreichende ethische Reflexion iiber die Endzwecke des Natur-
schutzes und tiber die Wege seiner Umsetzung erfordert. Hier liegt also ein wichti-
ger Unterschied zum monistisch-holistischen Okozentrismus, der sich im Gegensatz
zum pluralistischen Holismus ausschliefllich auf die Integricit des Gesamtsystems
bezieht. Das heifit, er zielt auf das Okosystem als moralisch vorrangige Einheit ab
und betrachtet die individuelle Ebene der Aktanten des Lebens als nachgeordnet.
Der pluralistische Holismus hingegen tibersteigt den Monismus der Anthropo-, Pa-
tho-, und auch der Biozentrik ohne ihn — wie im monistisch-holistischen Okozen-
trismus — einseitig auf das Gesamtsystem hin zu verengen (Knauf§ 2020, S. 235f.).
Eben deswegen erweist sich der pluralistische Holismus als geeignetes Konzept, um
der Vielseitigkeit des Natur-Allzusammenhangs im Rahmen ethischer Reflexionen
gerecht werden zu konnen.

Wenngleich bereits erste, wenn auch noch vereinzelte, praktische Ansitze fiir eine
Verrechtlichung von Anspriichen der Natur auf eigene Nachhaltigkeit existieren,
wie beispielsweise in der Verfassung Ecuadors (Knauf§ 2020), stehen Implemen-
tierungen solcher pluralistisch-holistischer Ansitze der Rechtsstruktur vor groflen
Herausforderungen — insbesondere hinsichdlich der Frage nach dem Umgang mit
konkurrierenden Interessen, die komplexe Abwigungen erfordern. In Anbetracht
der Ausgangslage der Menschheit im 21. Jahrhundert erscheint der pluralistische
Holismus dennoch als durchaus vielversprechender Ansatz, um der Komplexitit der
existenziellen Umstinde und Herausforderungen angemessen begegnen zu kénnen.

Kritiker wie Ladwig (2023) argumentieren hingegen, dass eine anthropozentrische
Ethik und entsprechende Umweltschutzrechte mit dem Ziel der Erhaltung natiirli-
cher Lebensgrundlagen bereits ausreichen, um die Natur — im Namen des Eigenin-
teresses des Menschen und der Verantwortung fiir zukiinftige Generationen — vor
ihrer Zerstorung zu bewahren. Ein System von Eigenrechten der Natur, das auf
einer patho-, bio-, 6kozentrischen oder pluralistisch-holistischen Ethik basiert, sei
zur Erreichung der Nachhaltigkeitsziele unnotig konfliktbeladen und aufwindig.
Das stellt einen gewichtigen pragmatischen Einwand dar. Andererseits ldsst sich ein-
wenden, dass Umweltschutzrechte aufgrund der fortbestehenden Objektifizierung
der Natur reichlich Spielraum dafiir lassen, dass Naturschutzregeln im Zweifelsfall
zugunsten kurzfristigen Nutzens gegeniiber den Ausbeutungsinteressen Einzelner
untergeordnet werden. Dem pragmatischen Einwand ldsst sich entgegenhalten, dass
Naturschutzziele, die aus anthropozentrischer Sicht als wichtig gelten, durch den

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 221

Ansatz der Eigenrechte der Natur und nicht-anthropozentrischer Ethik zuverldssiger
erreicht werden, da sie eine deudich stirkere Rechts- und Moralgrundlage zum
Schutze der Natur darstellen. Dass dadurch mehr Konflikte entstehen, kann auch
als Ausdruck des zivilisatorischen Transformationspotenzials gelesen werden, das
diesem Ansatz innewohnt — und das dem Ansatz blofler Naturschutzrechte entwe-
der fehlt oder darin zumindest weniger stark ausgeprigt ist.

Meine Einschitzung lautet daher: Rechdiche Ansitze, die der umweltethischen
Perspektive des pluralistischen Holismus entsprechen und der Natur eine eigene
Rechtssubjektivitdt zusprechen, sind im Endeffeke wirkungsvoller als anthropozen-
trisch fundierte Naturschutzrechte, denn sie folgen einer ethischen Grundlage,
die es erlaubt, die Natur von ihrer (Rechts-)Objektifizierung zu befreien und ihr
durch eigene Rechtssubjektivitit eine Stimme zu verleihen — eine Stimme der
naturhaften Rechtssubjekee, die sodann advokatorisch gegeniiber den menschlichen
Rechtssubjekten vertreten wird. Damit wiirde die Natur zur (Rechts-)Sprache kom-
men und sich in neuartiger Rechtsprechung entfalten, die Natur und Mensch auf
rechtssubjektivistische Augenhéhe bringt. Hier bieten ethische Perspektiven wie
der pluralistische Holismus den Vorteil, das Leben als integrales Ganzes sowie im
Einzelnen seiner Teile als einen Natur-Allzusammenhang anzuerkennen — und da-
bei zugleich die Verwirklichung der Menschenwiirde mitzudenken sowie aus ihrer
anthropozentrischen Verkiirzung zu 16sen. Der pluralistische Holismus stellt also
eine Ethik dar, die mit Erfahrungen der Welthaftigkeit des Menschen synergiert
und als ein Baustein des kulturellen Fundaments der Anerkennung der Natur als
Rechtssubjekt zu verstehen ist (siehe Kapitel 4).

Befiirworter einer grundlegenden Erweiterung des Naturschutzrechts hin zu Eigen-
rechten der Natur verweisen zur Begriindung auf die tendenziell fortschreitende
Ausbeutung der Natur — eine Riicksichtslosigkeit gegeniiber ckologischer Integritit,
die haufig mit einer kulturimperialistischen Missachtung indigener Perspektiven auf
das Verhiltnis zur Natur einhergeht. Diese Vorginge haben sich vielfach innerhalb
der Grenzen der bisherigen Umweltschutzregelungen entfaltet. Regelungen, die ent-
weder nicht ausreichend konzipiert waren, um Ausbeutung zu verhindern, oder die
diese stillschweigend hingenommen oder gar legitimiert haben, ohne die zugrunde
liegenden Ausbeutungsstrukturen und deren Folgen tiefgreifend zu hinterfragen
(Knauf$ 2020a; Boysen 2021; Buhr 2023). Dabei betonen die Beftirworter die Not-
wendigkeit einer tiefgreifenden Anpassung des rechtlichen Instrumentariums zur
Regelung des Umgangs des Menschen mit der Natur. SchliefSlich muss hervorgeho-
ben werden, dass die Achtung der Menschenwiirde nicht losgelost von den mensch-
lichen Interaktionen mit und in der Natur praktiziert werden kann. Der Mensch
kann seiner Naturgebundenheit naturwissenschaftlich-objektiv betrachtet nicht ent-
kommen, auch wenn subjektiv andere Modelle der Interpretation des Weltverhilt-
nisses des Menschen méglich sind. Vischerl (1990, S.23) hebt dementsprechend
hervor, dass cine rein anthropozentrische Betrachtung der Menschenrechte die Ge-
fahr birgt, das Wohl des Menschen von der Natur zu isolieren und sodann die po-

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 Malte Mobius

tenziell zu verrechtlichenden Nachhaltigkeitsanspriiche der Natur zu ignorieren.
Dies konnte letztlich zu einem weitreichenden Okozid mitsamt menschlicher
Selbstzerstorung fithren, wenn sich eine ausschliefilich anthropozentrisch orientierte
Naturschutzrechtssprechung als zu ineffektiv und zu leicht unterwanderbar erweist.
Leimbacher (1990, S. 459) und Praetorius und Saladin (1996, S. 46) unterstreichen
zudem in moralischer Hinsicht, dass der Mensch als kontemplativer Teil eines ver-
letzlichen Kosmos cine Verantwortung gegeniiber der Natur hat. Insgesame ldsst
sich mit Serres (2020) festhalten, dass ein Wandel der Rechtsgestaltung hin zu
einem Naturvertrag — im Sinne des pluralistischen Holismus — mit einem Wandel
der menschlichen Subjektivierungsweise einhergehen muss. Die ethischen Gesichts-
punkte eines pluralistischen Holismus (Gorke 2010) lassen sich mit einer onto-an-
thropologischen, welt(,selbst“)anschaulichen Perspektive verbinden, die den Hori-
zont anthropozentrischer Perspektivik transzendiert und den Menschen in seinem

Dasein als integralen Teil der Natur verstehbar macht — als ,geistiges Naturwesen®
(Schulz-Nieswandt 2023a).

Ein weiterer gewichtiger Einwand betrifft die Umsetzbarkeit und die Klirung des
Verhiltnisses zwischen individueller und holistischer Verantwortung. Oksanen
(2023) und Bielefeld (2024) heben hervor, dass viele bisherige Ansitze zur Klirung
des Verhiltnisses von individueller und holistischer Verantwortung unzureichend
bleiben — etwa im Hinblick auf Konflikte in der Landwirtschaft und Tierhaltung.
Diese Konflikte kreisen um die Frage, ob und inwiefern der Mensch im Namen sei-
ner Freiheit natiirliche Ressourcen zu nutzen und zur Sicherung seiner Wiirde einen
Vorrang gegeniiber den Eigenrechten der Natur und deren Nachhaltigkeitsansprii-
chen beanspruchen kann (Ladwig 2023, S. 81). Der pluralistische Holismus, wie
von Gorke (2010) beschrieben, adressiert solche Konflikte, indem er einen ethi-
schen Rahmen schafft — gewissermaflen einen welt- und wertanschaulichen Balda-
chin — unter dem menschliche, biotische und holistische Anliegen miteinander aus-
gehandelt werden kénnen. Konzepte wie die , korrelative Mitte® (Schulz-Nieswandt
2024, S. 110) betonen die Verbindung von Natur- und Sozialwelten als ineinander
verwobene Rechtssphiren. Sie bieten einen geeigneten Bezugsrahmen, um die
Spannungsfelder zwischen den monistischen Ansichten des Anthropozentrismus,
Biozentrismus und Okozentrismus aufzugreifen und in konstruktive Aushandlungs-
prozesse liber geeignete Regelungen im Umgang mit dkologischen Herausforderun-
gen zu iberfithren. Im Lichte einer pluralistisch-holistischen Ethik konnen dann
Ansitze wie die Rechtssubjektivitdt der Natur sowie das daraus resultierende, so-
dann deutlich erweiterte Gefiige rechtlicher Anspriiche der Natur diskutiert, ausge-
handelt und schliefSlich schrittweise etabliert werden.

Der pluralistische Holismus {iberzeugt somit durch sein integratives Potenzial, um
den komplexen Anforderungen und den mannigfaltigen Interdependenzen einer
globalen 6kologischen Krise addquat zu begegnen. Letztlich kann ich mich der
folgenden Einschitzung von Knauf§ uneingeschrinkt anschlieflen:

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 223

Da sowohl der monistische Holismus als auch der monistische Individualismus elementaren norma-
tiven Phinomenen widersprechen, scheint nur eine Ethik konsequent vertretbar, die sowohl Indivi-
duen als auch Ganzheiten moralische Bedeutung zuspricht. Eine solche Position ist als pluralistischer
Holismus zu bezeichnen [...] und vertritt die Kernthese, ,,dass alle Naturwesen und iiberorganismi-
schen Ganzheiten als Mitglieder der ,Moralgemeinschaft’ anzusehen seien (Knauf§ 2020, S. 233).

Der holistische Pluralismus bietet also eine philosophische Grundlage fiir die na-
turvertraglich zugesicherten Rechte der Natur, da im Rahmen dieser ethischen
Betrachtung anerkannt wird, dass sowohl individuelle Lebewesen als auch groflere
okologische Systeme ecinen inhirenten moralischen Wert haben, den es im Zuge
eines sittlich-reifen Umgangs mit den Herausforderungen des Mensch-Seins im 21.
Jahrhundert zu schiitzen gilt.

3.5 Uberblick zu wichtigen Diskussionsthemen Gber die Natur als
Rechtssubjekt: Facetten der Transformation von Rechtsordnung, Eigentum und
gesellschaftlichem Selbstverstandnis

Die Anerkennung der Natur als Rechtssubjekt markiert einen tiefgreifenden Wan-
del in der Rechtsordnung. Ziel dieses Wandels ist es, okologische Entititen wie
Fliisse oder Wilder mit Eigenrechten auszustatten, um eine juristische Symmetrie
zwischen Mensch und Natur zu schaffen (Serres 2020, S. 222; Adloff, Busse 2023,
S. 14, 18). Dieser Schritt tiberwindet die historische Objektivierung der Natur und
ermdglicht eine Neubewertung ihres Eigenwertes (Lomfeld 2023, S.51). Damit
wird ein biozentrischer Ansatz etabliert, der 6kologische Interessen gleichberechtigt
in zivilisatorische Entscheidungsprozesse integriert (Adloff/Busse 2023, S. 18; De-
gens/Adloff 2023, S. 223).

Im Folgenden werden ausgewihlte Facetten der zunehmenden Fachdiskussionen,
die den Wandel hin zur Rechtssubjektivitdt der Natur thematisieren, exemplarisch
aufgefichert.

1. Rechtliche und verfassungsmafige Konsequenzen

Es wird betont, dass die Einfithrung der Rechtssubjektivicit der Natur langfristig
ein okologisches Grundgesetz (Kersten 2022) und die Verankerung der Naturrechte
in Verfassungen (Biischer 2024: S. 169, 171) erforderlich macht. Dieser Wandel
wiirde die nichste Stufe der gesellschaftlichen Entwicklung nach der biirgerlichen
und sozialen Revolution darstellen — hin zu einer okologischen Verfassungsord-
nung. Die Anerkennung der Natur als Rechtssubjekt erweitert das bestechende Men-
schenrechtssystem, ohne die Natur iiber den Menschen zu stellen — aber eben auch
ohne den Menschen tiber die Natur zu stellen. Dennoch wiirden neuartige Formen
der Einschrinkungen menschlicher Freiheit entstehen, wenn nicht der Verzicht auf
wirtschaftliche Ausbeutung der Natur die Beweislast tragen miisste, sondern statt-
dessen jeder Eingriff in die Natur einer verstirkten Begriindungspflicht unterlige
(Buser/Ott 2024, S.159). Da auf diesem Transformationspfad viele Abwigungen

notwendig sind, ist davon auszugehen, dass sich dieser Prozess einer ,sozialskologi-

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 Malte Mobius

sche[n] Anpassung® der Rechtsordnung eher allmihlich ereignen wird — ,in Gestalt
einer Evolution, die weder Reform noch Revolution ist“ (Kramm/Wesche 2024,
S.300). Dies unterstreicht zugleich, dass dieser mogliche Wandel vielfiltige Lern-
prozesse inkorporieren (kénnen) muss.

2. Neue moralische Prinzipien

Es wird ein Wandel moralischer Prinzipien diskutiert: Ein holistischer kategorischer
Imperativ fordert, alles Seiende als Selbstzweck zu behandeln, und erweitert den Be-
zug hier explizit auf nichtmenschliche Lebewesen (Gorke 2010; Praetorius/Saladin
1996). Konzepte wie z.B. der Konvivialismus betonen Solidaritit und Selbstbegren-
zung als Leitprinzipien einer nachhaltigen Gesellschaft (Degens/Adloff 2023).

3. Transformation des Eigentumsbegriffs und Wandel der Wirtschaftskultur

Die Einfihrung von natiirlichen Subjekten als Eigentiimer ihrer selbst verindert
das Verstindnis von Eigentum grundlegend. Sie stellt kapitalistische Wachstumslo-
giken fundamental in Frage und wiirde mit einer Dekapitalisierung von Naturgii-
tern einhergehen, die deren nachhaltige Nutzung férdern (Kramm/Wesche 2024,
S.327). Gleichzeitig stirken commons-basierte, allgemeingiiterorientierte Ansitze
die gemeinschaftliche Verwaltung natiirlicher Ressourcen und fordern die prakti-
sche Umsetzung 6kologischer Gerechtigkeit (Wesche 2023, S.296-327; Degens/
Adloff 2023, S.211; Kramm 2024). Hier kénnen auch Diskussionen um einen
Wandel der Wirtschaftskultur aufgenommen werden, die einen Ubergang vom Ex-
traktivismus (also der Entnahme von Naturressourcen) zum Post-Extraktivismus
(der auf Ausgleich und den Erhalt natiirlicher Ressourcen abzielt) thematisieren.
Postextraktivistische Ansitze streben die vollstindige Internalisierung der Kosten
des Abbaus von Naturressourcen an und fordern entsprechende Eigentumsstrukeu-
ren, die den Eigenwert und Nachhaltigkeitsrechte der Natur berticksichtigen (Zeller
2020; Lomfeld 2023, S. 52; Wesche 2023, S. 326-327).

4. Reprasentation und rechtliche Institutionalisierung

Da die Natur selbst keine Stimme hat, iibernehmen Menschen die Rolle ihrer recht-
lichen Vertreter im Sinne einer ,,advokatorische[n] Rechtswahrnehmung im Namen
der Natur® (Kramm/Wesche 2024, S.298). Institutionelle Innovationen wie zum
Beispiel Naturrechtsbeauftragte oder eine Art kologisches Gesellschaftsrecht konn-
ten die Wahrung der Rechte der Natur in politischen und wirtschaftlichen Prozes-
sen absichern (Buser/Ott 2023; Lomfeld 2023; Kersten 2022). Im Rahmen von
Konzepten wie dem ,Parlament der Dinge“ (Latour 2010) lassen sich dkologische
Akteure in deliberative Prozesse integrieren. So wird das Entstehen einer ,Biokratie®
(Heupel 2018) angestoflen, worin die Aushandlung sozialer und dkologischer Ver-
antwortung (zumindest konzeptionell) einen institutionellen Rahmen findet.

5. Kultureller Wandel und 6kologische Bildung
Um die wechselseitige Abhingigkeit zwischen Mensch und Natur zu betonen,
erscheint ein gesellschaftlicher Aufkldrungsprozess als unerlisslich. Kulturelles Ler-

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 225

nen und dkologische Aufklirung sollen bestechende Werte hinterfragen und neue
Leitbilder entwickeln, die 6kologische und soziale Gerechtigkeit verbinden (Witt-
mayer & Holscher 2017; Schnepfllug 2012). Kunstformen wie das ,anthropozine
Theater® tragen dazu bei, dkologische Themen in den offentlichen Diskurs und das
kulturelle Leben zu integrieren, um somit ein neues Mensch-Natur-Verhiltnis zu
fordern — und auch, um es einzufordern (Raddatz 2024).

6. Neues Selbstverstandnis: Der Mensch als Advokat und Co-Designer der Natur
Der rechtliche Paradigmenwandel basiert auf der Rolle des Menschen als Advokat
und Co-Designer der Natur. Bruno Latours Konzept des ,,Parlaments der Dinge®
fordert die Uberwindung der klassischen Trennung von Natur und Gesellschaft
zugunsten eines Kollektivs, das beide integriert. Die Idee der planetarischen Integri-
tit strebt eine Balance zwischen kultureller Vielfalt und universellen Prinzipien an
(Knauf§ 2020). Gleichzeitig verlangt ein solcher Wandel, Prinzipien wie Liebe, Re-
spekt und Verantwortung in die Mensch-Natur-Beziehung einzubringen (Biischer
2024). Naturgestalterische Ansitze unter dem Gesichtspunkt des Co-Designs — und
des Co-Designens — natiirlicher Prozesse (in der Rolle des Girtners der Natur)
verankern diese Partnerschaft im Alltag (Kalhoff 2020).

4. Teil B: Das Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im Lichte der
Welthaftigkeit menschlichen Daseins - Konturen eines Kulturwandels

Die Natur als Rechtssubjekt anzuerkennen und gesetzlich zu verankern, stellt aus
der Perspektive von Teil A einen interessanten Ansatz der institutionellen Verwirk-
lichung 6kologischer Verantwortung dar. Allerdings kann solch ein umfassender
Wandel im Fortschrittsdenken und eine Trendumkehr im naturausbeuterischen
Verhalten des Homo Sapiens nicht nur auf der Ebene des Rechts und der Ethik
zum Ausdruck kommen. Dieser Wandel betrifft schlieSlich auch die Kraft der inne-
ren Uberzeugungen, die sich sodann in einem entsprechenden Ethos auf Grundlage
einer gewandelten Weltanschauung hin zur Welthaftigkeit des Menschen und einer
damit verbundenen Achtsamkeit sowie der Ehrfurcht vor dem Leben im Natur-All-
zusammenhang zum Ausdruck bringen.

4.1 Ausgangspunkt: Nicht-kontraktuelle Voraussetzungen des Natur-Kontrakts

Werte und ihre Verrechtlichungen miissen von Kultur getragen werden, um gesell-
schaftliche Wirklichkeit zu werden (Joas 2011; Schulz-Nieswandt 2017; Mébius
2020). Hierzu war in der Einleitung bereits von ,nicht-kontrakeuellen Vorausset-
zungen des Kontrakes (Durkheim 1977 [1893]) die Rede. Ubertrigt man diese
Perspektive auf die Rechtssubjektivitit der Natur im Rahmen eines Naturvertrags,
stellt sich die Frage: Welche nicht-kontraktuellen Voraussetzungen miissen fiir
cinen solchen Vertrag erfiillt sein — bezichungsweise: Wie ldsst sich eine Rechts-
kultur konzipieren, in der die Rechte der Natur auf ihre cigene Nachhaltigkeit
umfassend respektiert werden?

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 Malte Mobius

Um darauf niher einzugehen, wird im Laufe von Kapitel 4 zunichst ein Zu-
gang iber die Erfahrung der eigenen Welthaftigkeit und die damit verbundenen
Selbsttranszendenzerfahrungen aufgebaut. Das Kapitel thematisiert anschlieffend
theoretische Konturen eines méglichen Kulturwandels hin zur Erfahrung von Welt-
haftigkeit und Weltverbundenheit. Diese Erfahrung wird mit einer Haltung bezie-
hungsweise cinem Ethos in Zusammenhang gebracht werden, das als kulturelles
Fundament der ethisch-rechtlichen Ebene der Rechte der Natur auf eigene Nach-
haltigkeit fungiert — und somit als nicht-kontraktuelle Voraussetzung des Naturver-
trags mit der Natur. Besonders interessant sind dabei die a-rationalen Bereiche des
menschlichen Geistes, also die vielen inneren Biihnen, auf denen sich die Erfahrung
der eigenen Welthaftigkeit abspielt. Aus Weltverbundenheitserfahrungen kann ein
Ethos entwachsen, das wiederum als wichtige Voraussetzung fiir die Verankerung
einer Kultur der Verantwortung des Menschen gegeniiber der Natur in Betracht
zu zichen ist. Als Beispiel, das diesen inneren Zugang zur Rechtssubjekeivitit der
Natur illustriert, sei hierzu einleitend noch ein Zitat aus Serres Naturvertrag (1994)
angemerkt:

Tausende unniitze Bande l6sen sich, liquidiert, wihrend aus den Tiefen, unter den schwankenden
Fiif8en das eigentliche Sein, das Grundrauschen, die goldene Welt aufsteigt. [...]

Wer bin ich? Ein Tremor des Nichts, in einem Permanenten Erdbeben lebe ich. In meinem Augen-
blick tiefen Gliicks aber vereint sich mit meinem taumelnden Korper die verkrampfte Erde. Wer
bin ich, jetzt wihrend einiger Sekunden? Die ERDE selbst. Beide, sie und ich, in Liebe kommunizie-
rend, doppelt ratlos, gemeinsam bebend, in derselben Aura vereint.

Ich habe sie erst vor kurzem gesehen, mit eigenen Augen, und eigenem Verstand; letztlich bin ich sie,
bin sie mit meinem Bauch und meinen Fiiflen, mit meinem Geschlecht. Darf ich sagen, dass ich sie
kenne? Wiirde ich sie gleichzeitig als meine Mutter, meine Tochter und meine Geliebte anerkennen?

Soll ich sie unterzeichnen lassen? (Serres 1994, S. 203).

Serres’ reichlich metaphorische und leidenschaftlich-poetische Sprache entfaltet hier
Erfahrungen des Sich-Loslosens (,unniicze Bande losen sich®) in das eigentliche
Sein, intensive Naturverbundenheit (,Wer bin ich [...]? Die ERDE selbst [...]
in derselben Aura vereint®) sowie eine innige Bezichung der Verwandtschaft und
liebevoller Zuneigung (,meine Mutter, meine Tochter, meine Geliebte®). Diese
Erfahrungen erscheinen als Voraussetzung daftir, dass die Natur den Vertrag unter-
zeichnen kann (,soll ich sie unterschreiben lassen?) — jene Natur, die, wie in Teil
A schon angemerkt, vom Menschen als Vertragspartnerin betrachtet werden kann
und deren Interessen er gegeniiber sich selbst vertreten vermag. Indem sich der
Mensch auf den einen Vertrag mit der Natur einldsst, befreit er die Natur aus
ihrer zivilisatorischen Objektifizierung. Zugleich ist es der Mensch selbst, der die
Subjektivierung der Natur in die menschliche Zivilisation einbringen muss — indem
er in ihrem Namen diesen Vertrag unterzeichnet. Daraus folgt: Der Vertrag muss
so gestaltet sein, dass sich auch die Natur auf ihn einlassen konnte; und um dies
tiberhaupt im Namen der Natur beurteilen zu kénnen, ist der Mensch auf eine
Form der Weltverbundenheitserfahrung angewiesen — auf eine Beziehung, die ,in
Liebe kommunizierend“ erfolgt.

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 227

Es folgt nun eine nihere Auseinandersetzung mit den Konturen einer Anerken-
nungskultur eines Naturvertrags (und damit ein Bekenntnis zu einer Eigenwertig-
keit der Natur als Rechtssubjekt), die auf Erfahrungen der Welthaftigkeit und der
dahinfithrenden Selbsttranszendenz beruht.

4.2 Erste Vertiefung: Die Erfahrung der Welthaftigkeit & Sequenzen
weltimmanenter Selbsttranszendenz

Das Selbst-Bewusstsein entdeckt sich selbst als etwas, das weifs, dass da etwas ist,
worin sich diese Eindriicke erfahren lassen und das auf Grundlage mentaler Model-
le der Realitdt Entscheidungen trifft und somit bewusst agieren kann (Stamm 2007;
Damasio 2013; Leidhold 2018, 2022). Man ,selbst” ist jedoch nicht nur das einem
Organismus entspringende Bewusstsein, sondern man ist zugleich Produke des Ein-
flusses all dieser bewussten wie unbewussten Interaktionen mit der Um- und Mit-
welt, wodurch sich erst die eigene Personlichkeit (,strukjektiv®) formiert. Das gilt
einerseits fiir soziale und kulturelle Einfliisse, die den Mensch als Knotenpunke sei-
ner sozialen Beziehungen begreiflich machen (Schulz-Nieswandt 2018, S. 33). Der
Mensch ist andererseits jedoch auch Knotenpunke seiner dkologischen Beziehungen,
sei es hinsichtlich der Atemluft, Ernihrung, aber auch als Produkt der biotischen
Evolution insgesamt. !

Damasio (2013) folgend gibt es eine tiberzeugende neuropsychologische Basis fiir
die Annahme, dass das cartesische ,,Ich denke, also bin ich“ zu einem ,,Ich bin, also
denke ich® erweitert werden kann — denn das Sein geht dem Denken voraus:

Wir sind, und dann erst denken wir, und wir denken nur insofern, als wir sind, da das Denken nun-
mal durch die Strukturen und Funktionen des Seins verursacht wird (Damasio 2013, S. 329).

Man kann sich der eigenen Welthaftigkeit bewusst werden und die Welt in das den-
kende Selbst einbeziehen (Welsch 2012; Mobius 2023). Selbsttranszendenz bedeu-
tet in diesem Zusammenhang, die menschliche Bewusstseinsfihigkeit — Frankl
spricht von der ,, Trotzmacht des Geistes“ (1975, S. 30) — zu entfalten, um jene Welt
in den Blick zu nehmen, in die das Selbst untrennbar verstricke ist. Selbsttranszen-
denz bedeutet, dass man die Grenzen dessen, was man fiir das eigene Selbst hil,
tiberschreitet (Kegan 1982). Sie bedeutet, fest geglaubte Konturen dessen, was zu-
vor als eigene Identicit galt, in einem anderen Kontext und somit aus neuer Per-
spektive zu betrachten.

Eng mit der Selbsttranszendenz verbunden ist eine mentale Offenheit gegeniiber
der Einbettung der eigenen Existenz in groffere Zusammenhinge, etwa in die
zwischenmenschliche Gemeinschaft, die Natur oder das Universum (Swimme/Berry

1 Man kann hier erginzend auf das Innere des Organismus eines Menschen schauen, zum
Beispiel der bakteriellen Innenwelt, die einen Einfluss auf das menschliche Denken hat, wo
jeder Mensch gewissermaf$en eine ,Bakteriopolis® in sich trigt. Das menschliche Bewusstsein
ist also ein duflerst vielschichtiges Produkt im Geflecht kultureller, biotischer und 6kologischer
Zusammenhiinge, sowie insgesamt ,, kosmogenetischer Zusammenhinge (Mébius 2023).

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 Malte Mobius

1992). Das Selbst kann als Knotenpunkt in einem multiplen Geflecht solcher
Bezichungen erfahren werden — ein Knotenpunkt, aus dem bewusste Reflexion
tiber diese Zusammenhinge hervorgeht. Bei Schulz-Nieswandt (insb. 2024, 2024b;
2024e 2025) werden zwei Selbsttranszendenzsequenzen (STSQ) unterschieden:
eine im Kontext der Sozialwelt und eine im Kontext der Naturwelt. Die erste
Sequenz (STSQI) verlduft vom Subjeke tiber den Oikos zur Polis:

Mit ,,Oikos® ist die Personalisierung in der privaten Sozialsphire gemeint. ,Polis*
bezeichnet den Zusammenhang der 6ffentlichen, politischen Sozialwelt, die der
»Fahigkeit zur juridischen Substanz® (Schulz-Nieswandt 2023h, S. 67) bedarf, also
der Fihigkeit, normative Ordnungen zu schaffen und sie auf Grundlage cines mora-
lischen Fundaments gesellschaftlich wirksam zu verankern.

Die zweite Sequenz (Polis — Kosmos) erweitert diese Perspektive um den Kosmos
als planetarem Natur- und Lebensweltzusammenhang sowie als materiell-ontischen
und raumzeitlichen Allzusammenhang sowie eingebettet in den seinsgeschichdlichen
Horizont der gesamten Kosmogenese. Der Natur-Allzusammenhang ist weit mehr
als eine blofle Hintergrundfolie der planetaren Bio- und Okosphire sowie der
menschlichen Soziosphire. Vielmehr ereignet er sich in all diesen Sphiren selbst
und offenbart so die Unausweichlichkeit ihres genealogischen Zusammenhangs
— eine Einsicht, die sich jedoch erst im Zuge einer Offenheit oder Offnung
des Geistes erschliefSit (Swimme/Berry 1992; Swimme/Tucker 2011; Welsch 2012;
Swimme 2019, 2023; Mébius 2023). Das menschliche Selbstverstindnis, das bisher
im Horizont der zwischenmenschlichen Sozialwelt (Polis) verortet war, lidsst sich
konzeptionell auf einen umfassenderen Zusammenhang mit der gesamten Welt
und ihrer Werdung (Kosmos) erweitern. In diesem erweiterten Horizont kann sich
sodann eine vertiefte Form der Selbsttranszendenz entfalten.

Der Allzusammenhang, in dem sich Selbsttranszendenz vollziehen kann, durch-
dringt alle Ebenen des Mensch-Seins: die Subjektsphire auf der Mikroebene, die
Sozialsphire auf der Mesoebene und die kosmische Naturwelt auf der Makroebene.
Im Konzept des Allzusammenhangs werden diese Sphiren ineinander verschrinkt
(Schulz-Nieswandt 2024: S. 32):

Diese ineinander verschachtelte Struktur beschreibt das Mensch-Sein im Allzusam-
menhang:

Verschachtelt werden somit (1) der intra-subjektive Innenraum, (2) die Kultur des sozialen Mit-Sein-
Raums und (3) der Kosmos zu einem Allzusammenhang. Die hier in der vorliegenden Abhandlung
vertretene post-cartesianische Vorstellung vom responsiven »Welt-Verhiltnis« betrifft nun sowohl den
Ubergang von (1) zu (2) als auch den Ubergang von (1) zu (3). Beide Uberginge sind mit der Mog-
lichkeit der metamorphotischen Selbsttranszendenz von (1) verbunden. Der erste Ubergang ist die
mitmenschliche Welt des Selbst-Seins im sozialen Mit-Sein. Hier geht es um eine Kultur des Uns
und des Wir. Der zweite Ubergang ist die mitkosmische Welt des Selbst-Seins im kosmischen Mit-
Sein (Schulz-Nieswandt 2024, S. 32).

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 229

Diese Sphiren werden im folgenden Schaubild (Abb. 2) dargestellt: Es zeigt die
Sozialweltsphire und die Naturweltsphire als jene Bereiche, in denen sich das
Selbst-Sein des menschlichen Subjekts transzendieren kann. Damit wird also die
STSQII fokussiert auf den Weltverhiltniswandel als eine Erweiterung des Hori-
zonts der eigenen Verflochtenheit mit der Welt. Auf dieser Grundlage kann ein
okosozialethisches Verantwortungsbewusstsein entstehen, das aus der Einsichtnah-
me erwichst, dass der Mensch ein in hohem Mafle relationales Wesen ist, das fiir
die Verwicklungen seines Selbst-Seins im Natur-Allzusammenhang Verantwortung
iibernehmen kann.

Selbst-Sein Sozialweltsphare

als Subjekt (Oikos — Polis)
Selbst-Sein im sozialen
Miteinander

Selbst- Selbst-
Transzendenz Transzendenz

Sequenz | Sequenz Il

Abbildung 2: Spharen der Selbsttranszendenz-Sequenzen
Quelle: Eigene Darstellung

Dabei ist zu beachten, dass die Komplexitit der Weltzusammenhinge mit den
wachsenden Ringen der Bezugsmassen zunimmt. Diese zunechmende Komplexitit
muss vom menschlichen Geist — im Zuge seiner Offnung — verarbeitet werden,
wenn die damit verbundenen Erfahrungen in die personale Reifung integriert wer-
den sollen, die ebenfalls in wachsenden Ringen verlduft (Schulz-Nieswandt 2024a,
2024b).

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 Malte Mobius

4.3 Zweite Vertiefung: Die Transformation des Weltverhaltnisses im Lichte der
Erfahrung von Welthaftigkeit

Das moderne Verhiltnis von Mensch und Natur ist durch eine ,widerspriichliche
Einheit* gekennzeichnet: Der Mensch stilisiert sich zum ,Meister der Natur®, bleibt
zugleich jedoch unweigerlich ein ,Naturwesen (Gerhard 1979, S.110). Zwar
transformiert der Mensch die Natur, doch bleibt er stets an sie gebunden. Nach
Adloff und Busse (2023) geht die dualistische Ontologie der Trennung zwischen
Geist und Materie mit der Objektifizierung der Natur einher, wodurch ihre ur-
spriingliche Einheit und ihre Zusammenhinge verleugnet oder ignoriert werden.
Die Uberwindung dieser Trennung setzt sodann ein Denken in integralen Ganzhei-
ten voraus (Serres 1994; Welsch 2012; Knaufd 2020a; Schulz-Nieswandt 2023f,
2024).

Welsch (2012) beschreibt den Menschen als homo mundanus, der evolutionir welt-
haft ist und keineswegs als weltfremdes Wesen existiert, sich jedoch auf die Ebene
eines homo civilis beschrinke und dadurch von dem Erlebnisgeschehen einer Natur-
Weltverbundenheit isoliert erscheint. Ein Wandel im Weltverhilenis — wegfithrend
von einer Kultur der Weltgetrenntheit, hinfithrend zur Anerkennung der gegensei-
tigen, potenziell symbiotischen Abhingigkeit von Mensch und Natur — erscheint
daher als zentrales Charakeeristikum einer zivilisatorisch tiefgreifenden 6kosozialen
Transformation (Serres 1994; Schweitzer 2020; Halfbrodt 2020; Latour/Schultz
2022; Lomfeld 2023; Barla 2023; u.a).

Adloff und Busse (2023) plidieren fiir einen ,aufgeklirten Animismus“ beziehungs-
weise einen ,methodologischen Animismus®, der die Natur und all ihre Bestandtei-
le grundsitzlich als Subjekt anerkennt. Diese Perspektive erfordert eine psychodyna-
mische Subjekttransformation, durch die der Mensch sich als Teil eines lebendigen
Ganzen erfahren kann (Schulz-Nieswandt 2023f). Serres spricht hierbei von der Er-
fahrung einer symbiotischen Bezichung zur Welt (1994, S. 68). Schulz-Nieswandt
formuliert dies als ,postcartesianische[n] Blick jenseits der prometheischen Hybris

auf das Subjekt“ (Schulz-Nieswandt 2024b, S. 55).

Die Erfahrung von Welthaftigkeit kann somit den Grundstein fiir eine neue Kultur
symbiotischer Partnerschaft mit der Natur legen — eine Kultur, die sowohl das
menschliche als auch das naturweltliche Potenzial zusammengefasst als planetares
Potenzial des Lebens entfaltet. Schweitzer bringt diesen Gedanken mit dem folgen-
den Leitsatz prignant auf den Punkt:

Ich bin Leben inmitten von Leben, das Leben will (Schweitzer 2013, S. 21).

Die Erfahrung von Welthaftigkeit und die Dynamik der Selbsttranszendenz fordern
den Menschen heraus, seine Beziehung zur Welt und zur Natur grundlegend
neu zu denken. Grofle Erzihlungen wie etwa die christliche Seelenheilserzihlung
oder die Vervollkommnung des Menschen im Konsumkapitalismus oder eben die
potenzielle Erzihlung einer allumfassenden Naturverbundenheit, sind mehr als

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 231

weltanschauliche Konstrukte und kulturelle Sinngebungen, die nur auf der inneren
geistigen Biihne des Subjekes eine Rolle spielen. Sie prigen nicht nur gesellschaftli-
che, politische und materielle Wirklichkeiten, sondern auch die Organisations- und
Innovationsdynamiken menschlicher Lebensweisen. Die wachsenden Erkenntnisse
tiber die wechselseitigen Verflechtungen des Menschen mit der Welt legen nahe,
den Menschen als inhirenten Teil eines grofferen Ganzen zu begreifen. Erforderlich
ist dafiir, tief verankerte kulturelle Denkmuster der Weltgetrenntheit zu iberwin-
den sowie die Natur als Subjekt anzuerkennen und schliefSlich eine symbiotische
Bezichung zu ihr aufzubauen — nicht zuletzt im eigenen Interesse. In einer Kultur
des Miteinanders, die auf Symbiose und Kooperation basiert, konnte der Mensch
nicht nur sein eigenes Potenzial entfalten, sondern auch das des Lebens auf dem
Planeten insgesamt. Die Herausforderung besteht nun unter anderem darin, dieses
Erkenntniswissen als Teil einer allgemein geteilten grofSen Erzihlung zu verankern,
denn insbesondere entlang solcher kollektiver Narrative konnen tiefgreifende Trans-
formationen von Wahrnehmungs- und Handlungsmustern angestofien werden.

[Es ist eine] gravierende psychodynamische Verinderung des Menschen [erforderlich], um das Na-
tur-konforme Weltverhiltnis im Miteinander — als kollektives Lernen — zu entwickeln und nachhal-
tig zu pflegen, um metaphorisch zu sprechen und dergestalt den biniren Code des Dualismus von
Kultur und Natur zu iiberwinden zum Girtner zu werden und die Rolle des Wilderes und des
Baumfillers des Rodens der Wilder aufzugeben (Schulz-Nieswandt 2023f, S. 430).

Die Erfahrung von Welthaftigkeit und die Erkenntnis 6kologischer Gebundenheit
sind eng mit dem Prozess der Selbsttranszendenz zur Naturwelt verkniipft.

4.4 Dritte Vertiefung: Responsive Selbsttranszendenz im Horizont der
Naturweltsphare

Im Kontext des Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang bedeutet Responsivitit,
die Bediirfnisse der Mit-Welt wahrzunehmen, auf sie einzugehen und das eigene
Verhalten achtsam an ihnen auszurichten. Das Konzept der responsiven Selbsttran-
szendenz im Natur-Allzusammenhang beschreibt somit Wege zur Schaffung einer
Kultur der Miteinander-Achtsamkeit, die neben den menschlichen Interessen eben-
falls nicht-menschliche Lebewesen mit einbezieht und auch das gesamte Leben im
Natur-Allzusammenhang beriicksichtigt (Schulz-Nieswandt 2024f, S. 220).

Auch bei Schweitzer finden sich deutliche Beziige zur Responsivitit, die sich mit
dem Konzept der Welthaftigkeit des Menschen verbinden lassen:

Der denkend gewordene Mensch erlebt die Nétigung, allem Willen zum Leben die gleiche Ehrfurche
vor dem Leben entgegenzubringen wie dem seinen. Er erlebt das andere Leben in dem seinen. Als
gut gilt ihm, Leben erhalten, Leben fordern, entwickelbares Leben auf seinen hochsten Wert brin-
gen. Als bose: Leben vernichten, Leben schidigen, entwickelbares Leben niederhalten. Dies ist das
denknotwendige, universelle, absolute Grundprinzip des Ethischen. (Schweitzer 2013, S. 22)

Als Teil eines grofSeren, lebendigen Ganzen erkennt der Mensch in dieser Verbin-
dung seine ethische Verantwortung: ,Als gut gilt ihm, Leben erhalten, Leben for-

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 Malte Mobius

dern, entwickelbares Leben auf seinen héchsten Wert bringen® (Schweitzer 2013,
S.22). Schweitzers Philosophie der Ehrfurcht vor dem Leben fordert den Menschen
zur Bejahung und Achtung allen Lebens auf — und erdffnet somit eine neue, imma-
nentistisch-transzendente Dimension der menschlichen Existenz (Schulz-Nieswandt
2017, 2023a, 2024). Der Satz ,Er erlebt das andere Leben in dem seinen.”
(Schweitzer 2013, S.22) bringt die Selbsttranszendenz in die kombinierte Sozial-
und Naturweltsphire des Lebens hier treffend zum Ausdruck.

Die Fihigkeit des Menschen, Verantwortung fiir das Andere zu iibernchmen, setzt
eine selbsttranszendierende Haltung voraus, in der er sich nicht nur als autonomes
Individuum, sondern als Teil eines grofleren Zusammenhangs, eines Zusammen-
spiels verschiedener Entititen und Dynamiken versteht. So gesehen erkennt der
Mensch sich selbst als zugleich aktiver wie passiver Bestandteil der Welt — aktiv
durch seine Handlungen und Entscheidungen, passiv durch seine Einbindung in
natiirliche und soziale Zusammenhinge, die den achtsamen Menschen sodann an-
sprechen und zur Antwort herausfordern (Schulz-Nieswandt 2024b, S. 54). Diese
Perspektive erfordert responsives Verhalten, getragen von dem Bewusstsein, mit der
Welt zu interagieren und Verantwortung fiir diese Bezichung zu tibernechmen.

Die durch Selbsttranszendenz offenbar werdende Doppelnatur des Menschen — als
soziales und naturverbundenes Wesen — bildet die Grundlage fir die Entwicklung
eines Verantwortungsbewusstsein fiir sich selbst, der sozialen Mitwelt und der
Menschheit sowie dem Leben im Natur-Allzusammenhang. Auf den Pfaden der
responsiven Selbsttranszendenz hin zum Natur-Allzusammenhang riicken Mensch
und Natur weltanschaulich somit enger zusammen und verschrinken sich ineinan-
der. Das Mensch-Sein wird so zu dem, was es ohnehin schon ist: ein Phinomen des
naturweltlichen Allzusammenhangs und seines fortwihrenden Werdens. Indem die
Natur als Teil des eigenen Selbst im Natur-Allzusammenhang in ihrer (Seins-) Tiefe
wertgeschitzt wird, kann sich der Mensch als welthaftes Wesen — als Naturwesen
mit Geist — erkennen. Der Mensch ist Natur (Schulz-Nieswandt 2023b, 2024).

Der Mensch ist ein Phinomen des Natur-Allzusammenhangs, ausgezeichnet durch
dessen Fihigkeit zur Selbstreflexion, die wiederum bis in diesen Natur-Allzusam-
menhang hineinzureichen vermag und sich so mit ihm verbindet. Im Spiegel dieser
Fihigkeit zur Selbstreflexion wird somit deutlich, dass das menschliche Dasein
auf Selbstreflexion angewiesen ist — insbesondere um den Herausforderungen der
menschlichen Zivilisation im 21. Jahrhundert gerecht zu werden.

Dies beschreibt den selbsttranszendenzinduzierten Haltungswandel, der ein zentra-
les Anliegen dieses Aufsatzes darstellt: der Mensch kann sich als Teil der Natur
erkennen und mit ihr in eine Bezichung solidarischer Sorge treten. Hier liegt
der ,Knackpunkt der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang,
denn es gilt zu bedenken, dass die Anerkennung solcher sorgetragenden Rechte der
Natur durch den Menschen eine Art Perspektivwechsel hin zur Welthaftigkeit des
menschlichen Daseins erfordert. Erst durch die Offnung hin zum Natur-Allzusam-

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 233

menhang konnen die mentalen Voraussetzungen geschaffen werden, die Rechtssub-
jektivitic der Natur und ihres intrinsischen Eigenwertes {iberhaupt anerkennen zu
konnen. Ohne diese Offnung iiber die Sequenzen der Selbsttranszendenz hin zur
Welthaftigkeit bleibt der Eigenwert der Natur jedoch verborgen. Thre Anerkennung
als Rechtssubjekt erschiene dann hochstens als pragmatisches Mittel effektiven Na-
turschutzes, wire jedoch nicht getragen von der Einsicht in ihren Eigenwert oder
inspiriert durch Erfahrungen der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzu-
sammenhang,.

4.5 Das Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang:
Von der Ehrfurcht vor dem Menschen zur Ehrfurcht vor dem Leben

Der Begriff des Ethos unterscheidet sich nicht ohne Grund von dem Begriff der
Ethik. Wihrend sich Ethik cher auf normative Prinzipien und Regelwerke bezicht,
steht Ethos fur tief verwurzelte Grundhaltungen und kulturelle Leitbilder, die das
Handeln prigen. Auf diese Weise ldsst sich das Ethos der responsiven Selbsttran-
szendenz mit der Umweltethik des pluralistischen Holismus in Zusammenhang
bringen.

Das Bild des Menschen als ,Knotenpunke seiner sozialen Beziechungen® (Schulz-
Nieswandt 2018, S. 33), das auch das Menschenbild der Sakralitit der Person prigt,
lasst sich um die besagte 6kologische beziechungsweise kosmische Dimension erwei-
tern. So entsteht ein verindertes Weltverhiltnis des Menschen zur Natur, welches
den Menschen iiber die Sozialweltsphire hinaus als Knotenpunkt seiner ckologischen
und biotischen Beziehungen definiert. So wird im Zuge der Erkenntnis der Naturge-
bundenheit des Menschen das geistige Potenzial ersichtlich, nicht nur eine Ethik der
Rechte der Natur, sondern zugleich auf der Erhos-Ebene eine Kultur und Haltung
achtsamer Naturverbundenheit zu entwickeln. Das Zivilisationsmodell zwischen-
menschlicher Solidaritit, das sich aus der Sakralitidt der Person ableitet und als ,hei-
lige Ordnung der Menschenwiirde® (Schulz-Nieswandt 2017; Maobius 2020) be-
schrieben wird, ldsst sich konzeptionell tiber die Sozialweltsphire hinaus auf die Na-
turweltsphire erweitern. In diesem erweiterten Verstindnis kann man — im Sinne
von Brian Swimme und Mary Evelyn Tucker? — von einer , Flourishing Earth Com-
munity®, also einer planetaren Gemeinschaft des florierenden Lebens, sprechen:

Becoming not just nation-state people, but universe people. Becoming a form of human being that is
as natural to the universe as the stars or the oceans; knowing how we belong and where we belong so
that we enhance the flourishing of the Earth community (Swimme/Tucker 2011, S. 113).

Die ,Sakralitit der Person® geht bei Hans Joas tiber den Rahmen des zwischen-
menschlichen Daseinsgestalthorizonts, also die Ebene von Oikos und Polis, nicht
explizit hinaus; im Fokus steht die personale Wiirde des Menschen, die vom

2 Es wiren freilich auch andere Begriffe denkbar, aber ich will es hier nun begrifflich mit dieser
Anlehnung an Brian Swimme belassen, wo ich forschungsbiographisch ohnehin ,vorbelastet*
bin (Mébius 2023). Ich will dennoch auf den prototypischen Charakter des Begriffs verweisen.

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 Malte Mobius

Menschen geachtet werden muss. Angesichts der sich anbahnenden Klima- und
Biodiversititskrise erscheint es aber in hohem Mafle angebracht, dass der Gedan-
ke der Humangerechtigkeit tiber die reine menschliche Sozialweltsphire hinaus
in 6kologischer Hinsicht weiterentwickelt wird. Die auf dem Wert der Menschen-
wiirde aufbauende Werthaltung der ,Sakralitdt der Person® ldsst sich somit um
eine neuartige Perspektive auf menschliche Personalitdt erginzen, nimlich die der
Welthaftigkeit und Naturgebundenheit menschlichen Daseins. Als Konsequenz aus
der Einsicht der Naturgebundenheit und Welthaftigkeit der menschlichen Existenz
miisste das Konzept der ,,Sakralitit der Person® von der Ebrfurcht vor dem Menschen
zur Ebrfurcht vor der Natur hin erweitert werden.

Auf der Grundlage der vorangegangenen ethischen Uberlegungen kann die ,,Flou-
rishing Earth Community® (Tucker, Swimme 2011) als cine anstrebenswerte Ziel-
gestalt des gelingenden Miteinanders und des guten Lebens betrachtet werden, die
die Idee des Zivilisationsmodells der heiligen Ordnung der Menschenwiirde um die
Ehrfurcht vor dem Leben in den 8kologischen Dimensionen der menschlichen
Existenz erweitert. Diese Ehrfurcht entspringt dem Bewusstsein der eigenen Welt-
haftigkeit, die sich im Lichte der bewussten Auseinandersetzungen mit dem Selbst-
Sein im Natur-Allzusammenhangs offenbart. Dieser Ubergang kann als Ausweitung
des Prinzips der Miteinanderfreiheit hin zu einer Miteinanderverantwortung ver-
standen werden, die sich von der Sozial- auf die Naturweltsphire ausdehnt (Schulz-
Nieswandt 2025, S.73, 113, 115), setzt jedoch ein Zusammenhangsverstindnis
voraus, das sich erst im Zuge der Personlichkeitsentwicklung entfaltet. Um diese
Dimensionen der menschlichen Existenz auf der Kosmos-Ebene des Natur-Allzu-
sammenhangs zu erschlieflen, ist es erforderlich, sich solchen Deutungen der eige-
nen Existenz zu 6ffnen, um bisherige Grenzen des Selbst-Bezugs zur Welt zu trans-
zendieren (Kegan 1982; Schulz-Nieswandt 2023b, 2023f). Das Ethos der re-
sponsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang erweitert die bisher auf
die Subjekt- und Sozialsphire begrenzten Horizonte anthropozentrischer Selbstbe-
ziiglichkeit. Es 6ffnet die eigene Identitdt fiir die Einbindung in die kosmische
Sphire des Natur-Allzusammenhangs. Die Verbundenheit von Mensch und Natur
ergibt sich aus der grundlegenden Annahme, dass der Mensch ein Naturwesen ist —
der Mensch lebt nicht nur in der Natur, die Natur lebt 772 Menschen: Der Mensch
ist Natur in ihrer menschlichen Form (Schulz-Nieswandt 2023a, 2023b; Mobius
2023; siche auch: Welsch 2012; Swimme 2019). Zudem lasst sich dieses Prinzip der
Selbstidentifikation als Teil eines grofferen Ganzen auch noch iiber die Naturwelt
der planetaren Ebene hinausdenken und auf das Universum selbst ausweiten, sodass
sich der Mensch als Teil der kreativen Dynamik der gesamten Kosmogenese erfihrt
(Swimme/Berry 1992; Swimme/Tucker 2011; Swimme 2019, 2023; Mobius 2023).

Diese Ausfithrungen verdeutlichen, dass die Pfade der Selbsttranszendenz in den
Natur-Allzusammenhang cine tiefgreifend neue Perspektive auf das menschliche
Sein in der Welt erdffnen; eine Perspektive, die sich der holistischen Pluralicit/Viel-
stimmigkeit all dieser Zusammenhinge zuwendet.

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 235

Die zentrale Primisse des Gedankengangs in Teil B lautet daher, dass diese neue,
pluralistisch-holistische Ethik der Rechte der Natur in ihrer gesellschaftlichen Ver-
wirklichung der unterstiitzenden inneren Uberzeugung eines Ethos der responsiven
Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang bedarf. Dieses Ethos beschreibt
cine gemeinschaftliche Gesinnung und moralische Praxis mit dem Ziel, der Viel-
schichtigkeit all jener Zusammenhinge gerecht zu werden, in die die menschliche
Existenz — evolutiv, also zugleich als passiver Teil und aktiver Mitgestalter der Evo-
lution, seinsgeschichtlich verwurzelt und sowohl schépferisch als auch potenziell
zerstorerisch wirkend — involviert ist. Als Malstab der Gerechtigkeit gilt dabei
also das gute, wahre, schéne Dasein der Miteinanderfreiheit in Miteinanderverant-
wortung, das seinen Verantwortungshorizont von der Sozialweltsphire auf den
Natur-Allzusammenhang hin erweitert (Schulz-Nieswandt/Chardey/Mébius 2023;
Schulz-Nieswandt 2023e; 2024b). Auf der anderen Seite ist ein solches Ethos wie-
derum auf Formen der Verrechdichung angewiesen, um tatsichlich gesellschaftliche
Wirklichkeit zu werden. Hier ldsst sich an das in Teil A bereits erwihnte Konzept
des homo juridicus (Supiot 2005, Lomfeld 2023) ankniipfen, welches im Grunde
besagt, dass sich der Mensch durch Verrechtlichungen organisiert. In diesem Sinne
ist die Rechtsubjektivitit der Natur als ein neuartiger rechtlicher Ansatz zu verste-
hen, um Einsichten aus der ethosstiftenden responsiven Selbsttranszendenz und
Welthaftigkeitserfahrungen in eine rechtliche Form zu iiberfithren — und sie so
als facettenreiches Zusammenspiel eines potenziellen Zivilisationswandelgeschehens
Gestalt anzunehmen zu lassen.

Das Ethos responsiver Selbsttranszendenz steht also im engen Zusammenhang mit
der notwendigen Erginzung einer fortschrittlichen Okosozialethik sowie der Aner-
kennung natiirlicher Akteure als eigenstindige Rechtssubjekte. Dieser Zusammen-
hangskomplex eines moglichen Kulturwandels lisst sich im folgenden Schaubild
zusammengefasst darstellen.

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malte Mobius

sfueyuawwesnz)y-ineN sap aseydsi)si uonesninlz 18p aieydsyemierzos
A A

£2UBPUAZSUBINSAISS

E e H i

(1meN
J18p 3w Seiuen)

Sueyuswiuesnz)y snaipunf owoy sje

USPIaM IYDIRYRIIaA SSNL

snoipun{ owoy sie

-imen wy
e - n_“ amen uosiad USPIOM IUBMIYOSLISN SSNW (8el1ans)eYDS]19599)
Bons ool SpyenUOy Sep UeaUNZIES sxBreyyoeN 19p jeanenjes 07 Jo24uay W
1l SR [ R L Jne susBis jne 19p soyyg SPYPLUOY SOp UBBUNZ}eS P 9PANMUIYISUS Y

1ap soyng

-SNeIo/ 8)18N{eRU0Y-JYOIU
sj8 uspiom yqne|8s8 ssnw

sje uspiomigne)3a8 ssnwt
AnleN 19p 21yooy

Jn}eN J1ap 10A uayosusjy wap 10A
1Yainuy3 19p 1njh)| e = Yainuy3 1sp injn)|
Z18puemsuonesning
. ) \ )
N Y
HAHunwwog yues suiysinoj4“ apinmuayosusiy sep unupiQ asnisH

236

dels zur Flourishing Earth Community

03.02.2026, 03:46:46.

ionswan

ivilisati

Konturen des Z

Quelle: Eigene Darstellung

Abbildung 3


https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 237

Der hier skizzierte Ubergang zu den Zivilisationsmodellen der ,heiligen Ordnung
der Menschenwiirde“ und der ,Flourishing Earth Community® ist von stufenwei-
sen Schritten der Selbsttranszendenz geprigt, die sich einerseits innerhalb der Sozi-
alwelesphire (Oikos, Polis) wie andererseits auch in die Naturweltsphire (Kosmos)
vollziehen (Schulz-Nieswandt 2023b, 2024, 2024a, 2024c, 2025). Dieses Transfor-
mationsgeschehen umfasst weit mehr als einen Wandel in der Gesetzgebung und
Rechtsprechung, denn ein Wandel muss auch auf kultureller Ebene erfolgen und
dort mit einem Ausbruch aus den Kulturgrammatiken der Ego- und Anthropozen-
trik einhergehen. Es geht hierbei also um die Uberwindung von jener Selbstver-
lorenheit und Seinsvergessenheit, die die Daseinsgestalt der Moderne dominiert
und mitunter als Treiber von Exklusions- und Ausbeutungsstrukturen fungiert, die
Mensch und Natur betreffen.

Die beiden zivilisatorischen Uberginge — zum einen zur ,heiligen Ordnung der
Menschenwiirde® und zum anderen zu einer ,Flourishing Earth Community® —
erfordern also verschiedene Schritte der Selbsttranszendenz, die sich in zwei Sequen-
zen unterteilen lassen:

1. eine Sequenz der Selbst-Offnung innerhalb der Sozialweltsphire. In der Sozi-
alweltsphire entwickelt sich der Mensch als relationales Wesen, das sich je
nach Umfang der Selbsttranszendenz mit seinen Mitmenschen in existenziel-
lem Zusammenhang setzt und solidarisch verbindet. Die Sakralicit der Person
beschreibt hier eine Haltung der grundsitzlichen Ehrfurcht vor dem Menschen
und bildet die Grundlage des Glaubens an die Heiligkeit der universellen
Menschenwiirde;

2. eine Sequenz der Selbsttranszendenz hin zur Naturweltsphire, in der (tenden-
ziell) anthropozentrische Fixierungen des menschlichen Selbstbildes innerhalb
der Sozialweltsphire tiberwunden werden, indem der Mensch sich als Teil des
Natur-Allzusammenhangs begreift. Hier zeigt sich Responsivitit gegeniiber den
Bediirfnissen der Natur: Raubbau fiir den Menschen wird durch die moralische
(wie pragmatische) Einsicht ersetzt, dass die Bediirfnisse einer nachhaltigen
Vielfalt des Lebens beriicksichtigt werden miissen. Der Mensch erkennt die
Natur sodann nicht nur als Nutzwelt, sondern als Mitwelt an, die eigene
Bediirfnisse hat und als Rechtssubjekt mit Recht auf eigene Nachhaltigkeit
respektiert werden muss. Dadurch konkretisiert sich das Zivilisationsmodell
der Flourishing Earth Community.

Das Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang erwei-
tert die Ebrfurcht vor der Menschenwiirde um die Ebrfurcht vor der Natur und
begriindet eine umfassendere Verantwortung fiir das Wohl des allen Lebens, ein-
schlieflich der Natur. Ein dahin filhrender Wandel wiirde sich also nicht nur auf
der Ebene der Rationalitit, sondern auch auf der a-rationalen Ebene des Mensch-
Seins abspielen — er erfordert eine innere Uberzeugung der Wertschitzung und
ein seinstiefes Staunen iber die Verflochtenheit von Mensch und Natur. Somit

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 Malte Mobius

kann ein kulturelles Fundament geschaffen werden, das soziale und okologische
Gerechtigkeit konsistent und nachhaltig miteinander verbindet.

Die Konzepte der zweisequenziellen Selbst- und Kulturtransformation und Kultur-
stufeninnovation (Abb. 3) verdeutlichen, dass es entscheidend ist, wie man sich be-
wusst mit dem eigenen Sein in der Welt auseinandersetzt und sich als Teil eines gro-
Beren Zusammenhangs erfihre. Es ist also {iberaus relevant, wie man sein Verhiltnis
zur Welt und damit auch seine Rolle und Stellung in ihr definiert. Dariiber hinaus
ist zu bedenken, dass diese Prozesse des rationalen Erschlieflens des eigenen Seins
im Weltzusammenhang von a-rationalen Aspekten dieser Bewusstwerdung begleitet
sind. Man kann also wissen, dass man Teil der Kosmogenese und Naturweltsphire
ist, doch das Wissen allein reicht nicht aus, um den Komplex der Erfahrung des
Allzusammenhangs vollstindig zu erfassen. Dariiber hinaus wird die Bedeutung
der inneren Uberzeugung ersichtlich, die aus diesen Erfahrungen hervorgeht und
somit auch das Wissen iiber diese Selbsterkenntnis tiefer in das Verstindnis der
menschlichen Personalitit und deren Verstrickungen im Natur-Allzusammenhang
hineintrigt. Auf diese Weise prigt diese Erkenntnis kulturelle Sinnhorizonte und
gemeinschaftlichen Deutungsmuster sowie die (potenzielle) Entstechung entspre-
chender Formen des solidarischen Miteinanders von Mensch und Natur.

Analog zur Rolle der inneren Uberzeugung von der Sakralitit der Person und ihrer
Rolle im gelingenden sozialen Miteinander bringt das Ethos der responsiven Selbst-
transzendenz im Natur-Allzusammenhang eine Ehrfurcht gegeniiber der Natur mit
sich. Somit wird eine Haltung zum Sein beschrieben, die der Erfahrung der Welt-
haftigkeit menschlichen Daseins entspringt und das Mensch-Sein a/s integralen Be-
standteil des Wirkungsgeflechts des Natur-Allzusammenhangs auffasst. In der zwei-
ten Selbsttranszendenzsequenz geht es folglich ,,um ein Ethos der aktiven Passivitit
als Staunen angesichts einer der instrumentellen Vernunft entzogenen eigenlogi-
schen Natur als das holistische Integral des Allzusammenhangs® (Schulz-Nieswandt
2025, S. 83).

Das Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang fordert
also eine Haltung ein, die die eigene Existenz und die eigenen Handlungen in
einem grofleren, 6kologischen und kosmischen Zusammenhang reflektiert. Der As-
pekt Responsivitit betont hierbei, dass man sich nicht nur passiv als Teil dieses Zu-
sammenhangs begreift, sondern auch aktiv damit auseinandersetzt, wie die eigene
Existenz und die eigenen Handlungen schépferisch (oder zerstérerisch) in die Ge-
staltbildungsprozesse des gesamten Lebens verwoben sind. Dieses Ethos beschreibt
also die Suche nach einer Art der Lebensfithrung, die das gute Leben im Lichte
seiner Nachhaltigkeit im Natur-Allzusammenhang férdert. Es ist ein Prozess des
Fragens nach einer angemessenen Form der Verantwortung fiir das eigene Handeln
im Miteinander des Natur-Allzusammenhangs. Somit wird betont, dass das eigene
Handeln immer auch ein Handeln als Teil des Natur-Allzusammenhangs und der

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 239

darin integrierten Sozialweltsphire ist, in deren Beschaffenheiten man passiv wie
aktiv und sowohl gegenwirtig als auch intertemporal verstricke ist.

Folgt man dem Gedanken des gelingenden Mensch-Seins im Lichte der Mitein-
anderfreiheit in Miteinanderverantwortung (Schulz-Nieswandt/Chardey/Mdobius
2023), so wirft dies, wie im vorliegenden Aufsatz dargelegt wird, die Frage auf,
mit welchem Bewusstsein wir der Reichweite und Tiefe der Verflechtungen dieses
Miteinanders begegnen — oder anders gesagt: mit welchem Miteinanderbewussisein.
Hier lassen sich weitere, restimierende Fragen ankniipfen: Inwieweit ist man sich
des Natur-Allzusammenhangs bewusst, in den man eingebettet ist und als dessen
Teil man an dessen fortwihrendem, kreativem Werdensprozess beteiligt isc2 Und
wie ldsst sich das Geflecht der Externalititen im Natur-Allzusammenhang — und
damit auch der Auswirkungen des cigenen Handelns — in die man in all seiner
seinstiefen Tragweite verwickelt ist, nicht nur auf subjektiver, mentaler Ebene,
sondern auch auf kollektiver, kultureller und zivilisatorischer Ebene angemessen
internalisieren?

In den vorangegangenen Abschnitten wurde bereits behandelt, in welchen rechtli-
chen Formen sich neuartige Solidarititsverhilinisse im Natur-Allzusammenhang
denken lassen (siehe Teil A) und in welchem Ethos sich dieses verinderte Verhiltnis
zur Natur widerspiegeln (siche soeben in Teil B) konnte. In Teil C wird nun
der Frage nachgegangen, wie sich das Konzept des Ethos der responsiven Selbst-
transzendenz im Natur-Allzusammenhang im Lichte des Genossenschaftsgedankens
ausgestaltet.

5. Teil C: Mogliche Entwicklungspfade am Beispiel des
Genossenschaftsgedankens — Ausdruckspotenziale einer
Kulturgrammatik der Solidarisierung von Mensch und Natur im Lichte
des Natur-Allzusammenhangs

Dieser Textteil ist dem Versuch gewidmet, die bisherigen Darlegungen dieses
Aufsatzes nun im Horizont des Genossenschaftsgedankens zu erweitern. Genossen-
schaft kann als Wirtschaftsform betrachtet werden, aber auch als eine Kulturform
des gelingenden Miteinanders mit dem Sinngehalt des Existenzials der Sorge fiir die
Achtung der personalen Wiirde des Menschen, der ,.als objektiver Geist in der Form
der Genossenschaftsidee geprigt ist“:

Die Genossenschaft [ist] nicht nur ein Zweckverband, sondern eine soziale Gesellung. Diese Form-
Analyse verweist uns sodann und folglich morphologisch auf den Sinngehalt als Wesenskern der Ge-
nossenschaft als Form: Der Sinngehalt ist die Sinnfunktion, wonach das Existenzial der Sorge von
der Einschreibung des Pneumas der metaphysischen Idee des Naturrechts der personalen Wiirde
einer Miteinanderfreiheit als objektiver Geist in der Form der Genossenschaft geprigt ist (Schulz-
Nieswandt 2025, S. 205).

Zunichst soll kurz umrissen werden, warum die Verbindung von responsiver
Selbsttranszendenz und Genossenschaftlichkeit in diesem Themenzusammenhang

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 Malte Mobius

tiberhaupt interessant ist. Anschliefend wird die Erweiterung des Gedankens der
Weltgenossenschaft und des eidgendssischen Bundes im Lichte des Mensch-Seins
im Natur-Allzusammenhang skizziert.

5.1 Zur Rolle der Selbsttranszendenz in der Genossenschaftsidee als Kulturform der
Miteinanderfreiheit in Miteinanderverantwortung

Die genossenschaftliche Form kann, zumindest unter bestimmten Bedingungen
(Thimm 2024; Schulz-Nieswandt 2023d), als Form einer Sorgekultur fiir ein gelin-
gendes Miteinander fungieren und hat dariiber hinaus das Potenzial, eine Kultur-
form der Geborgenheit darzustellen — ,ein Zuhause® (Schulz-Nieswandt 2025,
S.180). Die Genossenschaftsidee verkorpert im Grunde Responsivitit, Solidaritit
und verantwortungsvolles Miteinander, das zur Forderung des Wohls derjenigen
Akteure verpflichtet ist, die sich genossenschaftlich vereinigt haben. Genossenschaft
kann somit im Sinne solidarischer Vergemeinschaftung als Modus der Inklusion
von Outsidern fungieren (Schulz-Nieswandt 2023c, S. 46).

Der gesellschaftliche Wandel im Lichte genossenschaftlicher Vergemeinschaftung
ist allerdings gesiumt von Prozessen des kulturellen und sozialen Lernens, wobei
Schulz-Nieswandt die Bedeutung der Selbsttranszendenz im Prozess des Erlernens
einer solidarischen Welt betont:

Die Dynamik der Selbsttranszendenz der menschlichen Person ist die Voraussetzung wie auch Ziel
des sozialen Erlernens einer solidarischen Welt in der Form der Genossenschaftsidee (Schulz-Nies-
wandt 2023c, S. 174).

Um eine solidarische Welt im Sinne der Genossenschaftsidee lernend aufzubauen,
ist man Schulz-Nieswandt zufolge auf Dynamiken der Selbsttranszendenz angewie-
sen. Die Fihigkeit zur Selbsttranszendenz ist eine Voraussetzung dafiir, das Konzept
einer solidarischen Welt in genossenschaftlicher Form tiberhaupt erlernen zu kén-
nen. Zugleich ist die Fahigkeit zur Selbsttranszendenz nicht nur Voraussetzung,
sondern auch Gegenstand und Ziel des sozialen Lernens einer solidarischen Welt
im Rahmen der Genossenschaftsidee (ebd.). Dies unterstreicht nochmals, dass sich
die Seinstiefe der genossenschaftlichen Formidee des Miteinanders nicht auf die
(gemein)wirtschaftliche Ebene (Blome-Drees 2022) beschrinkt, sondern jenseits
der wirtschaftlichen Ebene auch in allen anderen gesellschaftlichen Bereichen als ein
progressiver Beitrag zu der Formfindungs-Angebotslandschaft inklusionsorientierter
Gemeinschaftsbildung zu betrachten ist (Schulz-Nieswandt 2023¢, 2023d, 2023g,
Thimm 2024).

Ankniipfend an die Teile A und B wird in Teil C nun eine am Konzept des Natur-
Allzusammenhangs ausgerichtete Erweiterung des Horizonts genossenschaftsartiger
Solidaritit skizziert. Hierzu soll die Erfahrung einer integralen Gemeinschaftlichkeit
des gesamten Lebens in die konzeptuelle Diskussion um die Weiterentwicklung der
Genossenschaftsidee integriert werden. Es geht dabei im Grunde um die Frage nach
den transformatorischen Konsequenzen responsiver Selbsttranszendenz — also einer

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 241

Haltung, die schlieflich nicht allein auf der Ebene des personlichen Erlebnisgesche-
hens verhaftet verbleiben muss, sondern auf gesamrtgesellschaftlich-zivilisatorischer
Ebene zur Herausbildung von kulturellen Formen tiefgreifender Achtsamkeit ge-
geniiber dem Mensch-Sein im Natur-Allzusammenhang beitragen kann. Es geht al-
so um ein Transformationsgeschehen, das schliefSlich auch in verinderten wirt-
schaftlichen Formen der Wohlstandsproduktion Ausdruck finden muss, denn ecine
tiefgreifende gesellschaftliche Transformation legt das Erfordernis ein neuen Pro-
duktionsregimes nahe — zumal die gegenwirtige wirtschaftskulturell eingebettete
Produktionsweise von Wohlstand zu den zentralen Ursachen der in vielerlei Hin-
sicht zu tberwindenden anthropogenen Umweltzerstorung gehére (Zeller 2020;
Lomfeld 2023, S. 52; Wesche 2023, S. 326-327).

So handelt es sich bei der hier thematisierten erweiterten Reichweite der Selbst-
transzendenz, wie in Teil B dargestellt, nicht allein um eine Transzendenz des
Horizontes des Individuums und die Uberwindung egozentrischer Ansichten, son-
dern um eine Form der responsiven Selbsttranszendenz, die sich tiber die Sphire
der menschlichen Sozialwelt hinaus in die Naturwelt hinein erstreckt. Dabei wird
anerkannt, dass der Mensch nicht nur ein Sozialwesen, sondern dariiber hinaus ein
Naturwesen mit Geist ist (Schulz-Nieswandt 2023a, 2024).

Etwas anders gesagt: Eine auf die Naturweltsphire erweiterte Responsivitit und
Solidaritdt beruht auf der Erkenntnis, dass das Ich nur im Wir méglich ist und
zugleich das Wir wiederum im Ich einen Knotenpunke findet, wodurch sich diese
beiden Pole der menschlichen Personalitit wechselseitig ineinander verflechten.
Dieses Wir ist eben zum einen ein sozialweltliches Wir und zum anderen ein
gesamtweldliches, natur-allzusammenhingendes , Wir“ — das emergente Ganze des
Lebens. Auf kollektiver Ebene lief3e sich Selbsttranszendenz somit als Miteinander-
transzendenz oder , Wir“-Transzendenz verstehen, die sich einerseits als notwendi-
ges Fundament dieses Wandels entfalten muss und andererseits zugleich als Ziel
gelingender Vergemeinschaftung fungiert — einer Form der Vergemeinschaftung,
die jedoch erst im Erfahrungsraum responsiver Selbsttranszendenz einleuchtend
ersichtlich wird. Das mag epistemisch ein durchaus verschachtelter Befund sein,
ist aber eben keineswegs undurchdringbar. Wie lassen sich diese Ansichten zum
Mensch-Sein im Natur-Allzusammenhang nun im Lichte genossenschaftsartiger
Daseinsgestalt(ung) ausformulieren?

5.2 Der ,eidgendssische Bund“ der 6kosozialen Weltgenossenschaft

Aus Teil A und B wurden zwei Punkte ersichtlich, an die ich an dieser Stelle
nochmals erinnern will:

a) Es ist eine tiefgreifende rechtliche Transformation denkbar — der Vertrag mit
der Natur:
Gemeint ist eine rechtliche Neuausrichtung, die eine wesentlich stirkere Inte-
gration okologischer Nachhaltigkeitsziele in bestehende, auf Humangerechtig-

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 Malte Mobius

keit ausgerichtete Rechtsstrukturen vorsicht. Dazu gehort neben einer Erweite-
rung des zwischenmenschlichen Gesellschaftsvertrags und der Menschenrechte
eben die Einfithrung einer neuen Form der Rechtssubjektivitit der Natur
und ein (Gesellschafts-) Vertrag mit der Natur (Serres 1994; Kersten 2022) —
Konzepte, die in modernen Gesellschaften ansatzweise diskutiert werden, aber
bislang kaum institutionalisiert sind.

b) Es braucht ein kulturelles Fundament der Transformation — die nicht-kontrak-
tuellen Voraussetzungen des Vertrags mit der Natur: Diese tiefgreifende Trans-
formation kann nicht allein durch rechtliche Innovationen etabliert werden.
Sie muss von einer entsprechenden inneren Haltung und einer tragfihigen
kulturellen Grundlage getragen sein, die als Voraussetzung fiir die Wirksamkeit
und gesellschaftliche Akzeptanz eines Vertrags mit der Natur fungiert.

Hier lisst sich an die Idee vom ,heiligen Bund der Freiheit® (Schulz-Nieswandt
2022) oder etwas genauer, dem ,eidgendssischen Bund tiber die Miteinanderfreiheit
in Miteinanderverantwortung® (Schulz-Nieswandt 2023b, S.133) andocken, der
als eine solche ,nicht-kontraktuelle Voraussetzung des Kontrakts“ betrachtet werden
kann.

Schulz-Nieswandt beschreibt die Entstehung des heiligen Bundes im Rahmen eines
Entwicklungsprozesses des Miteinanderverhiltnisses — vom ,Gegeneinander iiber
ein Nebeneinander zu einem Miteinander® (Schulz-Nieswandt 2024f, S.75). Ziel
dieses Prozesses ist es, eine ,humangerechte Ordnung der Freiheit angesichts der Pa-
thosophie der Vulnerabilitit und des destruktiven Potenzials [...] des homo abys-
sus“ (Schulz-Nieswandt 2024f, S.75) zu schaffen. Damit wird gewissermaflen cin
zivilisatorisches Gegengewicht zu den Abgrindigkeitspotenzialen des Menschen an-
gestrebt. Die zivilisatorische Funktion des ,fundamentalkonstitutive[n] eidgendssi-
sche[n] Bundes“ besteht somit darin, ein ,Anker des Zusammenhalts der Welt“
(Schulz-Nieswandt 2025, S. 159) zu sein — verstanden als Essenz der gesellschaftli-
chen Verwirklichung der Sakralitit der Person:

[Der] Rechtsstaat, der tiber Art. 2 GG im Horizont von Art. 1 GG wacht, kann seine eigenen nor-
mativen Geist-Voraussetzungen nicht aus eigener Kraft heraus erzeugen und sicherstellen, sondern ist
auf die diesbeziigliche Fihigkeit und Wollens der Zivilgesellschaft angewiesen. Die Sittlichkeit des
Staates [...] setzt die Sittlichkeit der Zivilgesellschaft voraus. [...] Es bedarf einer kollektiv geteilten
Idee als ein archimedischer Anker: Gemeint ist ein fundamentalkonstitutiver eidgendssischer Bund
tiber die Akzeptanz der Perspektive der Reziprozitit der respektvollen Achtung der Mitmenschen.
[...] Es ist ein Bund des a-theistischen, post-sikularen Glaubens an eine Idee. Es ist nicht ein Vertrag
iiber die Interessen, sondern ein Bund iiber eine archimedische Kernidee als Anker des Zusammen-
halts der Welt. Die Sakralitit der Person bedarf einen sakralen Bund (Schulz-Nieswandt 2025:
S.158)

Der eidgendssische Bund lisst sich somit in seinem Modus der Gemeinschaftsbil-
dung von der bloflen Vertragsgesellschaftlichkeit der Interessengemeinschaft ab-
grenzen. Dem entgegen stellt der eidgendssische Bund eine Kulturform tiefergrei-
fender Verbundenheit. Zugleich ist der eidgendssische Bund eine Kulturform der

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 243

Vergemeinschaftung, die jedoch erst noch heranwachsen muss. In diesem Zusam-
menhang ist bei Schulz-Nieswandt vom Paideuma der genossenschaftlichen ,Kol-
lektivseele des eidgendssischen Bundes (Schulz-Nieswandt 2025, S. 128) die Rede
(siche auch Schulz-Nieswandt 2024c, S. 184). Der Begriff Paideuma, der seinen Ur-
sprung in der griechischen Antike hat (Jager 1936), beschreibt den kulturellen Geist
einer Epoche oder Gesellschaft (Frobenius 1921). Man kann das Paideuma also als
ein sich fortwihrend aktualisierendes Produke der Selbsterzichung verstehen. Bei
Schulz-Nieswandt (2023c¢, 2025) wird diesbeziiglich der Gedanke der Genossen-
schaftsidee als wichtige kulturgrammatische Stiitze eines Kulturwandels betont.
Dieser Wandel steht im Zeichen der Offenheit zur solidarischen Vergemeinschaf-
tung, die sich sodann auch auf eine Form der solidarischen Vergemeinschaftung mit
der Natur bezichen ldsst. Dadurch wird zugleich deutlich, dass die Entwicklung von
Kulturformen der Vergemeinschaftung in Freiheit, Gleichheit, Solidaritit auf sozia-
le und kulturelle Lernprozesse (Schneupflug/Franz 2012; Schulz-Nieswandt 2024c,
S.266f.) angewiesen ist — und es gibt wohl noch viel zu lernen tiber die Art und
Weise der Eingebundenheit der menschlichen Freiheit in den Natur-Allzusammen-
hang.

Ein wichtiger Zugang zu diesem Themenkomplex liegt somit darin, dem gesamten
Geflecht aus Externalititen Beachtung zu schenken, in dem sich das menschliche
Dasein ereignet:

Auf der Grundlage einer Empathie-gestiitzten Prosozialitit geht es um die Minimierung negativer
Externalititen und um die Optimierung positiver Externalititen in der sozialontologisch unvermeid-
baren figurativen Interdependenz der Menschen. In diesem Sinne hatte Kant in weltbiirgerlicher Ab-
sicht auch den Traum einer Weltgenossenschaft angedacht (Schulz-Nieswandt 2023d, S. 1131).

Aus der Perspektive des homo mundanus (Welsch 2011) befindet sich der Mensch in
cinem Gegenseitigkeitsverhiltnis zur Natur, das auf wechselseitiger Beeinflussung
beruht. Vor dem Hintergrund anthropogener Umweltzerstérungen ldsst sich aller-
dings deutlich infrage stellen, inwiefern hier tatsichlich eine Form der Gegenseitig-
keit im Sinne eciner ,reziproken Ermoglichung® (Schulz-Nieswandt 2024b, S. 114)
besteht. Vielmehr werden jedoch negative Externalititen sowohl gegeniiber der Na-
tur als auch gegeniiber zukiinftigen Generationen systematisch ignoriert und damit
negative Konsequenzen billigend in Kauf genommen.

Schulz-Nieswandt betont daher, diese Hinsichten der Naturgebundenheit des Men-
schen auf die Diskussionen des sozialen Fortschritts zu beziehen.

Es geht also um innovative Beitrige zur humangerechten Progression der Miteinanderfreiheit in Mit-
einanderverantwortung, auch mit Blick auf zukiinftige Generationen und auf das Recht der Natur
auf nachhaltige Entwicklung aus der Haltung der Ehrfurcht vor dem Leben heraus. Dieser letzte As-
pekt verweist uns darauf, die ganze Problematik von Fortschritt und Innovation nicht nur auf die
mitmenschliche Sozialsphire zu beziehen, sondern den prometheischen Menschen im Gesamtzusam-
menhang des Anthropozins zu betrachten (Schulz-Nieswandt 2024c, S. 220).

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 Malte Mobius

Es kommt also zentral auf das Erlernen einer Haltung der Ehrfurcht vor dem Leben
an, um den ,prometheischen Menschen im Gesamtzusammenhang des Anthropo-
zins® (Schulz-Nieswandt 2024c, S. 220) zu betrachten und um eine Perspektive zu
entwickeln, die die Anforderungen des gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzu-
sammenhang erkenndich macht und sodann Wege aufzeigt, diesen Anforderungen
angemessen gerecht zu werden.

Das Prinzip des eidgendssischen Bundes kann also a) als Anker des Gesellschaftsver-
trags auf Wertgrundlage der Sakralitit der Person (Joas 2011) fungieren und b)
als Anker der Vergemeinschaftung mit der Natur verstanden werden, wobei der
Mensch sich a/s Natur identifiziert und im Horizont der Miteinanderverantwortung
eines homo mundanus (Welsch 2012) versteht. Die allzusammenhangsorientierten
Verbundenheitserfahrungen bilden somit das geistig-kulturelle Fundament, auf des-
sen Basis die Natur als Rechtssubjeke im Natur(gesellschafts)vertrag realisiert wer-
den kann — ganz im Sinne der nicht-kontrakeuellen Voraussetzungen des Kontrakes.
Analog dazu lassen sich diese Verbundenheitserfahrungen des homo mundanus als
wichtige kulturgrammatische Sdule des Zivilisationsmodells ciner 6kosozialen Na-
tur-Weltgenossenschaft betrachten, die nun im nichsten Unterkapitel behandelt
wird.

5.3 Die Skizze einer Natur-Weltgenossenschaft

Hierzu soll nun, zumindest in groben Konturen, das Konzept der kantanischen
Weltgenossenschaft tiber die Sozialweltsphire hinaus skizziert werden. Der Begriff
der kantianischen ,,Weltgenossenschaft (Kant 2018 [1797]) umschreibt im Grunde
eine friedliche, rechtlich geregelte Form des Zusammenlebens, in der Menschen
und Staaten auf der Grundlage gegenseitiger Achtung und Kooperation agieren.
Die Idee ist, dass die Menschheit durch gemeinsame moralische und rechtliche
Prinzipien vereint wird. Kants Fokus lag dabei jedoch hauptsichlich auf morali-
schen, rechtlichen und politischen Beziehungen zwischen staatlich verfassten
menschlichen Gemeinschaften und nicht auf der dkologischen Verantwortung die-
ser Gemeinschaften. Ich folge hierbei der Beurteilung von Welsch (2012,
S.183-216), indem ich annehme, dass Kants Perspektive ,,anthropisch, also vom
Menschen ausgehend gedacht ist und leite daraus als Kritik am anthropozentrischen
Horizont der kantianischen Weltgenossenschaft ab, dass darin die (Natur-) Welthat-
tigkeit des Menschen ignoriert wird.

Das weltgenossenschaftsartige Miteinander ist bei Kant zwar auf zwischenstaatliche
und zwischenmenschliche Beziechungen ausgerichtet, wird jedoch nicht ckologisch
transzendiert — zumindest nicht in dem Sinne, dass die Welt- und Naturhaftigkeit
der menschlichen Existenz tiefgreifend eruiert worden wire. Geht man hingegen
davon aus, dass das ,Dasein genossenschaftlicher Art [ist], sofern es sich in einem
»Gegenseitigkeitsverhiltnis der reziproken Erméglichung® (Schulz-Nieswandt
2024b, S. 114) vollzieht, so ist zugleich zu bedenken, dass sich das menschliche Da-

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 245

sein im Natur-Allzusammenhang ebenfalls in einem solchen Gegenseitigkeitsver-
haltnis der Reziprozitit befindet. Angesichts von Ausbeutungsverhiltnissen, Um-
weltzerstorung und des Artensterbens kann jedoch gegenwirtig nur bedingt von
wechselseitiger Ermoglichung gesprochen werden — ob sich daran etwas dndert, bleibt
offen. So kommt es auf das Potenzial des Menschen an, sich in seinem Mensch-Sein
als Teil des Allzusammenhangs zu reflektieren und ein Selbstverstindnis zu entwi-
ckeln, das seine Naturwelthaftigkeit in das eigene Selbst-Sein integriert. Dieses neu-
artige Selbstverstindnis markiert den Wandel vom homo civilis, der sich primir im
Horizont der Zivilisation verortet, zum homo mundanus, der sich im Kontext seiner
Welthaftigkeit erfahre (Welsch 2012). Vor diesem Hintergrund ldsst sich die in an-
thropischer Perspektive gedachte kantianische Weltgenossenschaft durch die Einbe-
zichung der Naturweltsphire konzeptionell erweitern — um der (Natur-) Welthaftig-
keit des Menschen im gesamten Ausmafd des Natur-Allzusammenhangs gerecht zu
werden.

Die Erweiterung lisst sich folgendermafien darstellen:

1. Vom Gedanken der kantianischen Weltgenossenschaft...
— gemeint ist hier eine weltumspannende Assoziation der Menschen im Be-
kenntnis zur Miteinanderfreiheit in Miteinanderverantwortung und im Modus
(sozial-)weltgenossenschaftlichen Miteinanderbewusstseins, wie sie der Heiligen
Ordnung der Menschenwiirde entspriche (siche Teil B; sowie Mobius 2020;
Schulz-Nieswandt 2017) —

2. ... hin zur Erweiterung als Natur-Weltgenossenschaft;

im Sinne von Miteinanderfreiheit in Miteinanderverantwortung in natur-
weltgenossenschaftlichem Miteinanderbewusstsein. Eine Form des Miteinan-
ders, wie sie etwa eciner Gestalt der ,Flourishing Earth Community® (Tu-
cker/Swimme 2011) entspriche (siche Teil B; sowie Mobius 2023; Schulz-
Nieswandt 2023f, Halfbrod 2020; Zeller 2020); und die wiederum als Kul-
turgrammatik der Anerkennung der Natur als Rechtssubjeket etabliert werden
kann (Serres 1994; Schweitzer 2020; Kersten 2022; Lomfeld 2023; Latour/
Schultz 2022).

Auf diesen Pfaden des Wandels geht es also darum, Kulturgrammatiken responsiver
Selbsttranszendenz hervorzubringen, die das menschliche Selbstverstindnis als Teil
der Natur offenbaren. Dies kann im Grunde als eine Erweiterung des Horizontes
des cidgendssischen Bundes betrachtet werden, der alle Aktanten des Natur-Allzu-
sammenhangs miteinbezieht. So verliuft der hier skizzierte Wandel ausgehend von
der Erkenntnis existenzieller Naturgebundenheit hin zu einer Kulturgrammatik
der genossenschaftlichen Naturverbundenheit. Er beschreibt ein erweitertes Mitein-
anderbewusstsein entlang der Sequenzen der Selbsttranszendenz der Sozial- und
Naturweltsphire. Diese Sequenzen verkorpern wiederum zugleich zentrale Voraus-
setzungen als auch Facetten der Zielgestalt der gesellschaftlichen Verwirklichung der
Miteinanderfreiheit in Miteinanderverantwortung im Natur-Allzusammenhang.

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 Malte Mobius

5.4 AuBerdem: Auf dem Weg zu einem neuen Wirtschaftsethos?

Aus dem Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang
lisst sich somit auch ein neues Wirtschaftsethos ableiten; ein Wirtschaftsethos,
das nicht nur auf die Wohlstandsgewinnung durch materielle Produktion abzielt,
sondern ebenso eine umfassende und vielschichtige Sorgearbeit fiir eine intakte
Okologie sowie die Wiederherstellung der durch anthropogene Einfliisse verlorenen
okologischen Vielfalt ausdriicklich miteinschliefft. Entgegen anthropozentrischen
Orientierungen der Wohlstandsgewinnung, die auf einem Gegeniiber von Mensch
und Natur beruhen, ist das menschliche Dasein tatsichlich jeden Tag aufs Neue
ein integraler Teil des Natur-Allzusammenhangs — eines Zusammenhangs, dessen
Reichhaltigkeit jedoch durch extraktivistischen Raubbau nachhaltig geschidigt
wird. Auf der Suche nach einem Ausweg ist daher auch vom Ubergang von einer
extraktivistischen Wirtschaftsweise die Rede, worin die Natur als Ressource objek-
tifiziert wird und ohne Riicksicht auf deren Nachhaltigkeit ausgebeutet werden
darf, hin zu einer post-extraktivistischen Wirtschaftsweise, worin stirker auf die
pluralistische Wechselseitigkeit des nachhaltigen Zusammenlebens auf einem leben-
digen Planeten geachtet wird (Zeller 2020; Fladvad/Busse 2023; Kramm/Wesche
2024). Dies beschreibt besagten Wandel, der im Falle seines Eintretens zahlreiche
Lernprozesse mit sich bringen wird (Puk 2024) — und auch bringen muss, denn
Konflikte sind unvermeidbar. Umso entscheidender ist deshalb die Frage, wie mit
den Konflikten umgegangen werden soll, die im Zuge einer solchen neuartigen
Handhabung des Verhiltnisses von Mensch und Natur entstehen.

Ein unter solchen Gesichtspunkten konzipiertes solidarisches Wirtschaften im
Lichte des Natur-Allzusammenhangs erfordert die Férderung der Mitglieder einer
sodann holistischen, dkosozialen Solidargemeinschaft des planetaren Lebens, denn
es ist davon auszugehen, dass das menschliche Wohl und das Wohl der Natur
ineinander integriert sind — im Grunde handelt es sich um ein und dasselbe pluralis-
tisch-holistische Wohl. Es geht somit um die Anschauung, das holistische Wohl des
Lebens als einen Wert an sich anzuerkennen, dem sowohl im Ganzen als auch in
seinen Einzelteilen Respekt und Achtung gebiihrt. Zugleich kommt dem Menschen
als einem besonders bewusstseinsfihigen und eigensinnig kreativen Element in
der Dynamik des Lebens zudem eine besondere Verantwortung gegeniiber dem
Natur-Allzusammenhang zu. Entscheidend ist dabei, dass er die Konsequenzen
seines Handelns erkennt, sie im Kontext des Natur-Allzusammenhangs reflektiert
und seine moralische Verantwortung daraus ableitet.

Auf diesen Transformationspfaden ist die Entwicklung solidarischer Formen genos-
senschaftlichen Vergemeinschaftens & Wirtschaftens von zentraler Bedeutung:

1. mit den Mitmenschen — durch Solidarisierung mittels responsiver Selbsttran-
szendenz in der Sozialweltsphire, und

2. mit der Natur — durch Solidarisierung mittels responsive Selbsttranszendenz in
der Naturwelesphire.

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 247

Wenn der Mensch die Natur zum Akteur und Rechtssubjekt erkliren kann, dann
kann er sich auch mit den Rechtssubjekten der Natur in ein genossenschaftliches
Verhiltnis setzen — und dabei die Interessen der Natur respektieren, die durch
den Menschen vertreten werden. Im Grundwertekanon eines erweiterten Zivilisati-
onsmodells, das den Gedanken der Menschenwiirde integrativ auf das Wohl der
Natur ausweitet, betrachtet sich der Mensch als in dieses Wohl eingebunden. Dieses
Wohl der Natur ist dabei bestimmt als jene Vielfiltigkeit des Okosystems, aus
dem der Homo sapiens hervorgegangen ist und das die Grundlage fiir die globale
Verbreitung und zivilisatorische Entwicklung des Menschen bildet. So kehrt die
Transzendenz des Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang zur aktiven Rolle des
Menschen selbst zuriick — eine Erkenntnis, der man sich jedoch 6ffnen muss und
woraus sich schliefllich auch die Moglichkeit ergibt, genossenschafiliche Solidarisie-
rung mit der Natur gemeinschaftlich als jene Daseinsgestalt zu entfalten, in der
das Potenzial des guten Lebens im Natur-Allzusammenhang verborgen liegt. Dieses
Potenzial gilt es gemeinschaftlich zu ent-decken — nicht zuletzt in der Art und
Weise des Wirtschaftens.

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malte Mobius

248

5.5 Zwischenfazit: Skizze eines Zivilisationswandels

Diese Zusammenhinge seien abschlieflend in einem Schaubild festgehalten:

esgydsjjeminjen iep uj
zuepuezsuejsq|es

<--+--<

eieyds)jemjeizog 1ep ui
Zuspuszsuen}sq|es

‘SNUWSTAREIIXF-1S0 :IN3N3SHRUYOSUIM

Ppelgnssiyoay sje smeN

n3eN Jop ayoey

MEN pun -1e1zog 1 ui)

eyosusssoussyaminIeN

181z N\

snuepunjj oWop sje -

NY-IMeN wile

1 19p soy3
{soylg ssuewnysues]

nu. : JIM

jalqosiyoay sje 1meN
1InjeN Jne 81ysey

(a18ydsiameizos Jep qjeyssuur)
eyosuassouaBlam

aieydsyemeizog
19p Ul 1B311BPI|0S 19p SOYI3 sayosuiuazodoiyuy

SIINID OWOH S)e ***

:8unJsisiiepijos

uapusbuisb

syaz|e
pun syissjje apyor
Wi SI9pUEURYIN

sep jsI (suteseq /

UBYOSLEPI0S

»Aunwwoy
ype3 bulysunol 4

Bunyegu3
Jap) Bap Joa
Jeysebleiz

19puUBMSUOIESIIAIZ 13])191ZUB}0d

SPINMUSYISUSI Jop Bunw

Bunupio abIvH

m::tm:uw

E_wwwewn_ww _.:_ .:_mEmm.m>‘.w_u

ayasiijod 8jyo1yoses
-suoneshiaiz

(uoymiod uooz)
Bunupio yoeu
slupnpag
ayolyosusw seq
ki
uieS-uasaimabue
-19puEuIdjNY
‘1apuBuIiN
Wi UuIsS-yosuay
“epjundsbuebsny

Ubersicht des hier thematisierten Zivilisationswandelpotenzials

Quelle: Eigene Darstellung

Abbildung 4

03.02.2026, 03:46:46.



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 249

Das Schaubild zeigt ein Modell eines potenziellen Zivilisationswandels, das in
drei vertikale Ebenen (a, b, ¢) gegliedert ist. Im Kern veranschaulicht es zwei
aufeinander aufbauende Sequenzen der Selbsttranszendenz, die die Entwicklung der
menschlichen Gemeinschaft im Lichte einer erweiterten Solidaritit beschreiben:

a) Der Ausgangspunkt des Modells ist das Menschsein als ,,Zoon Politikon® (Hof-
fe 2005; Aristoteles 2012, S. 6) — ein Wesen, das auf Gemeinschaft und Ord-
nung angewiesen ist. Zentral ist das Bediirfnis nach politischer Ordnung, das
im zivilisationsgeschichtlichen Prozess der Vergemeinschaftung verankert ist
und zu dem Bediirfnis nach politischer Selbstbestimmung fiihrt.

b) Zwei Sequenzen der Selbsttranszendenz als Grundlagen integraler Solidarge-
meinschaftlichkeit:

1. Selbsttranszendenz in der Sozialweltsphire, Responsivitit als homo civilis

als Heilige Ordnung der Menschenwiirde, im eidgendssischen Bund der
sozialen Freiheit:
Selbsttranszendenz bedeutet hier die Einsicht in die Verflechtungen der
eigenen Personlichkeit mit der sozialen Mitwelt. Gemeinschaftliche Soli-
daritit entsteht durch die Uberwindung von Gegeneinander und Neben-
einander hin zu einem achtsamen Miteinander, das von responsiver Rezi-
prozitit geprigt ist. Diese Haltung fordert Inklusion, Partizipation und
Chancengerechtigkeit, getragen von dem Geist der Menschenwiirde und
der Ehrfurcht vor dem Menschen. Ziel hierbei ist es, ein Fundament
fiir soziale Gerechtigkeit und Zusammenhalt zu schaffen, das den Gemein-
wohlgedanken im Horizont des zwischenmenschlichen Miteinanders ver-
ankert.

2. Selbsttranszendenz in der Naturweltsphire, Responsivitit als homo

mundanus, als Advokat der Flourishing Earth Community, im eidgendssi-
schen Bund der dkosozialen Freiheit:
Die Erweiterung der Solidaritit auf die Naturweltsphire bedeutet, den
Menschen nicht als Beherrscher der Natur, sondern als Teil des planetaren
Lebens zu begreifen. Dies umfasst eine Ehrfurcht vor der Natur als eigen-
stindigem Wert, die Verantwortung fiir nachhaltiges Wirtschaften und
den Schutz der natiirlichen Vielfalt einfordert. Diese Perspektive erkennt
an, dass das Wohl des Menschen untrennbar mit dem Wohl der Natur
verbunden ist.

Responsive Selbsttranszendenz wird somit als Schliissel zu einem Kulturwandel
betrachtet, der den Horizont der gemeinschaftlichen Solidaritit schliefSlich auf
den Natur-Allzusammenhang erweitert. Die daraus hervorgehende Haltung
bildet die Grundlage fiir ein genossenschaftliches Weltverhiltnis, das sowohl
soziale als auch 6kologische Gerechtigkeit umfasst. Die Idee der genossen-
schaftlichen Solidarisierung dient dabei sowohl als Weg als auch als Ziel einer
integralen Gemeinschaftlichkeit, die die Herrschaft iber Mensch und Natur

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 Malte Mobius

gleichermaflen tiberwinden soll. Ein solches genossenschaftliches Ethos fordert
nicht nur Achtsamkeit und Responsivitit gegeniiber den Bediirfnissen der
Mitwelt, sondern ermdglicht auch die Entwicklung eines ganzheitlichen Ver-
antwortungsbewusstseins im Sinne eines solidarischen, nachhaltigen Daseins.

¢) Das Ziel ist die Gestaltung einer integralen ,Flourishing Earth Community®,
in der Solidaritit und Verantwortung auf soziale und natiirliche Systeme ausge-
dehnt werden. Diese Perspektive wird als Ubergang von einem anthropozentri-
schen zu einem transhumanen Ethos beschrieben. Das Modell zeigt, wie die
Integration von Menschenwiirde und Naturverbundenheit die Grundlage fiir
einen nachhaltigen Zivilisationswandel schafft. Es verbindet ethische, kulturelle
und politische Dimensionen und stellt die Genossenschaftsidee als Weg und
Ziel einer solidarischen und nachhaltigen zivilisatorischen Ordnung des gelin-
genden 6kosozialen Miteinanders dar:

Die Dynamik der Selbsttranszendenz der menschlichen Person ist die Voraussetzung wie auch Ziel
des sozialen Erlernens einer solidarischen Welt in der Form der Genossenschaftsidee (Schulz-Nies-
wandt 2025, S. 153).

Der Zivilisationswandel hin zur rechtlichen sowie kulturgrammatischen Implemen-
tation der Natur als Rechtssubjekt (auf kontraktuell-rationaler sowie nicht-kon-
trakeueller, a-rationaler Ebene) ldsst sich somit im Kern als ein neuartiges genos-
senschaftliches Projekt der Vergemeinschaftung betrachten: als post-kantianische
Natur-Weltgenossenschaft. Eine Form der Gemeinschaftlichkeit, die nicht nur aus
wirtschaftlichem Nutzen oder als Rahmen der Gemeinschaftsbildung zwischen
Menschen resultiert, sondern die Betrachtung des Gemeinschaftlichkeitsgedanken
mit dem Natur-Allzusammenhang als Begriindungsbasis einer holistischen Perspek-
tive auf die integrale Gemeinschaftlichkeit des Lebens umfasst, getragen von der
Erkenntnis, dass das Ich im Wir ist bezichungsweise das Wir im Ich. Dieses ,, Wir®
ist ein sozialweltliches Wir und dariiber hinaus ein gesamtweltliches, allzusammen-
hingendes Wir, das es perspektivisch zu erlernen gilt (Schulz-Nieswandt 2017a,
2023b).

Wenn man der Erweiterung des Prinzips der Miteinanderfreiheit und Miteinander-
verantwortung auf die Ebene des Natur-Allzusammenhangs folgt, dann braucht
es auch eine andere Wirtschaftsethik. Und weil das Verwirklichungsgeschehen
von Ethik wiederum von Kultur getragen werden muss, scheint auch ein neues
Wirtschaftsethos geboten, das das integrale Weltverstindnis des Natur-Allzusam-
menhangs in eine entsprechende, handlungsleitende Haltung zum Sein integriert
— hier erscheinen genossenschaftliche Formen als geeignete alternative Formen des
Wirtschaftens, da sie sich weniger durch Herrschaft und Ausbeutung auszeichnen,
sondern vielmehr durch Achtsamkeit auf das gemeinsame Wohlergehen (Schulz-
Nieswandt 2003).

Dieser Kulturwandelschritt lisst sich versinnbildlichen als Ubergang vom Men-
schen als Holzfiller des Seins, der kraft seiner technologischen Wirkmichtigkeit der

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 251

Natur Giiter abringen kann, die dem Wohl des Menschen férderlich sind, hin zum
Bild des Menschen als Forster des Seins, in dem der Mensch sich mit einer Rolle
und Stellung als Akteur kreativer Sorgearbeit an der Gesamtgestalt des Lebens iden-
tifiziert (Mobius 2023). Damit wird ein solidarisches Wirtschaften im Lichte des
Ethos des Allzusammenhangs konzipiert, das die Forderung aller Mitglieder einer
okosozialen Solidargemeinschaft des planetaren Lebens zum Ziel hat. Eben weil das
menschliche Wohl in das Wohl der Natur integriert ist, kommt es darauf an, den
,biniren Code des Dualismus von Kultur und Natur zu tiberwinden“ (Schulz-Nies-
wandt 2023f, S.430). Ausgehend vom Mensch-Sein im Natur-Allzusammenhang
ist es, wie bereits gesagt, im Grunde ein und dasselbe Wohl. Im Namen der re-
sponsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang darf man hoffen, dass
dieser Erkenntnis Taten folgen.

6. Fazit

Mensch-Sein bedeutet, sich den Daseinsherausforderungen zu stellen und sich
wechselseitig darin zu befihigen, fiireinander Sorge zu tragen und Strukeuren
der Daseinsvorsorge zu entwickeln — Strukeuren, die die gelingende Charakterent-
wicklung der menschlichen Person hin zu einem schénen, wahren, guten Dasein
ermoglichen (Schulz-Nieswandt 2017a; 2024b). Die Freiheit der Personlichkeits-
entfaltung ist dabei von Natur aus als gebundene Freiheit zu verstehen, die des
kooperativen Miteinanders und der achtsamen Fiirsorge bedarf. Als soziales Wesen
ist der Mensch auf seine Mitmenschen angewiesen, um ein gelingendes Leben
entfalten zu kénnen. Ein gelingendes Dasein hingt jedoch nicht allein von dem
Interaktionsgeschehen innerhalb der menschlichen Mitwelt ab, sondern auch von
der natiirlichen Mitwelt. Es darf nicht verdringt werden, dass der Mensch nicht nur
im Rahmen der zwischenmenschlichen Sphire Wohlstand erzeugt, sondern diesen
zugleich extraktivistisch der Natur entzieht. Tatsichlich ist die Geschwindigkeit von
Modernisierung sowie des Bevolkerungs- und Produktionswachstums der letzten
hundert Jahre historisch beispiellos — sie fiihrte jedoch zugleich zu einer massiven
Reproduktionskrise von Okosystemen. Die Folgen des menschlichen Handelns
im Klimawandel und das Artensterben machen zunehmend deutlich, dass dieses
moderene Produktionsregime an seine 6kologischen Grenzen st6f8t (IPBES 2019,
IPCC 2024, Club of Rome und Council on the Human Future 2024). Spitestens
seit der industriellen Revolution ist die weitgehende Koexistenz von Mensch und
Okologie aufgehoben (siche hierzu auch: Marx 1867). Der Mensch hat sich im
Zuge weitreichender Hochindustrialisierung im 19. und 20. Jahrhundert zu einem
entscheidenden dkologischen Faktor entwickelt — in einem Ausmafl, dass sein
cigener Einfluss auf die Naturwelt nicht nur fir Klima, Tier- und Pflanzenwelk,
sondern auch fiir die menschliche Zivilisation selbst existenzielle Risiken birgt. Wie
lasst sich nun die anthropogene Naturzerstérung und existenzielle Selbstgefdhrdung
der Menschheit eindimmen? Angesichts der existenziellen Gesamtsituation der
Menschheit im 21. Jahrhundert erscheint es duflerst dringlich, reflektierte und wert-

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 Malte Mobius

fundierte Antworten auf die Frage zu entwickeln, was als angemessener Umgang
mit einer solchen Situation betrachtet werden sollte. Diese Antwortsuche bildet
zugleich die zentrale Ausgangsfragestellung des vorliegenden Aufsatzes.

Im Zuge dieser Untersuchung wurde sodann dargelegt, warum eine tiefgreifende
Verhaltensinderung und damit einhergehende Transformationsbereitschaft des
Menschen notwendig erscheint und wie diese Transformationsbereitschaft mit
einem verinderten Verstindnis des menschlichen Weltverhiltnisses synergiert. Es
wird argumentiert, dass anstelle des Modus der Herrschaft gegeniiber der Natur ein
Miteinander mir der Natur angemessen erscheint, das neben der Ehrfurcht vor dem
Menschen auch die Ehrfurcht vor der Natur miteinschlief$t (Schweitzer 2013). Es
geht also um eine Erweiterung des Horizonts der Achtsamkeit, die sich als Kern-
merkmal des Zivilisationsmodells der ,Flourishing Earth Community® (Tucker/
Swimme 2011, S. 113; Mobius 2023) verstehen lisst, die neben einer 6kosozial ori-
entierten Werthaltung ein neues, integrales Verhiltnis von Mensch und Welt offen-
bart. Dies wurde abschlieflend dann als die Geistkultur einer (Natur-)Weltgenos-
senschaft des Lebens beschrieben.

Wie konnen diese zunichst abstrakten theoretischen Uberlegungen zu einem mog-
lichen Transformationsgeschehen in eine anschaulichere Form tiberfiihrt werden?

A) Transformation auf rechtlicher Ebene

Rein konzeptionell ist die Ausdehnung anthropozentrisch orientierter Naturschutz-
rechte, also die Rechte des Menschen auf Natur, bereits weit fortgeschritten. Dariiber
hinaus existieren jedoch ebenfalls Ansitze, in denen der Natur selbst Rechte auf
eigene Nachhaltigkeit zugesprochen werden, etwa durch die verfassungsrechtliche
Anerkennung der Natur als Rechtssubjeke in Ecuador und Bolivien (Knauf§ 2020).
Solche rechtdichen Entwicklungen kénnen durchaus als richtungsweisende Vorbil-
der dienen. Gleichwohl stellt sich die Frage, ob die Einfithrung der Rechtssub-
jektivitdt der Natur auch als prakeikable Antwort auf gegenwirtige 6kologische
Herausforderungen gelten kann. Als Ergebnis der hier angestellten Untersuchungen
lasst sich diese Frage insgesamt bejahen — unter bestimmten Voraussetzungen: a)
Es miissen noch einige rechtliche und ethische Fragen geklirt werden, insbesonde-
re zur Abwigung dieses erweiterten Spektrums der Rechtssubjekte. b) Es sollte
beachtet werden, dass diese Transformationen konflikttrichtig sind (Stichwort: Ei-
gentumsrechte) und deren Losung nicht nur rechtliche, sondern auch strukturelle,
institutionelle sowie soziale und kulturelle Innovationen verursachen wird, also
ein Wertewandel auch mit einem Kultur- und Strukturwandel einhergehen muss.
¢) Zudem muss beriicksichtigt werden, dass ein solcher Wandel eine Kultur der
responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang erfordert, die auf der
Ethos-Ebene diese neuen Formen der Rechte der Natur im Lichte der Umweltethik
des pluralistischen Holismus untermauert (Gorke 2010; Schweitzer 2020; KnaufS
2020; Ladwig 2023).

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 253

Da die Natur jedoch gegeniiber dem Menschen weder fiir sich abstimmen noch
sich juristisch aussprechen kann, muss der Mensch dies in der Rolle des Advokaten
der Natur (Wesche 2023, S.298) iibernehmen und ihre Anspriiche gegeniiber der
menschlichen Zivilisation vertreten, verteidigen und durchsetzen (Latour 2010;
Serres 1994). Dartiber hinaus geht es um eine Transformation des Mensch-Welt-
Verhiltnisses, die diesem Wertewandel durch ein starkes kulturelles Fundament
nachhaltige Schubkraft verleiht und dabei die anthropozentrische Perspektive auf
das menschliche Verhiltnis zur Natur iiberschreitet.

B) Transformation auf Ethos-Ebene

Die nihere Betrachtung des Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang eroffnet
Perspektiven auf das Phinomen des planetaren Lebens als Schauplatz evolutiver
Differenzierungen. Diese Differenzierungen sind durch den Allzusammenhang ihrer
Werdung und ihres Werdens als Ganzheit eines Prozesses dynamischer Kreativitit
miteinander verbunden. Eben durch diese seinsgeschichtiche Verkettung ist das
Ganze mehr als die Summe seiner Teile — ein Umstand, der sich durchaus seins-
tief bestaunen lisst. Wenn man sich aus dem individualistisch-egozentrischen bezie-
hungsweise anthropozentrischen Selbstbild (selbst) transzendiert, betrachtet sich das
eigene Bewusstsein zunchmend als integralen Bestandteil dieses Allzusammenhangs.
Anders betrachtet reflektiert sich dieser Allzusammenhang wiederum als menschli-
ches Bewusstsein, da es nicht zuletzt Prozesse des Werdens der Welt sind, die in
diesem Zustand der bewussten Reflexion im menschlichen Subjekt kulminieren —
hin zu einem integralen Weltselbstbild. Der naturehrfiirchtige Mensch hat, wenn
man so will, die ,Ehre®, dasjenige Momentum der Bio- und Kosmogenese zu
verkdrpern, worin sich das menschliche Bewusstsein als passiver wie auch aktiver
Teil dieses Seinszusammenhangs begreift (Schulz-Nieswandt 2023e, 2024b). Der
Mensch befindet sich dabei unausweichlich iz Natur-Allzusammenhang, unabhin-
gig davon, ob er sich dessen bewusst ist oder nicht. Man kann sich dieser Stellung
und Rolle in der Natur 6ffnen, sie ehrfiirchtig annehmen und Werthaltungen,
Weltanschauungen sowie moralische Gesinnungen entwickeln. Somit tibernimmt
man schliellich, auf Grundlage dieser Selbsttranszendenzerfahrungen, aktiv Ver-
antwortung fiir die Konsequenzen der eigenen Handlungen im Rahmen diese
Natur-Allzusammenhangs, in den die eigene Existenz so untrennbar verflochten ist.
Das ist die Entwicklungsrichtung des Ethos der responsiven Selbsttranszendenz im
Natur-Allzusammenhang.

C) Bezug zur Genossenschaftlichkeit

Will man Verantwortung fiir die eigenen Handlungen im Kontext des Natur-All-
zusammenhangs {ibernehmen, so kommt es darauf an, fiir die Wechselwirkungen
mit der Natur, die durch das innovative Bewusstsein beeinflusst werden, Sorge
zu tragen. Es geht in dieser Hinsicht sodann darum, Verhiltnisse responsiver Rezi-
prozitit gegeniiber der Natur zu entwickeln. Dabei ldsst sich die Vorstellung des

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 Malte Mobius

Gemeinwohls im Rahmen der Sozialweltsphire auf das Gemeinwohl im Rahmen
der Naturweltsphire ausweiten. Dieser Rahmen ist, wie es sich im Lichte des Natur-
Allzusammenhangs der menschlichen Existenz offenbart, ohnehin der eigendiche
Rahmen des menschlichen Wirtschaftens.

Die Entfaltung des genossenschaftlichen Kulturpotenzials im Lichte responsiver
Selbsttranszendenz des Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang bedeutet also,
den ausbeuterischen Antagonismus einerseits gegeniiber den Mitmenschen und
andererseits gegeniiber der Natur zu {iberwinden. Einsichten in die Naturgebun-
denheit der menschlichen Existenz sollten in diesem Kontext nicht nur als Projek-
tionsflichen der verzweifelten Besorgnis herhalten, sondern konnen vielmehr eine
Kraftquelle der Orientierung zur Vergemeinschaftung im Natur-Allzusammenhang
werden. Dies kann, trotz aller gut begriindbaren Zukunftsskepsis angesichts des
gegenwirtigen Weltgeschehens, dennoch zugleich geistigen Raum fiir motivierende
Hoflnung auf eine bessere Zukunft schaffen.

In der Herangehensweise, fiir die Natur Sorge zu tragen, indem man sich als
ein Teil von ihr identifiziert, schlummert gewissermaflen ein noch unerschlossener
(oder auch: im Zuge der Zivilisationsgeschichte vergessener) ,naturgenossenschaftli-
cher” Geist des Miteinanders im Natur-Allzusammenhang, der relevant wird, wenn
es darum geht, aus den kollektiven Potenzialen des gesamten Lebens auf dem
Planeten ein kooperatives, solidarisches und nachhaltiges Miteinander zu gestalten.
Der Begriff der Solidaritit wird hierbei in einem pluralistisch-holistischen Sinne
mit-weltlich gedacht. Wenn man sich dahingehend selbsttranszendiert und somit
als Teil der Natur identifiziert, kdnnte man hier anstelle der Modi des Gegeneinan-
ders und Nebeneinanders Modi des Miteinanders — oder auch eines Alseinanders —
erreichen, die den Einsichten aus der Erfahrung des Mensch-Seins im Natur-Allzu-
sammenhang in genossenschaftlicher Form gerecht werden.

Die Ideen der Natur als Rechtssubjekt, der responsiven Selbsttranszendenz im Na-
tur-Allzusammenhang und der genossenschaftlichen Vergemeinschaftung verbinden
sich zu einem Weg, der eine attraktive Moglichkeit bietet, den Herausforderungen
zu begegnen, denen ein allzusammenhangs-achtsamer Mensch im 21. Jahrhundert
gegeniibersteht. Dieser Weg der zweistufigen ,.eidgendssischen Vergemeinschaftung
— einerseits mit dem Mensch-Sein und andererseits mit den natiirlichen Akteuren
im Natur-Allzusammenhang als Mitglieder der Gemeinschaft des Lebens — stellt
eine (mogliche) Antwort auf die Sorge eines Teilnehmenden des Lebens fiir die
Welt dieses Lebens dar. Dies sind Erfahrungsinhalte responsiver Selbsttranszendenz
im Natur-Allzusammenhang, die den 6kosozial aufgeklirten und verantwortungs-
bewussten Menschen dazu anrufen, sich auf Grundlage der Bewusstwerdung des
Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang in den fortwihrenden Gestaltwandel
der Welt einzubringen.

Gemif dem in der Grundrechtecharta der EU festgeschriebenen Credo streben die
Mitgliedstaaten der EU einen Zustand der ,Einheit in Vielfalt” an. Diese Einheit

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 255

muss aber auch sozial gerecht sein, als solidarische Einheit mit dem Menschen,
was bereits herausfordernd erscheint. Noch komplexer wird es, wenn diese Einheit
auch okologisch gerecht sein muss — und eine solidarische Einheit in Vielfalt mir
der Natur und als Teil der Natur cinfordert, was bestchende Problemlagen und
Verteilungskonflikte weiter verschirft. Hier bietet sich die umweltethische Perspek-
tive des pluralistischen Holismus an, um eine ethisch fundierte und nachhaltig-
keitsbezogene Orientierung zu bieten. Als kulturelles Fundament bezichungsweise
nicht-kontraktuelle Voraussetzung lisst sich in diesem Zusammenhang das Ethos
der responsiven Selbsttranszendenz als Kernmerkmal eines Entwicklungspfads hin
zu dieser Solidarisierung mit dem Natur-Allzusammenhang festhalten, die auf die
Selbst-Identifikation des Menschen als Teil dieses Natur-Allzusammenhangs ange-
wiesen ist. Okosoziale Solidaritit auf der Grundlage responsiver Selbsttranszendenz
ist also nicht nur konzeptuell denkbar, sondern erweist sich auch in ethischer und
moralischer Hinsicht als durchaus logisch konsistent. Es ist allerdings noch ein Weg
vieler Schritte, die noch nétig sind, um von einer gesellschaftlichen Verwirklichung
dieses Zivilisationsmodells zu sprechen. Dennoch gibt es bereits einige Ansitze,
die darauf hinweisen, dass dieser Weg bereits angegangen wird. Diese Ansitze sind
sowohl im Groflen (6ffentlich, institutionell, politisch, im Gesellschaftsganzen) als
auch im Kleinen (alltiglich, kontemplativ, werthaltungs- und verhaltensreflexiv) in
der gesellschaftlichen Wirklichkeit erkennbar und eréffnen Maglichkeiten, kreativ
an dem damit verbundenen Transformationsgeschehen mitzuwirken. Die Theorie
der responsiven Selbsttranszendenz im Natur-Allzusammenhang beschreibt das geis-
tige Potenzial, diese Zukunftspfade des gelingenden Mensch-Seins erkenntlich zu
machen.

Literatur
Adloff, Frank und Tanja Busse (Hrsg.) (2023), Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem

Artensterben, Weinheim.
Aristoteles (2012), Politik, hrsg. von Eckart Schiitrump, Hamburg.

Armanski, Gerhard (1979), Uberlegungen Zum Verhiltnis von Mensch, Natur Und Gesellschaft,
in: PROKLA Zeitschrift Fiir Kritische Sozialwissenschaft, 9. Jahrgang, Heft 34, S. 109-24.

Barla, Josef (2023), Natur, Mensch und Gesellschaft im Anthropozin. Auf dem Weg zu einer
mehr-als-menschlichen Soziologie?, Boston/Berlin.

Bielefeldt, Heiner. (2024: Mehr als eine Subkategorie der Rechte der Natur, in: Zeitschrift fiir
Menschenrechte, 2024, 18. Jahrgang, Nr. 1, S. 182-189.

Birnbacher, Dieter und Andreas Kuhlmann (2006), Bioethik zwischen Natur und Interesse,
Frankfurt.

Blome-Drees, Johannes (2022), Kooperatives Wirtschaften in Genossenschaften, Berlin.

Boucher, David und Paul Kelly (Hrsg.) (1994), The Social Contract from Hobbes to Rawls,
London.

Boysen, Sigrid (2021), Die postkoloniale Konstellation: Natiirliche Ressourcen und das Vélker-
recht der Moderne, Tiibingen.

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 Malte Mobius

Biischer, Nick (2024), Soll es Rechte der Natur geben? Naturethisch-rechtsphilosophischer Essay
zu der Frage, ob der Natur der Status als Rechtssubjeke zukommen sollte, in: Natur und

Recht, Jahrgang 46. Heft 3, S. 165-171.

Buser, Andreas und Hermann Ott (2023), Zur Okologisierung des Rechts: Rechte der Natur als
Paradigmenwechsel, in: Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem Artensterben, hrsg.
von Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim, S. 159-176.

Club of Rome und Council for the Human Future (2024), Roundtable on the Human
Future: Final Report. Hosted by The Club of Rome and The Council for the Human
Future, www.clubofrome.org/wp-content/uploads/2024/08/Roundtable-Final-Report.pdf [Zu-
griff: 24.1.2025]

Crutzen, Paul (2002), Geology of Mankind, in: Nature, 415(6867), 23.

Damasio, Antonio (2013), Ich fiihle, also bin ich. Die Entschliisselung des Bewusstseins. 10. Aufl.
Miinchen: List.

Dannenberg, Jan (2021), Sozial-6kologische Krise und kollektives Landeigentum Eine (re)pro-
duktionstheoretische Analyse in Bukidnon, Bielefeld.

Degens, Phillip und Frank Adloff (2023), Wem gehért die Natur? Fiir ein erweitertes Commons-
Verstindnis, in: Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem Artensterben, hrsg. von
Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim, S. 193-206.

Descartes, Rene (2016), Abhandlung iiber die Methode, richtig zu denken und Wahrheit in den
Wissenschaften zu suchen, hrsg. von Guth, Karl-Maria, Berlin. (Original von 1637).

Durkheim, Emile (1977), Uber die Teilung der sozialen Arbeit, Frankfurt am Main.

Ellis, Erle (2018): Anthropocene: A Very Short Introduction, Oxford.

Fladvad, Benno und Tanja Busse (2023), Erndhrungssouverinitit und die Rechte der Natur: Syn-
ergien und Widerspriiche, in: Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem Artensterben,
hrsg. von Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim, S. 193-206.

Frankl, Viktor E. (1975), Arztliche Seelsorge, Wien.

Frobenius, Leo (1921), Paideuma: Umrisse einer Kultur- und Seelenlehre, Miinchen.

Gorke, Martin (2010, Eigenwert der Natur. Ethische Begriindung und Konsequenzen, Stuttgart.

Gutmann, Andreas (2021), Hybride Rechtssubjektivitit. Die Rechte der ,Natur oder Pacha
Mama" in der ecuadorianischen Verfassung von 2008, Baden-Baden.

Gutmann, Andreas (2023), Der globale Trend zu Rechten der Natur: Entsteht ein dekoloniales
und 8kologisches Recht von unten? in: Welche Rechte braucht die Natur? Wege aus dem Ar-
tensterben, hrsg. von Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim, S. 133-146.

Halfbrodt, Michael (2020): Das zweite konvivialistische Manifest: Fiir eine Post-Neoliberale
Welt, Bielefeld.

Heupel, Thomas (2018), Biokratie. Hat ein neues Konzept der Nachhaltigkeit vor dem Hinter-
grund der Generationen Y und Z sowie der kiinftigen Megatrends eine Chance?, in: Nachhalti-
ges Wirtschaften im digitalen Zeitalter, hrsg. von Gadatsch, Andreas, Hartmut Thne, Jiirgen
Monhemius und Dirk Schreiber, Wiesbaden, S. 3-15.

Hobbes, Thomas (1996), Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und biirgerli-
chen Staates, hrsg von W. Euchner, Frankfurt am Main (Originalarbeit 1651)

Hoffe, Ottfried: (2005) zdon politikon / politisches Lebewesen, in: Aristoteles-Lexikon. Heraus-
gegeben von Otfried Hoffe, S. 620 — 621.

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 257

IPBES (2019), Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergo-
vernmental Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services. Bonn.

IPCC (2022), Climate Change 2022: Impacts, Adaptation, and Vulnerability. Contribution of
Working Group II to the Sixth Assessment Report of the Intergovernmental Panel on Climate

Change, Cambridge.

Jaeger, Werner (1936), Paideia: Die Formung des griechischen Menschen, Berlin.

Jaeggi, Rahel (2023), Fortschritt und Regression, Frankfurt am Main.

Joas, Hans (2011): Die Sakralitit der Person, Baden-Baden.

Kallhoff, Angelika (2020), Integritit als Konzept der Naturethik: Eine Diskussion am Beispiel
pflanzlichen Lebens, in: Zeitschrift fiir Praktische Philosophie, 7. Jahrgang, Heft 3, S. 171-190.

Kant, Immanuel (2011): Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf, hrsg. von Otfried
Hoffe. Stuttgart. (Original 1975)

Kegan, Robert (1982), The Evolving Self: Problem and Process in Human Development, Cam-
bridge.

Kersten, Jens (2022), Das 6kologische Grundgesetz, Miinchen.

Knauf3, Stefan (2020), Pachamama als Okosystemintegritit — Die Rechte der Natur in der Verfas-
sung von Ecuador und ihre umweltethische Rechtfertigung, in: Zeitschrift fiir Praktische Philo-
sophie, 7. Jahrgang, Heft 2, S. 221-244.

Knauf}, Stefan (2020a), Planetarische Integritit — Was Umweltethik und interkulturelle Philoso-
phie voneinander lernen kénnen, in: Environmental Ethics: Cross-cultural Explorations, hrsg.
von Kirloskar-Steinbach, Monika und Madalina Diaconu, S. 171-186.

Kramm, Matthias (2024) Tilo Wesche. Die Rechte der Natur. Vom nachhaltigen Eigentum, in:
Environmental Philosophy, 21. Jahrgang, Heft 1, S. 113-116.

Krebs, Angelika (2010), Die Wiirde der Igel, Miinchen.

Ladwig, Bernd (2023) Moralische Rechte der Natur?, in: Welche Rechte braucht die Natur? Wege
aus dem Artensterben, hrsg. von Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim, S. 67-82

Latour, Bruno (2010), Das Parlament der Dinge. Fiir eine politische Okologie, Berlin.

Latour, Bruno und Nikolaj Schultz. (2022), Zur Entstehung einer &kologischen Klasse. Ein
Memorandum, Berlin.

Leidhold, Wolfgang (2018), History and Experience, in: Oswald Spenglers Kulturmorphologie.
Eine multiperspektivische Anniherung, hrsg. von Fink, Sebastian und Robert Rollinger, Wies-
baden, S. 489-521.

Leidhold, Wolfgang (2022), The History of Experience. A Study in Experiential Turns and
Cultural Dynamics from the Paleolithic to the Present Day, London.

Leimbacher, Jorg (1990), Die Rechte der Natur, in: Evangelische Theologie, 50. Jg, Heft. 1-6,
S. 450-459.

Lintner, Martin (2023), Anthropozentrismus, Biozentrismus, Okozentrismus, in: Studia Teolo-
giczno-Historyczne Slaska Opolskiego, 43. Jahrgang, Nr. 2, S. 69-89.

Lomfeld, B. (2023), Rechte der Natur als kollektive Form, in: Paragrana, 32. Jahrgang, Nr.2,
S. 48-58.

Marx, Karl (1867), Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie.

Oksanen, Markku (2023), Rechte und Biodiversitit in: Welche Rechte braucht die Natur? Wege
aus dem Artensterben, hrsg. von Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim, S. 83-100.

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 Malte Mobius

Philipp Thimm (2024), Die Genossenschaft als generative Form des Fortschritts — Eine morpho-
logische Betrachtung, in: Z'GuG, 47. Jahrgang, Heft 3, S. 330 — 352.

Puk, Cora Rebecca (2019), Im Strom der Entwicklung: Was Eduardo Gudynas' Konzept des Pos-
textraktivismus von den Betroffenen eines Stauseeprojekes in Chile lernen kann, in: PERIPHE-
RIE - Politik, Okonomie, 39. Jahrgang, Nr. 154+ 155, S. 244-263.

Radatz, Frank-M. (2023), Die vernunftbegabten Theatertiere, in: Welche Rechte braucht die Na-
tur? Wege aus dem Artensterben, hrsg. von Adloff, Frank und Tanja Busse, Weinheim,
S. 227-240.

Rawls, John (1971), A theory of justice, Cambridge.

Rousseau, Jean-Jaques (1977), Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des Staatsrechts, hrsg.
von Hans. Brockard, Stuttgart. (Originalarbeit 1762)

Scheunpflug, Annette und Julia Franz (2012), Globales Lernen und das Lernen der Generatio-
nen, in: Zeitschrift fiir internationale Bildungsforschung und Entwicklungspidagogik, 35 Jahr-
gang, Heft 1, S. 30-33.

Schmale, Ingrid und Johannes Blome-Drees (Hrsg.) (2017), Genossenschaft innovativ. Genossen-
schaften als neue Organisationsform in der Sozialwirtschaft, Wiesbaden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2003), Herrschaft und Genossenschaft. Zur Anthropologie elementa-
rer Formen sozialer Politik und der Gesellung auf historischer Grundlage, Berlin.

Schulz-Nieswandt, Frank (2017), Menschenwurde als heilige Ordnung. Eine Re-Konstruktion
sozialer Exklusion im Lichte der Sakralitit der personalen Wiirde, Bielefeld

Schulz-Nieswandt, Frank (2017a), Personalitit, Wahrheit, Daseinsvorsorge. Spuren eigentlicher
Wirklichkeit des Seins, Wiirzburg.

Schulz-Nieswandt, Frank (2018), Morphologie und Kulturgeschichte der genossenschaftlichen
Form. Eine Metaphysik in praktischer Absicht unter besonderer Beriicksichtigung der Idee des
freiheitlichen Sozialismus, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2018a), Zur Metaphysikbediirftigkeit der empirischen Alter(n)ssozial-
forschung, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2021), Gemeinwirtschaft. Grundriss einer Morphologie der dualen
Wirtschaft. In memoriam Theo Thiemeyer (1929-1991), Berlin.

Schulz-Nieswandt, Frank (2022), Der heilige Bund der Freiheit. Frankfurt — Athen — Jerusalem:
Eine Reise, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank, Benjamin Chardey und Malte Mobius (2023), Kritik der innovativen
Vernunft. Der Mensch als Konjunktiv, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023), Aktualgenese und Selbsttranszendenz als Wesenskern innovati-
ver Langzeitpflege am Beispiel der Tagespflege, in: ProAlter, 55. Jahrgang, Heft 3, S. 5-9.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023a), Der Mensch als geistiges Naturwesen bei Adolf Portmann
(1997-1982). Reflexionsfragmente in Lichte eigener autobiographischer Perspektiven, Baden-
Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023b), Der Mensch zwischen Entfremdung und wahrer Form. Zur
Metaphysik der Idee der Genossenschaft im Lichte des Werkes von Paul Tillich, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023c), Genossenschaft, Sozialraum, Daseinsvorsorge. Die Wahrheit
der Form und ihr Wirklich-Werden in der Geschichte im Ausgang von Paul Tillich, Baden-Ba-
den.

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gelingenden Mensch-Seins im Natur-Allzusammenhang 259

Schulz-Nieswandt, Frank (2023d), Genossenschaften: Ausblick auf die Zukunft, in: Handbuch
Genossenschaftswesen, hrsg. von Blome-Drees, Johannes, Nicole Goler von Ravensburg,
Alexander Jungmeister, Ingrid Schmale und Frank Schulz-Nieswandt, Wiesbaden,
S.1123-1131.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023¢), Mythische Atmosphire und kreativer Eros. Das Zusammen-
spiel in Venus und der Antiquar von Leo Weismantel, Wiirzburg.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023f), Metamorphosen des Weltverhiltnisses des Menschen. Replik
der Replik von Fritz Reheis, in: Zeitschrift fiir Gemeinwirtschaft und Gemeinwohl, 46. Jahr-
gang, Heft 3, S. 430-432.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023g), Onto-Poetik der responsiven Gabe. Eine Phinomenologie
des Weges zum genossenschaftlichen Miteinander im Lichte der Dialektik von Identitit und
Alteritit. Baden-Baden:Alber in Nomos.

Schulz-Nieswandt, Frank (2023h), Der Zweifaltigkeits-Code der Wirtschaftslehre. Strukturale
Hermeneutik eines geistigen Klassifikationssystems, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024), Begeisterung der Materie. Eine exemplarische Texthermeneutik
im Geiste einer responsiven Phinomenologie, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024a), Das Leben dndern als ein Werden in wachsenden Ringen. Ein
Essay zur Méglichkeit, tiber »Fortschritt« sinnvoll zu reden, Betlin.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024b), Kritische Theorie der Entelechie der Person als Asthetik der
Form. Uber die Wahrheit der Person, das Gute der Sozialpolitik und die Schonheit der
Genossenschaft. Eine Trinititslehre der humangerechten Kultur, Wiirzburg.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024c), Narrative Sozialforschung und Kritische Theorie. Explikation
der forschungslogischen Kernidee, Baden-Baden.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024d), Wann (wie und warum) ist eine soziale Innovation innovativ?
Rechtsphilosophische und ethische Herleitungen aus der Conditio humana, in: Zeitschrift fiir
Gerontologie und Geriatrie, 57. Jahrgang, Heft 1, S. 7-12.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024¢), Was ist Daseinsvorsorge? Und wir muss man sie systematisch
darlegen?, in: Zeitschrift fiir Gemeinwirtschaft und Gemeinwohl Jahrgang 47, Heft 2,
S.290-202.

Schulz-Nieswandt, Frank (2024f), Was ist sozialer Fortschritt und wann ist eine soziale Innovati-
on innovativ? Ein Weg der Antwortfindung aus der Perspektive Kritischer Theorie, in: Sozialer
Fortschritt 73. Jahrgang, Heft 1, S. 73-79.

Schulz-Nieswandt, Frank (2025), Die Kélner morphologische Genossenschaftslehre im Kontext
der Gemeinwirtschaft im Lichte der Gerhard Weisser-Schule. Eine Aktualisierung zwischen
Tradition und Wandel auf der Grundlage einer transzendentalen Dialektik als Wahlverwandt-
schaft von Geist und Praxis, Berlin.

Schweitzer, Albert (2013), Die Ehrfurcht vor dem Leben. Grundtexte aus fiinf Jahrzehnten, 10.
Auflage, hrsg. von Bahr, Hans, Miinchen.

Schweitzer, Doris (2020), Anthropozin, Rechte der Natur und Naturvertrag: Zur Aktualitit Mi-
chel Serres’, in: Michel Serres: Das vielfiltige Denken, herausgegeben von Clausjiirgens, Reinhold
und Kurt Rétegers, Paderborn, S. 213-230.

Seidel, Eberhard (2014), ,Rechte der Natur/Biokratie“ — Thema auch in den Wirtschaftswissen-
schaften, in: UmweltWirtschaftsForum, 22. Jahrgang, S. 257-266.

Serres, Michel (1994), Der Naturvertrag, Frankfurt am Main.

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 Malte Mobius

Sitter-Liver, Beat (2009), Wiirde der Kreatur versus Menschenwiirde?, in: Journal fiir Verbrau-
cherschutz und Lebensmittelsicherheit, 4. Jahrgang, S. 313-323.

Stamm, Isabell (2007), Zwischen Neurobiologie und Sozialethik. Zum soziologischen Gehalt von
Gefiihlen in den Werken von Jiirgen Habermas und Antonio Damasio, Oldenburg.

Steffen, Will, Paul Crutzen und John McNeill (2007), The Anthropocene: Are Humans Now
Overwhelming the Great Forces of Nature?, in: Ambio, 36. Jahrgang, Heft 8, S. 614-621.

Supiot, Alain (2005), Homo juridicus: essai sur la fonction anthropologique du droit. Paris.

Swimme, Brian (2019), Hidden Heart of the Cosmos. Humanity and the New Story, New York
City.

Swimme, Brian (2023), Cosmogenesis: An Unveiling of the Expanding Universe, London.

Swimme, Brian und Mary-Evelyn Tucker (2011), Journey of the Universe, Yale.

Swimme, Brian und Thomas Berry (1992), The universe story, New York City.

Taylor, Charles (1989). Sources of the Self: The Making of the Modern Identity, Cambridge.

Vischer, Lukas (1990), Rechte Kiinftiger Generationen Rechte der Natur, in: Evangelische Theo-
logie 50. Jahrgang, Heft. 1-6, S. 433-434.

Welsch, Wolfgang (2012), Homo mundanus. Jenseits der anthropischen Denkform der Moderne,
Velbriick.

Wesche, Tilo (2023), Die Rechte der Natur: Vom nachhaltigen Eigentum, Berlin.

Wissen, Markus und Ulrich Brand (2022), Emanzipatorische Perspektiven im »Anthropozing,
in: PROKLA Zeitschrift Fiir Kritische Sozialwissenschaft, 52. Jahrgang, Heft 207, S. 263-281.

Zeller, Christian (2020), Revolution fiir das Klima. Warum wir eine dkosozialistische Alternative
brauchen, Miinchen.

Autor

Malte Mobius, M.A. Politikwissenschaften, B.Sc. Sozialwissenschaften, Promotionsstudent an
der Universitat zu Koln, Studiengang “Research in Social Sciences”, Tatig als freiberuflicher
Dozent am Studienkolleg Duisburg-Essen, Taunusstr. 4, 51105 Koéln, mmoebiu4@smail.uni-
koeln.de

© Malte Mobius

03.02.2026, 03:46:46. [ r—



https://doi.org/10.5771/2701-4193-2025-2-209
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

