
Interkulturelle Christologie als konstruktiver Konflikt

Thomas Fornet-Ponse

Abstract
In view of the discussion about the declaration Fiducia Supplicans that
opens the possibility for a blessing of same-sex couples, the question arises
of how to deal with contextual differences in the universal church. This
is discussed on the basis of various Christological approaches, as the ten‐
sion between universality and particularity is evident in Jesus Christ as
a concrete person having universal significance. Furthermore, the various
Christological dogmas contain statements that are regarded as having a
universal normative character, even if the conditionality of the concrete
form of expression is conceded at the same time.

This is particularly evident in Christological approaches from Africa,
Asia or Latin America, which explicitly deal with the question of the norm‐
ativity of the Greek or Latin formulae of faith and their significance for
their context. In a first step, these will be analysed with regard to the simil‐
arities in this question. Subsequently, some differences between them can
be analysed and with them the potential for conflict in an interculturally
operating Christology.

Key-Words
Christology, Conflict, Contextual Theology, Intercultural Theology, Mercy
Amba Oduyoye, Aloysius Pieris, Jon Sobrino

 
Als der Vatikan am 18.12.2023 die Erklärung Fiducia supplicans über die
pastorale Sinngebung von Segnungen veröffentlichte und mit ihr das uni‐
versalkirchliche Lehramt eine Segnung von Paaren in „irregulären Situatio‐
nen“ und von gleichgeschlechtlichen Paaren ermöglicht, „ohne deren Status
offiziell zu konvalidieren oder die beständige Lehre der Kirche über die
Ehe in irgendeiner Weise zu verändern“ (Fiducia Supplicans, Präsentation),
wurde dies sehr kontrovers aufgenommen. Während die Erklärung von vie‐
len deutschen Stellen entweder begrüßt oder als ein Rückschritt gegenüber
der zuweilen geübten pastoralen Praxis wahrgenommen wurde, stieß sie

167

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


in anderen lokalen Kirchen auf vehemente Kritik. Besonders prominent
ist der Brief des Verbands afrikanischer Bischofskonferenzen (SECAM)
vom 11. Januar 2024, indem diese erlaubten Segnungen als für Afrika nicht
angemessen und nicht ohne Skandal umsetzbar abgelehnt werden, „da
dies in unserem Kontext Verwirrung stiften würde und in direktem Wi‐
derspruch zur kulturellen Ethik der afrikanischen Gemeinschaften stehen
würde“ (Ambongo 2024). Zugleich bekräftigen sie ihre Gemeinschaft mit
dem Papst und verweisen darauf, Papst Franziskus wende sich „vehement
gegen jede Form der kulturellen Kolonisierung“ (Ambongo 2024).

Dieser Brief ist in formaler Hinsicht sehr bemerkenswert, wird doch
unter Rekurs auf den lokalen Kontext und die unverändert bleibende kirch‐
liche Lehre eine vatikanische Erklärung kritisiert und als für diesen nicht
relevant zurückgewiesen, ohne zugleich die kirchliche Gemeinschaft als
gefährdet zu sehen. Während in Deutschland und großen Teilen Westeuro‐
pas eine Spannung zwischen der kirchlichen Tradition und dem eigenen
Kontext gesehen wird, die mit der vatikanischen Erklärung und der durch
sie lehramtlich ermöglichten Segnung produktiv bearbeitet werden kann,
besteht diese Spannung in den Augen vieler afrikanischer Bischöfe für
ihren Kontext nicht. Vielmehr entspreche die kirchliche Lehre über die
christliche Ehe und Sexualität den Werten der afrikanischen Gemeinschaf‐
ten.1

Die Position der afrikanischen Bischofskonferenzen impliziert ein Ver‐
ständnis kirchlicher Gemeinschaft, das solche kontextuellen Unterschiede
zulassen kann – und behandelt faktisch die römische Erklärung als einen
Vorschlag, der auf die Eignung für den jeweiligen Kontext geprüft wer‐
den muss. Da es sich bei Fiducia supplicans nicht um eine lehramtliche
Erklärung mit sehr hohem Verbindlichkeitsgrad handelt und sowohl die
Erklärung als auch die afrikanischen Bischofskonferenzen betonen, die
kirchliche Lehre zur Ehe verändere sich dadurch nicht, stellt sich die Frage,
wie weit diese Position verallgemeinert und ob sie auch auf solche Lehrfra‐

1 Anders verhält es sich beispielsweise beim Thema Polygamie, das im Rahmen der Welt‐
synode diskutiert wurde und zu dem es im Synthesebericht zur ersten Sitzung heißt:
„Das SECAM (Symposium der Bischofskonferenzen von Afrika und Madagaskar)
wird ermutigt, eine theologische und pastorale Unterscheidung zum Thema Polygamie
und die Begleitung von Menschen in polygamen Partnerschaften, die zum Glauben
kommen, zu fördern“ (16q). Eine ähnliche Spannung besteht zwischen dem Zölibat
und der hohen Bedeutung, die in vielen afrikanischen Gemeinschaften der Weitergabe
des Lebens zukommt. Dies kann die Autorität eines zölibatär lebenden Priesters beein‐
trächtigen.

Thomas Fornet-Ponse

168

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gen, die gewöhnlich zum Kern des christlichen Glaubens gezählt werden,
angewandt werden kann.2

Sie soll im Folgenden anhand verschiedener christologischer Ansätze
diskutiert werden, zeigt sich in diesen doch das Spannungsverhältnis von
Universalität und Partikularität in doppelter Weise: Zum einen, weil von
der konkreten Person Jesus von Nazareth – als dem „universale concretum“
(Faber 2000) – eine universale Bedeutung als Heil für alle Menschen al‐
ler Zeiten ausgesagt wird. Zum anderen, weil es mit den verschiedenen
christologischen Dogmen Aussagen gibt, denen ein universaler normativer
Charakter zugesprochen wird, auch wenn die Bedingtheit der konkreten
Ausdrucksform zugestanden wird. Beide Aspekte lassen sich nicht vonein‐
ander trennen, da in den christologischen Ansätzen die universale Bedeu‐
tung Jesu von Nazareth kontextadäquat formuliert und reflektiert werden
soll.

Dies zeigt sich besonders deutlich bei christologischen Ansätzen aus
Afrika, Asien oder Lateinamerika, die sich explizit mit der Frage der Nor‐
mativität der griechisch oder lateinisch formulierten Glaubensformeln und
deren Bedeutung für ihren Kontext auseinandersetzen. Da ich diese im
Rahmen dieses Beitrags nicht ausführlich diskutieren kann, beschränke ich
mich in einem ersten Schritt auf die Gemeinsamkeiten in dieser Frage. An‐
schließend können einige Unterschiede und mit ihnen das Konfliktpotenti‐
al einer interkulturell operierenden Christologie in den Blick genommen
werden.

1. Bezweifelte Normativität

Die Frage nach der Normativität der lehramtlichen christologischen For‐
mulierungen und insbesondere der christologischen Dogmen der früh‐
kirchlichen Konzilien wird nicht nur von Theolog:innen aus Afrika, Asien
oder Lateinamerika gestellt. Ein prominentes Beispiel aus Europa ist Ed‐
ward Schillebeeckx, der diese Frage nicht nur in seinen christologischen

2 Ohne in diesem Kontext weiter darauf eingehen zu können, sei darauf hingewiesen,
dass auch die in der Diskussion um Fiducia Supplicans erörterte Frage der Segnung
von Menschen in homosexuellen Partnerschaften Fragen der Lehre betrifft. Darüber
hinaus wird von Befürworter:innen auch menschenrechtlich argumentiert und damit
ein Menschenrechtsethos mit universaler Geltung vorausgesetzt, das mit Blick auf die
kulturellen und kontextuellen Unterschiede innerhalb der Glaubensgemeinschaft der
katholischen Kirche jedoch nicht allgemeiner Konsens ist.

Interkulturelle Christologie als konstruktiver Konflikt

169

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schriften ausführlich diskutierte, sondern bei dem sie im Zentrum eines
seiner Konflikte mit der römischen Glaubenskongregation stand (Fornet-
Ponse 2021a: 107-231). Er ist von der Geschichtlichkeit und damit Verän‐
derbarkeit lehramtlicher Formulierungen überzeugt und sucht nach einer
Glaubenssprache, die für seine Zeitgenoss:innen im säkularisierten West‐
europa verständlich und nachvollziehbar ist. Dementsprechend bestreitet
er nicht die Normativität der überlieferten Formulierungen, betont aber,
sie seien in einem anderen Verstehenshorizont nicht (mehr) verständlich,
weshalb andere Formulierungen entwickelt werden müssen. Diese müssten
in der Lage sein, eine „kritische Interrelation bzw. Korrelation“ zwischen
den heutigen Erfahrungen der Menschen und den bisherigen Erfahrungen
aus der christlichen Tradition und ihrem (normativen) Ausdruck herzustel‐
len. Dies ermöglicht es, die gegenwärtige Erfahrung vor dem Horizont der
Tradition zu verstehen und die gegenwärtige Bedeutung der Tradition an‐
gemessen zu formulieren (Schillebeeckx 1979: 62-76). Schillebeeckx wendet
die Unterscheidung der französischen Annales-Schule zwischen Tatsachen‐
geschichte, Konjunkturgeschichte und Strukturgeschichte auf die menschli‐
che Denkgeschichte an. Demnach drückt sich in den sich konjunkturell
verändernden Verstehens- und Erfahrungshorizonten die Grundstruktur
des menschlichen Denkens aus. Diese ermöglicht uns in einem anderen
Verstehenshorizont „z. B. das biblische Denken zu begreifen oder auch den
Verstehenshorizont, in dem das Konzil von Chalcedon seine Dogmadefini‐
tion hat formulieren können“ (Schillebeeckx 1975: 512). Er kann somit
bei seinen Bemühungen um eine für seine Zeitgenoss:innen verständliche
Sprache zwar nicht die Kenntnis der verwendeten philosophischen Begriffe
wie Person oder Hypostase voraussetzen, bewegt sich jedoch innerhalb der
europäischen geistesgeschichtlichen Tradition.

Dies unterscheidet ihn von Theolog:innen wie dem Jesuiten Aloysius
Pieris aus Sri Lanka oder der ghanaischen Methodistin Mercy Amba
Oduyoye und ihren Christologien (Fornet-Ponse 2021b). Beide verweisen
weniger auf die geschichtliche Veränderung von Verstehenshorizonten, son‐
dern auf die kulturellen und kontextuellen Unterschiede, die in ihrem Kon‐
text ein Verständnis der überlieferten Formulierungen der christologischen
Dogmen erschweren bis verunmöglichen.

Pieris setzt in seiner Kritik beim Verständnis eines Dogmas ein. Denn die
Botschaft könne nicht in einer unveränderlichen Lehrformel festgehalten
werden, sondern sei immer neu entsprechend der konkreten Situation und
vor allem der Armen zu entwerfen (Pieris 2000: 206). Damit wehrt er sich
gegen ein legalistisches Verständnis, wonach ein Dogma eine mit höchster

Thomas Fornet-Ponse

170

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Autorität vorgetragene und bindende Lehre sei, die zu bejahen sei, wenn
man orthodox sein wolle. Dies sei zwar für eine Glaubensgemeinschaft
wichtig, unterbelichte aber die Soteriologie. Um dies zu beheben, plädiert
er dafür, die Hauptintention eines Dogmas sei, „to serve the believing com‐
munity as a safe guide and a practical aid to foster and fructify our faith and
hope in God who is love“ (Pieris 2000: 190f.). Diese soteriologische Stoß‐
richtung sei eine Gemeinsamkeit zu den Sutras im asiatischen Kontext, die
als kurze und prägnante Formulierungen dazu dienen sollen, grundlegende
Wahrheiten zu erinnern und zu reflektieren. Für den asiatischen Kontext
sei daher eine Christologie in Form von „Christus-Sutras“ bzw. einer „Jesus-
Formel“ geeigneter als die traditionellen dogmatischen Formulierungen.

Pieris kritisiert die konkrete christologische Formel von Chalkedon, da
ihr Anliegen, das Göttliche und das Menschliche in Christus weder zu
trennen noch zu vermischen, zwar berechtigt sei, sie drücke aber die Ver‐
bindung zwischen Jesus und dem Wort Gottes, das die Liebe zu Gott und
dem Nächsten hervorruft, zu wenig aus. Das genaue Verhältnis der beiden
Naturen bleibe soteriologisch folgenlos und entziehe sich der menschlichen
Erklärung, weshalb es nicht zum Kriterium der Orthodoxie werden könne.
Daher bleibe die Formel irrelevant und abseitig, mehr noch: „The second
problem is that the Conciliar doctrine is not only irrelevant but even mis‐
leading from the point of view of the Asian context” (Pieris 2000: 194). Da
sie partikular und kulturell beschränkt sei, könne sie sogar das Gegenteil
des Gemeinten aussagen, wenn sie in eine asiatische Sprache übertragen
werde und dann Christus als Gottmensch, als Inkarnation einer von vielen
kosmischen Mächten, vorgestellt würde.

Eine wirklich authentische Christologie solle hingegen bei der zentralen
Lehre Jesu ansetzen, also der von ihm verkörperten Einheit von Gottes-
und Nächstenliebe. Dies führt ihn zu einer Art Kurzformel des Glaubens:

Love which is our salvation is not only God’s name, (i. e., the reality
which the word ‚God‘ signifies), but also God’s Word of Promise, namely
‚Love God and your neighbour and I shall give you eternal life.‘ This
Word of Promise inviting us to express our hope through salvific action
manifesting our love is Jesus who also embodies, i. e., constitutes that
action (Pieris 2000: 192).

Dieses Grundverständnis bestimmt er näher mit drei Christus-Sutras, von
denen das erste den Glauben thematisiert; das zweite den christologischen
Inhalt des ersten genauer fasst und die Verbindung zwischen Jesus und dem

Interkulturelle Christologie als konstruktiver Konflikt

171

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wort, das Liebe hervorruft, betont; während das dritte in zwei Teilen die
Einzigkeit Jesus mit dem zweifachen Gebot der Liebe erläutert:

1. Love is God’s own Self as well as God’s own Word to us.
2. God’s Word to us is Jesus both eliciting and embodying our love for
God and neighbour.
3. a) Jesus is God’s Two-edged Word in Conflict with Mammon.
b) Jesus is God’s Covenantal Word of Promise to the poor (Pieris 2000:
192, 193, 217).

Mit diesen Überlegungen bestreitet Pieris zwar nicht die Normativität der
Formulierungen frühkirchlicher Konzilien, relativiert jedoch ihre Verständ‐
lichkeit und Relevanz auf ihren (geistes)geschichtlichen und kulturellen
Kontext hin. Dies gilt vor allem für die vom römischen Lehramt betonte
ontologische Lesart der chalkedonischen Formel.

Während sich Pieris explizit mit traditionellen lehramtlichen Formulie‐
rungen auseinandersetzt, diese als möglicherweise irreführend kritisiert
und eine Alternative vorschlägt, betont Oduyoye deren Irrelevanz für ihren
Kontext. Sie will in ihrer Theologie vom afrikanischen Leben ausgehen
und besonders die Realität afrikanischer Frauen ansprechen. Daher disku‐
tiert sie keine metaphysischen Überlegungen zum Verhältnis der beiden
Naturen, sondern die „Funktion, die Jesus in Bezug auf die menschliche
Gemeinschaft und speziell in Bezug auf die afrikanische Gemeinschaft
und die afrikanischen Frauen zukommt“ (Strahm 1997: 211). Vor diesem
Hintergrund sei die westliche dogmatische Christologie (einschließlich der
traditionellen Formulierungen) in bestimmten konkreten Situationen fast
bedeutungslos. Denn der Christus der Theologie habe wenig mit dem
Christus gemeinsam, der die Menschen ermächtigt und sie anregt, die
Welt wahrzunehmen und auf Ereignisse zu reagieren (Oduyoye 1989: 198).
Diese Diskrepanz zwischen metaphysisch-dogmatischer Reflexion und der
Bedeutung für das Leben der Menschen resultiert nach Oduyoye vor allem
aus der verwendeten, heute und selbst bei Übersetzungsversuchen unver‐
ständlichen Sprache. „Diese Worte haben keine einzige Beziehung zu den
religiösen Erfahrungen meines Volkes; wenn ich sie zum Leitfaden für mei‐
ne theologische Reflexion auswähle, bin ich auf der völlig falschen Spur“
(Oduyoye 1991: 21, meine Übersetzung).

In ihrer Christologie untersucht sie die gelebte Glaubenspraxis afrikani‐
scher Frauen und deren Ausdrücke ihres Glaubens an Jesus Christus. Dabei
zeigt sich ein Fokus auf Jesus und den biblischen Christologien, die vom
Leben, Wirken und den Worten Jesu sprechen und nicht abstrakt von „Per‐

Thomas Fornet-Ponse

172

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sonen“ oder „Naturen“. Mit der lebensgebenden und lebensrettenden Kraft
Jesu wird der Glaube an dessen inklusive Sendung als Sohn Gottes, der
die Menschheit erlösen soll, betont. „Jesus accomplishes God’s mission by
setting women free from sexism, oppression, and marginalization through
his death and resurrection, and both women and men are made members
of God’s household and of the same royal priesthood as men“ (Oduyoye
2010: 172).

Oduyoyes Christologie besitzt einen soteriologischen Schwerpunkt, da
sie sich mit den verschiedenen Dimensionen beschäftigt, in denen Jesus
rettet und Heil bringt. Für die afrikanische Realität mit ihren materiellen
und geistlichen Anforderungen sei ein Christus nötig, der die Gesamtheit
des Lebens adressiert. Eine solche Christologie erkläre, „wie alle relevan‐
ten Anliegen des gesamten Afrikas auch die Angelegenheiten Christi sind“
(Amoah/Oduyoye 1992: 74). Mit dem leidenden Jesus als Gefährten oder
der Vorstellung von Christus als Heiler stehe Christus auf der Seite des
Lebens und der Seite Gottes.

Dies bezieht sie vor dem Hintergrund der Perspektive afrikanischer
Frauen auch darauf, dass Christus das Leiden der Frauen kennt und mit
ihnen leidet. Indem sein Wirken als Diener und Lehrer betont wird, kön‐
nen sich Frauen ihm als Gefährten nähern. Sie wissen um die Wirklichkeit
des Bösen und erfahren die Leben zerstörenden Mächte täglich, weshalb sie
den siegreichen Christus anbeten, der diesen Kräften widersteht. Mit seiner
Fürsorge und seinem Mitleid hat er alle ernährt und auf diese Weise die
Fülle des Frauseins offenbart. Daher verstehen ihn afrikanische Frauen als
„Frauenkind“: „Jesus ist der Christus: wahrhaftig und voll Frau (Mensch)
und wahrhaftig göttlich, denn nur Gott ist der, die voll mitfühlen und
mitleiden kann“ (Amoah/Oduyoye 1992: 83). Darüber hinaus habe er einen
nicht-patriarchalischen Lebensstil gelebt und könne gegen Vorstellungen
eines patriarchalischen Gottes angeführt werden.

Mit dieser Orientierung am gelebten Glauben und der Ausrichtung auf
Befreiung und Ermächtigung von Frauen legt Oduyoye den Akzent auf
das Menschsein Jesu und seine Praxis. Indem sie wie Pieris die fehlende
Verständlichkeit oder Bedeutung der dogmatischen Formulierungen für
ihren konkreten Kontext herausstellt, bestreitet sie deren Normativität zwar
nicht explizit, macht aber deutlich, dass sie de facto keine solche Funktion
ausüben. Ihr geht es vielmehr um die Bedeutung des Wesens und Wirkens
Jesu für die Menschen und darum, die Realität afrikanischer Frauen mit
dem ermächtigenden und inklusiven Handeln Jesu in Beziehung zu setzen.

Interkulturelle Christologie als konstruktiver Konflikt

173

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wiederum etwas anders gelagert ist die Kritik des Jesuiten Jon Sobrino
aus El Salvador an den frühkirchlichen Formulierungen. Angesichts von
Armut und Unterdrückung erfüllten diese Formeln nicht den Sinn, den
sie mit Blick auf die Bedeutung Jesu eigentlich haben sollten. Auch er
betont die Zeitabhängigkeit jeder Christologie und die Möglichkeit ihrer
Instrumentalisierung, weshalb er Grenzen und Gefahren aufzeigen will. Als
Grundlage sieht er

Jesu Option für die Armen, seine Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, sei‐
ne Auseinandersetzung mit den Mächtigen und – aufgrund all dessen –
die Verfolgung und sein [...] Tod; aber auch die verkündete Auferstehung.
Vor allem aber den Auftrag, ihm nachzufolgen (Sobrino 1998: 17).

Sein Fokus liegt auf dem geschichtlichen Jesus mit dem erkenntnisleitenden
Interesse seiner Nachfolge und der Orthopraxie. Daher sind die dogmati‐
schen konziliaren Formulierungen kein geeigneter Ausgangspunkt für seine
Christologie. Stattdessen beginnt er mit historisch-theologischen Untersu‐
chungen und legt die Schwerpunkte auf Jesu Dienst am Reich Gottes,
seine Beziehung zum Vater und seinen Kreuzestod, womit der befreiende
Charakter seiner Person und seiner Sendung deutlich wird.

Erst auf dieser Grundlage diskutiert er die konziliare Christologie, als de‐
ren Höhepunkt er zwar auch die Formel von Chalkedon ansieht, zugleich
aber auch deren Schwächen benennt: Sie sei nicht konkret genug, ihr fehle
es an Historizität und Zusammenhängen. So spreche sie unkonkret davon,
das Menschliche sei durch das Göttliche angenommen worden, gehe aber
nicht auf den Gott des Exodus oder des Reiches Gottes ein. Um diesen
Schwächen zu begegnen, sei die Konkretheit der hypostatischen Union zu
nennen, christologisch an die Geschichte Jesu zu erinnern und theologisch
seine Beziehung zum Vater und zum Reich Gottes als konstitutiv herauszu‐
stellen. Als positiv und weiterhin hilfreich an der Formel sieht Sobrino an,
dass sie inhaltlich festhält, „was man historisch konkretisieren muss: das
Göttliche und das Menschliche, und wie man es tun soll: die vier Adverbien
respektieren, die besagen, was man nicht tun soll“ (Sobrino 2008: 467) –
dass Christus „in zwei Naturen unvermischt, unverändert, ungeteilt und
ungetrennt zu erkennen“ (Wohlmuth 2002: 84) ist.

Neben diesem regulativen Verständnis der chalkedonischen Formel
schlägt Sobrino zwei weitere Lesarten vor, die über rein christologische
Fragestellungen hinausgehen. Werde sie „formal“ gelesen, zeige sie, welches
Verständnis der Wirklichkeit und ihrer Struktur vorausgesetzt werde, näm‐
lich deren ganzheitlichen Charakter als radikaler Einheit (Sobrino 2008:

Thomas Fornet-Ponse

174

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


479). Zum anderen erlaube eine epistemologische und doxologische Lektü‐
re, die Rede von Jesus Christus als Gott-an-sich als ihren Inhalt im Glauben
zu erfassen und die Wirklichkeit Jesus Christi festzuhalten. „Diese Episte‐
mologie umfasst im Wesentlichen zwei Elemente: den Weg der Erkenntnis,
der mit einer historischen Wirklichkeit begann, und die Hingabe der Ver‐
nunft am Ende des Prozesses“ (Sobrino 2008: 481). In der Nachfolge Jesu
ist dieser Weg sowohl begrifflich-theoretisch als auch praktisch. Durch die
Nachfolge erkennen wir sein So-Sein besser.

Die Kritik Sobrinos an der chalkedonischen Formel bezieht sich auf
ihre ontologische Bedeutung, nicht aber auf ihre regulative oder die von
ihm vorgeschlagenen Alternativen. Ähnlich wie Pieris bestreitet er nicht
ihre grundlegende Normativität, betont aber deren Irrelevanz für seinen
Kontext, die mit dem Verlust der geschichtlichen Konkretheit und der
Dynamik des Neuen Testaments zu tun hat. Die Sorge um die Orthodoxie
habe die Orthopraxie verdrängt.

An diesen kurzen Skizzen lassen sich zwei christologische Konfliktlinien
erkennen: Zum einen die inhaltliche Auseinandersetzung mit den überlie‐
ferten Glaubensformulierungen, deren Normativität zwar anerkannt, aber
deren Bedeutung für die konkreten Fragestellungen der Menschen heute
bestritten wird – was faktisch auch ihre Normativität untergräbt. Zum
anderen – insbesondere für katholische Theolog:innen – die Auseinander‐
setzung mit einem universalkirchlichen Lehramt um die Bedeutung der
Formulierungen. Diese hat in den Fällen von Schillebeeckx und Sobrino
zu Notifikationen gegenüber ihren christologischen Werken geführt, da
sie die von der römischen Glaubenskongregation als maßgeblich erachtete
ontologische Deutung bestritten haben.3

In der Reflexion auf Jesus Christus als universale concretum zeigt sich
somit folgende Spannung und das daraus entstehende Konfliktpotential:
Geschichtlich bedingten Formulierungen wie der Formel von Chalkedon
mit ihrer philosophischen Begrifflichkeit wird eine universale Bedeutung
für die Kirche zugesprochen. Diese wird zumindest faktisch nicht eingelöst,
da die Formulierungen in anderen geistesgeschichtlichen und kulturellen
Kontexten nicht verständlich oder irreführend sind und sogar als Ausdruck
eines kulturellen Kolonialismus gelten könnten. Darüber hinaus entfalten

3 Mit einer Notifikation weist das Dikasterium für die Glaubenslehre im Vatikan auf
Werke von Theolog:innen hin, die aus seiner Sicht zweideutig oder irreführend sind,
um Leser:innen vor den entsprechenden Passagen zu warnen. Zuweilen enthalten sie
auch Konsequenzen für die betroffenen Personen wie z. B. den Entzug der Lehrerlaub‐
nis.

Interkulturelle Christologie als konstruktiver Konflikt

175

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sie in anderen Kontexten nicht die gewünschte Wirkung. Dies liegt nicht
nur an der Unterschiedlichkeit der Kontexte, sondern auch an ihrem Cha‐
rakter als Notstandsregelungen: Sie sind entstanden, um konkrete Konflikte
zu lösen und die Gemeinschaft der Kirchen zu wahren, und sind daher
nicht ohne Weiteres geeignet, um heutige Konflikte zu lösen oder heutige
Fragestellungen zu adressieren. Ein Ausweg aus diesem Dilemma besteht
bei der Formel von Chalkedon in deren regulativer Deutung. In dieser
geht es nicht um die ontologische Bestimmung des Verhältnisses der beiden
Naturen Christi, sondern um die Frage, wie von Jesus Christus als wahrem
Gott und wahrem Menschen zu sprechen sei. Durch die negativen For‐
mulierungen wird dies nicht konkret positiv gefüllt, was unterschiedliche
Ausdrucksmöglichkeiten zulässt. Damit kann den unterschiedlichen kon‐
textuellen und geschichtlichen Kontexten und Herausforderungen besser
entsprochen werden und es wird eine Vielfalt innerhalb der christlichen
Glaubensgemeinschaft gefördert.

2. Vielfalt von Christologien und ihr einigendes Band

Auch wenn die betrachteten Ansätze bestimmte Gemeinsamkeiten in ihrer
Position zu Chalkedon besitzen, unterscheiden sie sich gravierend in der
thematischen Akzentsetzung. So lassen sich schon die Rede vom Frausein
Jesu mit den Jesus-Sutras von Pieris nicht einfach vereinbaren, wenngleich
sie sich nicht zwangsläufig widersprechen. Noch mehr gilt dies bei einem
breiteren Blick in das Feld kontextueller Christologien bzw. interkultureller
Christologie (vgl. z. B. Fornet-Ponse 2015; Küster 2021).

Dabei lassen sich grob drei Hauptgruppen erkennen, die sich gegensei‐
tig ergänzen und zuweilen überlappen: Befreiungschristologien in einem
Kontext von Armut und Unterdrückung, Inkulturationschristologien mit
Rekurs auf indigene religiöse bzw. theologische Traditionen und Dialog‐
christologien, die sich dem Dialog meist mit einer anderen Religion stellen.
Innerhalb einer solchen Hauptgruppe zeigen sich in der Konkretion gravie‐
rende Unterschiede, wenn beispielsweise eine Black Theology rassistische
Unterdrückungserfahrungen adressiert, in den Entwürfen einer lateiname‐
rikanischen Befreiungschristologie aus den 1970er und 1980er Jahren hinge‐
gen die sozioökonomisch Armen im Vordergrund standen. Noch diverser
fallen inkulturationschristologische Ansätze aus: So plädiert Sione Havea
aus Tonga dafür, die ganze Christologie in der Kokosnuss zu betrachten
(1986), während in einer andinen Christologie Jesus Christus als kosmi‐

Thomas Fornet-Ponse

176

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sche Brücke (Chakana), die zwischen dem oberen Bereich des Astrono‐
mischen und der konkreten Lebenswelt vermittelt, verstanden wird (Ester‐
mann 2012: 159f.). Afrikanische Ansätze nähern sich Jesus als „Proto-Ahn“,
„Häuptling“, Initiationsmeister oder Heiler (vgl. Stinton 2004; Ozankom
2011; Ezigbo 2010) und in Asien wird über Jesus Christus als Schamanen
ebenso reflektiert wie über die Vergleichbarkeit von Kreuz und Lotus (vgl.
Fung 2002; Song 1989). Dialogchristologien wiederum unterscheiden sich
maßgeblich durch die Religion, mit der sie hauptsächlich den Dialog füh‐
ren – sei es im Dialog mit dem Hinduismus wie bei Madathilparampil M.
Thomas oder Stanley Samartha oder mit dem Buddhismus bei Seiichi Yagi
(vgl. u. a. Thomas 1985; Samartha 1991; Yagi 1993).

Wir begegnen damit einer Fülle und Vielfalt von Deutungsansätzen, die
sich mit jener vergleichen lässt, die jüngst Saskia Wendel mit Blick auf
das Verständnis der Leib-Christi-Metapher thematisierte: Ihre vielfältige
Verwendung werde gerade dadurch ermöglicht, dass Jesu äußere Gestalt
unbekannt sei:

Jesus ist in dieser Hinsicht eine Blackbox, gerade deshalb konnte er auch
zum Objekt von Projektionen und Konstruktionen werden; Körperdis‐
kurse schrieben sich in die Blackbox ein und füllten sie mit materialem
Gehalt, eine Flut von Bildern wurde freigesetzt, die das Undarstellbare
darzustellen versuchten, ohne es definitiv bestimmen zu können (2023:
48).

Angesichts dieser Vielfalt stellen sich die Fragen, ob es noch um den glei‐
chen Jesus Christus geht und ob alle Deutungen gleich gültig sind oder
nach welchen Kriterien beurteilt werden kann, ob sie es sind oder nicht.
Die römische Glaubenskongregation hielt zumindest in der Vergangenheit
stark an einem wörtlichen Bekenntnis zur Formulierung des Konzils von
Chalkedon fest und nahm weniger Rücksicht auf die Bemühungen, deren
Sinngehalt in eine andere, für den jeweiligen Kontext passende, Sprache
zu übertragen. Wie oben gesehen, wurde aber gerade dieses Festhalten am
wörtlichen Bekenntnis als für den eigenen Kontext problematisch kritisiert,
sodass diese Position zwar für die kircheninterne Disziplinierung relevant
sein dürfte, theologisch aber nicht ganz zu überzeugen vermag.

Vielversprechender dürfte es sein, sich am Vorschlag von Wendel zu
orientieren, die mit Blick auf die Bedeutung des Leibes Christi drei Unter‐
scheidungskriterien nennt: Zunächst das externe, ethische Kriterium des
Kategorischen Imperativs der Verpflichtung auf die Selbstzwecklichkeit
des:der Anderen und der Überzeugung von der personalen Würde aller

Interkulturelle Christologie als konstruktiver Konflikt

177

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und den ihnen zukommenden gleichen bürgerlichen wie sozialen Rechten.
Zweitens die Deutung Jesu als Selbstoffenbarung Gottes, die als glaubensin‐
ternes Kriterium das erste unterstützt:

Hat sich Gott in Jesus von Nazareth geoffenbart, dann kann dieses Of‐
fenbarungsgeschehen dem oben genannten ethischen Kriterium nicht
widersprechen, ansonsten geriete entweder Gott zu sich selbst in Wider‐
spruch, was die göttliche Vollkommenheit unterlaufen würde, oder es
handelte sich in Jesus nicht um das, was Christinnen und Christen be‐
zeugen: Offenbarung der unbedingt für jegliche Kreatur entschiedenen
Liebe Gottes zu sein (Wendel 2023: 48).

Drittens nennt sie das neutestamentliche Zeugnis von Jesu Handeln und
Botschaft als einer radikalen Praxis der Achtung, Anerkennung und Solida‐
rität.

Sieht man diese Kriterien als Minimalanforderung an, die Christologien
erfüllen müssen, um angemessene Deutungen Jesu Christi sein zu können
– wenngleich im interkulturellen Dialog vor allem über das erste Kriteri‐
um und die Spannung zwischen kontextueller Genese und universalem
Geltungsanspruch zu diskutieren wäre –, so bleiben sie doch zugleich
so abstrakt, dass in der inhaltlichen Fülle auch kaum Gemeinsamkeiten
und evtl. sogar Widersprüche auftreten können. Wenngleich Widersprü‐
che nicht nur in verschiedenen nichtwestlichen Denktraditionen, sondern
auch innerhalb der abendländischen Philosophiegeschichte nicht zwingend
aufgehoben, sondern toleriert und sogar als wünschenswert angesehen
werden können, sollten so unterschiedliche Christologien nicht einfach
nebeneinanderstehen gelassen werden. Versteht man sie als Ausdruck der
gemeinsamen Suche danach, das Christusmysterium zu verstehen, sollten
sie miteinander in Beziehung gesetzt werden. Dies führt zur Frage, ob
diese Minimalanforderung und der Bezug auf Jesus Christus als einigen‐
des Band und Basis für die Kommunikation miteinander ausreicht oder
etwas darüber hinaus nötig ist. Da dies sehr kontrovers ist, sei hier ledig‐
lich auf den Vorschlag von Kayko Driedger Hesslein verwiesen. Sie rekur‐
riert auf die Vorstellung eines kontextuellen Universalismus (einschließlich
überlappender Mitgliedschaften), wonach für jede:n Gläubige:n oder jede
Gemeinschaft eine geteilte Gemeinsamkeit zwischen ihrem Kontext und
Jesu Kontext universale Bedeutung erhält. Dementsprechend könnten eine
römisch-katholische Gemeinschaft und eine nordamerikanisch-lutherische
Gemeinschaft inhaltlich widersprechende Ansichten vertreten, die für ihre
Gemeinschaft normativ und universal sind, und zugleich die Universalität

Thomas Fornet-Ponse

178

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der Christusnachfolge gemeinsam haben. „Their processes of universaliza‐
tion and their universal application become a shared universal between
them, along with the commonality of both seeking an appropriate relation‐
ship with Jesus” (Hesslein 2015: 185).

3. Fazit

Auf diese Weise ist es möglich – eine bestehende Kommunikationsbasis
und -bereitschaft vorausgesetzt –, dass die verschiedenen Interpretationen
Jesu Christi als universale concretum, der nicht nur als konkrete Person
in einem ganz bestimmten Kontext gelebt und gewirkt hat, sondern auch
immer nur konkret und kontextuell erfasst werden kann, miteinander kon‐
fligieren und sogar einander widersprechen, ohne die Gemeinsamkeit/Ge‐
meinschaft als Christ:innen infrage zu stellen. Ihre Gemeinschaft bzw.
Einheit ist demzufolge nicht primär kognitiv-inhaltlich gefüllt, sondern
besteht in der gemeinsamen Kommunikation und in der Anerkennung,
sich gemeinsam aus der je eigenen Perspektive und Praxis des Glaubens
heraus um ein Verständnis der Realität und um ihre Deutung im Licht des
Evangeliums zu bemühen.

Erlaubt dies eine große Pluralität und Kontextsensitivität in der Christo‐
logie und damit in für das christliche Selbstverständnis zentralen dogma‐
tischen Fragestellungen, dürfte wenig dagegensprechen, einen ähnlichen
Umgang für die eher moralisch-ethisch gelagerte Frage nach der Anerken‐
nung von Lebensformen zu pflegen. Dies könnte für die römisch-katho‐
lische Kirche und die Auseinandersetzung um Fiducia Supplicans bedeu‐
ten, angesichts der kontextuellen Unterschiede einen unterschiedlichen
Umgang mit den dort ermöglichten Segnungen zu erlauben, zugleich aber
im Austausch darüber zu bleiben und die Gemeinschaft miteinander nicht
infrage zu stellen – so wie von Befürwortenden wie Ablehnenden die
Gemeinschaft mit dem Bischof von Rom (und damit implizit auch die
Gemeinschaft mit allen Bischöfen, die sich mit ihm in Gemeinschaft befin‐
den) betont wird. Zu diesem Austausch gehört auch die Diskussion um
die jeweils zugrundeliegenden Voraussetzungen und Annahmen wie einem
aus der abendländischen Kultur und europäischen Aufklärung her gewon‐
nenen Universalitätsanspruch eines Menschenrechtsethos einerseits und
der Bestreitung dieses Anspruchs andererseits, da er zu Widersprüchen zur
tradierten Ethik führe und sich in ihm ein kultureller (Neo)Kolonialismus
des Westens niederschlage.

Interkulturelle Christologie als konstruktiver Konflikt

179

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Quellenverzeichnis

Papst Franziskus, Dikasterium für die Glaubenslehre: Erklärung Fiducia Supplicans
über die pastorale Sinngebung von Segnungen, 18.12.2023, Textversion online abruf‐
bar unter: [https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/r
c_ddf_doc_20231218_fiducia-supplicans_ge.html] (Letzter Zugriff: 30.01.2024).

Literaturverzeichnis

Ambongo, Fridolin: Schreiben zur Erklärung „Fiducia Supplicans“. Zitiert nach der
Dokumentation der KNA [https://www.kna-news.de/mediaobject.jsf?moid=4131674
9&nh=3rer8j.2] (Letzter Zugriff: 30.01.2024).

Amoah, Elizabeth/Oduyoye, Mercy Amba: Wer ist Christus für afrikanische Frauen?,
in: Leidenschaft und Solidarität: Theologinnen der Dritten Welt ergreifen das Wort.
Luzern 1992, 69-87.

Bischofssynode: Auf dem Weg zu einer synodalen Kirche in der Sendung: Synthese-Be‐
richt zur ersten Sitzung Oktober 2023. [https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/d
iverse_downloads/dossiers_2023/Synthese-Bericht_Deutsch.pdf] (Letzter Zugriff:
06.02.2024).

Estermann, Josef: Apu Taytayku: Religion und Theologie im andinen Kontext Latein‐
amerikas. Ostfildern 2012.

Ezigbo, Victor: Re-imagining African christologies: Conversing with the interpretations
and appropriations of Jesus Christ in African Christianity. Eugene, Oregon, 2010.

Faber, Eva-Maria: Universale concretum: Zur Auslegung eines christologischen Motivs,
in: ZkTh 122 (2000), 299-316.

Fornet-Ponse, Thomas: Herausforderungen kontextueller Christologien, in: Ders.
(Hg.): Jesus Christus – Von alttestamentlichen Messiasvorstellungen bis zur literari‐
schen Figur. Münster 2015, 109-131.

Fornet-Ponse, Thomas: Christologie als Konfliktgeschichte: Die Konflikte um Edward
Schillebeeckx, Jon Sobrino und Jacques Dupuis und ihr Beitrag zu einer fundamen‐
taltheologischen Konflikttheorie. Paderborn usw. 2021a.

Fornet-Ponse, Thomas: Normativ, aber irrelevant? Chalkedon im Kontext von Süd‐
amerika, Afrika und Asien, in: ThQ 201 (2021b), 510-528.

Fung, Jojo M.: Toward a Paradigm Shift in Mission Amongst the Indigenous Peoples in
Asia. Hongkong 2002 (= FABC Papers 105).

Havea, Sione: Coconut Theology: Christianity in the Pacific Context, in: Ders. (Hg.):
South Pacific Theology: Papers from the Consultation on Pacific Theology: Papua
New Guinea, January 1986. Oxford 1987, 11-15.

Hesslein, Kayko Driedger: Dual Citizenship: Two-Natures Christologies and the Jew‐
ish Jesus. London usw. 2015.

Küster, Volker: Die vielen Gesichter Jesu Christi: Interkulturelle Christologie. 2. Au‐
flage, Darmstadt 2021.

Oduyoye, Mercy Amba: Alive to What is Doing, in: The Ecumenical Review 41 (1989),
194-200.

Thomas Fornet-Ponse

180

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20231218_fiducia-supplicans_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20231218_fiducia-supplicans_ge.html
https://www.kna-news.de/mediaobject.jsf?moid=41316749&nh=3rer8j.2
https://www.kna-news.de/mediaobject.jsf?moid=41316749&nh=3rer8j.2
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2023/Synthese-Bericht_Deutsch.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2023/Synthese-Bericht_Deutsch.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20231218_fiducia-supplicans_ge.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20231218_fiducia-supplicans_ge.html
https://www.kna-news.de/mediaobject.jsf?moid=41316749&nh=3rer8j.2
https://www.kna-news.de/mediaobject.jsf?moid=41316749&nh=3rer8j.2
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2023/Synthese-Bericht_Deutsch.pdf
https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/dossiers_2023/Synthese-Bericht_Deutsch.pdf


Oduyoye, Mercy Amba: Jezus de gezalfde, in: Manuela Kalsky (Hg.): De gewonde
genezer: Christologie vanuit het perspectief van vrouwen in verschillende culturen.
Baarn 1991, 11-25.

Oduyoye, Mercy Amba: Jesus Christ, in: Kwok Pui-lan (Hg.): Hope Abundant: Third
World and Indigenous Women’s Theology. New York 2010, 167-185.

Ozankom, Claude: Der schwarzafrikanische Christus: Zum Verständnis Jesu Christi
im schwarzafrikanischen Kontext, in: Ders. (Hg.): Begegnungen mit Jesus in Afri‐
ka: Afrikanische Glaubenswirklichkeit in theologischer Perspektive. Paderborn usw.
2011, 125-141.

Pieris, Aloysius: God’s Reign for God‘s Poor: A Return to the Jesus Formula: A Critical
Evaluation of Contemporary Reformulations of the Mission Manifesto in Roman
Catholic Theology and in Recent Jesuit Documents. 2. Auflage, Kelaniya 1999.

Pieris, Aloysius: Christ Beyond Dogma: Doing Christology in the Context of the
Religions and the Poor, in: Louvain Studies 25 (2000), 187-231.

Samartha, Stanley: One Christ – Many Religions: Toward a Revised Christology. New
York 1991.

Schillebeeckx, Edward: Jesus: Die Geschichte von einem Lebenden. 3. Auflage, Frei‐
burg im Breisgau usw. 1975.

Schillebeeckx, Edward: Die Auferstehung Jesu als Grund der Erlösung: Zwischenbe‐
richt über die Prolegomena zu einer Christologie. Freiburg im Breisgau usw. 1979.

Sobrino, Jon: Christologie der Befreiung. Band 1. Mainz 1998.
Sobrino, Jon: Der Glaube an Jesus Christus: Eine Christologie aus der Perspektive der

Opfer. Ostfildern 2008.
Song, Choan-Seng: Theologie des Drittens Auges: Asiatische Spritualität und christli‐

che Theologie. Göttingen 1989.
Stinton, Diane B.: Jesus of Africa: Voices of Contemporary African Christology. Mary‐

knoll 2004.
Strahm, Doris: Vom Rand in die Mitte: Christologie aus der Sicht von Frauen in Asien,

Afrika und Lateinamerika. Luzern 1997.
Thomas, Madathilparampil Mammen: The Absoluteness of Jesus Christ and Christ-

centred Syncretism, in: ER 37 (1985), 387-397.
Wendel, Saskia: Gigantische Projektionsfläche: Der Leib Christi aus gendertheoreti‐

scher Perspektive, in: HerKorr 11/2023, 46-48.
Wohlmuth, Josef (Hg.): Dekrete der ökumenischen Konzilien: Band 1: Konzilien des

ersten Jahrtausends. 3. Auflage, Paderborn 2002.
Yagi, Seichi: Christ and Buddha, in: Rasiah S. Sugirtharajah (Hg.): Asian Faces of Jesus.

Maryknoll 1993, 25-45.

Interkulturelle Christologie als konstruktiver Konflikt

181

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748949169-167 - am 03.02.2026, 00:41:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. Bezweifelte Normativität
	2. Vielfalt von Christologien und ihr einigendes Band
	3. Fazit

