
La Constitutionnalisation de l’Ethnie dans les États d’Afrique 
Subsaharienne de Succession Coloniale Française 

By Moustapha Ndiaye *

Abstract: By replicating the French Constitution at the time of independence, 
the constitutions of sub-Saharan African states emerging from French colonization 
incorporated its model of nationhood. Consequently, they largely disregarded the 
existence of pre-colonial political entities, commonly referred to as “ethnic groups”. 
Indeed, the French model, shaped by the Revolution of 1789, does not recognize 
historical or identity-based communities. The French nation is conceived as a com-
munity of citizens rather than a federation of distinct communities. Overlooked by 
postcolonial constitutions, ethnic groups nevertheless asserted themselves as funda-
mental components of African political life, both in peacetime and during periods 
of conflict. Beginning in the 1970s, with the constitutional recognition of national 
languages—corresponding to ethnic languages—the formal acknowledgment of 
ethnicity within constitutional frameworks became increasingly prevalent, particu-
larly during the constitutional reforms of the 1990s. This constitutionalization of 
ethnic identity is characterized by two key features. First, the constitutions recog-
nize ethnic plurality as an integral component of the nation, marking a paradigmatic 
departure from the French nation-state model. Second, they establish the legal 
framework defining the scope of ethnic rights.
Keywords: Ethnic Plurality; French Colonial Legacies; Sub-Saharan Africa

***

Introduction

Les sociétés politiques des États d’Afrique subsaharienne de succession coloniale française
—nation ivoirienne, peuple sénégalais, etc.—sont le produit de l’histoire coloniale euro-
péenne. Du début de la colonisation à la Constitution française du 4 octobre 1958, les 
populations africaines, vivant sur les territoires conquis par la France, étaient des nationaux 
français,1 mais privées de la citoyenneté.2

A.

* Enseignant-chercheur en droit public, assistant à l’Université Assane Seck de Ziguinchor, Sénégal. 
Email: m.n105@univ-zig.sn.

1 Cour de cassation, chambre civile, 15 février 1864, Bâtonnier de l'ordre des avocats de la cour 
impériale d'Alger, Bulletin des arrêts de la Cour de cassation rendus en matière civile, Bulletin N°2, 
Arrêt N° 27, Paris, p. 46.

2 Olivier Beaud, Préface, in: Yerri Urban (ed.), L’indigène dans le droit colonial français : 1865-1955, 
Paris 2010, p. XX.

350

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Les constitutions des indépendances vont, sur les bases territoriale et sociologique des 
colonies, créer de nouvelles sociétés politiques africaines (nation ou peuple) et de nouveaux 
pouvoirs politiques africains (État). Par ces constitutions, les populations indigènes des 
colonies françaises d’Afrique subsaharienne retrouvent leur droit à disposer d’eux-mêmes, 
droit dont elles avaient été privées depuis l’annexion de leurs territoires. Par l’acte consti-
tuant, elles vont passer du statut d’une population administrative au statut d’une société 
politique. 

Toutefois, en retrouvant leur droit à l’autodétermination constitutionnelle, les popula-
tions africaines vont certes rompre avec la domination politique française mais elles ne 
s’émancipent pas du modèle politique français. Les constitutions des indépendances ne font 
pas le choix d’un retour aux sociétés politiques précoloniales, au statu quo ante bellum. 
Elles vont, par mimétisme, consacrer le modèle français de l’État-Nation, caractérisé par 
l’unicité du pouvoir politique (État unitaire) et de la société politique (nation). 

Le modèle français de nation issu de ce mimétisme constitutionnel est le produit de 
la Révolution française de 1789. Né contre la société féodale, une société de castes, ce 
modèle est foncièrement antinomique à la reconnaissance des communautés identitaires. 
Il est juridiquement indifférent aux communautés historiques (auvergnat, basque, breton, 
catalan, corse, etc.) qui composent la population nationale.3 Comme le souligne Éric 
Millard, « l’approche française largement inspirée de la Révolution et de l’Empire », 
entraine nécessairement « un principe de non-reconnaissance des nationalités à l’intérieur 
de la nation française ».4 Le modèle français de nation s’oppose donc à la reconnaissance 
des ethnies. La France refusa par exemple de signer la Convention relative aux droits de 
l'enfant parce que comportant des notions comme « minorités ethniques ».5 Selon l’article 
7 de la Constitution française de 1793 le Peuple français est défini comme « l’universalité 
des citoyens français ». Dans sa décision du 9 mai 1991 relative à la loi portant statut de 
la collectivité territoriale de Corse,6 le Conseil constitutionnel français a censuré l’article 
1er de la loi mentionnant l’existence « [d’]un Peuple corse ». Il a rappelé que le « Peuple 
français » est « composé de tous les citoyens français sans distinction d’origine, de race 
ou de religion ». À l’occasion de sa décision relative à la Charte européenne des langues 
régionales et minoritaires, il a réaffirmé « [l’] unicité du Peuple français ».7

Ainsi, en imitant la Constitution française et partant son modèle de société politique, 
les constitutions des indépendances ont décidé d’ignorer formellement les communautés 

3 Geneviève Koubi, La « gestion » de la diversité culturelle en France, in: Alain Dieckhoff (ed.), La 
constellation des appartenances, Paris 2004, p. 283.

4 Éric Millard, La “ nation ” du Droit, in: Patrick Cabanel, La fabrique des Nations, Paris 2003, p. 
207.

5 Voir l’article 30 de la Convention relative aux droits de l’enfant.
6 Conseil constitutionnel, Décision n° 91-290 DC, 9 mai 1991, Loi portant statut de la Collectivité 

territoriale de Corse.
7 Conseil constitutionnel, Décision n°99-412 DC, 15 juin 1999, Charte européenne des langues 

régionales ou minoritaires.

Ndiaye, La Constitutionnalisation de l’Ethnie 351

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ethniques formant réellement leurs populations nationales. À cette indifférence juridique 
résultant du mimétisme constitutionnel, s’ajoutait une justification politique. En effet, cer-
tains dirigeants africains comme Félix Houphouët-Boigny et Amadou Ahidjo considéraient 
que la construction de la nation postcoloniale était incompatible avec la reconnaissance des 
ethnies. Pour l’ancien président camerounais Amadou Ahidjo: 

« L’unité nationale veut dire qu’il n’y a sur le chemin de la construction nationale ni 
Ewondo, ni Douala, ni Bamiléké, ni Boulou, ni Bassa, etc., mais partout et toujours 
des Camerounais ».8 

Ces sociétés africaines, dont le président Ahidjo propose la négation juridique sur le chemin 
de la construction nationale, sont communément désignées par le terme ethnie. Il convient 
d’en préciser l’acception retenue dans le cadre de cette étude. 

Popularisée par le discours colonial, la notion d’ethnie est investie d’une charge idéolo-
gique. Comme le souligne Jean-Loup Amselle, il y a une congruence entre l’utilisation 
de la notion d’ethnie et le colonialisme. Dans le contexte colonial, les sociétés politiques 
africaines, amérindiennes ou asiatiques furent désignées par ce terme pour les rendre 
« dissemblables et inferieures »9 aux sociétés politiques européennes qualifiées de nations. 

La présente étude ne souscrit pas à cette conception « coloniale » de l’ethnie. Au lieu 
de chercher une quelconque différence ou hiérarchie entre les notions de peuple, nation ou 
ethnie, elle retient une synonymie. Par exemple, la définition française de la « conception 
allemande » de la nation, dite conception objective parce que fondée sur des critères tels 
que la langue ou la culture, est similaire à la définition généralement donnée de l’ethnie. 
C’est notamment le cas de la définition proposée par Paul Mercier qui considère l’ethnie 
comme un groupe «descendant d’un ancêtre commun ou plus généralement ayant une 
même origine, possédant une culture homogène et parlant une langue commune, c’est 
également une unité d’ordre politique ».10 Toutefois pour des raisons pédagogiques propres 
à cette étude, le terme ethnie sera ici utilisée pour désigner les sociétés politiques précolo-
niales et la nation pour nommer les sociétés politiques postcoloniales. Cette distinction 
offre plus de repères au lecteur, notamment de culture française. 

Ignorée par la constitution postcoloniale, étouffée et combattue souvent de façon par-
tisane par les gouvernants, l’ethnie va pourtant s’imposer de facto comme un élément 
« incompressible » de la vie politique africaine postcoloniale. En effet, dès les premières 
heures des indépendances, l’Afrique subsaharienne est le théâtre de nombreux conflits 
politiques et l’ethnie en est souvent au centre. Que ce soit dans la conquête violente (guerre 
civile ou changement anticonstitutionnel de gouvernement) ou démocratique (élection) du 

8 Ahmadou Ahidjo, Contribution à la construction de l’unité nationale, Paris 1964, p. 29.
9 Jean-Loup Amselle, Ethnies et espaces : pour une anthropologie topologique, in: Jean-Loup Am-

selle / Elikia M’Bokolo (eds.), Au cœur de l’ethnie. Ethnies, tribalisme et État en Afrique, Paris 
2005, p. 14.

10 Paul Mercier, Remarques sur la signification du “tribalisme” actuel en Afrique noire, Cahiers 
internationaux de sociologie XXI juillet-décembre (1961), p. 65.

352 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pouvoir comme dans son exercice (népotisme, clanisme, régionalisme), les antagonismes 
s’appréhendent et s’expliquent à l’aune de l’ethnie. En effet, il est difficile de contester que 
les guerres civiles au Tchad, en Centrafrique, en Côte d’Ivoire, au Congo n’ont pas de base 
ethnique. Il parait tout aussi impossible d’exclure l’ethnie dans l’explication des élections 
(partis politiques, sens du vote, etc.), ainsi que les violences qu’elles charrient, au Gabon, 
au Congo, en Côte d’Ivoire, en Guinée Conakry, au Togo, etc. L’ethnie est au centre du 
phénomène politique africain postcolonial, en temps de paix comme en temps de guerre.

Les constituants États d’Afrique subsaharienne de succession coloniale française vont 
finir par se saisir de l’ethnie ou du fait ethnique, entamant ainsi un processus d’africanisa-
tion ou d’ « endogénéisation » de la forme de la société politique africaine postcoloniale. 
Cette rupture constitutionnelle débute timidement à la fin des années soixante-dix au Bénin, 
au Burkina Faso et au Sénégal. Au Bénin, la constitutionnalisation de l’ethnie résulte 
de l’adhésion au constitutionnalisme d’obédience marxiste-léniniste.11 Au Burkina Faso12 

et au Sénégal,13 elle s’opère par le truchement de la constitutionnalisation des langues 
nationales.14 En effet, comme le remarquait Nazam Halaoui « toute langue étant celle d’une 
ethnie, le plurilinguisme est ainsi naturellement associé au pluriethnisme ».15 

Puis, le mouvement constitutionnel des années quatre-vingt-dix va généraliser la consti-
tutionnalisation de l’ethnie. Avec ces constitutions issues principalement des Conférences 
nationales16 et depuis lors, l’ethnie est sortie définitivement du domaine des « tabous » 
du constitutionnalisme.17 De l’indifférence voire de l’indignité constitutionnelle, l’ethnie 
accède à la dignité constitutionnelle. Elle est saisie par la constitution. D’ailleurs, certaines 

11 Par mimétisme de la Constitution de l’URSS de 1924 et de la Constitution de la « République 
socialiste fédérative de Yougoslavie » de 1974, l’article 3 de la Loi fondamentale du 9 septembre 
1977 énonce que « La République Populaire du Bénin est un État unifié multinational. Toutes les 
nationalités sont égales en droits et en devoir. (…) Toutes les nationalités jouissent de la liberté 
d’utiliser leur langue parlée et écrite et de développer leur propre culture (…) ».

12 La Constitution est adoptée par référendum le 27 novembre 1977 et promulguée le 13 décembre 
1977.

13 Loi constitutionnelle n° 78-60 du 28 décembre 1978 publiée au Journal officiel de la République 
du Sénégal du 6 janvier 1979. Il convient de souligner que les langues nationales avaient déjà 
obtenu la reconnaissance juridique avec le décret n° 68-871 du 24 juillet 1968 relatif à la transcrip-
tion des langues nationales, abrogé et remplacé par le décret n° 71-566 du 21 mai 1971 relatif à la 
transcription des langues nationales.

14 Toutefois, il convient de préciser que la Constitution de la République centrafricaine de 1964 avait 
déjà érigé le sango au statut de langue nationale.

15 Nazam Halaloui, L'identification des langues dans les Constitutions africaines, Revue française de 
Droit constitutionnel 45 (2001), p. 35.

16 Fabien Eboussi Boulaga, Les conférences nationales en Afrique noire une affaire à suivre, Kartha-
la 1993; Maurice Kamto, Les conférences nationales africaines ou la création révolutionnaire des 
Constitutions, in: Dominique Darbon / Jean du Bois de Gaudsson (eds.), La création du droit en 
Afrique, Paris & Karthala 1997.

17 Jean Du Bois de Gaudusson, Les tabous du constitutionnalisme en Afrique. Introduction générale, 
Afrique Contemporaine 242 (2012), p. 53.

Ndiaye, La Constitutionnalisation de l’Ethnie 353

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


constitutions vont clairement affirmer que cette reconnaissance était rendue nécessaire par 
l’échec de la construction de l’unité nationale, donc l’échec de sa construction selon le mo-
dèle français. La Constitution tchadienne de 1996 est l’une des plus explicites sur le sujet 
en déclarant dans son Préambule que : « Le Tchad connaît une évolution institutionnelle et 
politique mouvementée », une situation due « aux différents régimes qui se sont succédé 
ont créé et entretenu le régionalisme, le tribalisme, le népotisme (…) dont les conséquences 
ont été la guerre, la violence politique, la haine, l'intolérance et la méfiance entre les 
différentes communautés qui composent la Nation tchadienne ».18 Dans le Préambule de 
la Constitution congolaise du 15 mars 1992, le constituant fait le même constat : « l'intolé-
rance et la violence politiques ont fortement endeuillé le pays, entretenu et accru la haine et 
les divisions entre les différentes communautés qui constituent la Nation congolaise ».19 

Ce mouvement de constitutionnalisation de l’ethnie, comme le fait ethnique lui-même, 
a fait l’objet de peu d’intérêt de la part de la doctrine. Si la doctrine politiste20 a longtemps 
pris en compte l’ethnie dans l’explication et la compréhension du phénomène politique en 
Afrique subsaharienne postcoloniale, ce n’est pas le cas des juristes. Une frange minoritaire 
des constitutionnalistes21 tente de résorber cette lacune. Cette présente étude a pour but d’y 
contribuer. Pourtant ce manque d’intérêt que la doctrine a réservé à la constitutionnalisation 
de l’ethnie tranche avec la rupture paradigmatique qu’elle représente. Il s’agit de l’une des 
rares fois où le constituant africain francophone a rompu avec le mimétisme du modèle 
constitutionnel français de l’État-Nation pour tenter d’adapter la constitution africaine aux 
réalités africaines.

L’entrée de l’ethnie dans la constitution soulève un certain nombre d’interrogations. La 
principale est sans doute les rapports entre les ethnies et la nation postcoloniale. L’ethnie 
constitue-t-elle une société politique concurrente à la nation ou est-elle incluse dans celle-
ci? Son existence consacrée par la constitution, l’ethnie devient-elle un sujet de droit(s)? Si 
oui, lesquels? etc. Ces interrogations peuvent être subsumées sous la question: quels sont 

18 Le projet de constitution issu des travaux de la Conférence Nationale Souveraine est approuvé par 
référendum le 31 mars 1996 et promulgué le 14 avril 1996.

19 Constitution du 15 mars 1992.
20 Serge Paulin Akono Evang, Contribution à une science africaine de l'ethnie à partir de l'expérience 

camerounaise, Droit et société 86 (2014), p. 157; René Otayek, La démocratie entre mobilisations 
identitaires et besoin d’Etat: y-a-t-il une “exception africaine”?, Autrepart 10 (1999), p. 5; Chris-
tian Coulon, Les dynamiques de l’ethnicité en Afrique noire, in: Pierre Birnbaum (ed-), Sociologie 
des nationalismes, Paris 1997, p. 37.

21 A ce propos, on peut citer : Frédéric-Joël Aivo, Le Président de la République en Afrique noire 
francophone : genèse, mutations et avenir de la fonction, Paris 2007; Dodzi Kokoroko, L'idée de 
constitution en Afrique, Afrique contemporaine 242 (2012), p. 117; Koffi Ahadzi-Nounou, Préface, 
in: Placide Moudoudou (ed.), La Constitution en Afrique, Paris 2012, p. 12; Francisco Meledje 
Djedjro, Le système politique ivoirien dans la géopolitique ouest-africaine, Revue du Droit Public 
3 (2006), p. 701; Vivien R. Manangou, L’ethnie dans les constitutions de troisième génération 
des États de l’Afrique francophone, Revue Cames 1 (2020); Moustapha Ndiaye, La construction 
constitutionnelle du politique en Afrique subsaharienne francophone, Montpellier 2016.

354 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


les traits caractéristiques de la constitutionnalisation de l’ethnie en Afrique subsaharienne 
francophone?

A l’analyse, la constitutionnalisation de l’ethnie revêt deux traits saillants dans les États 
d’Afrique subsaharienne de succession coloniale française. Les constitutions reconnaissent 
l’existence des ethnies composant leurs populations nationales, consacrant ainsi le modèle 
de la nation pluriethnique (I). En outre, elles ont aussi pris le soin de déterminer ou de 
délimiter l’étendue des droits de l’ethnie (II).

La Consécration de la Pluralité Ethnique Composant la Nation

Les constitutions des États d’Afrique subsaharienne de succession coloniale française re-
connaissent toutes, et de façon explicite, le caractère pluriethnique de leurs nations (1.). 
Toutefois, si elles admettent que leurs populations sont constituées de plusieurs ethnies, la 
plupart des constitutions ne les nomment pas, du moins directement. Leur identification, 
quand elle intervient, se fait par le truchement de l’identification des langues nationales, 
c’est-à-dire de façon implicite (2.).

Une Affirmation Explicite du Caractère Pluriethnique de la Nation

La reconnaissance de la diversité ethnique composant la nation par les constitutions des 
États d’Afrique subsaharienne de succession coloniale française est une révolution par 
rapport à leur modèle d’emprunt. À la lecture des constitutions, cette reconnaissance se fait 
selon trois grands cas de figure. 

Le premier cas de figure est celui instauré par la Constitution béninoise du 11 décembre 
1990. En son article 11, elle dispose que « Toutes les communautés composant la Nation 
béninoise jouissent de la liberté d'utiliser leurs langues parlées et écrites et de développer 
leur propre culture tout en respectant celles des autres ». Certaines constitutions ont repris 
une formule similaire à celle du constituant béninois. Il s’agit de la Constitution nigérienne 
du 12 mai 1996 dont l’article 3 énonce que « Toutes les communautés composant la 
nation nigérienne jouissent de la liberté d'utiliser leurs langues en respectant celles des 
autres ».22 Il en est de même de la Constitution congolaise du 15 mars 1992 dont le 
Préambule déclarait que « L'intolérance et la violence politiques ont fortement endeuillé 
le pays, entretenu et accru la haine et les divisions entre les différentes communautés qui 
constituent la Nation congolaise ».23 Dans cette catégorie, il semble possible de ranger la 
Constitution sénégalaise du 22 janvier 2001 dont le Préambule affirme que « le peuple du 
Sénégal souverain proclame (…) - le principe intangible de l'intégrité du territoire national 
et de l'unité nationale dans le respect des spécificités culturelles de toutes les composantes 

I.

1.

22 Disposition reprise à l’identique par l’article 5 de la Constitution du 25 novembre 2010.
23 Cette reconnaissance ne figure pas dans le Préambule de la Constitution du 25 octobre 2015 en 

vigueur. Toutefois, son article 16 confirme le caractère pluricommunautaire du peuple en disposant 
que « La loi garantit et assure la promotion et la protection des droits des peuples autochtones ». 

Ndiaye, La Constitutionnalisation de l’Ethnie 355

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de la Nation ». Dans la même veine, le Préambule de la Constitution camerounaise du 18 
janvier 1996 énonce que « L’État assure la protection des minorités et préserve les droits 
des populations autochtones conformément à la loi ».24 

Le deuxième cas de figure regroupe les constitutions qui utilisent formellement les 
expressions « d’ethnie », de « diversité ethnique » ou de « pluralité ethnique » composant 
la nation. Il s’agit du Préambule de la Constitution centrafricaine du 30 mars 2016 dispo-
sant que « Le peuple centrafricain souverain, Fier de son unité nationale, linguistique et 
de sa diversité ethnique, culturelle et religieuse qui contribuent à l’enrichissement de sa 
personnalité » ou encore celui de la Constitution ivoirienne du 8 novembre 2016 déclarant 
que  « Nous, peuple de Côte d’Ivoire, (…) Tenant compte de notre diversité ethnique, 
culturelle et religieuse, et résolu à construire une Nation pluriethnique et pluriraciale fondée 
sur les principes de la souveraineté nationale;». La Constitution gabonaise du 26 mars 1991 
intègre cette catégorie au regard de l’alinéa 13 de son article 1er : « Les associations, partis 
ou formations politiques, syndicats, sociétés, établissements d'intérêt social, ainsi que les 
communautés religieuses dont les activités sont contraires aux lois, ou à la bonne entente 
des groupes ou ensembles ethniques peuvent être interdits selon les termes de la loi ». 

Le troisième cas de figure combine les deux expressions précédentes, c’est-à-dire que 
la constitution affirme d’une part que la nation est composée de communautés et utilise 
d’autre part la notion de diversité ethnique. Cette catégorie ne comporte qu’un seul exemple 
à savoir la Constitution tchadienne du 14 avril 1996 dont le Préambule contient les passages 
suivants : « différentes communautés qui composent la Nation tchadienne » et « Affirmons 
par la présente Constitution notre volonté de vivre ensemble dans le respect des diversités 
ethniques, religieuses, régionales et culturelles ». 

Quelle que soit la formule choisie, il y a lieu de constater que les constitutions 
d’Afrique subsaharienne de succession coloniale française reconnaissent désormais que 
leurs nations sont composées de plusieurs communautés ou ethnies. La nature ethnique des 
communautés composant la nation est désormais ouvertement assumée.

Alors que les constitutions des indépendances, copiées sur le modèle français, igno-
raient les ethnies, les constitutions des années quatre-vingt-dix ont décidé de reconnaitre la 
composition ethnique de leurs populations. Il s’agit d’une révolution constitutionnelle. Elles 
ont abandonné le modèle français de la « communauté des citoyens »25 pour construire 
un modèle endogène d’une nation pluriethnique. Toutefois, si elles reconnaissent l’exis-
tence des ethnies elles ne les nomment pas directement. Pour le moment, l’identification 
des ethnies se fait pas le biais des langues nationales.

24 Article 57 de la Constitution du 18 janvier 1996.
25 Dominique Schnapper, La communauté des citoyens, Sur l’idée moderne de nation, Paris 1994.

356 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Une Identification Implicite des Ethnies Composant la Nation

Au moment des indépendances, toutes les Républiques de succession coloniale française 
d’Afrique subsaharienne adoptent la langue française comme langue officielle.26 Pendant 
longtemps, les langues africaines sont ignorées par les constitutions notamment du fait de 
leur valeur identitaire et des supposées conséquences néfastes que la reconnaissance de 
l’ethnie pourrait avoir sur la cohésion nationale.27

Dans les années soixante-dix, un mouvement d’affirmation identitaire va s’exprimer sur 
le continent, opposant l’identité culturelle africaine à l’identité culturelle européenne issue 
de la colonisation.28 La langue fut l’un des symboles de ce mouvement de « décolonisation 
culturelle ». Il convient de rappeler que durant la colonisation, l’enseignement des langues 
africaines, jugées par le discours de la mission civilisatrice comme des langues de cultures 
primitives, était interdit. L'arrêté du 22 août 1945 réorganisant l'Enseignement primaire en 
Afrique occidentale française, J.O. de l'AOF énonçait que l’enseignement primaire élémen-
taire qui « a pour objet essentiel d’agir sur les populations africaines en vue de diriger 
et d’accélérer leur évolution [...] est donné uniquement en français ».29 Naturellement, la 
question de l’identité linguistique de l’État-nation postcolonial va donc opposer la langue 
française héritée de la colonisation aux langues africaines autochtones. 

Ce nationalisme linguiste africain30 va aboutir à l’érection constitutionnelle des langues 
africaines au statut de langues nationales. Les langues africaines consacrées au rang de 
langues nationales sont les langues des ethnies composant la population nationale. L’iden-

2.

26 Voir Pierre-François Gonidec, Constitutions des États de la Communauté, Paris 1959; Georges 
Dimitri Lavroff / Gustave Peiser, Les constitutions africaines, Tome I: L'Afrique noire franco-
phone, Paris 1964.

27 « Soixante-cinq langues, soixante-cinq partis politiques », telle est l’affirmation prêtée au 
Président Félix Houphouët-Boigny de Côte-d’Ivoire pour justifier son refus de prendre en con-
sidération la multitude des langues nationales de son pays, laquelle constituerait une reconnais-
sance des ethnies correspondantes et ne pouvait que donner naissance à autant de partis politiques.

28 En réalité, le mouvement de résistance identitaire contre le projet de la mission civilisatrice est en 
cours depuis le début de la colonisation. Les courants de pensée de la négritude, de l’égyptologie 
africaine ou du panafricanisme furent les voix intellectuelles de cette affirmation identitaire.

29 Arrêté du 22 août 1945, n° 2576, réorganisant l'Enseignement primaire en Afrique occidentale 
française, J.O. de l'AOF, 15 septembre 1945, pp. 707-735. Dans la même veine, on peut citer 
l'arrêté du gouverneur général de l'Afrique équatoriale française, Victor Augagneur, signé le 28 
décembre 1920 à Brazzaville disposait : « Aucune école ne sera autorisée si l'enseignement n'y est 
donné en français. L'enseignement de toute autre langue est interdit » et l’arrêté du 12 novembre 
1912 concernant l’Afrique occidentale française énonçait : « Le but de l’enseignement élémentaire 
est la diffusion parmi les indigènes du français parlé [...].  La langue française est seule en usage 
dans les écoles. Il est interdit aux maîtres de se servir avec leurs élèves des idiomes du pays. ».

30 Ce nationalisme linguistique n’est pas spécifique à l’Afrique. C’est le cas au Canada ou en Es-
pagne. En Espagne, la langue constitue le symbole des affirmations autonomiques voire indépen-
dantistes (catalan, galicien, basque, asturien, langue aragonaise). A la mort de franco, le projet de 
construction d’un État espagnol plurinational avait pour base fondamentale le plurilinguisme.

Ndiaye, La Constitutionnalisation de l’Ethnie 357

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tité entre langues nationales et langues ethniques est clairement établie.31 Le statut de la 
langue française dans les constitutions vient corroborer cette identité. Depuis le début la 
colonisation, le français est une langue utilisée par les africains; c’est la langue officielle 
des États. Pourtant, aucune constitution ne l’a inclus parmi les langues nationales. S’il y a 
un fait notable en matière de constitutionnalisation des langues nationales, c’est l’exclusion 
de la langue française. Le constituant sénégalais disait en 1978 qu’il s’agit d’une langue 
étrangère.32 L’exclusion de la langue française des langues de l’identité nationale africaine 
et sa réduction utilitaire au statut de langue officielle de l’État n’est pas propre aux constitu-
tions des États d’Afrique subsaharienne de succession coloniale française. Il s’agit d’une 
règle commune aux constitutions des États nés d’une décolonisation. Comme le souligne 
le professeur Stéphane Pierré-Caps, Guy Héraud situe l’apparition de la distinction consti-
tutionnelle entre langue officielle et langue nationale dans la Constitution de la République 
d’Irlande de 1937 dont l’article 8 disposait : « 1. La langue irlandaise en tant que langue 
nationale est la première langue officielle ; 2. La langue anglaise est reconnue comme une 
seconde langue officielle ».33 

Ce sont les constituants béninois, burkinabé et sénégalais qui inaugurèrent le mouve-
ment de constitutionnalisation des langues nationales dans les années soixante-dix. En 
vérité, la Constitution mauritanienne a toujours connu la notion de langue nationale et ce 
dès 195934 avec l’arabe comme langue nationale et le français comme langue officielle.35 

Au Bénin, la loi fondamentale du 9 septembre 1977 consacre le droit pour les nationalités 
d’utiliser leurs langues écrites et parlées. Au Burkina Faso, la Constitution du 13 décembre 
1977 énonçait dans son troisième article que : « la langue officielle est le français. Une 
Loi fixe les modalités de promotion et d'officialisation des langues nationales ».36 L’année 

31 Halaoui, note 15, p. 32.
32 Pour justifier son projet « [d’]introduction de la nation de langues nationales » dans la Constitu-

tion, le gouvernement de Senghor disait, lors de la présentation du projet de loi constitutionnelle 
devant la Commission de la Législation de l’Assemblée, ceci : « A l’alinéa 2 de l’article 1er la 
modification a pour objet de faire mention expresse de nos langues nationales dans le texte même 
de la constitution. Le français que l’histoire et les nécessités ont conduit à adopter comme langue 
officielle ne perd rien de son importance. Elle reste la langue de travail et de communication au 
plan interne comme dans les relations internationales. La mesure est une nouvelle manifestation 
de la politique de promotion des langues nationales. Déjà pour la plupart les règles de base sont 
fixées en vue de la généralisation de leur enseignement. Pour en souligner à la fois l’importance, 
la dignité et le rang la constitution les énumère désormais à côté du français, la langue étrangère et 
seconde, aux termes du décret 72-861 du 13 juillet 1972. Il s’agit du Diola, du Malinké, du Poular, 
du Sérère, du Soninké et du Wolof […] ».

33 Stéphane Pierre-Caps, Le statut constitutionnel de la langue nationale et/ou officielle. Étude de 
droit comparé, in: Anne-Marie Le Pourhiet (ed.), Langue(s) et Constitution(s), Actes du Colloque 
organisé à Rennes les 7-8 décembre 2000, Paris 2004, p. 95.

34 Journal officiel de la Communauté, Première année, n° 5, 15 juin 1959, p. 79.
35 Article 3 « La langue nationale de la Mauritanie est l'arabe. La langue officielle est le français ».
36 La Constitution est adoptée par référendum le 27 novembre 1977 et promulguée le 13 décembre 

1977.

358 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


suivante, au Sénégal, ce fut la loi constitutionnelle du 28 décembre 1978 portant révision 
de la Constitution du 7 mars 1963 qui introduisit la notion de « langues nationales »37 dans 
la Constitution.38 A l’alinéa 2 de l’article premier, la Constitution disposait désormais : « la 
langue officielle de la République du Sénégal est le français. Les langues nationales sont le 
diola, le malinké, le poular, le sérère, le soninké et le wolof ».39 

Avec le mouvement constitutionnel des années quatre-vingt-dix, la constitutionnalisa-
tion des langues nationales se généralise. La notion de « langues nationales » est consacrée 
dans toutes les constitutions d’Afrique subsaharienne francophone : Bénin (article 11 de 
la Constitution du 11 décembre 1990),40 Burkina Faso (article 35 de la Constitution du 
11 juin 1991),41 Cameroun (article 1er, alinéa Constitution du 18 janvier 199642), Centra-
frique (Constitution du 30 mars 2016),43 Congo (Constitution du 6 novembre 2015),44 

Gabon (Constitution du 26 mars 1991),45 Guinée (Constitution du 23 décembre 1990),46 

37 N° 78-60 du 28 décembre 1978 publiée au Journal officiel de la République du Sénégal du 6 
janvier 1979. Il convient de préciser que ces langues africaines avaient déjà le statut juridique de 
langues nationales avec le décret n° 71-566 du 21 mai 1971 relatif à la transcription des langues 
nationales.

38 Bruno Cheramy, Nouvelle révision constitutionnelle au Sénégal, Éthiopiques: revue socialiste de 
la culture négro-africaine 18 (1979).

39 Il convient de préciser que ces langues africaines avaient déjà le statut juridique de langues 
nationales avec le décret n° 71-566 du 21 mai 1971 relatif à la transcription des langues nationales.

40 « Toutes les communautés composant la Nation béninoise jouissent de la liberté d'utiliser leurs 
langues parlées et écrites et de développer leur propre culture tout en respectant celles des autres. 
L'État doit promouvoir le développement de langues nationales d'intercommunication ».

41 « La langue officielle est le français. Une Loi fixe les modalités de promotion et d'officialisation 
des langues nationales ».

42 La Constitution du 2 juin 1972 a fait l'objet d'une révision générale le 18 janvier 1996 : loi 
n° 96-06, publiée au Journal officiel le 30 janvier : « 3. La République du Cameroun adopte 
l'anglais et le français comme langues officielles d'égale valeur. Elle garantit la promotion du 
bilinguisme sur toute l'étendue du territoire. Elle œuvre pour la protection et la promotion des 
langues nationales.

43 La consécration intervient pour la première avec la Constitution du 14 janvier 1995, article 17 
« la forme de l’Etat est la République … Ses langues officielles sont le Sango et le français ». 
La Constitution en vigueur du 30 mars 2016 dispose à l’article 18 au cinquième alinéa que la 
« langue nationale est le Sango » et au sixième alinéa que les « langues officielles sont le Sango et 
le Français ».

44 Les langues nationales sont consacrées pour la première fois par la Constitution du 15 mars 1992, 
à l’article 3 « La langue officielle est le français. Les langues nationales véhiculaires sont le lingala 
et le munukutuba ». La Constitution de 2015 en vigueur dispose désormais, à l’article 4, « La 
langue officielle est le français. Les langues nationales véhiculaires sont le lingala et le kituba ».

45 A l’avant-dernier alinéa de l’article 2, il est énoncé « La République gabonaise adopte le français 
comme langue officielle de travail. En outre, elle œuvre pour la protection et la promotion des 
langues nationales ».

46 La reconnaissance des langues africaines fut d’abord l’œuvre de la Constitution du 23 décembre 
1990 disposant au second alinéa du premier article « La langue officielle est le français. L'État 

Ndiaye, La Constitutionnalisation de l’Ethnie 359

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mali (Constitution du 25 février 1992),47 Mauritanie (Constitution du 20 juillet 1991),48 

Niger (25 novembre 2010),49 le Sénégal (Constitution du 22 janvier 2001)50 et le Tchad 
( Constitution du 14 avril 1996).51 Aujourd’hui, les seules exceptions sont les Constitution 
ivoirienne52 et togolaise.53 

En matière de constitutionnalisation des langues nationales, il y a d’une part les consti-
tutions qui se limitent à consacrer les langues nationales sans les nommer et d’autre part 
celles qui, en outre, identifient nommément ces langues nationales. Dans ce deuxième cas 
de figure, on dénombre, les Constitutions centrafricaine,54 congolaise,55 mauritanienne,56 

sénégalaise57 et tchadienne.58 Avec ces dernières, la relation entre langue et ethnie est sans 
ambiguïté. Les appellations des langues nationales renvoient aux noms des ethnies. Le cas 
du Sénégal peut servir d’exemple d’illustration du lien entre langues nationales et ethnies 
composant la nation. Depuis 1978, la Constitution sénégalaise cite nommément les langues 
nationales. L’alinéa 2 de l’article premier de la Constitution de 2001 en vigueur est ainsi 
libellé: « La langue officielle de la République du Sénégal est le français. Les langues 
nationales sont le diola, le malinké, le pular, le sérère, le soninké, le wolof et toute autre 

assure la promotion des cultures et des langues du peuple de Guinée ». Le même libellé figure au 
troisième alinéa du premier article de la Constitution actuelle.

47 Aux deux derniers alinéas de l’article 25, il est écrit : « le Français est la langue d’expression 
officielle. La loi fixe les modalités de promotion et d’officialisation des langues nationales »

48 La Constitution du 20 mai 1961 avait d’abord reconnu l’arabe comme langue nationale (article 3). 
La Constitution du 12 juillet 1991 dispose dans son article 6 « les langues nationales sont l’arabe, 
le poular, le soninké et le wolof ; la langue officielle est l’arabe »

49 La Constitution du 12 mai 1996 fut la première à introduire le terme de langues nationales. Elle 
dispose dans son article 3 « toutes les communautés composant la nation nigérienne jouissent 
de la liberté d'utiliser leurs langues en respectant celles des autres. Ces langues ont, en toute 
égalité, le statut de langues nationales. La loi fixe les modalités de leur promotion et de leur 
développement. La langue officielle est le français. ». Aujourd’hui, l’article 5 de la Constitution du 
25 novembre 2010 légifère sur cette question en ces termes « toutes les communautés composant 
la Nation nigérienne jouissent de la liberté d'utiliser leurs langues en respectant celles des autres. 
Ces langues ont, en toute égalité, le statut de langues nationales. L'Etat veille à la promotion et 
au développement des langues nationales. La loi fixe les modalités de leur promotion et de leur 
développement. La langue officielle est le français ».

50 L’Article premier alinéa 2 dispose « la langue officielle de la République du Sénégal est le 
français. Les langues nationales sont le diola, le malinké, le pular, le sérère, le soninké, le wolof et 
toute autre langue nationale qui sera codifiée ».

51 L’article 9 énonce « les langues officielles sont le français et l’arabe. La loi fixe les conditions de 
promotion et de développement des langues nationales ».

52 Constitution du 8 novembre 2016.
53 Constitution du 14 octobre 1992.
54 Constitution du 14 janvier 1995; Constitution du 30 mars 2016
55 Constitution du 15 mars 1992; Constitution du 20 janvier 2002; Constitution du 6 novembre 2015
56 Constitution du 20 juillet 1991.
57 Constitution du 7 mars 1963; Constitution du 22 janvier 2001.
58 Constitution du 31 mars 1996.

360 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


langue nationale qui sera codifiée ». A la lecture de cette disposition, il possible d’en 
déduire que « les composantes ethniques » de la nation sénégalaise évoquées par le Préam-
bule, sont les peuples diola, malinké, pular, sérère, soninké et wolof. Plus exactement, 
il conviendrait de dire que parmi les « composantes ethniques » dans la mesure où bien 
que les ethnies citées représentent la majorité de la population sénégalaise, cette dernière 
compte d’autres ethnies telles que les Bassari, les Bedik, les Manjak, les Mancagne, etc. 
Une fois codifiées, les langues de ces ethnies senegalaises devront être intégrées dans la 
Constitution.

Concernant les constitutions qui se limitent simplement à consacrer l’expression de 
langues nationales sans les nommer, comme les Constitutions du Bénin, du Burkina Faso, 
du Congo ou du Gabon, le mutisme pourrait s’expliquer pour une raison de commodité. En 
l’occurrence, devant le grand nombre des langues ethniques, les constituants ont peut-être 
décidé de ne pas les citer dans le texte constitutionnel. Au Cameroun par exemple, les 
études officielles dénombrent entre 238 à 249 langues ethniques.59 Il y a donc lieu de 
considérer que par « langues nationales », ces Constitutions font implicitement référence à 
leurs langues autochtones comme c’est le cas pour les Constitutions qui les nomment de 
façon explicite.

Aussi, la dénomination des langues nationales peut se trouver dans les textes juridiques 
auxquels renvoient les constitutions. C’est notamment le cas du Mali avec la loi du 23 août 
1996 portant modalités de promotion de treize langues nationales :60 bamanankan, bomu, 
bozo, dogoso, fulfulde, kassonké, malinké, mamara, maure, soninké, songhoï, syenara et 
tamasheq. Ces treize langues avaient été déjà consacrées par le décret du 19 juillet 1983 
fixant l'alphabet pour la transcription de langues nationales qui énumère treize langues 
nationales.61

Au Niger, en application de l’article 3 de la Constitution du 18 juillet 1999,62 l'article 
2 de la loi n° 2001-037 du 31 décembre 2001 fixant les modalités de promotion et du 
développement des langues nationales a identifié dix langues nationales: « Sont proclamées 
langues nationales: l'arabe, le budurna, le fulfuldé, le guimancema, le hausa, le kanuri, le 
sonay-zarma, le tamajaq, le tassawaq et le tubu. ». Ces langues nationales renvoient aux 
ethnies éponymes comme en atteste l’article 1er de la même loi qui dit reconnaitre « comme 
langue nationale du Niger, la langue commune à un groupe établi de citoyens au sein 

59 Michel Dieu / Patrick Renaud (eds.), Atlas linguistique du Cameroun, Paris 1983.
60 Loi n°96-049 du 23 août 1996 portant modalités de promotion de treize langues nationales.
61 L’article 1er du Décret n° 159 PG-RM du 19 juillet 1983 fixant l'alphabet pour la transcription de 

langues nationales dispose que « L'alphabet figurant au tableau I est adopté pour la transcription 
des langues nationales suivantes : bambara (bamanan), bobo (bomu), bozo, dogen (dogo-so), 
peul (fulfulde), soni (soninke), songhoy (sonoy), sénoufo-minianka (syenara-mamara), tamasheq 
(tamalayt).

62 L’article 3 de la Constitution du 18 juillet 1999 dispose que « Toutes les communautés composant 
la Nation nigérienne jouissent de la liberté d’utiliser leurs langues en respectant celles des autres. 
Ces langues ont, en toute égalité, le statut de langues nationales. La loi fixe les modalités de leur 
promotion et de leur développement. ».

Ndiaye, La Constitutionnalisation de l’Ethnie 361

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


du territoire du Niger à sa formation ». La même disposition a pris le soin de préciser qu’est 
« considéré comme groupe établi de citoyens au sein du territoire du Niger à sa formation 
un groupe historiquement identifié à ce territoire par l'existence d'un village ou d'un campe-
ment au moment de l'établissement de la territorialité du Niger » et dénombre les groupes 
ou communautés suivants: « les Arabes, les Buduma, les Fulbé, les Gulmance, les Hausa-
wa, les lsawghan, les Kanuri, les Kel-tamajaq, les Sonay-Zarma et les Tubu ».

Au final, qu’elles soient nommées ou pas, directement ou indirectement, les langues 
nationales renvoient aux langues des ethnies composant la population nationale. Ainsi, 
l’ethnie est implicitement reconnue par la constitution. Les constitutions ne se sont pas 
limitées à consacrer l’existence juridique de l’ethnie. En tant que sujet de droit, elles ont 
précisé l’étendue de ces droits.

La Détermination des Droits de l’Ethnie

Que cela soit de façon implicite ou explicite, les constitutions reconnaissent l’existence 
de l’ethnie. Toutefois, il semble que les constituants des États d’Afrique subsaharienne de 
succession coloniale française ont reconnu l’ethnie dans le but de mieux la maitriser ou la 
brider. En effet, s’ils lui reconnaissent, expressément, des droits linguistiques ou culturels 
(I.) ils ont en même temps pris la précaution de lui refuser, de façon tout aussi expresse, le 
bénéfice de tout droit politique (II.).

Une Ethnie Reconnue au Bénéfice des Droits Linguistiques

Aujourd’hui, à l’exception de la Côte d’Ivoire et du Togo, les constitutions consacrent 
les ethniques comme langues nationales. Outre la reconnaissance des langues ethniques, 
nommément identifiées ou pas, les constituants ont érigé la langue nationale en droit ou 
liberté et ont précisé ses sujets ou bénéficiaires.

Le droit à la langue est un droit constitutionnel. En la matière, les textes constitution-
nels ont consacré le droit d’utiliser et le droit de valoriser ou de promouvoir les langues 
nationales. Le droit d’utiliser les langues nationales apparait expressément dans plusieurs 
constitutions. Il en est ainsi de l’article 11 de la Constitution béninoise de 1990 qui dispose 
que « Toutes les communautés composant la Nation béninoise jouissent de la liberté d'utili-
ser leurs langues parlées et écrites et de développer leur propre culture tout en respectant 
celles des autres » ou de l’article 5 de la Constitution nigérienne de 2010 qui énonce que 
« Toutes les communautés composant la Nation nigérienne jouissent de la liberté d'utiliser 
leurs langues en respectant celles des autres ». 

Consacré officiellement par la constitution, le droit d’utiliser les langues nationales peut 
impliquer plusieurs choses. La première garantie qu’offre ce droit est la liberté de pouvoir 
l’utiliser dans la vie privée. Ce droit implique aussi le droit pour toute personne d’utiliser 
cette langue dans ses rapports avec les pouvoirs publics et dans le cadre des services 
publics.

B.

I.

362 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


L’utilisation des langues nationales par les pouvoirs publics et dans les services publics 
est déjà une réalité dans de nombreux États. Au Mali et au Sénégal par exemple, le 
Chef de l’État tient ses discours à la nation (à l’occasion du nouvel an et de la fête de 
l’indépendance) en français et dans une langue nationale, notamment la langue comprise 
et parlée par la grande majorité de la population (bambara au Mali et wolof au Sénégal). 
Dans ces deux pays toujours, les parlementaires comme les ministres s’expriment souvent 
en langues nationales lors des débats parlementaires. A cet égard, au Sénégal, l’Assemblée 
nationale s’est dotée en 2014 d’un système de traduction simultanée des débats dans les six 
langues nationales consacrées par la Constitution.63

Le droit à la langue nationale connait également quelques applications dans les rapports 
du citoyen avec les services publics. C’est le cas dans le secteur public de l’audiovisuel. 
En effet, les médias publics diffusent le journal en français et dans les langues nationales 
au Burkina Faso, en Côte d’Ivoire, au Mali, au Sénégal, etc. Au Tchad, l’article 3 de l’Or-
donnance du 9 juillet 2012 portant création de l'Agence Tchadienne de Presse et d'Édition 
(ATPE) assigne à cette agence l’obligation de « assurer la confection, l'impression et la 
vente du quotidien national en français et en arabe, la diffusion de toutes les informations 
en langues nationales ».64

Le droit à la langue s’exprime aussi dans le service public de la justice. Au Niger, 
l’article 5 de la loi n° 2001-037 du 31 décembre 2001 fixant les modalités de promotion 
et du développement des langues nationales dispose que « Tout citoyen nigérien a droit de 
bénéficier des services de la justice dans la langue[nationale]de son choix ». L'article 5 de 
la loi du 10 mai 1993 portant organisation judiciaire65 du Burkina Faso exige, parmi les 
conditions requises pour être nommé membre du tribunal départemental, de savoir « écrire 
et parler couramment le français et si possible, la langue [nationale] la plus parlée dans le 
département ».

Le droit d’utiliser la langue nationale s’applique également dans le cadre du service pu-
blic de l’enseignement. Les nationaux ont le droit à l’éducation et à l’instruction dans leurs 
langues nationales. À ce sujet, le constituant sénégalais est l’un des plus explicites. L’article 
22 de la Constitution de 2001 dispose que « Toutes les institutions nationales, publiques 
ou privées, ont le devoir d’alphabétiser leurs membres et de participer à l’effort national 
d’alphabétisation dans l’une des langues nationales ». Ceci est déjà le cas, timidement 
certes, dans des pays comme le Sénégal avec l’introduction des langues nationales dans le 

63 Dans son discours officiel tenu lors de la cérémonie d’inauguration le 3 décembre 2014, le 
président de l’Assemblée nationale, Moustapha NIASSE déclarait que « tout député pourra, dans 
l'hémicycle, intervenir dans sa langue maternelle ou dans la langue nationale qu'il maîtrise le 
mieux et se faire comprendre de tous. De même, (...) tout député sera en mesure d'écouter et de 
comprendre ses collègues, à travers sa propre langue ou la langue française ».

64 L’Ordonnance 12-013 2012-07-09 PR portant création de l'Agence Tchadienne de Presse et d'Édi-
tion (ATPE).

65 Loi n°-010/93/ADP du 10 mai 1993 portant organisation judiciaire.

Ndiaye, La Constitutionnalisation de l’Ethnie 363

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


système éducatif.66 Au Burkina Faso, l’article 4 de la loi d’orientation de l’éducation natio-
nale de 1996 disposait déjà que « les langues d’enseignement sont le français et les langues 
nationales ».67 Au Bénin, l'article 8 de la loi du 11 novembre 2003 portant orientation de 
l'éducation nationale68 prescrit que «l'enseignement est dispensé principalement en français, 
en anglais et en langues nationales».

Le droit à l’éducation dans les langues nationales constitue ainsi une obligation pour 
l’État. Au Niger, l’alinéa 2 de l’article 4 de la loi n° 2001-037 du 31 décembre 2001 
fixant les modalités de promotion et du développement des langues nationales dispose que 
« Dans le secteur de l'éducation, l'utilisation et l'enseignement des langues nationales sont 
obligatoires ». Le droit de valoriser, de promouvoir et de développer les langues nationales 
constitue certes un droit. Les locuteurs d’une langue nationale ont le droit de mener toute 
action en vue de la promouvoir, de la valoriser ou de la développer. C’est le but de certaines 
associations culturelles. Mais ce droit apparait aussi comme un droit-créance. La préserva-
tion et le développement d’une langue passent par son enseignement.69 En effet, certaines 
constitutions font de la promotion ou du développement des langues un devoir de l’État. 
C’est le cas de la Constitution béninoise de 1990 qui dispose en son article 11 que « … 
L'État doit promouvoir le développement de langues nationales d'intercommunication » ; de 
l’article 5 de la Constitution nigérienne de 2010 qui énonce, l’indicatif valant impératif, que 
« L'État veille à la promotion et au développement des langues nationales » ; de l’article 
35 de la Constitution Burkinabè de 1991 « … La loi fixe les modalités de promotion et 
d'officialisation des langues nationales » ; de l’article 25 de la Constitution du Mali de 1992 
« La loi fixe les modalités de promotion et d'officialisation des langues nationales » ; de 
l’article 1er de la Constitution guinéenne du 23 décembre 1990 et de 2020 « … L'État assure 
la promotion des cultures et des langues du peuple de Guinée » ou encore l’alinéa 8 du 
Préambule de la Constitution gabonaise du 26 mars 1991 qui affirme que « La République 
gabonaise (…) œuvre pour la protection et la promotion des langues nationales », etc. Le 
développement des langues nationales passe aussi par les programmes d’alphabétisation.

En ce qui concerne les sujets des droits linguistiques, certaines constitutions sont 
muettes. Dans ce cas de figure, il est possible de considérer que pour des constitutions 

66 Loi n° 91-22 du 30 janvier 1991 d'orientation de l'Éducation nationale dispose en son article 6 
que « L’Éducation nationale est sénégalaise et africaine : développant l’enseignement des langues 
nationales, instruments privilégiés pour donner aux enseignés un contact vivant avec leur culture et 
les enraciner dans leur histoire, elle forme un Sénégalais conscient de son appartenance et de son 
identité ».

67 Loi n° 013/96/ADP portant loi d'orientation de l'éducation. La même disposition est reprise par 
l’article 10 de la loi n° 013-2007-AN du 30 juillet 2007 portant loi d'orientation de l'éducation : 
« Les langues d'enseignement utilisées au Burkina Faso sont le français et les langues nationales 
aussi bien dans la pratique pédagogique que dans les évaluations ».

68 Loi n° 2003-17 du 11 novembre 2003 portant orientation de l'éducation nationale.
69 En Côte d’Ivoire, la Loi du 18 août 1977 n° 77-584, portant réforme de l'enseignement dispose en 

son article 67: « L'introduction des langues nationales dans l'enseignement officiel doit être conçue 
comme un facteur d'unité nationale et de revalorisation du patrimoine culturel ivoirien.

364 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d’obédience libérale bourgeoise, le sujet de droit commun est l’individu. Le droit linguis-
tique est un droit individuel. Le titre 2 de la Constitution béninoise de 1990 est intitulé 
« Des droits et des devoirs de la personne humaine » et son article 10 dit « Article 10. Toute 
personne a droit à la culture. L'État a le devoir de sauvegarder et de promouvoir les valeurs 
nationales de civilisation tant matérielles que spirituelles, ainsi que les traditions cultu-
relles ». C’est aussi le cas de la Constitution sénégalaise de 2001 dont l’article 22 dispose 
que « Toutes les institutions nationales, publiques ou privées, ont le devoir d’alphabétiser 
leurs membres et de participer à l’effort national d’alphabétisation dans l’une des langues 
nationales » est inséré dans le titre 2 intitulé « des droits et libertés fondamentaux et devoirs 
des citoyens ».

En revanche, d’autres constitutions énoncent clairement, ce qui est une rupture fonda-
mentale avec le modèle français, que le droit à la langue est également reconnu aux 
communautés. L’article 11 de la Constitution du Bénin de 1990 dispose que: « Toutes 
les communautés composant la Nation béninoise jouissent de la liberté d'utiliser leurs 
langues parlées et écrites et de développer leur propre culture tout en respectant celles des 
autres… ». Donc au Bénin, les droits linguistiques ont pour sujet aussi bien l’individu que 
la communauté. Il en est de même de la Constitution nigérienne de 2010 dont l’article 
5 prévoit que: « Toutes les communautés composant la Nation nigérienne jouissent de 
la liberté d'utiliser leurs langues en respectant celles des autres ». En reconnaissant les 
communautés ethniques comme des sujets du droit à la langue, les Constitutions béninoise 
et nigérienne confirment qu’elles sont des personnes juridiques à part entière.

Si les constitutions reconnaissent expressément des droits culturels, notamment linguis-
tiques, aux ethnies, elles leur refusent tout aussi clairement le bénéfice des droits politiques.

Une Ethnie Exclue du Bénéfice des Droits Politiques

Dans un État démocratique, la constitution doit régler deux questions politiques majeures. 
Elle doit déterminer le titulaire de la souveraineté et les modalités de son exercice. Pour 
chacune de ces questions, les constituants africains sont restés fidèles, encore aujourd’hui, à 
la conception française. Non seulement, elles affirment que la souveraineté et son exercice 
appartiennent exclusivement à la nation mais en outre, elles ont expressément exclu tout 
droit politique de souveraineté au profit de l’ethnie.

Sur la question du titulaire de la souveraineté, la fidélité à la conception française est 
totale. En effet, s’il y a une disposition de la Constitution française de 1958, reprise par 
les constitutions africaines et qui est restée fondamentalement inchangée jusqu’aujourd’hui, 
c’est l’article 3 affirmant l’unicité du titulaire de la souveraineté qui elle-même est indivi-
sible.70 Le mimétisme est tel que le numéro de la disposition (3) copié sur la Constitution 
française est demeuré le même pour bon nombre de constitutions. C’est le cas de la 

II.

70 Article 3 : « La souveraineté nationale appartient au peuple qui l'exerce par ses représentants et 
par la voie du référendum. Aucune section du peuple ni aucun individu ne peut s'en attribuer 
l'exercice ».

Ndiaye, La Constitutionnalisation de l’Ethnie 365

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Constitution béninoise de 1990,71 de la Constitution sénégalaise de 200172 ou encore de la 
Constitution tchadienne du 14 avril 1996.73 Même si d’autres constitutions sont légèrement 
différentes dans la formulation, elles demeurent substantiellement similaires à la Constitu-
tion française. C’est par exemple le cas l’article 4 de la Constitution nigérienne de 1990.74

Avec ces dispositions, les constitutions affirment que le peuple, considéré comme 
une « unité indissoluble »75 pour reprendre l’expression de l’article 2 de la Constitution 
espagnole de 1978, est le détenteur exclusif de la souveraineté. En d’autres termes, même 
si la nation est caractérisée par une diversité ethnique, la souveraineté n’est pas divisible en 
autant d’ethnies que compte la population nationale. Par conséquent, aucune communauté 
ou ethnie ne peut se voir reconnaitre une parcelle de la souveraineté. En affirmant que le 
peuple est le seul détenteur de la souveraineté à l’exclusion de ses composantes ethniques, 
les constituants ont sans doute voulu écarter toute prétention des ethnies au droit à l’autodé-
termination politique ou du droit des peuples à disposer d’eux-mêmes.

Aussi, pour ce qui relève de l’exercice de la souveraineté, les constitutions ont conservé 
religieusement la tradition constitutionnelle française. Elles ne reconnaissent le droit de 
vote et d’éligibilité qu’aux citoyens. Les constitutions ont même pris le soin d’exclure 
l’ethnie de toute forme de participation à la conquête du pouvoir politique et donc à 
l’exercice de la souveraineté. A cet effet, elles ont prévu toute une série d’interdictions.

La première de ces interdictions et qui constitue une liberté fondamentale dans une dé-
mocratie électorale, libérale et pluraliste, c’est le droit de former un parti ou une association 
politique en vue de conquérir et d’exercer le pouvoir souverain. Selon la formule française 
consacrée, les partis politiques concourent à l’expression du suffrage. En principe, dans 
le cadre d’une démocratie libérale et pluraliste, la formation des associations politiques 
doit être libre. Les formations politiques doivent permettre l’expression de la pluralité des 
valeurs et des opinions. Par exemple, il est courant dans les démocraties européennes, 

71 Article 3 : « La souveraineté nationale appartient au peuple. Aucune fraction du peuple, aucune 
communauté, aucune corporation, aucun parti ou association politique, aucune organisation syndi-
cale ni aucun individu ne peut s’en attribuer l’exercice »

72 Article 3 : « La souveraineté nationale appartient au peuple sénégalais qui l’exerce par ses 
représentants ou par la voie du référendum. Aucune section du peuple, ni aucun individu, ne 
peut s’attribuer l’exercice de la souveraineté »

73 Article 3 : « La souveraineté appartient au peuple qui l'exerce soit directement par référendum, 
soit indirectement par l'intermédiaire de ses représentants élus. Aucune communauté, aucune 
corporation, aucun parti politique ou association, aucune organisation syndicale, aucun individu ou 
groupe d'individus ne peut s'en attribuer l'exercice. Les conditions de recours au référendum sont 
déterminées par la présente Constitution et par une loi organique. ».

74 « La souveraineté nationale appartient au Peuple. Aucune fraction du Peuple, aucune communauté, 
aucune corporation, aucun parti ou association politique, aucune organisation syndicale ni aucun 
individu ne peut s'en attribuer l'exercice […] ».

75 L’article 2 énonce que « la Constitution se fonde sur l’unité indissoluble de la Nation espagnole, 
patrie commune et indivisible de tous les Espagnols, et reconnaît et garantit le droit à l’autonomie 
des nationalités et des régions qui l’intègrent et la solidarité entre l’ensemble d’entre elles ».

366 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


que des partis politiques se réclament des valeurs du christianisme comme la CDU76 en 
Allemagne ou le Parti démocrate-chrétien en France.

Mais dans les démocraties d’Afrique subsaharienne francophone, les constitutions inter-
disent, explicitement ou implicitement, que les partis politiques soient constitués sur des 
bases ethniques et même religieuses. C’est un trait commun aux constitutions africaines 
francophones et une différence avec le modèle français. Parmi les constitutions qui l’inter-
disent explicitement, il y a la Constitution du Sénégal de 2001 dont l’article 4 interdit aux 
partis politiques de s'identifier « à une race, à une ethnie, à un sexe, à une religion, à une 
secte, à une langue ou à une région ».77 Il y a aussi l’article 7 de la Constitution togolaise 
du 14 octobre 1992 qui dispose que « Les partis politiques et les regroupements de partis 
politiques doivent respecter la Constitution. Ils ne peuvent s'identifier à une région, à une 
ethnie ou à une religion ». Dans le même sillage, l’article 9 de la Constitution nigérienne de 
2010 affirme que « Les partis politiques à caractère ethnique, régionaliste ou religieux sont 
interdits. Aucun parti ne saurait être créé dans le but de promouvoir une ethnie, une région 
ou une religion, sous peine des sanctions prévues par la loi ».78

D’autres constitutions posent l’interdiction de manière systémique. Il s’agit par 
exemple de la Constitution tchadienne de 1996 qui indique à l’article 4 que « Les partis et 
les groupements politiques concourent à l'expression du suffrage. Ils se forment librement 
et exercent leurs activités dans les conditions prévues par la loi et dans le respect des 
principes de la souveraineté nationale, de l'intégrité territoriale, de l'unité nationale et de la 
démocratie pluraliste » et précise à l’article 5 que « Toute propagande à caractère ethnique, 
tribaliste, régionaliste ou confessionnaliste tendant à porter atteinte à l'unité nationale ou à 
la laïcité de l'État est interdite ».

La seule exception à l’interdiction formelle ou explicite de l’identification des partis 
politiques à l’ethnie, la race ou la religion est la Constitution camerounaise. Elle a repris en 
substance l’énoncé de l’article 4 de la Constitution française de 1958.79 En effet, l’article 3 
de la Constitution camerounaise de 1972 dispose que « Les partis et formations politiques 

76 En allemand: Christlich Demokratische Union Deutschlands; en français: Union chrétienne-
démocrate d'Allemagne.

77 L’article 4 énonce que  « Les partis politiques et coalitions de partis politiques concourent à 
l'expression du suffrage. Ils sont tenus de respecter la Constitution ainsi que les principes de la 
souveraineté nationale et de la démocratie. Il leur est interdit de s'identifier à une race, à une 
ethnie, à un sexe, à une religion, à une secte, à une langue ou à une région ».

78 L’article 9 dispose que : « Les partis et groupements de partis politiques concourent à l'expression 
des suffrages. Les mêmes prérogatives sont reconnues à tout citoyen nigérien jouissant de ses 
droits civils et politiques et remplissant les conditions d'éligibilité prévues par la loi. Les partis 
politiques à caractère ethnique, régionaliste ou religieux sont interdits. Aucun parti ne saurait être 
créé dans le but de promouvoir une ethnie, une région ou une religion, sous peine des sanctions 
prévues par la loi ».

79 L’article 4 énonce que « Les partis et groupements politiques concourent à l'expression du suf-
frage. Ils se forment et exercent leur activité librement. Ils doivent respecter les principes de 
la souveraineté nationale et de la démocratie. Ils contribuent à la mise en œuvre du principe 
énoncé au second alinéa de l'article 1er dans les conditions déterminées par la loi. La loi garantit 

Ndiaye, La Constitutionnalisation de l’Ethnie 367

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


concourent à l'expression du suffrage. Ils doivent respecter les principes de la démocratie, 
de la souveraineté et de l'unité nationales. Ils se forment et exercent leurs activités confor-
mément à la loi ».

Il ressort de ce qui précède que les ethnies ne peuvent former de partis politiques. 
Il est aussi interdit aux partis politiques de s’identifier aux ethnies. Mais dans la réalité, 
l’identification existe dans bon nombre de pays.80 Le sens du vote aussi. C’est le cas au 
Congo, en Côte d’Ivoire, au Tchad, au Cameroun, en Centrafrique, en Guinée, etc.

Conclusion

La constitutionnalisation de l’ethnie dans les États africains issus de la colonisation 
française constitue une manifestation, certes timide, de l’adaptation des constitutions aux 
réalités africaines. Toutefois, cette constitutionnalisation n’a permis ni la construction de 
l’unité nationale ni la pacification de la vie politique africaine. La crise multiforme du 
politique en Afrique subsaharienne porte souvent l’empreinte ethnique. Cela signifie-t-il 
que les constitutions devraient s’acheminer vers la reconnaissance de droits politiques aux 
ethnies ? Le continent africain offre déjà des modèles de reconnaissance de ces droits. C’est 
notamment le cas du Burundi où les ethnies participent à l’exercice du pouvoir politique81 

dans le cadre d’un État unitaire. C’est aussi le cas de la Fédération d’Éthiopie dont la 
Constitution fait de l’ethnie la base de formation des États fédérés,82 lesquels participent 
naturellement à l’exercice du pouvoir politique fédéral, et lui reconnait même le droit 
à l’autodétermination politique.83 Il convient de souligner que ces deux États aussi sont 
confrontés aux crises politiques. Cela veut donc dire que la constitutionnalisation de l’eth-
nie, comme l’effort d’adaptation des constitutions postcoloniales aux réalités africaines, ne 
peut que s’inscrire que dans le temps long de l’histoire pour trouver la formule adéquate. 
Ce qui semble sûr est que la constitution postcoloniale ne se fera pas sans l’ethnie.

© Moustapha Ndiaye

C.

les expressions pluralistes des opinions et la participation équitable des partis et groupements 
politiques à la vie démocratique de la Nation ».

80 Lire à ce sujet, Philippe Marchesin, Origine et évolution des partis et groupes politiques, Politique 
africaine 55 (1994), p. 20; Richard Gunther / Larry Diamond, Species of Political Parties. A New 
typology, Party Politics 9 (2003), pp. 167-199.

81 Par exemple, l’article 169 de la Constitution du 7 juin 2018 dispose en son alinéa 1 que : « l'As-
semblée nationale est composée d'au moins cent députés à raison de 60% de Hutu et de 40% de 
Tutsi, y compris un minimum de 30% de femmes, élus au suffrage universel direct pour un mandat 
de cinq ans et de trois députés issus de l'ethnie Twa cooptés conformément au code électoral ».

82 Alinéa 2 de l’article 47 de la Constitution du 8 décembre 1994.
83 L’article 39 énonce que : « chaque nation, nationalité et peuple d’Éthiopie a un droit inconditionnel 

à l’autodétermination, y compris le droit de sécession ».

368 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350 - am 02.02.2026, 21:46:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-350
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A. Introduction
	I. La Consécration de la Pluralité Ethnique Composant la Nation
	1. Une Affirmation Explicite du Caractère Pluriethnique de la Nation
	2. Une Identification Implicite des Ethnies Composant la Nation


	B. La Détermination des Droits de l’Ethnie
	I. Une Ethnie Reconnue au Bénéfice des Droits Linguistiques
	II. Une Ethnie Exclue du Bénéfice des Droits Politiques

	C. Conclusion

