I1. Decolonizing - theologische Aufbriiche und Korrekturen

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jenseits der Rechtglaubigkeit. Ansétze zu einer interkulturellen
und interreligiosen Befreiungstheologie

Josef Estermann

Abstract

Half a century after the “official“ beginning of Liberation Theology, it has
diversified and expanded to other continents and fields. However, a deep
intercultural deconstruction of the main parameters is still urgent, to reach
a decolonization and depatriarchalization of theology and religion. In this
paper, the author attempts to raise the challenges from the indigenous
theologies of Abya Yala (Latin America) and in the perspective of a full
interculturality and decoloniality. This task results from the very core of
the Christian faith, that is, from the “incarnation® of the divine in Jesus
of Nazareth, which entails the inculturation and inreligionization of his
message. Only in this way will the Liberation Theology of the 2Ist century
be truly intercultural and interreligious.

Key-Words

Liberation Theology; Intercultural Philosophy; Incarnation; Inculturation;
Western Centrism; Orthodoxy.

Die theologische Reflexion auf der Grundlage indigener Spiritualititsfor-
men in interkultureller Perspektive sieht sich mit einer Reihe von me-
thodologischen, hermeneutischen und epistemologischen Schwierigkeiten
konfrontiert. Da der theologische Mainstream - einschliefllich eines Teils
der ,klassischen® Befreiungstheologie! — als kontextuellen Hintergrund die

1 Die Befreiungstheologie (BT) wird tiblicherweise in drei Stufen unterschieden: 1. Die
»Kklassische® Befreiungstheologie der 1970er und 1980er Jahre, die die wichtigsten He-
rausforderungen, die soziookonomische Analyse und die Bildung kirchlicher Basisge-
meinschaften (Comunidades Ecclesiales de Base) darstellte. 2. Die diversifizierte BT
entsprechend dem Aufkommen neuer Subjekte (Frauen, indigene Volker, Jugendliche,
Afro-Stammige usw.) in den 1990er Jahren und zu Beginn des Jahrtausends. 3. Eine BT,
die das Thema der neoliberalen Globalisierung und der Dekolonisierung in den letzten
zwanzig Jahren neu iiberdenkt.

145

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Josef Estermann

Parameter der griechisch-romischen Philosophie, der westlichen Rationali-
tit und der semitischen Spiritualitit? voraussetzt, ist eine interkulturelle
Dekonstruktion von ,Theologie® und ,Religion notwendig.

Fiinfzig Jahre nach dem Aufkommen dessen, was spiter als ,Befreiungs-
theologie“ bezeichnet wurde, ist das globale Bild sehr ambivalent. Die ,rea-
len Bedingungen fiir die Notwendigkeit und Dringlichkeit einer engagier-
ten Befreiungstheologie bleiben bestehen, aber gleichzeitig gibt es neue He-
rausforderungen, die mit der Fragilitit des Friedens und des 6kologischen
Gleichgewichts zu tun haben, aber auch mit den wachsenden sozialen
Ungleichheiten und dem Wiederaufleben aller Arten von Diskriminierung
(Sexismus, Rassismus, Fremdenfeindlichkeit, Homophobie usw.). Obwohl
sich die Befreiungstheologie im Laufe eines halben Jahrhunderts diversifi-
ziert hat, bleiben viele der Herausforderungen bestehen und miissen aus
der Perspektive des 21. Jahrhunderts angegangen werden.? Dies gilt sicher-
lich fiir die neue Armut, die ,Refeudalisierung® der Zivilgesellschaften, die
zunehmenden autoritiren oder gar neo-faschistischen Regime, die 6kologi-
sche Krise und die immer noch fehlende Gleichstellung der Geschlechter.
Aber die Herausforderungen betreffen auch die ,indigene Frage®, die Aufga-
be einer tiefgreifenden Dekolonisierung (auch von Theologie und Religion)
und die Inter-Transkulturalitdt von Wissen und Wissenschaft.

In der vorliegenden Arbeit beschranke ich mich darauf, den Beitrag der
interkulturellen Philosophie und dekolonialen Theorien fiir eine zukunfts-
fahige Befreiungstheologie darzustellen. Dabei soll es um die Perspektive
einer Welt gehen, in der alle Platz haben, einschliellich der nichtmenschli-
chen Welt.

Zuerst zeige ich auf, dass christlicher Glaube und Theologie aufgrund
der Menschwerdung Gottes immer schon kulturell ,inkarniert” und ver-
mittelt sind. Deshalb kann keine Kultur, Philosophie oder Spiritualitit ein
Monopol auf die Inkulturation von Glauben und Theologie erheben; dies
gilt insbesondere fiir die européisch-abendldndische Tradition. Da Kultur
und Religion in einer engen Wechselwirkung stehen, hat sich eine zukunfts-

Eine gute und kompakte Ubersicht zur Entwicklung der Theologie in Lateinamerika in
den letzten fiinfzig Jahren bietet: von Sinner 2015.

2 Wihrend die katholische Theologie stirker in der griechisch-romischen philosophi-
schen Tradition verankert ist, sind die protestantischen Theologien mehr oder weniger
stark mit der europdischen und nordamerikanischen Moderne (liberaler Ausrichtung)
verbunden, sind aber auch im Platonismus (vermittelt durch Augustinus und Luther)
verwurzelt.

3 Vgl. dazu Gmainer-Pranzl 2015.

146

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ansdtze zur einer interkulturellen und interreligiosen Befreiungstheologie

gerichtete Befreiungstheologie auch interreligids zu verstehen. Schliefllich
sollen diese Uberlegungen am Beispiel der indigenen Theologien Latein-
amerikas gepriift und veranschaulicht werden.

1. ,Inkarnation als ,Inkulturation

Der Dreh- und Angelpunkt des christlichen Glaubens und der christlichen
Theologie ist das biblische Bekenntnis zur Anndherung des Gottlichen
an das Menschliche in der Inkarnation (oder Menschwerdung) Gottes
in Jesus von Nazareth. Dieses Theologumenon, ein Skandal fiir jede Art
von platonischer und idealistischer Philosophie?, hat Auswirkungen auf die
Frage nach dem Verhiltnis des christlichen Glaubens zu den vielfdltigen
Religionen, Kulturen, Zivilisationen und Spiritualititsformen der Mensch-
heit. Das Paradigma der ,Inkarnation“ setzt — abgesehen davon, dass sie
sich im Kontext der jiidischen Religion, der semitischen Spiritualitit, der
griechisch-rémischen Philosophie und des Romischen Rechts ereignet hat
- eine positive Wertschitzung des ,,Fleisches (nicht im paulinischen Sinn)®
voraus, d. h. der ,materiellen” Bedingungen des Evangeliums und seiner
Verwirklichung im Reich Gottes.

Indem Gott Mensch wurde, wurde er/sie auch ,Fleisch’, wurde er/sie
konkret, materiell, korperlich, kulturell, religios, historisch, kosmisch (,der
Text wurde Kontext“). Was der Begriff ,Schopfung® bekraftigt — die innere
Giite von allem Geschaffenen - wird in der Inkarnation bestatigt: ,,... und er
sah, dass alles gut war“ (Gen 1,4;10;12;18;21;25;31). Jesus Christus ist die Ra-
tifizierung und Bestatigung des Willens Gottes in der Schépfung. Deshalb
ist es vollig unchristlich, einen manichdischen Dualismus zwischen dem
Materiellen und dem Geistigen, zwischen dem Fleischlichen und Psychi-

4 Esist erwdhnenswert, dass in den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung in Uber-
einstimmung mit der neuplatonischen und gnostischen Philosophie die Versuchung
bestand, das Korperliche und Fleischliche sowohl in der Gestalt Jesu Christi als auch
in der Anthropologie und Metaphysik im Allgemeinen auszugrenzen und zu unterdrii-
cken.

5 Eines der hermeneutischen Probleme ist die Verwechslung des in den neuplatonischen
Philosophien vorherrschenden Konzepts des ,Fleisches” (und des ,Geistes®) mit dem
entsprechenden paulinischen Begriff. Wahrend es sich bei Paulus um ein ethisch-so-
teriologisches Kriterium handelte, war der philosophische Hintergrund der frithen
Kirchenviter (Tertullian, Irendus, Origenes und sogar Augustinus) platonisch, manich-
disch und gnostisch, d. h. metaphysisch und anthropologisch. Vgl. dazu Frevel 2000;
Sand 1967.

147

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Josef Estermann

schen, zwischen Korper und Seele, Geist und Materie zu postulieren. Der
(Neo-) Platonismus ist in die christliche Dogmatik und Theologie so weit
eingedrungen, dass viele Menschen nicht mehr unterscheiden zwischen
dem, was genuin biblisches Denken ist, und dem, was dem platonischen
(und spiter aristotelischen) philosophischen Milieu angehort.®

Der paulinische Antagonismus zwischen ,Fleisch® und ,Geist“ bezieht
sich nicht auf zwei unvereinbare metaphysische Prinzipien, sondern auf
zwei Lebensweisen, zwei Arten der Beziehung zu den Anderen und zum
Heiligen, zwei ethische und axiologische Paradigmen. Leider hat die Wir-
kungsgeschichte seiner Texte und deren Rezeption bei den Kirchenvitern
zu einer Abwertung des Korperlichen, der Sexualitit, des Kontingenten und
Historischen, der Materialitdt und Kulturalitdt als Ausdruck des ,,Fleisches®
gefithrt. Dem Modell der ,Inkarnation folgend erweist sich dieser Manich-
dismus als echte Blasphemie, denn er verachtet die bevorzugte Form, in der
Gott beschlossen hat, sich zu offenbaren und die Welt von Unterdriickung
und Ungerechtigkeit zu befreien.

Das gilt auch fiir das, was oft ,Kultur genannt wird. Eine der unver-
zichtbaren Formen der ,Inkarnation“ Gottes ist seine , Inkulturation®, oder
- wie in protestantischen Kreisen bevorzugt - seine , Kontextualisierung™.
Indem er oder sie sich in der Person Jesu von Nazareth inkarniert, werden
Gott und sein/ihr Plan notwendigerweise zur ,Kultur®, zum kulturellen
und religiosen Ausdruck. Diese Formel, die sich in dem scheinbaren Wi-
derspruch duflert, dass das Ewige, Notwendige und Uberkulturelle (das
»Gottliche®) zeitlich, kontingent, kulturell und religios bestimmt wird, hat

6 Wihrend das apostolische Glaubensbekenntnis von der ,Auferstehung des Fleisches®
spricht, gibt es in der Vorstellung vieler glaubiger Christ:innen die , Trennung von Seele
und Leib beim Tod", die ,Unsterblichkeit der Seele” oder gar die ,ewige Praexistenz
der Seele alles platonische und (teilweise) aristotelische Prinzipien. Die Befreiungs-
theologie hat zu Recht hervorgehoben, dass das apostolische Glaubensbekenntnis von
der Geburt Jesu zu seinem Tod ,springe, ohne sein Leben und seine Botschaft, sein
Beispiel und seine konkreten Befreiungstaten zu beriicksichtigen. Dies kann als Remi-
niszenz dieses neoplatonischen Eskapismus oder dogmatischen Doketismus gesehen
werden. Dagegen argumentiert die Befreiungstheologie, dass ,[Jesu] ganzes Leben
heilsrelevant® sei (Bravo 1995: 565), die entsprechende Christologie ist eine ,narrative".

7 Wihrend in der katholischen Welt das Paradigma der ,Inkulturation” seit den 1980er
Jahren angewandt wird (in Lateinamerika ausdriicklich seit der Vierten CELAM-Kon-
ferenz in Santo Domingo 1992), wird in den protestantischen Theologien eher das
Paradigma der ,Kontextualisierung” verwendet. Der Hauptunterschied liegt darin,
dass die katholische Theologie in erster Linie die Kulturen als theologische ,,Orte® be-
trachtet, wahrend die protestantischen Theologien das Feld der Korrelation zwischen
Glauben und Wirklichkeit weiter verstehen.

148

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ansdtze zur einer interkulturellen und interreligiosen Befreiungstheologie

zu unzihligen theologischen Uberlegungen iiber das ,Wesentliche“ und das
»Zufidllige“ des christlichen Glaubens gefiihrt. Natiirlich wird in diesem Fall
das aristotelische Schema des universalen Hylemorphismus, ein latenter
metaphysischer Dualismus, als Bezugsrahmen und Grundlage des christli-
chen Glaubensbekenntnisses (Symbolon) verwendet.?

Wir kénnen die Frage sogar noch weiter vertiefen (wie Anselm von Can-
terbury in seinem Werk Cur Deus homo - Warum Gott Mensch geworden
ist)?: Was bedeutet es, dass Gott sich in einem Mann, einem Juden, einem
Paldstinenser, einem Zimmermannssohn, einem Aramdisch sprechenden
Menschen inkarniert hat? Hitte er sich auch in einer Frau, einer Buddhis-
tin, einer Koreanerin, einer evangelischen Pfarrerstochter, einer indigenen
Aymara-Frau inkarnieren kénnen? Was bedeutet die kontingente und his-
torische Tatsache der Inkarnation Gottes in der konkreten Person des Je-
sus von Nazareth fiir den Glauben, fiir die Theologie, fiir die Lehre, das
Dogma, den interreligiésen Dialog? Oder anders gefragt: Ist die konkrete
»Kultur®, in der sich Gott inkarniert - einschlief3lich der jiidischen Religion
-, ein ,wesentlicher” oder eher ein ,kontingenter® Aspekt fiir den Inhalt des
Glaubens?

Diese Fragen sind von grofler Bedeutung fiir die Frage nach dem Ver-
héltnis des christlichen Glaubens zu anderen Kulturen, Religionen, Zivili-
sationen und Lebensformen als der ,urspriinglichen Kultur® der Mensch-
werdung Gottes in Jesus von Nazareth. Wenn wir ,Kulturalitat® als einen
unverzichtbaren Aspekt des Menschseins betrachten (wie Sozialitét, Intel-
lektualitat, Korperlichkeit usw.), haben die Inkarnation und der darauf
fuflende Glaube notwendigerweise ein kulturelles, historisches, religioses,
philosophisches, zivilisatorisches und materielles ,Kleid®. Es ist interessant

8 Aristoteles hat zwar den platonischen Dualismus von Geist und Materie in der struk-
turellen gegenseitigen Koexistenz von Form und Materie ,verdiesseitigt, aber in der
Ausweitung auf eine Substanz- und Wesensmetaphysik bildet sich ein neuer Dualismus
heraus, der anthropologisch und ethisch schwerwiegende Folgen hat.
Metaphorisch kann man die beiden ,.idealen® Modelle durch den ,,Pfirsichtyp” und den
,Zwiebeltyp* veranschaulichen. Der ,Pfirsichtyp* basiert auf der Uberzeugung, dass
der Glaube und sein Inhalt einen supra- oder metakulturellen harten Kern (den Pfir-
sichkern) bilden, der durch Zeit und Kultur hindurch intakt bleibt. Der ,Zwiebeltyp“
hingegen geht davon aus, dass in jedem der kulturellen ,Blitter” das Wesentliche des
Glaubens vorhanden ist, oder anders ausgedriickt, dass der Glaube inhérent kulturell
ist. Es gibt keinen supra- oder metakulturellen harten Kern, sondern das einzige
Suprakulturelle ist das Géttliche selbst, aber nicht unsere Art, uns darauf zu beziehen,
oder die Art, wie wir dariiber sprechen (Theologie). Vgl. Estermann 2012b: 52-54.

9 Entstanden zwischen 1094 und 1098; fiir die zweisprachige Ausgabe siehe Schmitt 1995.

149

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Josef Estermann

und auffallend zu sehen, dass die Verfechter einer vermeintlichen Recht-
glaubigkeit auf der ,dogmatischen® Rolle Jesu als zolibatdirem Mann beste-
hen, nicht aber auf der Tatsache, dass er u. a. Jude und Palastinenser war.
Bevor der Glaube ,inkulturiert oder ,kontextualisiert wird - in Asien
spricht man sogar von der ,Inreligionisierung® des Glaubens!® - ist Gott
selbst ,inkulturiert®, ,kontextualisiert® und ,inreligionisiert“ worden. Die
»Inreligionisierung® ist dabei die konsequente Weiterfithrung der ,Inkul-
turation’, insofern Kulturen immer auch religiése Deutungssysteme sind
und Religionen immer kulturelle Auspragungen und Vermittlungen erfah-
ren. Im Falle eines offensichtlich plurireligiésen Kontextes wie in Asien
kommen christlicher Glaube und Theologie nicht darum herum, ihre an-
ders-religiose Vermittlung (im Buddhismus, Hinduismus, Daoismus usw.)
zu denken und zu gestalten.!! Im Falle der indigenen Religionen Lateiname-
rikas wird diese Problematik erst jetzt manifest, da das Narrativ eines durch
und durch ,katholischen® Kontinents in sich zusammenfallt. Die Aussage,
Jesus sei ganz und gar jiidisch und nicht christlich gewesen, hat bei meinen
Studentinnen und Studenten immer fiir eine gewisse Emporung gesorgt.1

10 Die asiatischen (und afrikanischen) Kulturen sind im Kontrast zu Lateinamerika
in hohem Mafle von nichtchristlichen religiosen Elementen und Praktiken durch-
drungen (Islam, Buddhismus, Hinduismus, Shintoismus, Daoismus, Konfuzianismus
usw.), so dass jeder Versuch einer ,Inkulturation” des christlichen Glaubens eine ,In-
religionisierung® (Aloysius Pieris) desselben nach sich zieht, mit all den damit ver-
bundenen Problemen. Im Zusammenhang mit den indigenen Religionen von Abya
Yala (indigene Bezeichnung fiir Lateinamerika) muss die Aufgabe der ,,Inkulturation®
im Sinne einer ,Inreligionisierung® neu tiberdacht werden, allerdings unter Aufgabe
eines monolithischen westlichen Konzepts dessen, was ,Religion” ist. Der Begriff
Inreligionization oder Enreligionisation stammt vom sri-lankischen Befreiungstheolo-
gen Aloysius Pieris (Pieris 1988: 52).

11 Esist interessant zu sehen, dass sich das evangelische International Journal of Frontier
Missiology in der Januar-Marz-Ausgabe 2022 explizit dem Thema der ,Inreligionisie-
rung“ widmete. Vgl. insbesondere den Diskussionsbeitrag von Kang-San Tang, ,Call
for inreligionization“ (Kang-San 2022). Der Begriff, wie er vom katholischen Theo-
logen Aloysius Pieris gepragt worden war, wurde 1991 vom Missionswissenschaftler
David Bosch in die evangelische Welt eingebracht (Bosch 1991: 478). Vgl. auch San-
tosh 1987.

12 Das apostolische Glaubensbekenntnis besteht nicht auf dem ,,Jidischsein“ Jesu und
erwahnt sein ,menschliches” Leben (Predigt, Begegnungen, Nachfolge usw.) nicht,
mit Ausnahme seiner Geburt, seines Leidens und seines Todes. Diese Tatsache
spiegelt eine Theologie wider, die dem Doketismus verpflichtet ist und sich auf
die damals vorherrschende Philosophie des (Neo-) Platonismus als metaphysischen
Orientierungsrahmen beruft. Auch die Tatsache, dass Jesus niemals die Trennung
von Seele und Korper oder die Existenz einer Unterwelt behauptet hat, sondern die

150

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ansdtze zur einer interkulturellen und interreligiosen Befreiungstheologie

2. Kultur und (Kosmo-)Spiritualitdt

Die oben erwidhnte interkulturelle ,Dekonstruktion® der vorherrschenden
akademischen Theologie besteht aus einem dialektischen und diatopi-
schen®® Prozess der ,,Exkulturation” und ,,Reinkulturation®, und zwar als ein
nie endender Prozess. Es gibt keinen rein suprakulturellen Glauben (auf3er
in der Utopie der ,Gottesschau®), denn als Glaubige (und Nicht-Glaubige)
sind wir kulturelle Wesen (mit allen ihren Konsequenzen: Frauen oder
Minner, reich oder arm, Européer:innen oder Bantu, jung oder alt). Su-
prakulturalitit'* ist eine begriffliche Abstraktion, die auf superkulturelle
Weise hypostasiert wurde: Eine bestimmte Kultur - die westeuropéische
Kultur griechisch-rémischer Pragung - hat sich allmahlich als ,orthodoxe
Kultur® und Richtlinie fiir Glaubensdufierungen durchgesetzt. Angefangen
bei der Sprache, die lange Zeit griechisch und lateinisch war, {iber die kano-
nischen Symbole der Eucharistie (Brot und Wein) bis hin zur begrifflichen
Formulierung des Glaubensbekenntnisses (,Vater®; ,Hypostase“; ,Person®;
»Substanz®) und dem Ausschluss von Frauen (weibliches Priestertum usw.),
von Menschen mit nicht-heteronormativer sexueller Orientierung, von in-
digenen Volkern, von Menschen anderen Glaubens.

Ich mochte betonen, dass das ,Religiose” keine Ausnahme darstellt, son-
dern Teil der menschlichen ,Kulturalitat ist. Aus diesem Grund hat die
dialektische Theologie (Karl Barth und andere) versucht, eine klare Unter-
scheidung zwischen ,Glaube“ und ,Religion” zu treffen, obwohl auch der
Glaube nicht vollig frei von kulturellen Aspekten und Elementen ist. Der
interkulturelle Ansatz unterstreicht die ,Kulturalitit® aller menschlichen

Herrschaft Gottes und die Auferstehung des Fleisches, rief bei meinen Studierenden
immer wieder Erstaunen und Unverstindnis hervor.

13 Man kann von einer ,diatopischen Hermeneutik® (zwischen zwei Topoi oder kultu-
rellen Orten) sprechen, die symmetrisch und respektvoll zwischen der dominanten
westlichen Kultur und den subalternen indigenen Kulturen angewendet wird. Siehe
Estermann 2020.

14 Es muss zwischen Suprakulturalitit (oder Metakulturalitit) und Superkulturalitit
unterschieden werden. Suprakulturalitit betont die Existenz und Giiltigkeit bestimm-
ter Werte, Wahrheiten und Merkmale des Glaubens jenseits jeder kulturellen Be-
stimmung, d. h. jenseits jeder Form von ,Inkulturation” oder ,Kontextualisierung®.
Die Superkulturalitit betont den privilegierten oder monopolisierten Wert einer
bestimmten Kultur (oder Zivilisation) gegeniiber anderen Kulturen in Bezug auf
die ,Inkarnation“ und ,Inkulturation® Gottes. Im Fall des Christentums ware die
Superkultur seit der ,Konstantinischen Wende® (315) die westliche Kultur griechisch-
romischen Ursprungs. Wie man sieht, bevorzuge ich den ,Zwiebeltyp“ der Beziehung
zwischen Glauben und Kultur (siehe Fufinote 8).

151

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Josef Estermann

Aspekte und Dimensionen, von der Art zu lieben bis zur Art zu denken;
von der Art, das Heilige zu begreifen, bis zur Art zu essen und zu trinken.
Auch eine scheinbar ,reine“ und ,suprakulturelle” religiose Lehre - ein
Anspruch bestimmter neupfingstlerischer und ,fundamentalistischer® Kir-
chen - beinhaltet kulturelle und zivilisatorische ,Werte®. Der umstrittene
religiose ,Synkretismus“ der Anden ist also nichts Exklusives, sondern seit
den Anféngen in jeder Religion und jedem Glauben vorhanden. Das Chris-
tentum war schon immer ,synkretistisch“ und wird es auch in Zukunft
sein, weil es sich immer in bestimmten Kulturen und religiosen Kontexten
wverkorpert® hat und weiterhin verkorpert wird.

Indem er oder sie sich in Jesus von Nazareth inkarnierte, hat sich Gott
fiir die ,Unreinheit® des religiosen Synkretismus®™ entschieden, der sich
spater im ,theologischen Synkretismus® von semitischer Tradition und
griechisch-romischer Philosophie manifestiert. Jesus hatte eine sehr tiefe
jidische ,Spiritualitdt® und dennoch - oder gerade deshalb — war er in der
Lage, den Weg zu anderen Spiritualititsformen und Kulturen zu 6ffnen,
wie das Beispiel des Paulus von Tarsus zeigt. Dieser verstand (auf visiondre
Weise), dass das ,Judischsein® der Inkarnation Gottes keine Zwangsjacke
fiir den Prozess der Synkretisierung und Inkulturation in der ,heidnischen®
griechischen und romischen Welt darstellt, indem er sich auf dem Konzil
von Jerusalem gegen die ,essentialistische und ,,fundamentalistische Linie
des Petrus durchsetzte.!®

15 Ich gehe von einem ,neutralen” Begriff des Synkretismus aus, also der kultur- und re-
ligionsgeschichtlichen Tatsache, dass sich Religionen und ihre Vertreter:innen immer
Elemente anderer religiéser Traditionen aneignen, die allerdings immer kontingent
und deshalb verdnderbar bleiben. Dies im Gegensatz zur These von Joseph Ratzinger,
fiir den die ,hellenistische Inkulturation® des christlichen Glaubens einen derart in-
tensiven Grad an gegenseitiger Durchdringung darstelle, dass der Hellenismus fortan
zum integralen und unabanderlichen Bestandteil christlichen Selbstverstandnisses
geworden sei. In der Vorlesung an der Universitit von Regensburg am 12. Septem-
ber 2006 hat er als Papst Benedikt XVI. einmal mehr die unverzichtbare Rolle des
griechischen Logos fiir die theologische Reflexion des christlichen Glaubens hervor-
gehoben, nachdem er dies schon zuvor in seiner Funktion als Prafekt der Glaubens-
kommission getan hatte: ,Das Christentum ist ... die in Jesus Christus vermittelte
Synthese zwischen dem Glauben Israels und dem griechischen Geist“ (Ratzinger
1983: 68).

16 Das bedeutet natiirlich nicht, dass Paulus sein Judentum aufgegeben hitte. Nur, dass
er das ,Judischsein® in einem universalen oder kulturiibergreifenden Sinn interpre-
tiert und damit den pharisdischen und zelotischen Ethnozentrismus iiberwunden
hat. Es ist vollig anachronistisch, von den Anhénger:innen Jesu als ,,Christ:innen® im
Sinne von Mitgliedern einer neuen ,Religion” zu sprechen; bis zum dritten Jahrhun-

152

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ansdtze zur einer interkulturellen und interreligiosen Befreiungstheologie

Die Frage der ,Beschneidung“ (und des Sabbats, der biologischen Erb-
folge, der Sprache usw.) war der Priifstein fiir die missionarische Offnung
der neuen ,Religion” (die anfangs eher ein ,jiidischer Zweig oder eine Sek-
te“ denn eine neue Religion war) fiir andere Kulturen und Zivilisationen.
Doch trotz dieser paulinischen ,Freiheit tappten Paulus und seine Nach-
folger” in eine weitere superkulturelle (und ethnozentrische) Falle, indem
sie von ihren Glaubigen und von der spiteren Theologie die ,,hellenistische
Beschneidung™s, also die ,Hellenisierung® der neuen ,Religion“ und damit
die Inkulturation in die griechisch-romische und abendldndische Zivilisati-
on verlangten.

Wir konnen dies auch im lateinamerikanischen Kontext sehen, von Pater
Valverde, der Pizarro bei der Eroberung begleitete, bis hin zu evangelikalen
Pastoren, die auf der ,zivilisierten® Sprache des Spanischen, dem Anzug
als angemessene Kleidung und Begriffen westlichen Ursprungs fiir das
Gottliche (,Vater; ,ewig®; ,absolut® usw.) bestehen.”

dert n. Chr. wurde die neue ,jesuanische“ Bewegung als eine Reformbewegung des
Judentums und nicht als eine neue ,Religion” angesehen.

17 Es ist eine laufende Debatte, ob die ,Hellenisierung® des neuen Christusglaubens
schon mit Paulus oder erst mit den Theologen des 2. und 3. Jahrhunderts (Ireneus,
Origenes, Tertullian usw.) eingesetzt hat. In seinen Briefen kampft Paulus mit einer
hellenistischen ,Sprache® gegen eine explizit hellenistische Auslegung der Frohbot-
schaft, wird aber doch von vielen Elementen derselben eingeholt (Spiritualisierung;
Gegensatz von Gesetz und Geist; misogyner Unterton usw.).

18 Dieser (polemische) Ausdruck bezieht sich auf die Kapitulation von Paulus vor den
Philosophien des Hellenismus, nachdem er in seinem Kampf gegen die ,jiidische
Beschneidung® in der Auseinandersetzung mit Petrus siegreich geblieben war. Es
gehort zur Tragik der Geschichte des Christentums, dass die vom Geist verkiindete
sinnere Beschneidung® (R6m 2,29), die uns zur Freiheit in Christus fithren soll,
sich nach und nach in eine intellektuelle Unterwerfung unter das philosophische
Paradigma des Hellenismus verwandelt hat. Konkrete Folgen dieser intellektuellen
Beschneidung” sind (unter anderem) ein starker metaphysischer und anthropologi-
scher Dualismus, die Missachtung von Sinnlichkeit, Korperlichkeit und Weltlichkeit,
verschiedene Formen von Sexismus und Rassismus sowie ein latenter theologischer
Determinismus.

19 Die ,westliche” Auspragung der theologischen Ausbildung in Seminaren, Hochschu-
len und Universititen in Lateinamerika ist beriichtigt. Es muss nicht nur eine eu-
ropdische Sprache (Spanisch, Englisch, Portugiesisch) verwendet werden, sondern
auch eine binér-exklusive Rationalitit, eine unidirektionale logische Methodik und
eine westliche Terminologie. Selbst die ,klassische“ Befreiungstheologie war in ihren
Konzeptualisierungen stark eurozentrisch und westlich gepragt. Vgl. Estermann 2013.
Zu den neuen ,Kampagnen zur Ausrottung des Gotzendienstes® seitens fundamenta-
listischer Kirchen, siehe: Sparks 2010.

153

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Josef Estermann

Indigene Spiritualititsformen sind — wie jede andere Spiritualitit — inte-
graler Bestandteil einer bestimmten ,Kultur; sie bilden deren tiefe und un-
verzichtbare Verankerung, ihre Orientierungs- und Sinndimension. Meiner
Meinung nach ist es unmdglich und sogar gewaltsam, die ,,rein kulturellen®
Aspekte von den ,spirituellen und religiosen“ Aspekten einer Kultur zu
trennen.?’ Es gibt bestimmte Kirchen und religiése Bewegungen (insbeson-
dere evangelikale neupfingstlich und fundamentalistisch orientierte), die
gegeniiber der andinen Welt die folgende Position vertreten: , Andenkultur
ja — andine Religion (Religiositit oder Spiritualitdt) nein!“ Die Aymara-
oder Quechua-Sprache wird zugelassen, aber nicht das Koka-Blatt oder
die Waxta (andines Ritual); es wird eine manichdische Unterscheidung
zwischen dem, was ,von Gott, und dem, was ,vom Teufel“ kommt, getrof-
fen. Gleichzeitig werden fremde kulturelle ,Werte* wie Individualismus,
Schriftlichkeit, Privatsphére und Selbstoptimierung gefordert.?!

Es ist notwendig, die ,Kulturalitit” der Religionen, ihre Dimension der
Vermittlung und der menschlichen Unterstiitzung zu betonen, um nicht
in einen monokulturellen oder gar monoreligidsen ,Dogmatismus“ zu ver-
fallen. Die Religionen erlosen nicht??, sondern stellen eine bestimmte Art
und Weise der Verbindung mit dem Geheimnis des Lebens dar, eine Ortho-
praxis, wie die Befreiungstheologie sagen wiirde, so dass die Zugehorigkeit
zu einer bestimmten religiosen Tradition eine historische und kulturelle
Tatsache ist, aber keinesfalls eine unabdingbare Voraussetzung fiir Erlésung
oder Befreiung.

Die Nicht-Begegnung zwischen dem letzten Inka Atawallpa und Pater Valverde (als
kirchlichem Vertreter des Eroberers Pizarro) 1532 in Cajamarca veranschaulicht die
diametral entgegengesetzten theologischen Logiken: wihrend fiir Valverde das Buch
der Bibel Gottes Wort ist, ist es fiir Atawallpa nur ein toter Gegenstand, weil Gott im
Wind, Regen und Donner zu ihm spricht. Vgl. Estermann 2012b: 24-26.

20 Der rituelle Gebrauch des Kokablattes (vom Pijcheo bis zur Mesa in den Anden)
ist nicht einfach ein ,kulturelles Phanomen, das vollig frei von religiosen und spiri-
tuellen Konnotationen ist. Eine dhnliche Ausgangslage bot sich im 18. Jahrhundert
im berithmten ,Ritenstreit im Rahmen der Evangelisierung Chinas, bei dem die
~Religiositat” oder ,,Kulturalitit“ der Ahnenverehrung zur Debatte stand.

21 Dies zeigt sich etwa in der Abwertung der miindlichen Traditionen zugunsten einer
»Buchkultur® (auch im religiosen Sinne), in der Fokussierung auf die Kernfamilie
auf Kosten der Gemeinschaft, in der westlichen Kleidung als Dress Code und in der
Vergabe von Stipendien zum Studium in den USA. Viele der Neupfingst-Kirchen
zeigen eine ,kulturelle Kurzsichtigkeit®, indem sie die indigenen Kulturen der Vorfah-
ren als ,teuflisch“ verurteilen und die (merkantilen) Werte der nordamerikanischen
Zivilisation als ,,g6ttlich® und ,,evangelisch® preisen.

22 Siehe dazu Estermann 2012a.

154

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ansdtze zur einer interkulturellen und interreligiosen Befreiungstheologie

3. Befreiungstheologie im Kontext des religiosen Pluralismus

Das Bewusstsein fiir die Pluralitit der Religionen und Spiritualititsformen
in Abya Yala (die indigene Bezeichnung fiir Lateinamerika)?® ist noch sehr
jung. Bis vor kurzem herrschte in Lateinamerika die Vorstellung von der
,Christenheit“ (cristiandad) oder gar von einem durch und durch ,katholi-
schen” Kontinent vor. In den letzten zwei Jahrzehnten wurde jedoch nicht
nur der multikonfessionelle Charakter des Christentums in Lateinamerika
testgestellt, sondern auch das Vorhandensein und die Giiltigkeit indigener
und afroamerikanischer ,Religionen (insbesondere seit dem 500. Jahrestag
der Eroberung im Jahr 1992), seien sie nun nicht-christlicher oder synkre-
tistischer Natur.

Eine kulturiibergreifende und kritische Dekonstruktion der vorherr-
schenden Konzeptionen von ,Religion’ ,Religiositat* und ,Spiritualitat*
ist unabdingbar. In den empirischen Religionswissenschaften (insbesonde-
re in der Ethnologie und der Geschichtswissenschaft) wurde der Begriff
der ,Religion” lange Zeit auf die ,Weltreligionen“?* beschréankt, im Bestre-
ben, die ,natiirlichen Religionen (einschlieSlich der religiosen Traditionen
von Abya Yala) zu disqualifizieren. So wie das indigene Denken oft als
JWeltanschauung® oder einfach als ,Weisheit“ (und nicht als ,Philosophie®)
bezeichnet wird, so werden auch die indigenen religiosen Traditionen oft
als ,Religiosititen® oder einfach als ,Spiritualititsformen® oder ,Kosmovi-
sionen” bezeichnet. Im Ubrigen gibt es hier einen Diskurs, der auch theolo-
gische Ziige trigt und eine entsprechende Absicht verfolgt: Wenn es sich
nicht wirklich um ,Religionen® handelt, geht es nicht eigentlich um einen
~interreligiosen Dialog, sondern bloff um die Eingliederung der jeweiligen

23 Der Begriff Abya Yala, der auf die Ethnie der Kuna in Panama zuriickgeht, bedeu-
tet wortlich ,Land in voller Reife“ und wurde in den frihen 1980er Jahren vom
bolivianischen Aymara-Fithrer Takir Mamani als indigene Bezeichnung fiir den von
den Eroberern , Amerika“ genannten Kontinent vorgeschlagen. Das Wort ,,Amerika“
leitet sich bekanntlich vom italienischen Seefahrer und Kartographen Amerigo Ves-
pucci (1454-1512) ab, dessen Lettera 1507 vom Deutschen Martin Waldseemiiller
in lateinischer Sprache veréffentlicht wurden, in der er den neuen Kontinent nach
dem Seefahrer ,Amerika“ benannte. Vor 1507 waren die neu ,entdeckten Regionen
als ,Westindien“ bekannt. Abya Yala wird heute von weiten Teilen der indigenen
und akademischen Welt als alternativer, nicht-eurozentrischer Name fiir ,,Amerika“
verwendet.

24 Der Begriff der ,Weltreligionen® ist das Produkt des philosophischen Deutschen Idea-
lismus, insbesondere von Hegel und Schelling. Dariiber hinaus werden im Deutschen
oft ,Hochreligionen® von allen Arten von Naturreligionen unterschieden, wobei ein
klar diskriminierender und okzidentozentrischer Ansatz verfolgt wird.

155

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Josef Estermann

»opiritualititsformen® in die christliche Religion, wie es in der Kolonialzeit
geschehen ist und bis heute weitgehend noch immer geschieht.

Der vorherrschende Begriff der ,Religion® betont die Institutionalitit,
den doktrindren Charakter (Dogma), den Besitz heiliger Schriften und eine
hierarchische Organisation (im wortlichen Sinne der ,heiligen Regierung®)
des religiésen Phdnomens. Indigenen ,Religionen® fehlten all diese Voraus-
setzungen und sie kdnnten daher nicht als eigenstindige ,Religionen® be-
trachtet werden, so die noch immer vorherrschende Position der Religions-
soziologie und Religionstheologie.?> Der oben genannte Begriff ist jedoch
kulturell in besonderer Weise westlich (also monokulturell) ,aufgeladen®
und kann nicht einfach universalisiert werden. Andererseits gibt es Teile
der indigenen Volker, die den Begriff ,Religion® ebenfalls ablehnen, mit
dem Argument, dass man, um sich ,neu zu verbinden® (in Anspielung auf
den etymologischen Gehalt des Wortes), sich zuvor ,entbinden“ miisse, was
nicht ihrem Verstdndnis als ausgesprochen ,spirituelle” Volker entspricht.?6

Fir die Theologie in interkultureller Perspektive und im Kontext des
religiosen Pluralismus besteht die grundlegende Frage darin, ob die ,reli-
giose® Identitit exklusiv oder eher inklusiv zu verstehen ist. Das heift: Ist es
moglich, dass Gott sich in anderen Religionen als dem Christentum oder,
je nach Standpunkt, auflerhalb des Katholizismus, des Methodismus, der
Adventisten, der ,Assembly of God“-Kirche usw. offenbart? Ist es moglich,
dass Andersglaubige und Angehorige anderer Religionen gerettet werden
konnen? In dieser Frage vertreten die christlichen Konfessionen, und in-
nerhalb dieser die verschiedenen Stromungen, sehr unterschiedliche Posi-
tionen. Die Frage hat viel mit dem theologischen Ansatz beziiglich Erlésung
und Heil zu tun, der sich direkt auf die Missionstheologie auswirkt und in
den Begriffen von ,Bekehrung® und , Evangelisierung“ zum Tragen kommt.

25 Im Masterlehrgang ,Spirituelle Theologie im interreligiosen Prozess’, der von der
Universitat Salzburg in Zusammenarbeit mit den Bildungshdusern St. Virgil in Salz-
burg, RomeroHaus in Luzern und Lasalle-Haus in Bad Schonbrunn (beide Schweiz)
seit {iber 15 Jahren durchgefiihrt wird, sind ,indigene Religionen® erst ab der ndchs-
ten Durchfiihrung 2024-2027 (Osterreich), bzw. 2025-2028 (Schweiz) vorgesehen.

26 Natiirlich ist auch der Begriff ,Spiritualitat® heikel und westlich-kulturell geprégt; er
bezieht sich in historischer Perspektive auf den Heiligen Geist, aber auch auf den
Geist als philosophisches Konzept, das vom (Neo-) Platonismus der materiellen und
korperlichen Welt entgegengesetzt wird. Die andine ,Spiritualitdt® ist jedoch sehr ma-
teriell und korperlich und steht in Spannung mit dem abendléndischen Verstindnis.
Die andinen Menschen sprechen von ihrer ,Spiritualitidt® eher im Sinne von ,unsere
Art zu sein” oder ,unsere Art zu leben"

156

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ansdtze zur einer interkulturellen und interreligiosen Befreiungstheologie

Betont man beispielsweise einen ausgesprochen ekklesiozentrischen An-
satz (extra ecclesiam nulla salus: ,auflerhalb der Kirche gibt es kein Heil®),
so wird das fiir die Frage des religiosen Pluralismus gewahlte Modell ein
radikaler Exklusivismus sein. Neigt man eher zu einem christologischen
Ansatz, hangt das gewdhlte Modell vom Grad der Implizitheit oder Expli-
zitheit dessen ab, was wir mit ,,Christus” meinen (z. B. die Vorstellungen
von einem ,anonymen Christentum®, von einem ,kosmischen Christus®)?’
und kann sowohl zu religiosem Exklusivismus als auch Inklusivismus fiih-
ren. Wihlt man einen pneumatologischen oder regnozentrischen Ansatz
(regnum: ,Reich Gottes®), fithrt dies wahrscheinlich zu einem inklusivisti-
schen oder sogar pluralistischen Standpunkt. Nimmt man schliefSlich eine
eher historische und interkulturelle Perspektive ein, wird deutlich, dass der
Zweck der Missio Dei und der Inkarnation in Jesus von Nazareth nicht
darin bestand, eine neue Religion zu ,,begriinden® oder das jiidische Volk zu
einer Religion zu ,,bekehren’, die noch nicht existierte.

Fiir Jesus war die Zugehdrigkeit zu einer bestimmten Religion nie eine
Voraussetzung oder gar eine conditio sine qua non fir das Heil (wie seine
»Glaubens“-Begegnungen mit nicht-jiidischen Menschen wie dem ,guten®
Samariter, der Frau aus Samaria, dem Zollner usw. zeigen). Jesus wollte
nicht, dass die Jidinnen und Juden ihren Glauben aufgeben - er selbst
tat dies bis zu seinem Tod am Kreuz nicht —, sondern dass sie ,bessere
judische Menschen“ werden. Die Einladung Jesu galt der Herrschaft Got-
tes (reinado de Dios)?®, d. h. der Gerechtigkeit der Seligpreisungen, und

27 Die Figur des ,anonymen (oder impliziten) Christentums” stammt von Karl Rahner,
der auf einer christlichen Anthropologie aufbaut; Hans Urs von Balthasar war der
heftigste Kontrahent in einer hitzigen Debatte um die Frage der Heilswirksambkeit ei-
nes ,impliziten“ Christentums. Vgl. Lamadrid 1995. Die Figur des ,kosmischen Chris-
tus“ stammt urspriinglich aus der Anthroposophie (Rudolf Steiner), wurde dann von
Pierre Teilhard de Chardin, Matthew Fox, Jirgen Moltmann und Leonardo Boff im
Sinne einer Okotheologie umgedeutet und erlebte vor allem im asiatischen Kontext
(Madathilparampil Thomas in Indien, Daniel Niles in Sri Lanka, Wanf Weifan in
China) im Rahmen der pluralistischen Religionstheologie eine Neuinterpretation, die
zum Teil zu Polemik und - im Falle der katholischen Kirche - Verurteilungen fithrte.
Vgl. Dupuis 2010; Estermann 2007.

28 Die Ubersetzung des griechischen Basileia tou Theou als ,Reich Gottes bzw. im
Spanischen als Reino de Dios wurde von der lateinamerikanischen Befreiungstheo-
logie immer wieder kritisiert, da sie sich zu stark an den weltlichen Begriff des
Empire anlehne. Deshalb wurde im Spanischen der Begriff Reinado de Dios und im
Deutschen ,,Herrschaft Gottes® vorgeschlagen, was allerdings von feministischer Seite
wiederum als patriarchal verwurzeltes , Kyriarchat® (Elisabeth Schiissler Fiorenza) in
Frage gestellt wurde. Vgl. Schiissler Fiorenza 2007.

157

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Josef Estermann

nicht einer neuen Religion oder einem bestimmten Glaubensbekenntnis
(Rechtgldubigkeit). Im Gegensatz zu der pharisdischen Fraktion, die an
der Heilsfunktion der Orthodoxie (,Gesetz®) festhielt, verteidigte Jesus die
Heilsfunktion der Orthopraxis (,Liebe“) und der géttlichen Gnade.

Wenn wir ,,Spiritualitit als eine Art des Seins und der Beziehung zu
Anderen, zur Welt und zum Géttlichen verstehen, kann sie in jeder reli-
giosen Tradition und sogar bei Menschen gefunden werden, die sich als
Agnostiker:innen oder Atheist:innen betrachten. Wie das Wort ,,Spirituali-
tat“ schon andeutet, handelt es sich um eine Existenz im Einklang mit
der Geistkraft, die ,weht, wo sie will", {iber institutionelle, lehrmaflige und
religiose Grenzen hinweg. Der in der Schopfungserzidhlung der Genesis
bezeugte Schopfungsglauben — der dem Judentum, dem Christentum und
teilweise dem Islam, ja sogar den indigenen Religionen gemeinsam ist -
unterstreicht die 6kumenische und kosmische Dimension von Gottes Geist.
Gott ist grofier als jede Religion, jedes Glaubensbekenntnis und jede Dok-
trin, denn er/sie war schon immer ,vor der Ankunft der Missionare da“?°
Eine Theologie des religiésen Pluralismus (jenseits von Exklusivismus und
Inklusivismus) ist eher der Inter-Spiritualitit und der ,ortho-praktischen”
Koexistenz verpflichtet als einer Debatte tiber ,,orthodoxe® Lehrinhalte und
Dogmen.

4. Indigene Theologien: eine Herausforderung fiir die (Befreiungs-)
Theologie

Die ,klassische lateinamerikanische Befreiungstheologie der 1970er
und 1980er Jahre hat sich nicht nur in Asien, Afrika und Ozeanien und
sogar in Europa und Nordamerika ausgebreitet®?, sondern sie hat sich auch
entsprechend dem Auftauchen und der Sichtbarkeit neuer Subjekte (Frau-
en, Jugendliche, Afro-Stimmige3!, Indigene, LGBTIQ+-Personen, Mutter
Erde usw.) und neuer Themen, die durch die neoliberale Globalisierung
entstanden sind, diversifiziert. Eine dieser Diversifizierungen, die gleichzei-

29 So formulierte es Leonardo Boff anlésslich der Synode fiir Amazonien: ,Der Geist
kommt vor dem Missionar“ (Boff 0.].).

30 Einfiihrende Literatur dazu: Tamayo 2020; Estermann 2017; Gmainer-Pranzl 2017.

31 In Lateinamerika werden Nachfahren (Manner und Frauen) von Schwarzen
Sklav:innen als afrodescendientes, also ,Nachfahren von Afrikaner:innen® bezeichnet.
Einen analogen Begriff gibt es im Deutschen nicht.

158

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ansdtze zur einer interkulturellen und interreligiosen Befreiungstheologie

tig eine ,hermeneutische Wende“*? markiert, ist das Aufkommen indigener
Theologien, die in Lateinamerika oder Abya Yala als ,indianische Theo-
logien® (teologias indias) bekannt sind. Der Quinto Centenario, d.h. das
Gedenken an fiinfhundert Jahre Eroberung, Vélkermord, Evangelisierung
und das Zusammentreffen zweier Welten im Jahr 1992, kann als Anfang
und zugleich als Katalysator dafiir gesehen werden. Es stimmt zwar, dass
indigene Theologien lange vor diesem Datum entstanden sind, aber das
symboltrachtige Jahr 1992 war fiir die ,Indigenisierung® der Befreiungs-
theologie von grofler Bedeutung.

Die erste Kritik am angeblichen ,Okonomismus* und der ,klassistischen”
Konzeption der lateinamerikanischen Befreiungstheologie kam aus ande-
ren Kontinenten, insbesondere aus Afrika. 1976 wurde in Dar es Salaam
(Tansania) die Okumenische Vereinigung der Theolog:innen der Dritten
Welt (bekannt als EATWOT)3? gegriindet, die zum ersten Mal die Be-
gegnung und den Austausch zwischen Theolog:innen aus Lateinamerika,
Afrika, Asien und Ozeanien ermoglichte, ohne die Vermittlung durch
die vorherrschende européische und nordamerikanische Theologie. Schon
sehr frith warfen afrikanische Theolog:innen ihren lateinamerikanischen
Kolleg:innen vor, dass sie in ihren sozio6konomischen Analysen die ,.kultu-
relle“ und ethnische Frage nicht beriicksichtigten.3* In der Tat hatten die
»Armen® der ,klassischen® lateinamerikanischen Befreiungstheologie kein
Gesicht, keinen Namen, kein Geschlecht und kein Alter, sondern waren
eine ,ideologische® Abstraktion. Das Bewusstsein des ,kulturellen® Faktors
fithrte in den 1980er Jahren zu einem Umdenken in der Befreiungstheolo-
gie, zusammen mit dem Aufkommen einer feministischen Befreiungstheo-
logie, einer Latino-Theologie in den USA und einer Queer-Theologie in
einigen Landern des lateinamerikanischen Kontinents.?

32 Siehe Estermann 2010 und 2012b.

33 Okumenische Vereinigung von Theologinnen und Theologen der Dritten Welt. Be-
zeichnenderweise fanden die ersten beiden EATWOT-Weltkonferenzen in Afrika
statt (1976 in Tansania und 1977 in Ghana), die dritte in Asien (1979 in Sri Lanka)
und erst die vierte in Lateinamerika (1980 in Sao Paulo).

34 Dies geschah vor allem nach der fiinften EATWOT-Konferenz 1981 in Neu-Delhi,
bei der die Unterschiede und Gemeinsambkeiten zwischen den Theologien der so ge-
nannten Dritten Welt und ihre Beziehungen zur traditionellen westlichen Theologie
im Mittelpunkt standen.

35 Zur feministischen Befreiungstheologie siche Fiinfsinn 1996, zur Latino-Theologie in
den USA Fornet-Betancourt 2002, zur Queer-Theologie Althaus-Reid 2003. Zu den
Verschiebungen insgesamt vgl. Estermann 1994.

159

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Josef Estermann

Die Tatsache der ,Weiblichkeit und ,Ethnizitit” von Armut, Marginali-
sierung und Ausgrenzung wurde als theologische Herausforderung aufge-
griffen, so dass nicht nur neue Subjekte (Frauen, Indigene, Afro-Stammige),
sondern auch neue theologische ,,Orte” (loci theologici) entstanden: Alltag,
Land und Territorium, Gender, indigene Kosmo-Spiritualititen3®, Bergbau-
extraktivismus, religioser Pluralismus, Mutter Erde (pachamama) und an-
dines Gut Leben, bzw. Buen Vivir (suma qamarfia, allin/sumak kawsay).
Im religiésen Bereich war es die Pastoral Indigena (Indigenenpastoral),
die in den 1960er Jahren den Boden fiir die spétere Formulierung der
»indianischen Theologie“ bereitete. Diese Pastoral wurde durch das Zweite
Vatikanische Konzil (1963-65) und die beiden CELAM-Konferenzen in
Medellin (1968) und Puebla (1979) inspiriert, aber auch durch die Arbeit
vieler engagierter Laienseelsorger:innen, Priester und Bischéfe, von denen
einige selbst Indigene waren.

Bevor die theologische Reflexion in einer indigenen Tonart und in An-
lehnung an die Befreiungstheologie auf kontinentaler Ebene durch die
Kontinentaltreffen der indianischen Theologie artikuliert wurde, gab es
bereits Initiativen auf regionaler Ebene. Eine davon, die von besonderer
Bedeutung ist, sind die Treffen der andinen Theologie zwischen Peru
und Bolivien (kiirzlich um Argentinien erweitert), die seit 1990 jedes Jahr
stattfinden (bis heute iiber 30 teilweise dokumentierte Treffen).3” Die zahl-
reichen Initiativen der Pastoral Indigena und die regionalen Treffen zur
theologischen Reflexion i{iber den indigenen Aspekt sowie die Arbeit der
oben genannten Organisationen waren der Nahrboden fiir die Entstehung
dessen, was spiter ,indianische Theologie“ (Teologia India) genannt wur-
de.

Der Begriff selbst erscheint in mehrfacher Hinsicht problematisch: Zum
einen handelt es sich nicht um eine ,Theologie® im klassischen (europa-
ischen) Sinne des Wortes, zum anderen erscheint der Begriff ,indianisch

36 Ich ziehe es vor, von ,Kosmo-Spiritualitat oder ,,Kosmo-Leben® zu sprechen, anstatt
den gebrauchlicheren Begriff ,Kosmovision® (cosmovisién) zu verwenden, denn der
Bezug auf eine ,Vision® unterstreicht die vorherrschende Rolle des Sehens und dessen
metaphorische Verwendung in der abendldndischen Philosophie und Kultur. Von
Platon bis Heidegger orientiert sich die abendlédndische Philosophie am ,Sehen®
(theoreia) und interpretiert Verstehen und Begreifen als eine Art ,geistiges Sehen® Im
Gegensatz dazu betont die indigene Kosmo-Spiritualitit der Anden die Rolle anderer
Sinne wie Tastsinn, Geruch und Geschmack sowie Rituale als Quelle des Wissens.

37 Vgl. IDEA 2009.

38 Ein guter Aufsatz iiber den Hintergrund, die Entstehung und die kurze Geschichte
der indianischen Theologie stammt von Eleazar Lépez Herndndez (LSpez 2006).

160

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ansdtze zur einer interkulturellen und interreligiosen Befreiungstheologie

der in akademischen Kreisen und indigenen Organisationen nicht mehr
verwendet wird, anachronistisch und sogar pejorativ. Einer der prominen-
testen Vertreter der indianischen Theologie, der mexikanische Zapoteke
und katholische Priester Eleazar Lopez Hernandez, stellt die Verwendung
des Begriffs ,Indianer®, bzw. ,indianisch® - trotz Kritik - wie folgt klar:
»Die Kategorie Indianer ist sicherlich eine Zumutung von aufien, die uns
maskiert, indem sie unsere urspriingliche Identitédt verschleiert. Aber nach
500 Jahren hat sie uns auch im Schmerz, im Widerstand und in der theolo-
gischen Ausarbeitung vereint [...]“ (Lépez 2000: 7).

1990 fand die erste kontinentale Begegnung der indianischen Theologie
in Mexiko statt. Der Ort und das Datum sollten nicht iiberraschen, denn
Mexiko war eines der Lander, in denen die Pastoral Indigena den grofiten
Einfluss hatte (Samuel Ruiz)*® und deren theologische Reflexion dank der
Arbeit von CENAMI und AELAPI*? erhebliche Fortschritte gemacht hatte.
Unter den prominentesten Vertretern kann ich neben dem bereits erwahn-
ten Eleazar Lopez Herndndez auch Clodomiro Siller Acufia#! nennen. Das
Datum steht auch fiir die wachsenden Erwartungen im Hinblick auf die
Fiinfhundertjahrfeier 1992, die Entstehung indigener Bewegungen auf dem
gesamten Kontinent und &hnliche Initiativen in anderen Landern (z. B. die
»andine Theologie, die im selben Jahr ihr erstes Treffen abhielt).

Ziel des Treffens in Mexiko war es, die theologische Methode der indige-
nen Volker zu kldren und innerhalb der katholischen Kirche die Vorausset-
zungen dafiir zu schaffen, dass diese Theologie voll zur Geltung kommt
und zur gegenseitigen Bereicherung mit anderen Theologien in einen Dia-
log tritt. Mehrere Bischofe aus indigenen Gebieten waren anwesend und
wollten diesen Prozess begleiten:

39 Als Bischof von San Cristébal de Chiapas stand Samuel Ruiz in den Fufistapfen
von Bartolomé de las Casas, dem “Bischof der Indios® Samuel Ruiz spielte eine
wichtige Rolle bei den Auseinandersetzungen zwischen Zapatist:innen und dem
mexikanischen Staat. Er kam mit der Glaubenskongregation in Rom in Konflikt, weil
er indigene so genannte Viri Probati geweiht haben soll.

40 Das mexikanische Centro Nacional de Ayuda a las Misiones Indigenas (CENAMI;
nationales Zentrum fiir die Unterstiitzung indigener Missionen) und die kontinentale
Articulacién Latinoamericana Ecuménica de Pastoral Indigena (ALEAPI; lateiname-
rikanischer 6kumenischer Zusammenschluss der Indigenen-Pastoral) waren fiir die
Weiterentwicklung und Vernetzung der indigenen Theologie in Lateinamerika von
grofler Bedeutung.

41 Siehe dazu das Portrait mit weiterfithrender Literatur: Estermann 2006.

161

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Josef Estermann

Die indianische Theologie, die immer vorhanden war, aber nie ausrei-
chend gewiirdigt wurde, ist eine Lebensader, die, wenn sie nicht nur die
indigenen Voélker, sondern auch die Kirchen unter besseren Bedingungen
bewissert, eine neue Quelle der Verjiingung und Vitalitat fiir alle sein
wird (Teologfa 1991: 5).42

Um eine christlich orientierte indigene Theologie von einer nicht-christli-
chen ,autochthonen indigenen Theologie“ zu unterscheiden, wird haufig
der Begriff ,indianische Theologie (teologia india) fiir erstere und ,india-
nisch-indianische Theologie® (teologia india india) fiir letztere verwendet.
Bislang haben neun kontinentale Treffen stattgefunden. Ich mdochte einige
gemeinsame Merkmale aller Bemithungen dessen, was unter dem gemein-
samen Nenner ,Indianische Theologie“ bekannt ist, zusammenfassen:

1)

2)

3)

4)

5)

6)

Es handelt sich um eine christliche Theologie, zumeist in der katholi-
schen Tradition, aber auch mit starken 6kumenischen Verbindungen.
Es handelt sich nicht um eine akademische Theologie, sondern um
eine Theologie an und von der Basis her, von und fiir die indigenen
Volker.

Sie ist eine Kontextualisierung der Befreiungstheologie im Sinne der
»Option fiir die indigene Bevolkerung®

Die Quellen der indianischen Theologie sind einerseits die christliche
Botschaft und der Glaube der indigenen Voélker, und andererseits der
Reichtum an Riten, Mythen, miindlichen Uberlieferungen und ange-
stammten indigenen Symbolen.

Hilfswissenschaften sind die Linguistik, die Kulturanthropologie und
nicht-westliche Philosophien wie die Nahua- oder Andenphiloso-
phie.#4

Sie stiitzt sich nicht auf theologische Texte, sondern auf miindliche
Uberlieferungen und kollektive Kulturgiiter.45

42 So formulierte es José A. Llaguno, Bischof von Tarahumara im Norden Mexikos, bei

der Vorstellung des Buches Teologia India.

43 Die beste Veroffentlichung iiber die Ausrichtung der ,indianischen Theologie“ und

ihre Hauptthemen stammt vom peruanischen indigenen Priester Nicanor Sarmiento
Tupayupanqui (Sarmiento, 2000). Der beste Sammelband stammt von Eleazar Lépez
Herndndez aus demselben Jahr (Lépez 2000). Gute Einfithrungen auf Deutsch sind:
Steffens 2001; Schreijack 2002.

44 Vgl. Le6n-Portilla 1956; Estermann 1998; 1999; 2006 und 2018.
45 Als Beispiel fiir den Tenor der ,indianischen Theologie“ vgl. den einleitenden Teil

der Schlussbotschaft des vorletzten Treffens 2016 in Panajachel (Guatemala): ,Unser

162

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ansdtze zur einer interkulturellen und interreligiosen Befreiungstheologie

7) Die theologische Methode folgt im Groflen und Ganzen der ,klassi-
schen® Befreiungstheologie, nur dass sie das ,Feiern® (celebrar) als
vierten Schritt (nach dem Sehen-Urteilen-Handeln) hinzufiigt.

8) Die indianische Theologie ist ganzheitlich in Inhalt, Form und Metho-
de.

9) Die indianische Theologie in Abya Yala ist nicht einheitlich, sondern
hat sich bereits diversifiziert und reprasentiert die Vielfalt der indige-
nen Volker des Kontinents.

10) Und schliefllich handelt es sich nicht um eine Theologie, die von
der Kirche initiiert oder vereinnahmt wurde, obwohl es eine starke
Verbindung zu christlichen Kirchen verschiedener Konfessionen gibt.

Die gegenwirtige Zeit mit der Finanz-, Energie- und Nahrungsmittelkrise
stellt uns in besonderer Weise vor die Aufgabe einer ,interkulturellen De-
konstruktion® des nekrophilen Systems eines grausamen ,Kasinokapitalis-
mus® und seiner religiésen Untermauerung, der Pliinderung des Planeten
und des kulturellen Imperialismus, der durch eine mediale Globalisierung,
oft im Namen der ,christlichen Zivilisation’, geférdert wird. Es ist drin-
gend notwendig, die stillschweigende Identifizierung des Christentums mit
dem Abendland zu iiberwinden und die vielfdltigen ,Reinkarnationen®
des christlichen Glaubens in nicht-westlichen Kulturen, Zivilisationen und
Spiritualitdtsformen zu fordern. Ich bin sicher, dass die indigenen Spiritua-
litatsformen uns bei diesen Aufgaben helfen kdnnen.

Literaturverzeichnis

Althaus-Reid, Marcella: The Queer God: Sexuality and liberation theology. London,
New York 2003.

Treffen bricht an einem Tag an, Jun Tz'ikin, an dem das Wort gewoben wird und
die Vigel die Ankunft der Briider aus dem Siiden, dem Amazonas, den Anden, der
Karibik, Mittelamerika, der Geschwister des lateinamerikanischen Kirchenrates und
der Solidaritdt aus Europa ankiindigen. Mit dem Duft von Basilikum, Pom, Mate
und Kakao, mit dem Klang des Tum, der Schnecke, des Kultrun, der Marimba und
der Maracas, inmitten der Gaben unserer Volker, wird der Altar aufgebaut. Vom 26.
bis 30. September dieses Jahres versammeln wir uns an dem Ort, den unsere Maya-
Geschwister Uk'u'x kaj-Uk'u'x ulew (Herz des Himmels - Herz der Erde) nennen.
Der Regen, die Sonne und die Kélte waren fiir uns da, ebenso wie die Brise vom
Atitlan-See, die den Ubergang von den Leiden und dem Schmerz des Maya-Volkes zu
seiner Neugriindung und der aller unserer Vélker symbolisiert”. [http://paulosuess.b
logspot.com/2016/10/viii-encuentro-continental-de-teologia.html] (Letzter Zugrift:
02.10.2024).

163

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


http://paulosuess.blogspot.com/2016/10/viii-encuentro-continental-de-teologia.html
http://paulosuess.blogspot.com/2016/10/viii-encuentro-continental-de-teologia.html
https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://paulosuess.blogspot.com/2016/10/viii-encuentro-continental-de-teologia.html
http://paulosuess.blogspot.com/2016/10/viii-encuentro-continental-de-teologia.html

Josef Estermann

Boff, Leonardo: El Espiritu llega antes que el misionero, in: Servicios Koinonia [https:/
/servicioskoinonia.org/boff/articulo.php?num=282] (Letzter Zugriff: 02.10.2024).

Bosch, David: Transforming Mission. Maryknoll, New York 1991.

Bravo, Carlos: Jesus von Nazareth, der befreiende Christus, in: Ignacio Ellacurfa, Jon
Sobrino (Hg.): Mysterium Liberationis: Grundbegriffe der Theologie der Befreiung.
Band 1. Luzern 1995, 543-565.

Dupuis, Jacques: Unterwegs zu einer christlichen Theologie des religiosen Pluralismus.
Innsbruck 2010.

Estermann, Josef: Die Armen haben Namen und Gesichter: Anmerkungen zu einer
hermeneutischen Verschiebung in der Befreiungstheologie, in: Neue Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft, Inmensee, 50/4 (1994), 307-320.

Estermann, Josef: Filosoffa Andina: Sabidurfa indigena para un mundo nuevo, Quito
usw. 1998; 2. Auflage 2006; 3. Auflage 2018.

Estermann, Josef: Andine Philosophie: Eine interkulturelle Studie zur autochthonen
andinen Weisheit. Frankfurt am Main 1999.

Estermann, Josef: Clodomiro Siller Acufia: Theologe aus Mexiko, in: Forum Weltkir-
che Nr. 6 (2006), 29-31.

Estermann, Josef: Jesucristo como chakana: Esbozo de una cristologia andina de la
liberacién, in: José Marfa Vigil, José Marfa (Hg.): Bajar de la Cruz a los Pobres:
Cristologia de la Liberacién. Mexiko 2007, 89-98.

Estermann, Josef: Hacia la transformacién intercultural de la Teologia: Aportes desde
el contexto andino, in: Primer Encuentro Latinoamericano de Teologfas de la Liber-
acién e Interculturalidad (Hg.): Teologias de la Liberacién e Interculturalidad. San
José 2010, 85-105.

Estermann, Josef: La religién no redime: Reflexiones teoldgicas sobre el rol de la ‘reli-
gion’ hoy, in: Voices 35/1 (2012a), 94-102.

Estermann, Josef: Eine hermeneutische Verschiebung, in: Ders.: Apu Taytayku: Religi-

on und Theologie im andinen Kontext Siidamerikas. Frankfurt am Main 2012b,
107-110.

Estermann, Josef: La transformacién intercultural de la Teologia de la Liberacién: Rup-
tura epistemoldgica e irrupcién de lo indigena, in: Alternativas 44 (2013), 129-158.

Estermann, Josef: Sidwind: Kontextuelle nicht-abendlandische Theologien im globa-
len Siiden. Miinster 2017.

Estermann, Josef: Hermenéutica diatépica y Filosoffa Andina: Esbozo de una metodo-
logia del Filosofar Intercultural, in: Concordia 77 (2020), 81-100.

Fornet-Betancourt, Rail (Hg.): Glaube an der Grenze: Die US-amerikanische Latino-
Theologie. Freiburg im Breisgau 2002.

Frevel, C. et al.: [Art.] Fleisch und Geist, in: Hans Dieter Betz et al. (Hg.): Religion in
Geschichte und Gegenwart. Titbingen 2000, 155-158.

Finfsinn, Barbel et al. (Hg.): Tochter der Sonne: Unterwegs zu einer feministischen
Befreiungstheologie in Lateinamerika. Hamburg 1996.

Gmainer-Pranzl, Franz et al. (Hg.): Theologie der Befreiung heute: Herausforderungen
- Transformationen - Impulse. Innsbruck 2017.

164

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://servicioskoinonia.org/boff/articulo.php?num=282
https://servicioskoinonia.org/boff/articulo.php?num=282
https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://servicioskoinonia.org/boff/articulo.php?num=282
https://servicioskoinonia.org/boff/articulo.php?num=282

Ansdtze zur einer interkulturellen und interreligiosen Befreiungstheologie

Gmainer-Pranzl, Franz/Jacobsen, Eneida (Hg.): Deslocamentos - Verschiebungen
theologischer Erkenntnis: Ein 6kumenisches und interkulturelles Projekt. Salzburg
2015.

IDEA: Un camino recorrido: 15 aflos de Encuentros, in: Josef Estermann (Hg.): Teo-
logfa Andina: El tejido diverso de la fe indigena. Band 2. La Paz 2009, 227-248.

Kang-San, Tan: Contextual Frameworks for Interreligious Communication: an Asian
Perspective, in: International Journal of Frontier Missiology 39/1 (2022), 5-14.

Lamadrid, Lucas: Anonyme oder analoge Christen? Rahner und Von Balthasar iiber
die Benennung des Nichtchristen, in: Moderne Theologie 11/3 (1995), 363-384.

Ledn-Portilla, Miguel: La filosoffa ndhuatl: Estudiada en sus fuentes. Mexiko 1956.
Lépez Hernandez, Eleazar: Teologia India: Antologia. Cochabamba 2000.

Lépez Herndndez, Eleazar: Caminar de la Pastoral Indigena y de la Teologia India en
América Latina. Mexiko 2006.

Pieris, Aloysius: An Asian Theology of Liberation. Edinburgh 1988.

Ratzinger, Joseph: Europa - verpflichtendes Erbe fiir die Christen, in: Franz Konig,
Karl Rahner (Hg.): Europa: Horizonte der Hoffnung. Graz 1983, 61-74.

Sand, Alexander: Der Begriff ,,Fleisch” in den paulinischen Hauptbriefen. Regensburg
1967 (= Biblische Untersuchungen, Band 2).

Santosh, Ravi: Inculturation or Inreligionisation?, in: The Ecumenical Review 39/2
(1987), 173-179.

Sarmiento Tupayupanqui, Nicanor: Caminos de la Teologia India. Cochabamba 2000.

Schmitt, Franciscus (Hg.): Cur deus homo: Untersuchungen. Lateinisch-deutsche Aus-
gabe. 5. Auflage. Stuttgart-Bad Cannstatt 1995.

Schreijick, Thomas: Auf der Suche nach der Erde ohne Leid, in: Orientierung 66/18
(2002), 189-193.

Schiissler Fiorenza, Elisabeth: Grenzen iiberschreiten: Der theoretische Anspruch fe-
ministischer Theologie: Ausgewihlte Aufsitze. Miinster 2007.

Sparks, Garry: Nuevas campaias de extirpacion de idolatria, in: ISEAT (Hg.): Movimi-
entos sociales y teologia en América Latina. La Paz 2010, 116-123.

Steffens, Elisabeth: Die Theologien der indianischen Vélker Abia Yalas aus der Sicht
ihrer Subjekte, in: Jahrbuch fiir Kontextuelle Theologien. Frankfurt am Main 2001,
193-220.

Tamayo, Juan José: Theologien des Siidens: Dekolonisierung als neues Paradigma.
Freiburg im Breisgau 2020.

Teologfa India, Memoria del Primer Congreso en México: Teologia India: Primer
Encuentro Taller Latinoamericano de México 1990. Band 1. Cayambe-Quito 1991.

Thiede, Werner: Wer ist der kosmische Christus? Karriere und Bedeutungswandel
einer modernen Metapher. Géttingen 2001.

Von Sinner, Rudolf: Theologie in Lateinamerika: Neuere Entwicklungen, in: Theologi-
sche Literaturzeitung 142/6 (2017), 589-602.

165

am 03.02.2026, 00:41:1: Op


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. „Inkarnation“ als „Inkulturation“
	2. Kultur und (Kosmo-)Spiritualität
	3. Befreiungstheologie im Kontext des religiösen Pluralismus
	4. Indigene Theologien: eine Herausforderung für die (Befreiungs-) Theologie

