
II. Decolonizing – theologische Aufbrüche und Korrekturen

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jenseits der Rechtgläubigkeit. Ansätze zu einer interkulturellen
und interreligiösen Befreiungstheologie

Josef Estermann

Abstract
Half a century after the “official“ beginning of Liberation Theology, it has
diversified and expanded to other continents and fields. However, a deep
intercultural deconstruction of the main parameters is still urgent, to reach
a decolonization and depatriarchalization of theology and religion. In this
paper, the author attempts to raise the challenges from the indigenous
theologies of Abya Yala (Latin America) and in the perspective of a full
interculturality and decoloniality. This task results from the very core of
the Christian faith, that is, from the “incarnation“ of the divine in Jesus
of Nazareth, which entails the inculturation and inreligionization of his
message. Only in this way will the Liberation Theology of the 21st century
be truly intercultural and interreligious.

Key-Words
Liberation Theology; Intercultural Philosophy; Incarnation; Inculturation;
Western Centrism; Orthodoxy.

 
Die theologische Reflexion auf der Grundlage indigener Spiritualitätsfor‐
men in interkultureller Perspektive sieht sich mit einer Reihe von me‐
thodologischen, hermeneutischen und epistemologischen Schwierigkeiten
konfrontiert. Da der theologische Mainstream – einschließlich eines Teils
der „klassischen“ Befreiungstheologie1 – als kontextuellen Hintergrund die

1 Die Befreiungstheologie (BT) wird üblicherweise in drei Stufen unterschieden: 1. Die
„klassische“ Befreiungstheologie der 1970er und 1980er Jahre, die die wichtigsten He‐
rausforderungen, die sozioökonomische Analyse und die Bildung kirchlicher Basisge‐
meinschaften (Comunidades Ecclesiales de Base) darstellte. 2. Die diversifizierte BT
entsprechend dem Aufkommen neuer Subjekte (Frauen, indigene Völker, Jugendliche,
Afro-Stämmige usw.) in den 1990er Jahren und zu Beginn des Jahrtausends. 3. Eine BT,
die das Thema der neoliberalen Globalisierung und der Dekolonisierung in den letzten
zwanzig Jahren neu überdenkt.

145

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Parameter der griechisch-römischen Philosophie, der westlichen Rationali‐
tät und der semitischen Spiritualität2 voraussetzt, ist eine interkulturelle
Dekonstruktion von „Theologie“ und „Religion“ notwendig.

Fünfzig Jahre nach dem Aufkommen dessen, was später als „Befreiungs‐
theologie“ bezeichnet wurde, ist das globale Bild sehr ambivalent. Die „rea‐
len“ Bedingungen für die Notwendigkeit und Dringlichkeit einer engagier‐
ten Befreiungstheologie bleiben bestehen, aber gleichzeitig gibt es neue He‐
rausforderungen, die mit der Fragilität des Friedens und des ökologischen
Gleichgewichts zu tun haben, aber auch mit den wachsenden sozialen
Ungleichheiten und dem Wiederaufleben aller Arten von Diskriminierung
(Sexismus, Rassismus, Fremdenfeindlichkeit, Homophobie usw.). Obwohl
sich die Befreiungstheologie im Laufe eines halben Jahrhunderts diversifi‐
ziert hat, bleiben viele der Herausforderungen bestehen und müssen aus
der Perspektive des 21. Jahrhunderts angegangen werden.3 Dies gilt sicher‐
lich für die neue Armut, die „Refeudalisierung“ der Zivilgesellschaften, die
zunehmenden autoritären oder gar neo-faschistischen Regime, die ökologi‐
sche Krise und die immer noch fehlende Gleichstellung der Geschlechter.
Aber die Herausforderungen betreffen auch die „indigene Frage“, die Aufga‐
be einer tiefgreifenden Dekolonisierung (auch von Theologie und Religion)
und die Inter-Transkulturalität von Wissen und Wissenschaft.

In der vorliegenden Arbeit beschränke ich mich darauf, den Beitrag der
interkulturellen Philosophie und dekolonialen Theorien für eine zukunfts‐
fähige Befreiungstheologie darzustellen. Dabei soll es um die Perspektive
einer Welt gehen, in der alle Platz haben, einschließlich der nichtmenschli‐
chen Welt.

Zuerst zeige ich auf, dass christlicher Glaube und Theologie aufgrund
der Menschwerdung Gottes immer schon kulturell „inkarniert“ und ver‐
mittelt sind. Deshalb kann keine Kultur, Philosophie oder Spiritualität ein
Monopol auf die Inkulturation von Glauben und Theologie erheben; dies
gilt insbesondere für die europäisch-abendländische Tradition. Da Kultur
und Religion in einer engen Wechselwirkung stehen, hat sich eine zukunfts‐

Eine gute und kompakte Übersicht zur Entwicklung der Theologie in Lateinamerika in
den letzten fünfzig Jahren bietet: von Sinner 2015.

2 Während die katholische Theologie stärker in der griechisch-römischen philosophi‐
schen Tradition verankert ist, sind die protestantischen Theologien mehr oder weniger
stark mit der europäischen und nordamerikanischen Moderne (liberaler Ausrichtung)
verbunden, sind aber auch im Platonismus (vermittelt durch Augustinus und Luther)
verwurzelt.

3 Vgl. dazu Gmainer-Pranzl 2015.

Josef Estermann

146

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gerichtete Befreiungstheologie auch interreligiös zu verstehen. Schließlich
sollen diese Überlegungen am Beispiel der indigenen Theologien Latein‐
amerikas geprüft und veranschaulicht werden.

1. „Inkarnation“ als „Inkulturation“

Der Dreh- und Angelpunkt des christlichen Glaubens und der christlichen
Theologie ist das biblische Bekenntnis zur Annäherung des Göttlichen
an das Menschliche in der Inkarnation (oder Menschwerdung) Gottes
in Jesus von Nazareth. Dieses Theologumenon, ein Skandal für jede Art
von platonischer und idealistischer Philosophie4, hat Auswirkungen auf die
Frage nach dem Verhältnis des christlichen Glaubens zu den vielfältigen
Religionen, Kulturen, Zivilisationen und Spiritualitätsformen der Mensch‐
heit. Das Paradigma der „Inkarnation“ setzt – abgesehen davon, dass sie
sich im Kontext der jüdischen Religion, der semitischen Spiritualität, der
griechisch-römischen Philosophie und des Römischen Rechts ereignet hat
– eine positive Wertschätzung des „Fleisches“ (nicht im paulinischen Sinn)5

voraus, d. h. der „materiellen“ Bedingungen des Evangeliums und seiner
Verwirklichung im Reich Gottes.

Indem Gott Mensch wurde, wurde er/sie auch „Fleisch“, wurde er/sie
konkret, materiell, körperlich, kulturell, religiös, historisch, kosmisch („der
Text wurde Kontext“). Was der Begriff „Schöpfung“ bekräftigt – die innere
Güte von allem Geschaffenen – wird in der Inkarnation bestätigt: „... und er
sah, dass alles gut war“ (Gen 1,4;10;12;18;21;25;31). Jesus Christus ist die Ra‐
tifizierung und Bestätigung des Willens Gottes in der Schöpfung. Deshalb
ist es völlig unchristlich, einen manichäischen Dualismus zwischen dem
Materiellen und dem Geistigen, zwischen dem Fleischlichen und Psychi‐

4 Es ist erwähnenswert, dass in den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung in Über‐
einstimmung mit der neuplatonischen und gnostischen Philosophie die Versuchung
bestand, das Körperliche und Fleischliche sowohl in der Gestalt Jesu Christi als auch
in der Anthropologie und Metaphysik im Allgemeinen auszugrenzen und zu unterdrü‐
cken.

5 Eines der hermeneutischen Probleme ist die Verwechslung des in den neuplatonischen
Philosophien vorherrschenden Konzepts des „Fleisches“ (und des „Geistes“) mit dem
entsprechenden paulinischen Begriff. Während es sich bei Paulus um ein ethisch-so‐
teriologisches Kriterium handelte, war der philosophische Hintergrund der frühen
Kirchenväter (Tertullian, Irenäus, Origenes und sogar Augustinus) platonisch, manich‐
äisch und gnostisch, d. h. metaphysisch und anthropologisch. Vgl. dazu Frevel 2000;
Sand 1967.

Ansätze zur einer interkulturellen und interreligiösen Befreiungstheologie

147

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


schen, zwischen Körper und Seele, Geist und Materie zu postulieren. Der
(Neo-) Platonismus ist in die christliche Dogmatik und Theologie so weit
eingedrungen, dass viele Menschen nicht mehr unterscheiden zwischen
dem, was genuin biblisches Denken ist, und dem, was dem platonischen
(und später aristotelischen) philosophischen Milieu angehört.6

Der paulinische Antagonismus zwischen „Fleisch“ und „Geist“ bezieht
sich nicht auf zwei unvereinbare metaphysische Prinzipien, sondern auf
zwei Lebensweisen, zwei Arten der Beziehung zu den Anderen und zum
Heiligen, zwei ethische und axiologische Paradigmen. Leider hat die Wir‐
kungsgeschichte seiner Texte und deren Rezeption bei den Kirchenvätern
zu einer Abwertung des Körperlichen, der Sexualität, des Kontingenten und
Historischen, der Materialität und Kulturalität als Ausdruck des „Fleisches“
geführt. Dem Modell der „Inkarnation“ folgend erweist sich dieser Manich‐
äismus als echte Blasphemie, denn er verachtet die bevorzugte Form, in der
Gott beschlossen hat, sich zu offenbaren und die Welt von Unterdrückung
und Ungerechtigkeit zu befreien.

Das gilt auch für das, was oft „Kultur“ genannt wird. Eine der unver‐
zichtbaren Formen der „Inkarnation“ Gottes ist seine „Inkulturation“, oder
– wie in protestantischen Kreisen bevorzugt – seine „Kontextualisierung“7.
Indem er oder sie sich in der Person Jesu von Nazareth inkarniert, werden
Gott und sein/ihr Plan notwendigerweise zur „Kultur“, zum kulturellen
und religiösen Ausdruck. Diese Formel, die sich in dem scheinbaren Wi‐
derspruch äußert, dass das Ewige, Notwendige und Überkulturelle (das
„Göttliche“) zeitlich, kontingent, kulturell und religiös bestimmt wird, hat

6 Während das apostolische Glaubensbekenntnis von der „Auferstehung des Fleisches“
spricht, gibt es in der Vorstellung vieler gläubiger Christ:innen die „Trennung von Seele
und Leib beim Tod“, die „Unsterblichkeit der Seele“ oder gar die „ewige Präexistenz
der Seele“, alles platonische und (teilweise) aristotelische Prinzipien. Die Befreiungs‐
theologie hat zu Recht hervorgehoben, dass das apostolische Glaubensbekenntnis von
der Geburt Jesu zu seinem Tod „springe“, ohne sein Leben und seine Botschaft, sein
Beispiel und seine konkreten Befreiungstaten zu berücksichtigen. Dies kann als Remi‐
niszenz dieses neoplatonischen Eskapismus oder dogmatischen Doketismus gesehen
werden. Dagegen argumentiert die Befreiungstheologie, dass „[Jesu] ganzes Leben
heilsrelevant“ sei (Bravo 1995: 565), die entsprechende Christologie ist eine „narrative“.

7 Während in der katholischen Welt das Paradigma der „Inkulturation“ seit den 1980er
Jahren angewandt wird (in Lateinamerika ausdrücklich seit der Vierten CELAM-Kon‐
ferenz in Santo Domingo 1992), wird in den protestantischen Theologien eher das
Paradigma der „Kontextualisierung“ verwendet. Der Hauptunterschied liegt darin,
dass die katholische Theologie in erster Linie die Kulturen als theologische „Orte“ be‐
trachtet, während die protestantischen Theologien das Feld der Korrelation zwischen
Glauben und Wirklichkeit weiter verstehen.

Josef Estermann

148

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zu unzähligen theologischen Überlegungen über das „Wesentliche“ und das
„Zufällige“ des christlichen Glaubens geführt. Natürlich wird in diesem Fall
das aristotelische Schema des universalen Hylemorphismus, ein latenter
metaphysischer Dualismus, als Bezugsrahmen und Grundlage des christli‐
chen Glaubensbekenntnisses (Symbolon) verwendet.8

Wir können die Frage sogar noch weiter vertiefen (wie Anselm von Can‐
terbury in seinem Werk Cur Deus homo - Warum Gott Mensch geworden
ist)9: Was bedeutet es, dass Gott sich in einem Mann, einem Juden, einem
Palästinenser, einem Zimmermannssohn, einem Aramäisch sprechenden
Menschen inkarniert hat? Hätte er sich auch in einer Frau, einer Buddhis‐
tin, einer Koreanerin, einer evangelischen Pfarrerstochter, einer indigenen
Aymara-Frau inkarnieren können? Was bedeutet die kontingente und his‐
torische Tatsache der Inkarnation Gottes in der konkreten Person des Je‐
sus von Nazareth für den Glauben, für die Theologie, für die Lehre, das
Dogma, den interreligiösen Dialog? Oder anders gefragt: Ist die konkrete
„Kultur“, in der sich Gott inkarniert – einschließlich der jüdischen Religion
–, ein „wesentlicher“ oder eher ein „kontingenter“ Aspekt für den Inhalt des
Glaubens?

Diese Fragen sind von großer Bedeutung für die Frage nach dem Ver‐
hältnis des christlichen Glaubens zu anderen Kulturen, Religionen, Zivili‐
sationen und Lebensformen als der „ursprünglichen Kultur“ der Mensch‐
werdung Gottes in Jesus von Nazareth. Wenn wir „Kulturalität“ als einen
unverzichtbaren Aspekt des Menschseins betrachten (wie Sozialität, Intel‐
lektualität, Körperlichkeit usw.), haben die Inkarnation und der darauf
fußende Glaube notwendigerweise ein kulturelles, historisches, religiöses,
philosophisches, zivilisatorisches und materielles „Kleid“. Es ist interessant

8 Aristoteles hat zwar den platonischen Dualismus von Geist und Materie in der struk‐
turellen gegenseitigen Koexistenz von Form und Materie „verdiesseitigt“, aber in der
Ausweitung auf eine Substanz- und Wesensmetaphysik bildet sich ein neuer Dualismus
heraus, der anthropologisch und ethisch schwerwiegende Folgen hat.
Metaphorisch kann man die beiden „idealen“ Modelle durch den „Pfirsichtyp“ und den
„Zwiebeltyp“ veranschaulichen. Der „Pfirsichtyp“ basiert auf der Überzeugung, dass
der Glaube und sein Inhalt einen supra- oder metakulturellen harten Kern (den Pfir‐
sichkern) bilden, der durch Zeit und Kultur hindurch intakt bleibt. Der „Zwiebeltyp“
hingegen geht davon aus, dass in jedem der kulturellen „Blätter“ das Wesentliche des
Glaubens vorhanden ist, oder anders ausgedrückt, dass der Glaube inhärent kulturell
ist. Es gibt keinen supra- oder metakulturellen harten Kern, sondern das einzige
Suprakulturelle ist das Göttliche selbst, aber nicht unsere Art, uns darauf zu beziehen,
oder die Art, wie wir darüber sprechen (Theologie). Vgl. Estermann 2012b: 52-54.

9 Entstanden zwischen 1094 und 1098; für die zweisprachige Ausgabe siehe Schmitt 1995.

Ansätze zur einer interkulturellen und interreligiösen Befreiungstheologie

149

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und auffallend zu sehen, dass die Verfechter einer vermeintlichen Recht‐
gläubigkeit auf der „dogmatischen“ Rolle Jesu als zölibatärem Mann beste‐
hen, nicht aber auf der Tatsache, dass er u. a. Jude und Palästinenser war.

Bevor der Glaube „inkulturiert“ oder „kontextualisiert“ wird – in Asien
spricht man sogar von der „Inreligionisierung“ des Glaubens10 – ist Gott
selbst „inkulturiert“, „kontextualisiert“ und „inreligionisiert“ worden. Die
„Inreligionisierung“ ist dabei die konsequente Weiterführung der „Inkul‐
turation“, insofern Kulturen immer auch religiöse Deutungssysteme sind
und Religionen immer kulturelle Ausprägungen und Vermittlungen erfah‐
ren. Im Falle eines offensichtlich plurireligiösen Kontextes wie in Asien
kommen christlicher Glaube und Theologie nicht darum herum, ihre an‐
ders-religiöse Vermittlung (im Buddhismus, Hinduismus, Daoismus usw.)
zu denken und zu gestalten.11 Im Falle der indigenen Religionen Lateiname‐
rikas wird diese Problematik erst jetzt manifest, da das Narrativ eines durch
und durch „katholischen“ Kontinents in sich zusammenfällt. Die Aussage,
Jesus sei ganz und gar jüdisch und nicht christlich gewesen, hat bei meinen
Studentinnen und Studenten immer für eine gewisse Empörung gesorgt.12

10 Die asiatischen (und afrikanischen) Kulturen sind im Kontrast zu Lateinamerika
in hohem Maße von nichtchristlichen religiösen Elementen und Praktiken durch‐
drungen (Islam, Buddhismus, Hinduismus, Shintoismus, Daoismus, Konfuzianismus
usw.), so dass jeder Versuch einer „Inkulturation“ des christlichen Glaubens eine „In‐
religionisierung“ (Aloysius Pieris) desselben nach sich zieht, mit all den damit ver‐
bundenen Problemen. Im Zusammenhang mit den indigenen Religionen von Abya
Yala (indigene Bezeichnung für Lateinamerika) muss die Aufgabe der „Inkulturation“
im Sinne einer „Inreligionisierung“ neu überdacht werden, allerdings unter Aufgabe
eines monolithischen westlichen Konzepts dessen, was „Religion“ ist. Der Begriff
Inreligionization oder Enreligionisation stammt vom sri-lankischen Befreiungstheolo‐
gen Aloysius Pieris (Pieris 1988: 52).

11 Es ist interessant zu sehen, dass sich das evangelische International Journal of Frontier
Missiology in der Januar-März-Ausgabe 2022 explizit dem Thema der „Inreligionisie‐
rung“ widmete. Vgl. insbesondere den Diskussionsbeitrag von Kang-San Tang, „Call
for inreligionization“ (Kang-San 2022). Der Begriff, wie er vom katholischen Theo‐
logen Aloysius Pieris geprägt worden war, wurde 1991 vom Missionswissenschaftler
David Bosch in die evangelische Welt eingebracht (Bosch 1991: 478). Vgl. auch San‐
tosh 1987.

12 Das apostolische Glaubensbekenntnis besteht nicht auf dem „Jüdischsein“ Jesu und
erwähnt sein „menschliches“ Leben (Predigt, Begegnungen, Nachfolge usw.) nicht,
mit Ausnahme seiner Geburt, seines Leidens und seines Todes. Diese Tatsache
spiegelt eine Theologie wider, die dem Doketismus verpflichtet ist und sich auf
die damals vorherrschende Philosophie des (Neo-) Platonismus als metaphysischen
Orientierungsrahmen beruft. Auch die Tatsache, dass Jesus niemals die Trennung
von Seele und Körper oder die Existenz einer Unterwelt behauptet hat, sondern die

Josef Estermann

150

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Kultur und (Kosmo-)Spiritualität

Die oben erwähnte interkulturelle „Dekonstruktion“ der vorherrschenden
akademischen Theologie besteht aus einem dialektischen und diatopi‐
schen13 Prozess der „Exkulturation“ und „Reinkulturation“, und zwar als ein
nie endender Prozess. Es gibt keinen rein suprakulturellen Glauben (außer
in der Utopie der „Gottesschau“), denn als Gläubige (und Nicht-Gläubige)
sind wir kulturelle Wesen (mit allen ihren Konsequenzen: Frauen oder
Männer, reich oder arm, Europäer:innen oder Bantu, jung oder alt). Su‐
prakulturalität14 ist eine begriffliche Abstraktion, die auf superkulturelle
Weise hypostasiert wurde: Eine bestimmte Kultur – die westeuropäische
Kultur griechisch-römischer Prägung – hat sich allmählich als „orthodoxe
Kultur“ und Richtlinie für Glaubensäußerungen durchgesetzt. Angefangen
bei der Sprache, die lange Zeit griechisch und lateinisch war, über die kano‐
nischen Symbole der Eucharistie (Brot und Wein) bis hin zur begrifflichen
Formulierung des Glaubensbekenntnisses („Vater“; „Hypostase“; „Person“;
„Substanz“) und dem Ausschluss von Frauen (weibliches Priestertum usw.),
von Menschen mit nicht-heteronormativer sexueller Orientierung, von in‐
digenen Völkern, von Menschen anderen Glaubens.

Ich möchte betonen, dass das „Religiöse“ keine Ausnahme darstellt, son‐
dern Teil der menschlichen „Kulturalität“ ist. Aus diesem Grund hat die
dialektische Theologie (Karl Barth und andere) versucht, eine klare Unter‐
scheidung zwischen „Glaube“ und „Religion“ zu treffen, obwohl auch der
Glaube nicht völlig frei von kulturellen Aspekten und Elementen ist. Der
interkulturelle Ansatz unterstreicht die „Kulturalität“ aller menschlichen

Herrschaft Gottes und die Auferstehung des Fleisches, rief bei meinen Studierenden
immer wieder Erstaunen und Unverständnis hervor.

13 Man kann von einer „diatopischen Hermeneutik“ (zwischen zwei Topoi oder kultu‐
rellen Orten) sprechen, die symmetrisch und respektvoll zwischen der dominanten
westlichen Kultur und den subalternen indigenen Kulturen angewendet wird. Siehe
Estermann 2020.

14 Es muss zwischen Suprakulturalität (oder Metakulturalität) und Superkulturalität
unterschieden werden. Suprakulturalität betont die Existenz und Gültigkeit bestimm‐
ter Werte, Wahrheiten und Merkmale des Glaubens jenseits jeder kulturellen Be‐
stimmung, d. h. jenseits jeder Form von „Inkulturation“ oder „Kontextualisierung“.
Die Superkulturalität betont den privilegierten oder monopolisierten Wert einer
bestimmten Kultur (oder Zivilisation) gegenüber anderen Kulturen in Bezug auf
die „Inkarnation“ und „Inkulturation“ Gottes. Im Fall des Christentums wäre die
Superkultur seit der „Konstantinischen Wende“ (315) die westliche Kultur griechisch-
römischen Ursprungs. Wie man sieht, bevorzuge ich den „Zwiebeltyp“ der Beziehung
zwischen Glauben und Kultur (siehe Fußnote 8).

Ansätze zur einer interkulturellen und interreligiösen Befreiungstheologie

151

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aspekte und Dimensionen, von der Art zu lieben bis zur Art zu denken;
von der Art, das Heilige zu begreifen, bis zur Art zu essen und zu trinken.
Auch eine scheinbar „reine“ und „suprakulturelle“ religiöse Lehre – ein
Anspruch bestimmter neupfingstlerischer und „fundamentalistischer“ Kir‐
chen – beinhaltet kulturelle und zivilisatorische „Werte“. Der umstrittene
religiöse „Synkretismus“ der Anden ist also nichts Exklusives, sondern seit
den Anfängen in jeder Religion und jedem Glauben vorhanden. Das Chris‐
tentum war schon immer „synkretistisch“ und wird es auch in Zukunft
sein, weil es sich immer in bestimmten Kulturen und religiösen Kontexten
„verkörpert“ hat und weiterhin verkörpert wird.

Indem er oder sie sich in Jesus von Nazareth inkarnierte, hat sich Gott
für die „Unreinheit“ des religiösen Synkretismus15 entschieden, der sich
später im „theologischen Synkretismus“ von semitischer Tradition und
griechisch-römischer Philosophie manifestiert. Jesus hatte eine sehr tiefe
jüdische „Spiritualität“ und dennoch – oder gerade deshalb – war er in der
Lage, den Weg zu anderen Spiritualitätsformen und Kulturen zu öffnen,
wie das Beispiel des Paulus von Tarsus zeigt. Dieser verstand (auf visionäre
Weise), dass das „Jüdischsein“ der Inkarnation Gottes keine Zwangsjacke
für den Prozess der Synkretisierung und Inkulturation in der „heidnischen“
griechischen und römischen Welt darstellt, indem er sich auf dem Konzil
von Jerusalem gegen die „essentialistische“ und „fundamentalistische“ Linie
des Petrus durchsetzte.16

15 Ich gehe von einem „neutralen“ Begriff des Synkretismus aus, also der kultur- und re‐
ligionsgeschichtlichen Tatsache, dass sich Religionen und ihre Vertreter:innen immer
Elemente anderer religiöser Traditionen aneignen, die allerdings immer kontingent
und deshalb veränderbar bleiben. Dies im Gegensatz zur These von Joseph Ratzinger,
für den die „hellenistische Inkulturation“ des christlichen Glaubens einen derart in‐
tensiven Grad an gegenseitiger Durchdringung darstelle, dass der Hellenismus fortan
zum integralen und unabänderlichen Bestandteil christlichen Selbstverständnisses
geworden sei. In der Vorlesung an der Universität von Regensburg am 12. Septem‐
ber 2006 hat er als Papst Benedikt XVI. einmal mehr die unverzichtbare Rolle des
griechischen Logos für die theologische Reflexion des christlichen Glaubens hervor‐
gehoben, nachdem er dies schon zuvor in seiner Funktion als Präfekt der Glaubens‐
kommission getan hatte: „Das Christentum ist … die in Jesus Christus vermittelte
Synthese zwischen dem Glauben Israels und dem griechischen Geist“ (Ratzinger
1983: 68).

16 Das bedeutet natürlich nicht, dass Paulus sein Judentum aufgegeben hätte. Nur, dass
er das „Jüdischsein“ in einem universalen oder kulturübergreifenden Sinn interpre‐
tiert und damit den pharisäischen und zelotischen Ethnozentrismus überwunden
hat. Es ist völlig anachronistisch, von den Anhänger:innen Jesu als „Christ:innen“ im
Sinne von Mitgliedern einer neuen „Religion“ zu sprechen; bis zum dritten Jahrhun‐

Josef Estermann

152

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Frage der „Beschneidung“ (und des Sabbats, der biologischen Erb‐
folge, der Sprache usw.) war der Prüfstein für die missionarische Öffnung
der neuen „Religion“ (die anfangs eher ein „jüdischer Zweig oder eine Sek‐
te“ denn eine neue Religion war) für andere Kulturen und Zivilisationen.
Doch trotz dieser paulinischen „Freiheit“ tappten Paulus und seine Nach‐
folger17 in eine weitere superkulturelle (und ethnozentrische) Falle, indem
sie von ihren Gläubigen und von der späteren Theologie die „hellenistische
Beschneidung“18, also die „Hellenisierung“ der neuen „Religion“ und damit
die Inkulturation in die griechisch-römische und abendländische Zivilisati‐
on verlangten.

Wir können dies auch im lateinamerikanischen Kontext sehen, von Pater
Valverde, der Pizarro bei der Eroberung begleitete, bis hin zu evangelikalen
Pastoren, die auf der „zivilisierten“ Sprache des Spanischen, dem Anzug
als angemessene Kleidung und Begriffen westlichen Ursprungs für das
Göttliche („Vater“; „ewig“; „absolut“ usw.) bestehen.19

dert n. Chr. wurde die neue „jesuanische“ Bewegung als eine Reformbewegung des
Judentums und nicht als eine neue „Religion“ angesehen.

17 Es ist eine laufende Debatte, ob die „Hellenisierung“ des neuen Christusglaubens
schon mit Paulus oder erst mit den Theologen des 2. und 3. Jahrhunderts (Ireneus,
Origenes, Tertullian usw.) eingesetzt hat. In seinen Briefen kämpft Paulus mit einer
hellenistischen „Sprache“ gegen eine explizit hellenistische Auslegung der Frohbot‐
schaft, wird aber doch von vielen Elementen derselben eingeholt (Spiritualisierung;
Gegensatz von Gesetz und Geist; misogyner Unterton usw.).

18 Dieser (polemische) Ausdruck bezieht sich auf die Kapitulation von Paulus vor den
Philosophien des Hellenismus, nachdem er in seinem Kampf gegen die „jüdische
Beschneidung“ in der Auseinandersetzung mit Petrus siegreich geblieben war. Es
gehört zur Tragik der Geschichte des Christentums, dass die vom Geist verkündete
„innere Beschneidung“ (Röm 2,29), die uns zur Freiheit in Christus führen soll,
sich nach und nach in eine intellektuelle Unterwerfung unter das philosophische
Paradigma des Hellenismus verwandelt hat. Konkrete Folgen dieser „intellektuellen
Beschneidung“ sind (unter anderem) ein starker metaphysischer und anthropologi‐
scher Dualismus, die Missachtung von Sinnlichkeit, Körperlichkeit und Weltlichkeit,
verschiedene Formen von Sexismus und Rassismus sowie ein latenter theologischer
Determinismus.

19 Die „westliche“ Ausprägung der theologischen Ausbildung in Seminaren, Hochschu‐
len und Universitäten in Lateinamerika ist berüchtigt. Es muss nicht nur eine eu‐
ropäische Sprache (Spanisch, Englisch, Portugiesisch) verwendet werden, sondern
auch eine binär-exklusive Rationalität, eine unidirektionale logische Methodik und
eine westliche Terminologie. Selbst die „klassische“ Befreiungstheologie war in ihren
Konzeptualisierungen stark eurozentrisch und westlich geprägt. Vgl. Estermann 2013.
Zu den neuen „Kampagnen zur Ausrottung des Götzendienstes“ seitens fundamenta‐
listischer Kirchen, siehe: Sparks 2010.

Ansätze zur einer interkulturellen und interreligiösen Befreiungstheologie

153

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Indigene Spiritualitätsformen sind – wie jede andere Spiritualität – inte‐
graler Bestandteil einer bestimmten „Kultur“; sie bilden deren tiefe und un‐
verzichtbare Verankerung, ihre Orientierungs- und Sinndimension. Meiner
Meinung nach ist es unmöglich und sogar gewaltsam, die „rein kulturellen“
Aspekte von den „spirituellen und religiösen“ Aspekten einer Kultur zu
trennen.20 Es gibt bestimmte Kirchen und religiöse Bewegungen (insbeson‐
dere evangelikale neupfingstlich und fundamentalistisch orientierte), die
gegenüber der andinen Welt die folgende Position vertreten: „Andenkultur
ja – andine Religion (Religiosität oder Spiritualität) nein!“ Die Aymara-
oder Quechua-Sprache wird zugelassen, aber nicht das Koka-Blatt oder
die Waxt'a (andines Ritual); es wird eine manichäische Unterscheidung
zwischen dem, was „von Gott“, und dem, was „vom Teufel“ kommt, getrof‐
fen. Gleichzeitig werden fremde kulturelle „Werte“ wie Individualismus,
Schriftlichkeit, Privatsphäre und Selbstoptimierung gefördert.21

Es ist notwendig, die „Kulturalität“ der Religionen, ihre Dimension der
Vermittlung und der menschlichen Unterstützung zu betonen, um nicht
in einen monokulturellen oder gar monoreligiösen „Dogmatismus“ zu ver‐
fallen. Die Religionen erlösen nicht22, sondern stellen eine bestimmte Art
und Weise der Verbindung mit dem Geheimnis des Lebens dar, eine Ortho‐
praxis, wie die Befreiungstheologie sagen würde, so dass die Zugehörigkeit
zu einer bestimmten religiösen Tradition eine historische und kulturelle
Tatsache ist, aber keinesfalls eine unabdingbare Voraussetzung für Erlösung
oder Befreiung.

Die Nicht-Begegnung zwischen dem letzten Inka Atawallpa und Pater Valverde (als
kirchlichem Vertreter des Eroberers Pizarro) 1532 in Cajamarca veranschaulicht die
diametral entgegengesetzten theologischen Logiken: während für Valverde das Buch
der Bibel Gottes Wort ist, ist es für Atawallpa nur ein toter Gegenstand, weil Gott im
Wind, Regen und Donner zu ihm spricht. Vgl. Estermann 2012b: 24-26.

20 Der rituelle Gebrauch des Kokablattes (vom Pijcheo bis zur Mesa in den Anden)
ist nicht einfach ein „kulturelles“ Phänomen, das völlig frei von religiösen und spiri‐
tuellen Konnotationen ist. Eine ähnliche Ausgangslage bot sich im 18. Jahrhundert
im berühmten „Ritenstreit“ im Rahmen der Evangelisierung Chinas, bei dem die
„Religiosität“ oder „Kulturalität“ der Ahnenverehrung zur Debatte stand.

21 Dies zeigt sich etwa in der Abwertung der mündlichen Traditionen zugunsten einer
„Buchkultur“ (auch im religiösen Sinne), in der Fokussierung auf die Kernfamilie
auf Kosten der Gemeinschaft, in der westlichen Kleidung als Dress Code und in der
Vergabe von Stipendien zum Studium in den USA. Viele der Neupfingst-Kirchen
zeigen eine „kulturelle Kurzsichtigkeit“, indem sie die indigenen Kulturen der Vorfah‐
ren als „teuflisch“ verurteilen und die (merkantilen) Werte der nordamerikanischen
Zivilisation als „göttlich“ und „evangelisch“ preisen.

22 Siehe dazu Estermann 2012a.

Josef Estermann

154

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Befreiungstheologie im Kontext des religiösen Pluralismus

Das Bewusstsein für die Pluralität der Religionen und Spiritualitätsformen
in Abya Yala (die indigene Bezeichnung für Lateinamerika)23 ist noch sehr
jung. Bis vor kurzem herrschte in Lateinamerika die Vorstellung von der
„Christenheit“ (cristiandad) oder gar von einem durch und durch „katholi‐
schen“ Kontinent vor. In den letzten zwei Jahrzehnten wurde jedoch nicht
nur der multikonfessionelle Charakter des Christentums in Lateinamerika
festgestellt, sondern auch das Vorhandensein und die Gültigkeit indigener
und afroamerikanischer „Religionen“ (insbesondere seit dem 500. Jahrestag
der Eroberung im Jahr 1992), seien sie nun nicht-christlicher oder synkre‐
tistischer Natur.

Eine kulturübergreifende und kritische Dekonstruktion der vorherr‐
schenden Konzeptionen von „Religion“, „Religiosität“ und „Spiritualität“
ist unabdingbar. In den empirischen Religionswissenschaften (insbesonde‐
re in der Ethnologie und der Geschichtswissenschaft) wurde der Begriff
der „Religion“ lange Zeit auf die „Weltreligionen“24 beschränkt, im Bestre‐
ben, die „natürlichen Religionen“ (einschließlich der religiösen Traditionen
von Abya Yala) zu disqualifizieren. So wie das indigene Denken oft als
„Weltanschauung“ oder einfach als „Weisheit“ (und nicht als „Philosophie“)
bezeichnet wird, so werden auch die indigenen religiösen Traditionen oft
als „Religiositäten“ oder einfach als „Spiritualitätsformen“ oder „Kosmovi‐
sionen“ bezeichnet. Im Übrigen gibt es hier einen Diskurs, der auch theolo‐
gische Züge trägt und eine entsprechende Absicht verfolgt: Wenn es sich
nicht wirklich um „Religionen“ handelt, geht es nicht eigentlich um einen
„interreligiösen Dialog“, sondern bloß um die Eingliederung der jeweiligen

23 Der Begriff Abya Yala, der auf die Ethnie der Kuna in Panama zurückgeht, bedeu‐
tet wörtlich „Land in voller Reife“ und wurde in den frühen 1980er Jahren vom
bolivianischen Aymara-Führer Takir Mamani als indigene Bezeichnung für den von
den Eroberern „Amerika“ genannten Kontinent vorgeschlagen. Das Wort „Amerika“
leitet sich bekanntlich vom italienischen Seefahrer und Kartographen Amerigo Ves‐
pucci (1454-1512) ab, dessen Lettera 1507 vom Deutschen Martin Waldseemüller
in lateinischer Sprache veröffentlicht wurden, in der er den neuen Kontinent nach
dem Seefahrer „Amerika“ benannte. Vor 1507 waren die neu „entdeckten“ Regionen
als „Westindien“ bekannt. Abya Yala wird heute von weiten Teilen der indigenen
und akademischen Welt als alternativer, nicht-eurozentrischer Name für „Amerika“
verwendet.

24 Der Begriff der „Weltreligionen“ ist das Produkt des philosophischen Deutschen Idea‐
lismus, insbesondere von Hegel und Schelling. Darüber hinaus werden im Deutschen
oft „Hochreligionen“ von allen Arten von Naturreligionen unterschieden, wobei ein
klar diskriminierender und okzidentozentrischer Ansatz verfolgt wird.

Ansätze zur einer interkulturellen und interreligiösen Befreiungstheologie

155

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„Spiritualitätsformen“ in die christliche Religion, wie es in der Kolonialzeit
geschehen ist und bis heute weitgehend noch immer geschieht.

Der vorherrschende Begriff der „Religion“ betont die Institutionalität,
den doktrinären Charakter (Dogma), den Besitz heiliger Schriften und eine
hierarchische Organisation (im wörtlichen Sinne der „heiligen Regierung“)
des religiösen Phänomens. Indigenen „Religionen“ fehlten all diese Voraus‐
setzungen und sie könnten daher nicht als eigenständige „Religionen“ be‐
trachtet werden, so die noch immer vorherrschende Position der Religions‐
soziologie und Religionstheologie.25 Der oben genannte Begriff ist jedoch
kulturell in besonderer Weise westlich (also monokulturell) „aufgeladen“
und kann nicht einfach universalisiert werden. Andererseits gibt es Teile
der indigenen Völker, die den Begriff „Religion“ ebenfalls ablehnen, mit
dem Argument, dass man, um sich „neu zu verbinden“ (in Anspielung auf
den etymologischen Gehalt des Wortes), sich zuvor „entbinden“ müsse, was
nicht ihrem Verständnis als ausgesprochen „spirituelle“ Völker entspricht.26

Für die Theologie in interkultureller Perspektive und im Kontext des
religiösen Pluralismus besteht die grundlegende Frage darin, ob die „reli‐
giöse“ Identität exklusiv oder eher inklusiv zu verstehen ist. Das heißt: Ist es
möglich, dass Gott sich in anderen Religionen als dem Christentum oder,
je nach Standpunkt, außerhalb des Katholizismus, des Methodismus, der
Adventisten, der „Assembly of God“-Kirche usw. offenbart? Ist es möglich,
dass Andersgläubige und Angehörige anderer Religionen gerettet werden
können? In dieser Frage vertreten die christlichen Konfessionen, und in‐
nerhalb dieser die verschiedenen Strömungen, sehr unterschiedliche Posi‐
tionen. Die Frage hat viel mit dem theologischen Ansatz bezüglich Erlösung
und Heil zu tun, der sich direkt auf die Missionstheologie auswirkt und in
den Begriffen von „Bekehrung“ und „Evangelisierung“ zum Tragen kommt.

25 Im Masterlehrgang „Spirituelle Theologie im interreligiösen Prozess“, der von der
Universität Salzburg in Zusammenarbeit mit den Bildungshäusern St. Virgil in Salz‐
burg, RomeroHaus in Luzern und Lasalle-Haus in Bad Schönbrunn (beide Schweiz)
seit über 15 Jahren durchgeführt wird, sind „indigene Religionen“ erst ab der nächs‐
ten Durchführung 2024-2027 (Österreich), bzw. 2025-2028 (Schweiz) vorgesehen.

26 Natürlich ist auch der Begriff „Spiritualität“ heikel und westlich-kulturell geprägt; er
bezieht sich in historischer Perspektive auf den Heiligen Geist, aber auch auf den
Geist als philosophisches Konzept, das vom (Neo-) Platonismus der materiellen und
körperlichen Welt entgegengesetzt wird. Die andine „Spiritualität“ ist jedoch sehr ma‐
teriell und körperlich und steht in Spannung mit dem abendländischen Verständnis.
Die andinen Menschen sprechen von ihrer „Spiritualität“ eher im Sinne von „unsere
Art zu sein“ oder „unsere Art zu leben“.

Josef Estermann

156

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Betont man beispielsweise einen ausgesprochen ekklesiozentrischen An‐
satz (extra ecclesiam nulla salus: „außerhalb der Kirche gibt es kein Heil“),
so wird das für die Frage des religiösen Pluralismus gewählte Modell ein
radikaler Exklusivismus sein. Neigt man eher zu einem christologischen
Ansatz, hängt das gewählte Modell vom Grad der Implizitheit oder Expli‐
zitheit dessen ab, was wir mit „Christus“ meinen (z. B. die Vorstellungen
von einem „anonymen Christentum“, von einem „kosmischen Christus“)27

und kann sowohl zu religiösem Exklusivismus als auch Inklusivismus füh‐
ren. Wählt man einen pneumatologischen oder regnozentrischen Ansatz
(regnum: „Reich Gottes“), führt dies wahrscheinlich zu einem inklusivisti‐
schen oder sogar pluralistischen Standpunkt. Nimmt man schließlich eine
eher historische und interkulturelle Perspektive ein, wird deutlich, dass der
Zweck der Missio Dei und der Inkarnation in Jesus von Nazareth nicht
darin bestand, eine neue Religion zu „begründen“ oder das jüdische Volk zu
einer Religion zu „bekehren“, die noch nicht existierte.

Für Jesus war die Zugehörigkeit zu einer bestimmten Religion nie eine
Voraussetzung oder gar eine conditio sine qua non für das Heil (wie seine
„Glaubens“-Begegnungen mit nicht-jüdischen Menschen wie dem „guten“
Samariter, der Frau aus Samaria, dem Zöllner usw. zeigen). Jesus wollte
nicht, dass die Jüdinnen und Juden ihren Glauben aufgeben – er selbst
tat dies bis zu seinem Tod am Kreuz nicht –, sondern dass sie „bessere
jüdische Menschen“ werden. Die Einladung Jesu galt der Herrschaft Got‐
tes (reinado de Dios)28, d. h. der Gerechtigkeit der Seligpreisungen, und

27 Die Figur des „anonymen (oder impliziten) Christentums“ stammt von Karl Rahner,
der auf einer christlichen Anthropologie aufbaut; Hans Urs von Balthasar war der
heftigste Kontrahent in einer hitzigen Debatte um die Frage der Heilswirksamkeit ei‐
nes „impliziten“ Christentums. Vgl. Lamadrid 1995. Die Figur des „kosmischen Chris‐
tus“ stammt ursprünglich aus der Anthroposophie (Rudolf Steiner), wurde dann von
Pierre Teilhard de Chardin, Matthew Fox, Jürgen Moltmann und Leonardo Boff im
Sinne einer Ökotheologie umgedeutet und erlebte vor allem im asiatischen Kontext
(Madathilparampil Thomas in Indien, Daniel Niles in Sri Lanka, Wanf Weifan in
China) im Rahmen der pluralistischen Religionstheologie eine Neuinterpretation, die
zum Teil zu Polemik und – im Falle der katholischen Kirche – Verurteilungen führte.
Vgl. Dupuis 2010; Estermann 2007.

28 Die Übersetzung des griechischen Basileia tou Theou als „Reich Gottes“, bzw. im
Spanischen als Reino de Dios wurde von der lateinamerikanischen Befreiungstheo‐
logie immer wieder kritisiert, da sie sich zu stark an den weltlichen Begriff des
Empire anlehne. Deshalb wurde im Spanischen der Begriff Reinado de Dios und im
Deutschen „Herrschaft Gottes“ vorgeschlagen, was allerdings von feministischer Seite
wiederum als patriarchal verwurzeltes „Kyriarchat“ (Elisabeth Schüssler Fiorenza) in
Frage gestellt wurde. Vgl. Schüssler Fiorenza 2007.

Ansätze zur einer interkulturellen und interreligiösen Befreiungstheologie

157

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht einer neuen Religion oder einem bestimmten Glaubensbekenntnis
(Rechtgläubigkeit). Im Gegensatz zu der pharisäischen Fraktion, die an
der Heilsfunktion der Orthodoxie („Gesetz“) festhielt, verteidigte Jesus die
Heilsfunktion der Orthopraxis („Liebe“) und der göttlichen Gnade.

Wenn wir „Spiritualität“ als eine Art des Seins und der Beziehung zu
Anderen, zur Welt und zum Göttlichen verstehen, kann sie in jeder reli‐
giösen Tradition und sogar bei Menschen gefunden werden, die sich als
Agnostiker:innen oder Atheist:innen betrachten. Wie das Wort „Spirituali‐
tät“ schon andeutet, handelt es sich um eine Existenz im Einklang mit
der Geistkraft, die „weht, wo sie will“, über institutionelle, lehrmäßige und
religiöse Grenzen hinweg. Der in der Schöpfungserzählung der Genesis
bezeugte Schöpfungsglauben – der dem Judentum, dem Christentum und
teilweise dem Islam, ja sogar den indigenen Religionen gemeinsam ist –
unterstreicht die ökumenische und kosmische Dimension von Gottes Geist.
Gott ist größer als jede Religion, jedes Glaubensbekenntnis und jede Dok‐
trin, denn er/sie war schon immer „vor der Ankunft der Missionare da“.29

Eine Theologie des religiösen Pluralismus (jenseits von Exklusivismus und
Inklusivismus) ist eher der Inter-Spiritualität und der „ortho-praktischen“
Koexistenz verpflichtet als einer Debatte über „orthodoxe“ Lehrinhalte und
Dogmen.

4. Indigene Theologien: eine Herausforderung für die (Befreiungs-)
Theologie

Die „klassische“ lateinamerikanische Befreiungstheologie der 1970er
und 1980er Jahre hat sich nicht nur in Asien, Afrika und Ozeanien und
sogar in Europa und Nordamerika ausgebreitet30, sondern sie hat sich auch
entsprechend dem Auftauchen und der Sichtbarkeit neuer Subjekte (Frau‐
en, Jugendliche, Afro-Stämmige31, Indigene, LGBTIQ+-Personen, Mutter
Erde usw.) und neuer Themen, die durch die neoliberale Globalisierung
entstanden sind, diversifiziert. Eine dieser Diversifizierungen, die gleichzei‐

29 So formulierte es Leonardo Boff anlässlich der Synode für Amazonien: „Der Geist
kommt vor dem Missionar“ (Boff o.J.).

30 Einführende Literatur dazu: Tamayo 2020; Estermann 2017; Gmainer-Pranzl 2017.
31 In Lateinamerika werden Nachfahren (Männer und Frauen) von Schwarzen

Sklav:innen als afrodescendientes, also „Nachfahren von Afrikaner:innen“ bezeichnet.
Einen analogen Begriff gibt es im Deutschen nicht.

Josef Estermann

158

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tig eine „hermeneutische Wende“32 markiert, ist das Aufkommen indigener
Theologien, die in Lateinamerika oder Abya Yala als „indianische Theo‐
logien“ (teologías indias) bekannt sind. Der Quinto Centenario, d.h. das
Gedenken an fünfhundert Jahre Eroberung, Völkermord, Evangelisierung
und das Zusammentreffen zweier Welten im Jahr 1992, kann als Anfang
und zugleich als Katalysator dafür gesehen werden. Es stimmt zwar, dass
indigene Theologien lange vor diesem Datum entstanden sind, aber das
symbolträchtige Jahr 1992 war für die „Indigenisierung“ der Befreiungs‐
theologie von großer Bedeutung.

Die erste Kritik am angeblichen „Ökonomismus“ und der „klassistischen“
Konzeption der lateinamerikanischen Befreiungstheologie kam aus ande‐
ren Kontinenten, insbesondere aus Afrika. 1976 wurde in Dar es Salaam
(Tansania) die Ökumenische Vereinigung der Theolog:innen der Dritten
Welt (bekannt als EATWOT)33 gegründet, die zum ersten Mal die Be‐
gegnung und den Austausch zwischen Theolog:innen aus Lateinamerika,
Afrika, Asien und Ozeanien ermöglichte, ohne die Vermittlung durch
die vorherrschende europäische und nordamerikanische Theologie. Schon
sehr früh warfen afrikanische Theolog:innen ihren lateinamerikanischen
Kolleg:innen vor, dass sie in ihren sozioökonomischen Analysen die „kultu‐
relle“ und ethnische Frage nicht berücksichtigten.34 In der Tat hatten die
„Armen“ der „klassischen“ lateinamerikanischen Befreiungstheologie kein
Gesicht, keinen Namen, kein Geschlecht und kein Alter, sondern waren
eine „ideologische“ Abstraktion. Das Bewusstsein des „kulturellen“ Faktors
führte in den 1980er Jahren zu einem Umdenken in der Befreiungstheolo‐
gie, zusammen mit dem Aufkommen einer feministischen Befreiungstheo‐
logie, einer Latino-Theologie in den USA und einer Queer-Theologie in
einigen Ländern des lateinamerikanischen Kontinents.35

32 Siehe Estermann 2010 und 2012b.
33 Ökumenische Vereinigung von Theologinnen und Theologen der Dritten Welt. Be‐

zeichnenderweise fanden die ersten beiden EATWOT-Weltkonferenzen in Afrika
statt (1976 in Tansania und 1977 in Ghana), die dritte in Asien (1979 in Sri Lanka)
und erst die vierte in Lateinamerika (1980 in São Paulo).

34 Dies geschah vor allem nach der fünften EATWOT-Konferenz 1981 in Neu-Delhi,
bei der die Unterschiede und Gemeinsamkeiten zwischen den Theologien der so ge‐
nannten Dritten Welt und ihre Beziehungen zur traditionellen westlichen Theologie
im Mittelpunkt standen.

35 Zur feministischen Befreiungstheologie siehe Fünfsinn 1996, zur Latino-Theologie in
den USA Fornet-Betancourt 2002, zur Queer-Theologie Althaus-Reid 2003. Zu den
Verschiebungen insgesamt vgl. Estermann 1994.

Ansätze zur einer interkulturellen und interreligiösen Befreiungstheologie

159

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Tatsache der „Weiblichkeit“ und „Ethnizität“ von Armut, Marginali‐
sierung und Ausgrenzung wurde als theologische Herausforderung aufge‐
griffen, so dass nicht nur neue Subjekte (Frauen, Indigene, Afro-Stämmige),
sondern auch neue theologische „Orte“ (loci theologici) entstanden: Alltag,
Land und Territorium, Gender, indigene Kosmo-Spiritualitäten36, Bergbau‐
extraktivismus, religiöser Pluralismus, Mutter Erde (pachamama) und an‐
dines Gut Leben, bzw. Buen Vivir (suma qamaña, allin/sumak kawsay).
Im religiösen Bereich war es die Pastoral Indígena (Indigenenpastoral),
die in den 1960er Jahren den Boden für die spätere Formulierung der
„indianischen Theologie“ bereitete. Diese Pastoral wurde durch das Zweite
Vatikanische Konzil (1963-65) und die beiden CELAM-Konferenzen in
Medellín (1968) und Puebla (1979) inspiriert, aber auch durch die Arbeit
vieler engagierter Laienseelsorger:innen, Priester und Bischöfe, von denen
einige selbst Indigene waren.

Bevor die theologische Reflexion in einer indigenen Tonart und in An‐
lehnung an die Befreiungstheologie auf kontinentaler Ebene durch die
Kontinentaltreffen der indianischen Theologie artikuliert wurde, gab es
bereits Initiativen auf regionaler Ebene. Eine davon, die von besonderer
Bedeutung ist, sind die Treffen der andinen Theologie zwischen Peru
und Bolivien (kürzlich um Argentinien erweitert), die seit 1990 jedes Jahr
stattfinden (bis heute über 30 teilweise dokumentierte Treffen).37 Die zahl‐
reichen Initiativen der Pastoral Indígena und die regionalen Treffen zur
theologischen Reflexion über den indigenen Aspekt sowie die Arbeit der
oben genannten Organisationen waren der Nährboden für die Entstehung
dessen, was später „indianische Theologie“ (Teología India) genannt wur‐
de.38

Der Begriff selbst erscheint in mehrfacher Hinsicht problematisch: Zum
einen handelt es sich nicht um eine „Theologie“ im klassischen (europä‐
ischen) Sinne des Wortes, zum anderen erscheint der Begriff „indianisch“,

36 Ich ziehe es vor, von „Kosmo-Spiritualität“ oder „Kosmo-Leben“ zu sprechen, anstatt
den gebräuchlicheren Begriff „Kosmovision“ (cosmovisión) zu verwenden, denn der
Bezug auf eine „Vision“ unterstreicht die vorherrschende Rolle des Sehens und dessen
metaphorische Verwendung in der abendländischen Philosophie und Kultur. Von
Platon bis Heidegger orientiert sich die abendländische Philosophie am „Sehen“
(theoreia) und interpretiert Verstehen und Begreifen als eine Art „geistiges Sehen“. Im
Gegensatz dazu betont die indigene Kosmo-Spiritualität der Anden die Rolle anderer
Sinne wie Tastsinn, Geruch und Geschmack sowie Rituale als Quelle des Wissens.

37 Vgl. IDEA 2009.
38 Ein guter Aufsatz über den Hintergrund, die Entstehung und die kurze Geschichte

der indianischen Theologie stammt von Eleazar López Hernández (López 2006).

Josef Estermann

160

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der in akademischen Kreisen und indigenen Organisationen nicht mehr
verwendet wird, anachronistisch und sogar pejorativ. Einer der prominen‐
testen Vertreter der indianischen Theologie, der mexikanische Zapoteke
und katholische Priester Eleazar López Hernández, stellt die Verwendung
des Begriffs „Indianer“, bzw. „indianisch“ – trotz Kritik – wie folgt klar:
„Die Kategorie Indianer ist sicherlich eine Zumutung von außen, die uns
maskiert, indem sie unsere ursprüngliche Identität verschleiert. Aber nach
500 Jahren hat sie uns auch im Schmerz, im Widerstand und in der theolo‐
gischen Ausarbeitung vereint [...]“ (López 2000: 7).

1990 fand die erste kontinentale Begegnung der indianischen Theologie
in Mexiko statt. Der Ort und das Datum sollten nicht überraschen, denn
Mexiko war eines der Länder, in denen die Pastoral Indígena den größten
Einfluss hatte (Samuel Ruiz)39 und deren theologische Reflexion dank der
Arbeit von CENAMI und AELAPI40 erhebliche Fortschritte gemacht hatte.
Unter den prominentesten Vertretern kann ich neben dem bereits erwähn‐
ten Eleazar López Hernández auch Clodomiro Siller Acuña41 nennen. Das
Datum steht auch für die wachsenden Erwartungen im Hinblick auf die
Fünfhundertjahrfeier 1992, die Entstehung indigener Bewegungen auf dem
gesamten Kontinent und ähnliche Initiativen in anderen Ländern (z. B. die
„andine Theologie“, die im selben Jahr ihr erstes Treffen abhielt).

Ziel des Treffens in Mexiko war es, die theologische Methode der indige‐
nen Völker zu klären und innerhalb der katholischen Kirche die Vorausset‐
zungen dafür zu schaffen, dass diese Theologie voll zur Geltung kommt
und zur gegenseitigen Bereicherung mit anderen Theologien in einen Dia‐
log tritt. Mehrere Bischöfe aus indigenen Gebieten waren anwesend und
wollten diesen Prozess begleiten:

39 Als Bischof von San Cristóbal de Chiapas stand Samuel Ruiz in den Fußstapfen
von Bartolomé de las Casas, dem “Bischof der Indios“. Samuel Ruiz spielte eine
wichtige Rolle bei den Auseinandersetzungen zwischen Zapatist:innen und dem
mexikanischen Staat. Er kam mit der Glaubenskongregation in Rom in Konflikt, weil
er indigene so genannte Viri Probati geweiht haben soll.

40 Das mexikanische Centro Nacional de Ayuda a las Misiones Indígenas (CENAMI;
nationales Zentrum für die Unterstützung indigener Missionen) und die kontinentale
Articulación Latinoamericana Ecuménica de Pastoral Indígena (ALEAPI; lateiname‐
rikanischer ökumenischer Zusammenschluss der Indigenen-Pastoral) waren für die
Weiterentwicklung und Vernetzung der indigenen Theologie in Lateinamerika von
großer Bedeutung.

41 Siehe dazu das Portrait mit weiterführender Literatur: Estermann 2006.

Ansätze zur einer interkulturellen und interreligiösen Befreiungstheologie

161

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die indianische Theologie, die immer vorhanden war, aber nie ausrei‐
chend gewürdigt wurde, ist eine Lebensader, die, wenn sie nicht nur die
indigenen Völker, sondern auch die Kirchen unter besseren Bedingungen
bewässert, eine neue Quelle der Verjüngung und Vitalität für alle sein
wird (Teología 1991: 5).42

Um eine christlich orientierte indigene Theologie von einer nicht-christli‐
chen „autochthonen indigenen Theologie“ zu unterscheiden, wird häufig
der Begriff „indianische Theologie“ (teología india) für erstere und „india‐
nisch-indianische Theologie“ (teología india india) für letztere verwendet.
Bislang haben neun kontinentale Treffen stattgefunden. Ich möchte einige
gemeinsame Merkmale aller Bemühungen dessen, was unter dem gemein‐
samen Nenner „Indianische Theologie“43 bekannt ist, zusammenfassen:

1) Es handelt sich um eine christliche Theologie, zumeist in der katholi‐
schen Tradition, aber auch mit starken ökumenischen Verbindungen.

2) Es handelt sich nicht um eine akademische Theologie, sondern um
eine Theologie an und von der Basis her, von und für die indigenen
Völker.

3) Sie ist eine Kontextualisierung der Befreiungstheologie im Sinne der
„Option für die indigene Bevölkerung“.

4) Die Quellen der indianischen Theologie sind einerseits die christliche
Botschaft und der Glaube der indigenen Völker, und andererseits der
Reichtum an Riten, Mythen, mündlichen Überlieferungen und ange‐
stammten indigenen Symbolen.

5) Hilfswissenschaften sind die Linguistik, die Kulturanthropologie und
nicht-westliche Philosophien wie die Nahua- oder Andenphiloso‐
phie.44

6) Sie stützt sich nicht auf theologische Texte, sondern auf mündliche
Überlieferungen und kollektive Kulturgüter.45

42 So formulierte es José A. Llaguno, Bischof von Tarahumara im Norden Mexikos, bei
der Vorstellung des Buches Teología India.

43 Die beste Veröffentlichung über die Ausrichtung der „indianischen Theologie“ und
ihre Hauptthemen stammt vom peruanischen indigenen Priester Nicanor Sarmiento
Tupayupanqui (Sarmiento, 2000). Der beste Sammelband stammt von Eleazar López
Hernández aus demselben Jahr (López 2000). Gute Einführungen auf Deutsch sind:
Steffens 2001; Schreijäck 2002.

44 Vgl. León-Portilla 1956; Estermann 1998; 1999; 2006 und 2018.
45 Als Beispiel für den Tenor der „indianischen Theologie“ vgl. den einleitenden Teil

der Schlussbotschaft des vorletzten Treffens 2016 in Panajachel (Guatemala): „Unser

Josef Estermann

162

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


7) Die theologische Methode folgt im Großen und Ganzen der „klassi‐
schen“ Befreiungstheologie, nur dass sie das „Feiern“ (celebrar) als
vierten Schritt (nach dem Sehen-Urteilen-Handeln) hinzufügt.

8) Die indianische Theologie ist ganzheitlich in Inhalt, Form und Metho‐
de.

9) Die indianische Theologie in Abya Yala ist nicht einheitlich, sondern
hat sich bereits diversifiziert und repräsentiert die Vielfalt der indige‐
nen Völker des Kontinents.

10) Und schließlich handelt es sich nicht um eine Theologie, die von
der Kirche initiiert oder vereinnahmt wurde, obwohl es eine starke
Verbindung zu christlichen Kirchen verschiedener Konfessionen gibt.

Die gegenwärtige Zeit mit der Finanz-, Energie- und Nahrungsmittelkrise
stellt uns in besonderer Weise vor die Aufgabe einer „interkulturellen De‐
konstruktion“ des nekrophilen Systems eines grausamen „Kasinokapitalis‐
mus“ und seiner religiösen Untermauerung, der Plünderung des Planeten
und des kulturellen Imperialismus, der durch eine mediale Globalisierung,
oft im Namen der „christlichen Zivilisation“, gefördert wird. Es ist drin‐
gend notwendig, die stillschweigende Identifizierung des Christentums mit
dem Abendland zu überwinden und die vielfältigen „Reinkarnationen“
des christlichen Glaubens in nicht-westlichen Kulturen, Zivilisationen und
Spiritualitätsformen zu fördern. Ich bin sicher, dass die indigenen Spiritua‐
litätsformen uns bei diesen Aufgaben helfen können.

Literaturverzeichnis

Althaus-Reid, Marcella: The Queer God: Sexuality and liberation theology. London,
New York 2003.

Treffen bricht an einem Tag an, Jun Tz'ikin, an dem das Wort gewoben wird und
die Vögel die Ankunft der Brüder aus dem Süden, dem Amazonas, den Anden, der
Karibik, Mittelamerika, der Geschwister des lateinamerikanischen Kirchenrates und
der Solidarität aus Europa ankündigen. Mit dem Duft von Basilikum, Pom, Mate
und Kakao, mit dem Klang des Tum, der Schnecke, des Kultrun, der Marimba und
der Maracas, inmitten der Gaben unserer Völker, wird der Altar aufgebaut. Vom 26.
bis 30. September dieses Jahres versammeln wir uns an dem Ort, den unsere Maya-
Geschwister Uk'u'x kaj-Uk'u'x ulew (Herz des Himmels - Herz der Erde) nennen.
Der Regen, die Sonne und die Kälte waren für uns da, ebenso wie die Brise vom
Atitlán-See, die den Übergang von den Leiden und dem Schmerz des Maya-Volkes zu
seiner Neugründung und der aller unserer Völker symbolisiert“. [http://paulosuess.b
logspot.com/2016/10/viii-encuentro-continental-de-teologia.html] (Letzter Zugriff:
02.10.2024).

Ansätze zur einer interkulturellen und interreligiösen Befreiungstheologie

163

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://paulosuess.blogspot.com/2016/10/viii-encuentro-continental-de-teologia.html
http://paulosuess.blogspot.com/2016/10/viii-encuentro-continental-de-teologia.html
https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://paulosuess.blogspot.com/2016/10/viii-encuentro-continental-de-teologia.html
http://paulosuess.blogspot.com/2016/10/viii-encuentro-continental-de-teologia.html


Boff, Leonardo: El Espíritu llega antes que el misionero, in: Servicios Koinonia [https:/
/servicioskoinonia.org/boff/articulo.php?num=282] (Letzter Zugriff: 02.10.2024).

Bosch, David: Transforming Mission. Maryknoll, New York 1991.
Bravo, Carlos: Jesus von Nazareth, der befreiende Christus, in: Ignacio Ellacuría, Jon

Sobrino (Hg.): Mysterium Liberationis: Grundbegriffe der Theologie der Befreiung.
Band 1. Luzern 1995, 543-565.

Dupuis, Jacques: Unterwegs zu einer christlichen Theologie des religiösen Pluralismus.
Innsbruck 2010.

Estermann, Josef: Die Armen haben Namen und Gesichter: Anmerkungen zu einer
hermeneutischen Verschiebung in der Befreiungstheologie, in: Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft, Immensee, 50/4 (1994), 307-320.

Estermann, Josef: Filosofía Andina: Sabiduría indígena para un mundo nuevo, Quito
usw. 1998; 2. Auflage 2006; 3. Auflage 2018.

Estermann, Josef: Andine Philosophie: Eine interkulturelle Studie zur autochthonen
andinen Weisheit. Frankfurt am Main 1999.

Estermann, Josef: Clodomiro Siller Acuña: Theologe aus Mexiko, in: Forum Weltkir‐
che Nr. 6 (2006), 29-31.

Estermann, Josef: Jesucristo como chakana: Esbozo de una cristología andina de la
liberación, in: José María Vigil, José María (Hg.): Bajar de la Cruz a los Pobres:
Cristología de la Liberación. Mexiko 2007, 89-98.

Estermann, Josef: Hacia la transformación intercultural de la Teología: Aportes desde
el contexto andino, in: Primer Encuentro Latinoamericano de Teologías de la Liber‐
ación e Interculturalidad (Hg.): Teologías de la Liberación e Interculturalidad. San
José 2010, 85-105.

Estermann, Josef: La religión no redime: Reflexiones teológicas sobre el rol de la ‘reli‐
gión’ hoy, in: Voices 35/1 (2012a), 94-102.

Estermann, Josef: Eine hermeneutische Verschiebung, in: Ders.: Apu Taytayku: Religi‐
on und Theologie im andinen Kontext Südamerikas. Frankfurt am Main 2012b,
107-110.

Estermann, Josef: La transformación intercultural de la Teología de la Liberación: Rup‐
tura epistemológica e irrupción de lo indígena, in: Alternativas 44 (2013), 129-158.

Estermann, Josef: Südwind: Kontextuelle nicht-abendländische Theologien im globa‐
len Süden. Münster 2017.

Estermann, Josef: Hermenéutica diatópica y Filosofía Andina: Esbozo de una metodo‐
logía del Filosofar Intercultural, in: Concordia 77 (2020), 81-100.

Fornet-Betancourt, Raúl (Hg.): Glaube an der Grenze: Die US-amerikanische Latino-
Theologie. Freiburg im Breisgau 2002.

Frevel, C. et al.: [Art.] Fleisch und Geist, in: Hans Dieter Betz et al. (Hg.): Religion in
Geschichte und Gegenwart. Tübingen 2000, 155-158.

Fünfsinn, Bärbel et al. (Hg.): Töchter der Sonne: Unterwegs zu einer feministischen
Befreiungstheologie in Lateinamerika. Hamburg 1996.

Gmainer-Pranzl, Franz et al. (Hg.): Theologie der Befreiung heute: Herausforderungen
– Transformationen – Impulse. Innsbruck 2017.

Josef Estermann

164

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://servicioskoinonia.org/boff/articulo.php?num=282
https://servicioskoinonia.org/boff/articulo.php?num=282
https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://servicioskoinonia.org/boff/articulo.php?num=282
https://servicioskoinonia.org/boff/articulo.php?num=282


Gmainer-Pranzl, Franz/Jacobsen, Eneida (Hg.): Deslocamentos – Verschiebungen
theologischer Erkenntnis: Ein ökumenisches und interkulturelles Projekt. Salzburg
2015.

IDEA: Un camino recorrido: 15 años de Encuentros, in: Josef Estermann (Hg.): Teo‐
logía Andina: El tejido diverso de la fe indígena. Band 2. La Paz 2009, 227-248.

Kang-San, Tan: Contextual Frameworks for Interreligious Communication: an Asian
Perspective, in: International Journal of Frontier Missiology 39/1 (2022), 5-14.

Lamadrid, Lucas: Anonyme oder analoge Christen? Rahner und Von Balthasar über
die Benennung des Nichtchristen, in: Moderne Theologie 11/3 (1995), 363-384.

León-Portilla, Miguel: La filosofía náhuatl: Estudiada en sus fuentes. Mexiko 1956.
López Hernández, Eleazar: Teología India: Antología. Cochabamba 2000.
López Hernández, Eleazar: Caminar de la Pastoral Indígena y de la Teología India en

América Latina. Mexiko 2006.
Pieris, Aloysius: An Asian Theology of Liberation. Edinburgh 1988.
Ratzinger, Joseph: Europa – verpflichtendes Erbe für die Christen, in: Franz König,

Karl Rahner (Hg.): Europa: Horizonte der Hoffnung. Graz 1983, 61-74.
Sand, Alexander: Der Begriff „Fleisch“ in den paulinischen Hauptbriefen. Regensburg

1967 (= Biblische Untersuchungen, Band 2).
Santosh, Ravi: Inculturation or Inreligionisation?, in: The Ecumenical Review 39/2

(1987), 173-179.
Sarmiento Tupayupanqui, Nicanor: Caminos de la Teología India. Cochabamba 2000.
Schmitt, Franciscus (Hg.): Cur deus homo: Untersuchungen. Lateinisch-deutsche Aus‐

gabe. 5. Auflage. Stuttgart-Bad Cannstatt 1995.
Schreijäck, Thomas: Auf der Suche nach der Erde ohne Leid, in: Orientierung 66/18

(2002), 189-193.
Schüssler Fiorenza, Elisabeth: Grenzen überschreiten: Der theoretische Anspruch fe‐

ministischer Theologie: Ausgewählte Aufsätze. Münster 2007.
Sparks, Garry: Nuevas campañas de extirpación de idolatría, in: ISEAT (Hg.): Movimi‐

entos sociales y teología en América Latina. La Paz 2010, 116-123.
Steffens, Elisabeth: Die Theologien der indianischen Völker Abia Yalas aus der Sicht

ihrer Subjekte, in: Jahrbuch für Kontextuelle Theologien. Frankfurt am Main 2001,
193-220.

Tamayo, Juan José: Theologien des Südens: Dekolonisierung als neues Paradigma.
Freiburg im Breisgau 2020.

Teología India, Memoria del Primer Congreso en México: Teología India: Primer
Encuentro Taller Latinoamericano de México 1990. Band 1. Cayambe-Quito 1991.

Thiede, Werner: Wer ist der kosmische Christus? Karriere und Bedeutungswandel
einer modernen Metapher. Göttingen 2001.

Von Sinner, Rudolf: Theologie in Lateinamerika: Neuere Entwicklungen, in: Theologi‐
sche Literaturzeitung 142/6 (2017), 589-602.

Ansätze zur einer interkulturellen und interreligiösen Befreiungstheologie

165

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748949169-145 - am 03.02.2026, 00:41:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. „Inkarnation“ als „Inkulturation“
	2. Kultur und (Kosmo-)Spiritualität
	3. Befreiungstheologie im Kontext des religiösen Pluralismus
	4. Indigene Theologien: eine Herausforderung für die (Befreiungs-) Theologie

