
63

5. 	 Die Kirchen als zivilgesellschaftliche 
Akteurinnen – handlungstheoretische 
Zuordnungsversuche

Unter handlungstheoretischer Perspektive geht es um das Frage, ob und wie 
die Kirchen zivilgesellschaftliche Funktionen wie Dienstleistungen, Themen-
anwaltschaft, Wächterfunktionen, Selbsthilfe, Mittlerinnen, Solidaritätsstiftung 
wahrnehmen und als Orte der politischen Deliberation und der persönlichen 
Sinnstiftung übernehmen (Strachwitz 2015: 51 und Strachwitz. / Priller / Trie-
be 2020: 174–182) sowie zivilgesellschaftliche Werte wie Respekt und Toleranz 
sowie einen zivilen Umgang miteinander verwirklichen bzw. fördern.31 Dar-
über hinaus stellt sich die Frage, ob die Kirchen einen zivilgesellschaftlichen 
Mehrwert in Form von Inklusion, Teilhabegerechtigkeit, Erzeugung von sozia-
lem Kapital u. a. generieren.

5.1	 Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen

Die Forschung ist sich weitgehend einig, dass sich Kirchen auch handlungs-
logisch als zivilgesellschaftliche Akteurinnen beschreiben lassen (Borutta 
2005: 5, Roßteutscher 2009: 22 f., Strachwitz 2015, Ohlendorf / Rebenstorf 
2019: 38, Jäger 2019, Hoyer 2020: 128, Wegner 2020: 317–320 und Schleifenbaum 
2021: 159–296). Die zivilgesellschaftlichen Prinzipien wie Freiwilligkeit, Selbst-
organisation und Gemeinwohlorientierung sind in hohem Maße mit christ-
lichen Grundüberzeugungen vereinbar. Auch der Organisationsaufbau mit den 
unterschiedlichen Ebenen von Landeskirchen, mittlerer Ebene und Kirchen-
gemeinden, die presbyterialen und synodalen Elemente und das kirchliche 

31	 Ich inkludiere im Folgenden die beiden Dimensionen des normativen und habituellen Verständ-
nisses der Zivilgesellschaft, wie ich sie auf S. 16 f. skizziert habe. Beide Dimensionen lassen sich 
zwar beim Theoriekonstrukt, nicht jedoch in der nun folgenden Rezeption der Forschungslite-
ratur angemessen unterscheiden. Hier verweisen sie vielmehr wechselseitig aufeinander. Die Zi-
vilität bezeichnet dabei die Grundhaltung für die entsprechenden Handlungsfunktionen.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

Handeln weisen Züge einer zivilgesellschaftlich agierenden Organisation mit 
lokalen, regionalen und überregionalen Organisations- und Partizipations-
strukturen auf. So besitzen die Kirchen aufgrund der hohen Zahl an Ehren-
amtlichen und der ortsgemeindlichen Strukturen beste Voraussetzungen für 
einen aktiven Beitrag zur Sozialraumentwicklung.32 Auf kirchengemeind-
licher Ebene können sich Einzelne im Rahmen einer Fülle von ehrenamt-
lichen Gelegenheitsstrukturen einbringen und ihre lokalen und regionalen 
Umwelten mitgestalten. Auf diese Weise tragen sie in den kleinräumigen 
Lebenswelten zur Belebung von Zivilität bei, was für den Politologen Thomas 
Meyer eine zentrale Bedeutung der Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteu-
rinnen ausmacht (Meyer 2017). Denn in diesen kleinräumigen Lebenswelten, 
in denen Menschen ihre Lebensbedingungen, oft auch ihre Probleme und 
Sorgen kennen und teilweise auch teilen, wird Vertrauen gebildet und damit 
der Ausgrenzung vorgebeugt,

„weil Verantwortung und Rechenschaft, Bekanntheit und Vertrautheit zur Regel 
werden. Dazu können in unserer Gesellschaft die christlichen Gemeinschaften 
und Bürger einen entscheidenden Beitrag leisten“ (Meyer 2017: 118).

Auch der Soziologe und Zivilgesellschaftstheoretiker Ansgar Klein hebt her-
vor, dass Gemeinschaftsvorstellungen und ihre gelebte Praxis in den Kirchen 
für das Gemeinwesen und die Gemeindepolitik sehr wichtig sind (Klein 2017: 
191). Gerhard Wegner stellt fest, dass Kirchengemeinden durch soziales Enga-
gement im gemeindlichen Umfeld einen wichtigen Erfolgsfaktor ihrer Arbeit 
neu entdecken (Wegner 2017: 171).

„Mit diesem Trend entwickeln sich Kirchengemeinden deutlich hin zu anderen 
Partnern in der Zivilgesellschaft, gehen mit anderen Kooperationen ein und 
entwickeln praktisch vor Ort Strukturen, die mit dem staatskirchlichen Erbe 
nichts mehr zu tun haben, sondern Kirche als Kirche in der Gesellschaft und 
nicht mehr als Kirche der Gesellschaft praktisch gestalten“ (Wegner 2017: 171).

Wegner interpretiert diese Entwicklung auch als Kompensation des spür-
baren Rückgangs des Interesses an religiöser Kommunikation in den Kirchen-
gemeinden und fragt an anderer Stelle, wie sich zivilgesellschaftliches Engage-

32	 Hierauf haben Beiträge aus dem Sozialwissenschaftlichen Institut der EKD vielfach hingewiesen, 
vgl. Wegner: 2019: bes. 293–296 und 2020 sowie explorative Studie von Ohlendorf / Rebenstorf 
2019, ihre Zusammenfassung bei Rebenstorf 2020, den kompakten Überblick von Rebenstorf / 
Schendel / Wegner 2021 und Lämmlin 2022: 72–76 sowie Rebenstorf 2023.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


65

Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen

ment im Sozialraum als religiöser Vollzug begreifen und praktisch vermitteln 
lässt (Wegner 2020: 321–333).

Der Frage, wie Kirchengemeinden in den konkreten Sozialräumen zivil-
gesellschaftliche Funktionen ausüben, geht die explorative Studie von Ohlen-
dorf und Rebenstorf nach (2019: bes. 229–238, vgl. Rebenstorf 2020: 114–119). 
In der Studie werden fünf verschiedenen Typen bzw. Cluster unterschieden, 
mit denen sich die Funktionen von Kirchengemeinden in den lokalen Zivil-
gesellschaften differenzieren lassen: Kompensation, Integration, Intervention, 
Moderation und Sozialisation.

Beim Typus der Kompensation treten Kirchengemeinden in die Aufgaben-
lücken, die z. B. durch kommunale Träger, kommerzielle Anbieter:innen oder 
andere zivilgesellschaftliche Akteure:innen hinterlassen werden. Wichtig sind 
hierfür räumliche und personale Ressourcen. Diese Funktion ist primär in 
schrumpfenden oder ländlichen Räumen relevant.

Die zweite Funktion wird als Integration bezeichnet und dient der Stärkung 
des sozialen Zusammenhaltes durch unterschiedliche Aktionsformen (z. B. 
Feste für Zugezogene oder Einrichtungen wie ein Welt-Laden, ein Café oder 
ein Mehrgenerationenprojekt).

Mit einer anwaltschaftlichen Funktion agieren Kirchengemeinden im Rah-
men des Typs der Intervention. Sie bringen sich aktiv mit eigenen Positionen 
in lokale gesellschaftliche Diskurse ein, z. B. im Bereich von Stadtentwicklung, 
bei Energie- und Umweltthemen oder dem Community Organizing oder im 
Engagement für spezifische Gruppen wie Geflüchtete.

Eine Moderationsfunktion ist dem vierten Typ zuzuordnen. Kirchengemeinden 
fungieren hierbei als Plattformen, die verschiedenen Initiativen und Mei-
nungen eine Stimme geben. Voraussetzung dafür ist eine spezifische Offen-
heit und Gastfreundschaft der Kirchengemeinde, die sich u. a. in der Öffnung 
kirchlicher Räume ausdrückt.

Die fünfte Funktion ist die Sozialisation. Sie zieht sich als integrale Funktion 
durch alle vier anderen Typen. Kirchengemeinden bieten aufgrund ihrer auf 
Ehrenamtlichkeit basierten formalen Leitungs- und Partizipationsstrukturen 
vielfältige Gelegenheitsstrukturen zum Erwerb von civic skills. Diese sind 
relevant für zivilgesellschaftliche Formen von Selbstorganisation, Interessen-
artikulation und Vernetzung. Sie werden durch die Zusammenarbeit in Krei-

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

sen und in Projekten und bei der Planung von Projekten vor allem in der 
Begegnung mit Dritten jenseits innerkirchlicher Bezüge und sozialer Milieu-
zugehörigkeit erworben. „Solche Begegnungen und gemeinsame Arbeit dienen 
der Vermittlung von Eigeninteresse und Gemeinwohl, sie sensibilisieren für 
andere Lebenswelten“ (Rebenstorf 2020: 118) und üben den herausfordernden 
Umgang mit Alterität. Hier sind besonders interreligiöse Begegnungen hervor-
zuheben. Über Kooperationsprojekte werden die civic skills in den Sozialraum 
hineingetragen und entfalten dort Wirkung.

Die fünf Funktionstypen lassen sich hervorragend mit den oben aufgeführten 
Funktionsbereichen von zivilgesellschaftlichen Akteur:innen nach Strachwitz 
abgleichen (Strachwitz 2015: 51). So entspricht die kompensatorische Funk-
tion der des Dienstleisters. Die Integration lässt sich mit dem Funktions-
bereich der Solidaritätsstifterin vergleichen. Die Interventionsfunktion 
taucht bei den Stichworten Themenanwält:innen und Wächter:innen auf. 
Die Moderationsfunktion ist dem Funktionsbereich der Mittler:innen zuzu-
ordnen. Das Sozialisationscluster findet sich als Querschnittsthema im Begriff 
des Sozialkapitals wieder. Umgekehrt dürfte sich die Funktion als persön-
liche Sinnstiftung und Ort erfahrener Selbstwirksamkeit durch alle Cluster 
der Kirchengemeindestudie ziehen. Diese hohe Parallelität weist daraufhin, 
dass und wie sich Kirchengemeinden auch nach handlungslogischen Para-
metern als zivilgesellschaftliche Akteurinnen verstehen und einordnen lassen.

Im Rahmen von netzwerktheoretischen Untersuchungen wird deutlich, dass 
viele Kirchenmitglieder in pluralen Bereichen der örtlichen Zivilgesellschaft 
aktiv sind, schwerpunktmäßig im sozialkaritativen Bereich (Roleder / Weyel 
2019: 161–163). Dem Sozialraum bzw. dem Gemeinwesen und damit der Zivil-
gesellschaft vor Ort sind auch die verstärkten Kooperationsformen von ver-
fasster Kirche in Gestalt von Kirchengemeinden und der Diakonie bzw. Cari-
tas zuzuordnen. Kirche und Diakonie werden hier gemeinsam mit anderen 
Kooperationspartner:innen zivilgesellschaftlich tätig (Lämmlin / Wegner 
2020 und Hübner 2023).

Über die Kirchengemeinden hinaus benennt die Forschung auch andere 
kirchliche Einrichtungen und Handlungsfelder mit zivilgesellschaftlichen 
Funktionen. So hebt Klein die kirchlichen Akademien als wichtige Diskurs-
orte heraus, die als Ausdruck von „Kirche in der Welt“ an den „Zonen des 
Lernens und der Konflikte“ (Klein 2017: 192) wirken und sowohl als moderie-
rende Plattformen wie als Ort kirchlicher Anwaltschaft fungieren. Auch die 
Kirchentage lassen sich als exponierte zivilgesellschaftliche Foren verstehen, 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


67

Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen

auf denen politische Kultur, gesellschaftlicher Zusammenhalt und solidari-
sches Verhalten gefördert wird. Auf diese Weise manifestiert sich – hier bezogen 
auf die evangelischen Kirchentage – „exemplarisch ein sich zivilgesellschaft-
lich verstehender, selbstbewusster Protestantismus“ (Aus der Au 2017: 285) mit 
sowohl sozialtheoretischen (Gemeinschaftsbildung und Sozialkapital, Renner 
2020: 221–241) als auch bildungstheoretischem Charakter (Räume informellen 
Lernens, Renner 2020: 253–272).

Im kirchlichen Bildungsbereich heben internationale Studien zur Kon
firmandenarbeit hervor, dass diese zu wichtigen sozialen Werten beiträgt 
und insbesondere die Verpflichtung zu sozialem, ethischen und freiwilligen 
Einsatz stärkt (Petterson / Simojoki 2010 , Moos 2013: 198–201 und Schlag / 
Greuter 2024). Es wird „eine Diskurskultur über grundlegende Fragen des 
Menschseins und der Welt gelernt und eingeübt […], die von Respekt, Ver-
bindlichkeit, Toleranz und Rationalität geprägt ist“ (Moos 2013: 200). Aktuell 
wird daraus gefolgert: „Die Konfirmandenarbeit liefert dann im besten Fall 
einen grundlegenden Beitrag zur Orientierung in der Gesellschaft, zur Aus-
bildung einer reflektierten religiösen Identität und zur Sensibilisierung des 
Zusammenlebens – im Sinne der Förderung einer demokratischen Dialog-
kultur“ (Schlag / Greuter 2024: 171).

Als weiteres Feld ist die internationale Entwicklungsarbeit der Kirchen zu nen-
nen (Märkle 2012), deren inhaltliche Arbeit mit zivilgesellschaftlichen Wer-
ten korrespondiert und von den Entwicklungsdynamiken der internationalen 
Zivilgesellschaft ebenso abhängig ist wie sie ihrerseits darauf Einfluss nimmt.33 
Zudem bringen sich internationale Dienste wie Ökumene- und Missionswerke, 
Facheinrichtungen für Umweltfragen oder Frieden in Allianzen und Bünd-
nisse mit anderen zivilgesellschaftlichen Akteur:innen ein und gestalten mit 
ihnen gemeinsam öffentliche Kampagnen (Jäger 2019, 141). Kirchliche Formen 
der Selbstorganisation auf internationalen Ebenen wie der Ökumenische Rat 
der Kirchen, der Lutherische Weltbund oder die Konferenz Europäischer Kir-
chen tragen zur Infrastruktur der internationalen Zivilgesellschaft bei und 
bieten den Kirchen die Möglichkeit, aktiv an der Ausformung der jeweili-
gen Zivilgesellschaften mitzuwirken (Anhelm 2017: 389 f. und Jäger 2019: 141).

33	 Vgl. exemplarisch den jährlich von Brot für die Welt herausgegebenen „Atlas der Internationa-
len Zivilgesellschaft“, www.brot-fuer-die-welt.de/themen/atlas-der-zivilgesellschaft/. Die Hervor-
hebung des zivilgesellschaftlichen Horizonts für die kirchliche Entwicklungsarbeit korrespon-
diert der staatlichen Wertschätzung von Religionsgemeinschaften für die entwicklungspolitische 
Arbeit durch das Bundesministerium für wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung, vgl. 
Gräb / Öhlmann 2022.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.brot-fuer-die-welt.de/themen/atlas-der-zivilgesellschaft/
https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.brot-fuer-die-welt.de/themen/atlas-der-zivilgesellschaft/


68

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

Im Bereich kultureller Diversität engagieren sich kirchliche Einrichtungen 
und einzelne Akteur:innen gegen Rassismus in Kirche und Gesellschaft und 
geschlechtliche Vielfalt (Vecera 2025) und „für eine Kirche der gelebten inter-
sektionalen Verbundenheit“ (Ceasar 2025).

Auch wenn kirchliche Organisationskulturen und Interaktionen aufgrund ihres 
bürokratischen Erbes, ihrer binnenkirchlichen Fixierung und ihrer Milieu-
verengung noch exkludierende Wirkungen aufweisen (generell und pauschal 
Fischer 2008: 74, 92 f., 138, 151 ff., 162, 175 und 205; moderater Schleifenbaum 
2021: 166–170, 186–188 sowie 191 f.) und sich die Kirchen bzw. ihre Mitglieder 
empirisch durchaus als Spiegelbild der politischen Kultur der Gesellschaft 
inklusive der dort wirksamen Vorurteile und Ausgrenzungsmechanismen 
erweisen – virulent vor allem im Bereich des Rechtspopulismus – (EKD 2022b: 
240–259 und Lämmlin / Rebenstorf / Weisheit 2023), so lassen sich die Kirchen 
als Organisationen handlungstheoretisch deutlich den zivilgesellschaftlichen 
Funktionen zuordnen. Angebote, Netzwerke und die Fähigkeit zur Selbst-
organisation sowie die öffentliche, über private und kollektive Partikular-
interessen hinausgehende inhaltliche Orientierung sind zentrale Merkmale 
des kirchlichen Handelns. Dies entspricht zudem dem protestantischen Selbst-
verständnis. Kirchliche Akteur:innen sind aufgerufen, Welt mitzugestalten 
und sich zu Themen der Teilhabe und Gerechtigkeit, Frieden und Umwelt 
gesellschaftlich einzubringen.

„Dazu speist sich der zivilgesellschaftliche Impetus von Kirche aus einer Plurali-
tät säkularer und religiöser Motive nicht nur durch seine partizipatorische Art 
der Selbstorganisation, sondern vor allem durch die normativ-gestalterische zivi-
lisatorische Kultur, die von ihm ausgeht“ (Anhelm 2017, 390).

5.2	 Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkitt 
und Segmentierung

Soziologische Untersuchungen haben vermehrt in den letzten 15 Jahren auf 
förderliche Funktionen von Religion bzw. Religionsgemeinschaften für die 
Zivilgesellschaft hingewiesen. Hintergrund ist die gewachsene Sensibilität 
und das gesteigerte Interesse an Religion im öffentlichen Raum, die zwar 
die wachsenden Säkularisierungseffekte im deutschsprachigen und gesamt-
europäischen Raum nicht abmildern, aber auf markante Art und Weise flan-
kieren (Gabriel 2022: 154–216). Dabei lag der Fokus auf der Rolle von Religions-
gemeinschaften als Agenturen für freiwilliges Engagement und Quellen von 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


69

Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkitt und Segmentierung

Sozialkapital (Traunmüller 2009, 2014 und 2018, Roßteutscher 2009 und 2011 
und Liedhegener / Werkner 2011, von Beymer 2015 sowie Arens et al. 2016 und, 
speziell für die Schweiz, Odermatt 2023).34

Unter Sozialkapital versteht man in Anlehnung an die von Robert Putnam 
entwickelten Kategorien die Integration von einzelnen Individuen oder kol-
lektiven Gemeinschaften in ein größeres, umfassendes Gemeinwesen (Put-
nam 2001). Sozialkapital wird primär über seine produktive Funktion definiert. 
Es handelt sich daher nicht um ein einheitliches, klar abgegrenztes Gebilde, 
sondern um unterschiedliche strukturelle und kulturelle Phänomene, die 
mit einem begrifflichen Bezugsrahmen erfasst werden (Traunmüller 2008, 
438–440 und Pickel/Gladbeck 2011). Die strukturellen Phänomene beziehen 
sich auf unterschiedliche Interaktionsformen und lassen sich z. B. operatio-
nal über Netzwerkanalysen darstellen. Die kulturellen Phänomene schlagen 
sich vor allem im Vertrauen nieder, das sich zwischen Akteur:innen ausbildet 
und soziale Räume verändert. Putnam unterscheidet zwischen sozialem „bon-
ding“-(gruppenintern, also homophil angelegtes) und „bridging“-Kapital (zwi-
schen verschiedenen Gesellschaftsgruppen Brücken bildend). Beide Formen 
des Sozialkapitals hält er für die Integrationskraft der demokratischen Gesell-
schaft für sehr wichtig. Dabei kommt dem zivilgesellschaftlichen Bereich 
mit seiner Fülle an Interaktionen sowie freiwilligen Assoziationen in Form 
von Vereinen und anderen Organisationsformen eine zentrale Bedeutung zu.

„In und durch die Partizipation in Vereinen und Netzwerken üben Bürger kom-
munikative Fähigkeiten und demokratische Tugenden, sensibilisieren sich hin-
sichtlich einer allgemeineren Kollektivgutorientierung, entwickeln Sinn für das 
Gemeinwohl, üben sich in Toleranz und – ganz allgemein – in den Grund-
prinzipien demokratischer Entscheidungsfindung“ (Roßteutscher 2011: 133).

Die bonding-Funktion des Sozialkapitals ist allerdings ambivalent. So kön-
nen sich aufgrund von Exklusionsmechanismen gegenüber anderen Grup-
pen soziale Spannungen verschärfen und das innergesellschaftliche Konflikt
potential erhöhen. Gesellschaftlicher Zusammenhalt wird dann gefährdet, 
nicht gefördert. Es kommt zu Segmentierungen innerhalb der Gesellschaft, bei 
der sich kollektive Identitäten aufgrund von spezifischen Markern voneinander 
abgrenzen. Die Integrationsfunktion des Sozialkapitals im Sinne von bonding 
lässt sich daher auch auf die dunklen Seiten der Zivilgesellschaft beziehen – 

34	 Eine kirchentheoretische Relecture und empirische Erweiterung der religionssoziologischen An-
sätze hat Roleder unter der Netzwerkperspektive vorgelegt, vgl. Roleder 2020: 117–196.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

auch Neonazigruppen vermögen zu integrieren und ein Gruppenbewusst-
sein zu schaffen. Eine eindeutig positive gesellschaftliche Integrationsfunktion 
lässt sich daher nur beim brückenbildenden Sozialkapital veranschlagen. In 
einer zunehmend heterogener werdenden Gesellschaft ist brückenbildendes 
Sozialkapital nötiger denn je, um einen konstruktiven Umgang mit Differen-
zen und Alteritäten zu üben und einen Raum zu schaffen, in dem man ohne 
Angst verschieden sein kann.35 Neben Vertrauen ist daher brückenbildende 
Solidarität das Signum für die kulturellen Wirkungen von Sozialkapital in 
der Zivilgesellschaft, die nicht nur raumlogisch, sondern auch handlungs-
logisch konturiert und damit gemeinwohlorientiert sind.

Der Begriff der Gemeinwohlorientierung umfasst die drei zentralen Dimen-
sionen Solidarität und Hilfsbereitschaft, Anerkennung sozialer Regeln und 
gesellschaftliche Teilhabe (Gräb-Schmidt 2015, vgl. Hiebaum 2022). Was unter 
Gemeinwohl zu verstehen ist, kann nicht aus einer Perspektive abschließend 
und für alle anderen Diskursteilnehmenden definiert werden. Die Begriffs-
bedeutung ist immer wieder neu diskursiv und in Anerkennung unterschied-
licher Perspektiven auszuhandeln (Bollongino 2023). Was die Kirchen dabei 
einbringen können, ist nicht nur eine spezifisch inhaltliche Füllung aus ihrer 
Perspektive, sondern das theologisch begründete Vertrauen in die Gleich-
ursprünglichkeit von Vielfalt der Individuen und Perspektiven und der Einheit 
des gesellschaftlichen Lebens. Auf dieser Basis kann Verständigung beginnen 
und sich prozesshaft ereignen, ohne abgeschlossen werden zu können oder 
zu müssen (Herms 2010: 269–275 und Polke 2023). So kann deutlich werden, 
dass Kirche in ihrem Beitrag zur Gemeinwohlorientierung mehr als Lobby-
arbeit leistet (Schaede 2011).

Zwischen Religiosität und aktiver zivilgesellschaftlicher Einbindung besteht 
laut Traunmüller generell ein positiver Zusammenhang. Kirchen und reli-
giöse Organisationen stellen eine bedeutende Quelle der sozialen Ressour-
ce dar, die mit dem Begriff des Sozialkapitals bezeichnet wird (Traunmüller 
2011: 139 ff.).36 Er benennt drei Gründe, warum ein spezifisch religiös kontu-
riertes, „glaubensbasiertes“ Sozialkapital als wichtige Ressource für den sozia-
len Zusammenhalt einer Gesellschaft betrachtet werden kann.

35	 Diese semantische Anspielung an das berühmte Diktum von Adorno, Politik sollte „den besseren 
Zustand aber denken als den, in dem man ohne Angst verschieden sein kann“ (1969: 114), unterstreicht 
die Bedeutung des utopischen Momentes im Begriff des brückenbildenden Sozialkapitals, der 
nicht auf egalisierende Gleichförmigkeit, sondern auf konstruktiven Umgang mit Alterität qua 
Anerkennung ausgelegt ist.

36	 Vgl. zur Theoriediskussion und zum Forschungsstand Odermatt 2023: 71–98.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


71

Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkitt und Segmentierung

Erstens sind Kirchen und kirchennahe Organisationen auf dem Feld von Kul-
tur, Sozialem und Bildung engagiert und erfüllen hier eine große Zahl von 
Aufgaben. Damit agieren sie als zentrale Akteurinnen und bilden Pfeiler der 
Gesellschaft.

Zweitens stellen Kirchen und religiöse Einrichtungen wichtige Katalysatoren 
zivilgesellschaftlichen Engagements dar. Sie bieten Gelegenheitsstrukturen, 
in denen Menschen über freiwilliges Engagement die Möglichkeit finden, 
wichtige soziale Fähigkeiten einzuüben, die sie wiederum in andere, säkula-
re Bereiche der Zivilgesellschaft einfließen lassen. So können Kirchen – wie 
andere Organisationen der Zivilgesellschaft auch – durch die Ausbildung 
von civic skills als „Schulen der Demokratie“ (Traunmüller 2011: 140) dienen.

Drittens bieten religiöse Organisationen auch sozial benachteiligten und 
marginalisierten Gruppen Engagementmöglichkeiten und damit aktive 
gesellschaftliche Teilhabe. Im konfessionellen Vergleich bringen sich religiö-
se Protestant:innen stärker zivilgesellschaftlich ein als Angehörige anderer 
Religionsgemeinschaften. Eine hohe kirchliche Verbundenheit in Form von 
häufigen Besuchen von Gottesdiensten und anderen Veranstaltungen korre-
liert mit einem größeren Freundesnetzwerk und vermehrten sozialen Inter-
aktionen (Traunmüller 2008: 5 f. und Pickel / Gladkirch 2011: 84 f.).

Die netzwerktheoretischen Untersuchungen im Rahmen der fünften EKD-
Mitgliedschaftsstudie bestätigen diese These.

„Kirchenverbundene Mitglieder sind im Vergleich zu Kirchenmitgliedern ohne 
regelmäßige Beteiligung im Durchschnitt deutlich häufiger in den karitativen 
Einrichtungen der Netzwerkarbeit aktiv – beispielsweise im Tafelladen, im 
Caritasverband, im Förderverein für ein Kinderheim, in Vereinen für chronisch 
Kranke, Behinderte und ihre Angehörige, im DRK etc. Daraus resultieren über-
proportionale dichte Verknüpfungen zwischen der Kirchengemeinde und dem 
sozialdiakonischen Bereich der Zivilgesellschaft“ (Roleder/Weyel 2019: 161 f.).

Im Auswertungsband zur V. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung wird die 
besondere Bedeutung des Sozialkapitals bzw. des zivilgesellschaftlichen Enga-
gements evangelischer Kirchenmitglieder als gesellschaftliche Ressource 
bestätigt (Pickel 2015, vgl. Pickel 2014). Mitgliedschaft in der evangelischen 
Kirche stellt laut Pickel positive Ressourcen für das gemeinsame Zusammen-
leben bereit und trägt damit zum gesellschaftlichen Gemeinwohl bei. Pickel 
rechnet mit einem spezifisch religiösen Sozialkapital, das im Zusammenspiel 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

zwischen christlichen Werten, Gruppeneffekten im Rahmen des Engagements 
mit anderen und der Kirchenmitgliedschaft besteht. Er ist davon überzeugt, 

„dass die evangelische Kirche ein wesentliches Ausmaß an ‚Kitt für die Gesell-
schaft‘ bereitstellt“ (Pickel 2015: 299), das gesellschaftlich unterschätzt wird.

„Die religiöse und sozialethische Kommunikation im Horizont des Christen-
tums bindet offensichtlich Menschen an ein Interesse für das Gemeinwohl und 
verpflichtet sie zu einem Einsatz für andere, was dann direkt Motivationen für 
Engagement, nicht nur in der Kirche, sondern weit darüber hinaus in der Poli-
tik und anderen Bereichen in der Zivilgesellschaft bereitstellt“ (Wegner 2017: 
172 im Anschluss an Pickel).

Die Zahlen der aktuellen 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung unter-
streichen diese Einschätzung. Der höhere Anteil des ehrenamtlichen Enga-
gements bei evangelischen Kirchenmitgliedern (46 %) im Vergleich zu 
Konfessionslosen (32 %) sowie der hohe Anteil des ehrenamtlichen Engage-
ments beim Typus der Kirchlich-Religiösen deuten den gesellschaftlichen 
Mehrwert der Kirche an (EKD 2023: 86 f.). „Kirchen sind zur Mitarbeit ein-
ladende Organisationen, die den sozialen Zusammenhalt empirisch nachweis-
bar wesentlich stärken“ (EKD 2023: 92). Insofern ermöglichen die Kirchen über 
ihre Strukturen freiwilliges Engagement als Stärkung der Zivilgesellschaft. 
Darüber hinaus haben Kirchenmitglieder ein deutlich höheres Vertrauen in 
andere Menschen und gesellschaftliche Institutionen (z. B. Justiz, Bundestag, 
politische Parteien u. a.) als Konfessionslose (EKD 2023: 92).

Diese affirmative These von der Kirche als Sozialkitt der Gesellschaft mit 
ihren leicht apologetischen Untertönen wird jedoch durch andere Unter-
suchungen relativiert. So weisen mehrere Studien darauf hin, dass der hohe 
Engagementgrad evangelischer Kirchenmitglieder im Vergleich zur katholi-
schen Kirche, Konfessionslosen oder anderen Religionsgemeinschaften mit 
dem Organisationsgefüge und der Sozialstruktur zusammenhängen kann 
(Ohlendorf / Sinnemann 2017: 154 u. 160 f. sowie Sinnemann 2022: 29). Dar-
über hinaus werden bei den binnenkirchlichen Interaktionen im Sinne 
des bonding-Kapitals auch exklusive Effekte festgestellt. Das hier aufgebaute 
Sozialkapital nützt dabei auf den ersten Blick primär den Menschen, die sich 
aktiv in das Netzwerk einbringen. Dies wird vor allem im Blick auf Milieu-
verengung und Sozialstruktur geltend gemacht (Fischer 2008 und Roßteut-
scher 2009, vgl. zu den Ergebnissen der KMU 6 zum Verhältnis von Religiosi-
tät und soziostrukturelle Ungleichheiten Kläden / Wunder 2024). In beiden 
Fällen dominiert die bürgerliche Mitte, was für Angehörige anderer Milieus 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


73

Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkitt und Segmentierung

und sozialer Schichten exkludierend wirkt. Dies betrifft zum einen Personen 
mit anderem Bildungsgraden und niedrigeren Einkommen, was auf den Dis-
kurs zum Thema Klassismus in der Kirche verweist (Mayert 2023 und Vece-
ra 2025), als auch Menschen mit Migrationshintergrund und Geflüchtete 
(Sinnemann 2022: 53–59).

Das Potential von Religionsgemeinschaften, auch Netzwerke über spezi-
fische Status- und Identitätsgrenzen hinaus auszubilden und damit brücken-
bildendes Sozialkapital zu generieren, wird damit zum Lackmustest für die 
zivilgesellschaftliche Wirksamkeit der Kirchen (Traunmüller 2014: 64 vgl. zur 
Theoriediskussion und zum Forschungsstand Odermatt 2023: 71–98). Die Rede 
von den „dunklen Seiten“ des Sozialkapitals (Odermatt 2023, 67) weist auf 
die Ambivalenz hin, die Religionsgemeinschaften im Blick auf Sozialkapital 
und gesellschaftlichen Zusammenhalt haben. Religionsgemeinschaften mit 
einer exklusiven religiösen Identität bzw. ein spezifisch fundamentalistischer 
Religionstyp können dem sozialen Vertrauen schaden und den gesellschaft-
lichen Zusammenhalt belasten (Pickel 2020 und Liedhegener 2023). Diese Phä-
nomene werden in empirischen Untersuchungen zu Kirchenmitgliedschaft 
und politischer Kultur variantenreich bestätigt (EKD 2022 b und Lämmlin / 
Rebenstorf / Weisheit 2023).

Über Netzwerkanalysen wird deutlich, dass von den binnenkirchlichen Inter-
aktionen auch weitere Beziehungsformen in die nachbarschaftlichen Räume 
ausgehen.

„Kirche findet interaktional bereits an Orten wie Kindertagesstätten, Chören oder 
Nachbarschaftshilfen statt, die weit über die genuin kirchlichen Räume hinaus-
gehen. Hierin liegt ein großes Potenzial, sich als Kirche und Zivilgesellschaft 
gegenseitig zu bereichern“ (Schleifenbaum 2021, 192).

Kirchengemeinden weisen in ihrem Angebotsspektrum eine polyzentrische 
Struktur auf, die unterschiedliche Formen von Partizipation und Nähe bzw. 
Distanz ermöglichen. So hält die Netzwerkanalyse zur KMU V fest:

„Einige Kirchenmitglieder schaffen Verbindungen zwischen der evangelischen 
Kirchengemeinde und anderen religiösen Gemeinschaften am Ort. Viele Kirchen-
mitglieder sind in vielfältigen Bereichen der örtlichen Zivilgesellschaft aktiv. Die 
kirchlich stärker Beteiligten sind im Durchschnitt auch zivilgesellschaftlich stär-
ker engagiert. Dieser Konnex betrifft vor allem den sozial-karitativen Bereich 
der Zivilgesellschaft“ (Roleder / Weyel 2019: 63, vgl. 138–169).

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

Untersuchungen zur Sozialkapitalbildung in Kirchengemeinden als Akteurin-
nen im Gemeinwesen bestätigen Potenzial und Wirksamkeit für die Bildung 
von grenzüberschreitenden Beziehungsmustern und Vertrauensbildungen, 
insbesondere im Gemeinwesen (Horstmann / Park 2014). Als Dimensionen 
gemeindlichen Sozialkapitals werden Kontaktnetzwerk und Gemeinschafts-
plattform, die öffentliche Dimension und die Verwobenheit mit dem Gemein-
wesen, kooperationsfördernde Werte und die Ermöglichung gemeindlicher 
Teilhabe in pluralen Formen genannt (Horstmann / Park 2014: 2747). Im 
Rahmen von örtlich verankerten Kirchengemeinden wirken Gelegenheits- 
und Möglichkeitsräume von Partizipation und Engagement, die Chance als 
zentraler Akteur vor Ort, die Vielzahl unterschiedlicher Sozialformen sowie 
die Balance aus verlässlicher Präsenz und flexibler Beteiligung produktiv 
zusammen (Horstmann / Park 2014: 48–50).

Einen sozio-theologischen Zugang unter dem Stichwort des Faith Capital 
in Anlehnung an Diskussionen in Großbritannien sucht Wegner, indem er 
auf den Zusammenhang von religiösem Selbstverständnis und sozial wirk-
samen Haltungen hinweist (Wegner 2019: 293–333, bes. 327–331).37 Während 
der Glaubensbegriff die prinzipielle Unverfügbarkeit der Innenseite der reli-
giösen Erfahrung anzeigt, steht der Sozialkapitalbegriff für die sozial verob-
jektivierbare Außenseite der entsprechenden Haltungen. Gedeutete Gottes-
erfahrungen bergen aufgrund ihrer Unverfügbarkeit zugleich ein irritierendes 
Moment. Gott wird damit zur Chiffre von Alterität – und die Umstellung 
von homophilen Normalitätskonstruktionen auf Alteritätsanerkennung lässt 
sich als Ausdruck einer spezifischen religiösen Kontur des sozialen Verhaltens 
begreifen. Mit „Glaube“ wäre dann die Motivation und Kraftquelle für die 
Umstellung auf eine „Gemeinschaft“ bezeichnet, die sich durch eine größe-
re Offenheit, Heterogenität und zugleich Integrationskraft ohne Exklusions-
effekte auszeichnet.

Dort, wo es den Kirchen gelingt, sich nicht nur auf eine kirchliche Binnen-
kultur zurückzuziehen, sondern Brücken zu nicht-kirchlichen Akteur:in-
nen, Organisationen und Institutionen zu schlagen, sind sie starke zivil-
gesellschaftliche Akteurinnen (Schleifenbaum 2021: 18). Dies geschieht aber 
nicht nur in lokalen Kontexten und Sozialräumen über intensive Bindungen 
in Gruppen und Kreisen einerseits sowie lockeren Beziehungen über Projek-
te, Events und zu anderen Akteur:innen wie Vereinen oder Runden Tischen 

37	 Wegner umschreibt an anderen Stellen die Wirkung des christlichen Glaubens im Sozialraum 
mit dem Begriff der Inszenierung des Christlichen (2021) und der Epiphanie im Sinne erschei-
nender Kraftfelder des Geistes (2023 und 2024).

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


75

Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkitt und Segmentierung

andererseits, sondern auch an den kirchlichen Orten jenseits der Kirchen-
gemeinde und natürlich in den Bereichen der Diakonie. Im Rahmen der ver-
fassten Kirchen können insbesondere die dialogisch ausgerichteten Dienste 
und Werke der Kirchen über ihre Schnittstellen zu institutionalisierten Ver-
treter:innen anderer Religionsgemeinschaften, Kommunen und Land, der 
Wirtschaft sowie der Zivilgesellschaft die zivilgesellschaftliche Wirkung der 
Kirchen über die Bildung von sozialem Brücken-Kapital stärken und damit 

– als Nebeneffekt – zu Resonanz und Relevanz der Kirche und ihrer religiösen 
Ursprungstradition innerhalb der Gesellschaft beitragen. Dies steigert sich in 
dem Maße, in dem sich die jeweiligen Vertreter:innen der unterschiedlichen 
kirchlichen Organisationsebenen als Teil eines umspannenden kirchlichen 
Netzwerkes begreifen und entsprechend agieren.

Auf eine weitere, kriteriologische Facette der zivilgesellschaftlichen Wirkung 
macht aus politologischer Perspektive Thomas Meyer aufmerksam. Er weist 
darauf hin, dass Kirchen und Religionsgemeinschaften nur in dem Maße 

„Foren, Fermente, Initiatoren und Energiequellen für eine lebendige Zivil-
gesellschaft“ (Meyer 2017: 118) sein können, indem sie für andere Kulturen 
und kollektive Akteur:innen offenbleiben. Eine Rückbindung der jeweiligen 
Angehörigen der Religionsgemeinschaften in eine hermetisch abgeschlossene, 
homogene ethnische oder religiöse Gemeinschaft erzeugt dagegen sozialen 
Sprengstoff. In dieser Wirkung liegt die Ambivalenz von Religionsgemein-
schaften begründet.

„Den größten zivilisierenden Wert entfalten zivilgesellschaftliche Initiativen dort, 
wo sie Menschen, die sich in anderen Hinsichten – wie Religion, Abstammung 
und Lebenskultur – unterscheiden, zu gemeinsamen sozialen, kulturellen, eth-
nischen oder politischen Zielen zusammenführen und damit die Solidarität 
zwischen ihnen festigen und gegenseitige Anerkennung füreinander als Ver-
schiedene einüben“ (Meyer 2017: 118).

Dieses utopische Moment eines zivilisierten Umgangs mit Diversität setze 
allerdings die handlungsleitende Unterscheidung zwischen unterschiedlichen 
Räumen bzw. Sphären voraus. Meyer unterscheidet zwischen dem religiö-
sen Raum der Kirchen selbst, den religionsneutralem Raum der Gesellschaft 
und den sozialen Schauplätzen der zivilgesellschaftlichen Arena. Im religiö-
sen Raum der Kirchen selbst kommunizieren und inszenieren die Kirchen 
als Traditions-, Interpretations- und Handlungsgemeinschaften ihre Wahr-
heitsansprüche. In den religionsneutralen Raum der Gesellschaft bringen 
die Kirchen im Rahmen der staatsrechtlich garantierten Religionsfreiheit in 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

diversen Öffentlichkeiten ihr christliches Wirklichkeitsverständnis im Sinne 
glaubensbegründeter Weltsichten und Handlungsmotive ein. Hier zehren 
die Kirchen noch vom staatskirchlichen Erbe, finden sich zunehmend jedoch 
sowohl religionspolitisch als auch kulturell als eine Religionsgemeinschaft 
neben anderen wieder. In den sozialen Schauplätzen der zivilgesellschaft-
lichen Arena ringen die Kirchen als eine Organisation neben anderen um die 
Fragen des guten, gerechten und friedlichen öffentlichen Zusammenlebens.

Diese Unterscheidung ist Teil der Modernisierungsprozesse, denen sich die 
Kirche in forcierter Form seit Ende der 1960er Jahre ausgesetzt sieht. Diese 
Modernisierung und die damit zusammenhängende Säkularisierung in Gestalt 
der Ausdifferenzierung von Staat, Kirche und anderen gesellschaftlichen Teil-
bereichen Wirtschaft, Wissenschaft und Kultur ist mit paradox anmutenden 
Effekten verbunden. Während die kirchlich gebundene Religion als Sozial-
form abnimmt, wächst die Bedeutung religiöser Netzwerke (von Beyme 2015: 
230 und Pickel / Gladkirch 2011: 101). Die binnenkirchlichen religiösen Netz-
werkstrukturen „drohen jedoch im Kontakt mit einer säkularisierten Gesell-
schaft einer immanenten Säkularisierung zu unterliegen“ (von Beyme 2015: 
230). Dies deckt sich mit der Beobachtung,

„dass zwar das Reden über Religion als gesellschaftlicher Faktor wieder 
zugenommen hat, es gleichzeitig aber der Thematisierung der eigenen Religion 
und Frömmigkeit an gesellschaftlicher Akzeptanz, an sozialen Orten und nicht 
zuletzt an den dafür notwendigen individuellen Kompetenzen fehlt. Denn 
gegenüber der öffentlichen Rede von Religion, auch von Religion als Faktor für 
die individuelle Motivation und gesellschaftliche Orientierung ist eine signi-
fikante Sprachlosigkeit im Blick auf die Thematisierung eigener Religiosität zu 
verzeichnen“ (Anselm 2020: 33).

Wo jedoch sozial öffentliche Erscheinungsformen des Christentums von der 
individuellen Religiosität abgekoppelt werden, verlieren die öffentlich wirk-
samen Formen ihre Basis (Anselm 2020: 34). Wie sich religiöse Sozialformen, 
intersubjektive Artikulationsfähigkeit, öffentliche Wirksamkeit und Sozial-
kapitalbildung produktiv zueinander verhalten können, zeigt Schleifenbaum 
in seiner Untersuchung zu den neuen kirchlichen Sozialformen der Fresh 
Expressions of church und der Gemeinwesendiakonie (Schleifenbaum 2021: 
207–280, bes. 220–227 und 256–262).

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	5. Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen – handlungstheoretische Zuordnungsversuche
	5.1 Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen
	5.2. Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkittund Segmentierung


