5. Die Kirchen als zivilgesellschaftliche
Akteurinnen —handlungstheoretische
Zuordnungsversuche

Unter handlungstheoretischer Perspektive geht es um das Frage, ob und wie
die Kirchen zivilgesellschaftliche Funktionen wie Dienstleistungen, Themen-
anwaltschaft, Wachterfunktionen, Selbsthilfe, Mittlerinnen, Solidarititsstiftung
wahrnehmen und als Orte der politischen Deliberation und der personlichen
Sinnstiftung ibernehmen (Strachwitz 2015: 51 und Strachwitz. / Priller / Trie-
be 2020: 174-182) sowie zivilgesellschaftliche Werte wie Respekt und Toleranz
sowie einen zivilen Umgang miteinander verwirklichen bzw. fordern.* Dar-
tber hinaus stellt sich die Frage, ob die Kirchen einen zivilgesellschaftlichen
Mehrwert in Form von Inklusion, Teilhabegerechtigkeit, Erzeugung von sozia-
lem Kapital u.a. generieren.

5.1 Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen

Die Forschung ist sich weitgehend einig, dass sich Kirchen auch handlungs-
logisch als zivilgesellschaftliche Akteurinnen beschreiben lassen (Borutta
200S: 5, RofSteutscher 2009: 22 f., Strachwitz 2015, Ohlendorf / Rebenstorf
2019: 38, Jager 2019, Hoyer 2020: 128, Wegner 2020: 317-320 und Schleifenbaum
2021:159-296). Die zivilgesellschaftlichen Prinzipien wie Freiwilligkeit, Selbst-
organisation und Gemeinwohlorientierung sind in hohem Maf$e mit christ-
lichen Grundiiberzeugungen vereinbar. Auch der Organisationsaufbau mit den
unterschiedlichen Ebenen von Landeskirchen, mittlerer Ebene und Kirchen-
gemeinden, die presbyterialen und synodalen Elemente und das kirchliche

31 Ichinkludiere im Folgenden die beiden Dimensionen des normativen und habituellen Verstind-
nisses der Zivilgesellschaft, wie ich sie auf S.16f. skizziert habe. Beide Dimensionen lassen sich
zwar beim Theoriekonstrukt, nicht jedoch in der nun folgenden Rezeption der Forschungslite-
ratur angemessen unterscheiden. Hier verweisen sie vielmehr wechselseitig aufeinander. Die Zi-
vilitit bezeichnet dabei die Grundhaltung fiir die entsprechenden Handlungsfunktionen.

63

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

Handeln weisen Ziige einer zivilgesellschaftlich agierenden Organisation mit
lokalen, regionalen und tberregionalen Organisations- und Partizipations-
strukturen auf. So besitzen die Kirchen aufgrund der hohen Zahl an Ehren-
amtlichen und der ortsgemeindlichen Strukturen beste Voraussetzungen fiir
einen aktiven Beitrag zur Sozialraumentwicklung.** Auf kirchengemeind-
licher Ebene konnen sich Einzelne im Rahmen einer Fille von ehrenamt-
lichen Gelegenheitsstrukturen einbringen und ihre lokalen und regionalen
Umwelten mitgestalten. Auf diese Weise tragen sie in den kleinraumigen
Lebenswelten zur Belebung von Zivilitat bei, was fiir den Politologen Thomas
Meyer eine zentrale Bedeutung der Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteu-
rinnen ausmacht (Meyer 2017). Denn in diesen kleinraumigen Lebenswelten,
in denen Menschen ihre Lebensbedingungen, oft auch ihre Probleme und
Sorgen kennen und teilweise auch teilen, wird Vertrauen gebildet und damit
der Ausgrenzung vorgebeugt,

swetl Verantwortung und Rechenschaft, Bekanntheit und Vertrautheit zur Regel
werden. Dazu konnen in unserer Gesellschaft die christlichen Gemeinschaften
und Biirger einen entscheidenden Beitrag leisten® (Meyer 2017: 118).

Auch der Soziologe und Zivilgesellschaftstheoretiker Ansgar Klein hebt her-
vor, dass Gemeinschaftsvorstellungen und ihre gelebte Praxis in den Kirchen
far das Gemeinwesen und die Gemeindepolitik sehr wichtig sind (Klein 2017:
191). Gerhard Wegner stellt fest, dass Kirchengemeinden durch soziales Enga-
gement im gemeindlichen Umfeld einen wichtigen Erfolgsfaktor ihrer Arbeit
neu entdecken (Wegner 2017: 171).

»Mit diesem Trend entwickeln sich Kirchengemeinden deutlich hin zu anderen
Partnern in der Zivilgesellschaft, gehen mit anderen Kooperationen ein und
entwickeln praktisch vor Ort Strukturen, die mit dem staatskirchlichen Erbe
nichts mebr zu tun haben, sondern Kirche als Kirche in der Gesellschaft und
nicht mebr als Kirche der Gesellschaft praktisch gestalten® (Wegner 2017: 171).

Wegner interpretiert diese Entwicklung auch als Kompensation des spur-
baren Riickgangs des Interesses an religioser Kommunikation in den Kirchen-
gemeinden und fragt an anderer Stelle, wie sich zivilgesellschaftliches Engage-

32 Hierauf haben Beitrige aus dem Sozialwissenschaftlichen Institut der EKD vielfach hingewiesen,
vgl. Wegner: 2019: bes. 293-296 und 2020 sowie explorative Studie von Ohlendorf / Rebenstorf
2019, ihre Zusammenfassung bei Rebenstorf 2020, den kompakten Uberblick von Rebenstorf /
Schendel / Wegner 2021 und Laimmlin 2022: 72-76 sowie Rebenstorf 2023.

64

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen

ment im Sozialraum als religidser Vollzug begreifen und praktisch vermitteln
lasst (Wegner 2020: 321-333).

Der Frage, wie Kirchengemeinden in den konkreten Sozialraumen zivil-
gesellschaftliche Funktionen austiben, geht die explorative Studie von Ohlen-
dorf und Rebenstorf nach (2019: bes. 229-238, vgl. Rebenstorf 2020: 114-119).
In der Studie werden finf verschiedenen Typen bzw. Cluster unterschieden,
mit denen sich die Funktionen von Kirchengemeinden in den lokalen Zivil-
gesellschaften differenzieren lassen: Kompensation, Integration, Intervention,
Moderation und Sozialisation.

Beim Typus der Kompensation treten Kirchengemeinden in die Aufgaben-
lacken, die z.B. durch kommunale Trager, kommerzielle Anbieter:innen oder
andere zivilgesellschaftliche Akteure:innen hinterlassen werden. Wichtig sind
hierfiir raumliche und personale Ressourcen. Diese Funktion ist primir in
schrumpfenden oder lindlichen Raumen relevant.

Die zweite Funktion wird als Integration bezeichnet und dient der Stirkung
des sozialen Zusammenhaltes durch unterschiedliche Aktionsformen (z.B.
Feste fir Zugezogene oder Einrichtungen wie ein Welt-Laden, ein Café oder
ein Mehrgenerationenprojekt).

Mit einer anwaltschaftlichen Funktion agieren Kirchengemeinden im Rah-
men des Typs der Intervention. Sie bringen sich aktiv mit eigenen Positionen
in lokale gesellschaftliche Diskurse ein, z.B.im Bereich von Stadtentwicklung,
bei Energie- und Umweltthemen oder dem Community Organizing oder im
Engagement fiir spezifische Gruppen wie Gefliichtete.

Eine Moderationsfunktion ist dem vierten Typ zuzuordnen. Kirchengemeinden
fungieren hierbei als Plattformen, die verschiedenen Initiativen und Mei-
nungen eine Stimme geben. Voraussetzung dafiir ist eine spezifische Offen-
heit und Gastfreundschaft der Kirchengemeinde, die sich u.a.in der Offnung
kirchlicher Raume ausdruckt.

Die fiinfte Funktion ist die Sozialisation. Sie zieht sich als integrale Funktion
durch alle vier anderen Typen. Kirchengemeinden bieten aufgrund ihrer auf
Ehrenamtlichkeit basierten formalen Leitungs- und Partizipationsstrukturen
vielfaltige Gelegenheitsstrukturen zum Erwerb von civic skills. Diese sind
relevant fur zivilgesellschaftliche Formen von Selbstorganisation, Interessen-
artikulation und Vernetzung. Sie werden durch die Zusammenarbeit in Krei-

65

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

sen und in Projekten und bei der Planung von Projekten vor allem in der
Begegnung mit Dritten jenseits innerkirchlicher Beziige und sozialer Milieu-
zugehorigkeit erworben. ,Solche Begegnungen und gemeinsame Arbeit dienen
der Vermittlung von Eigeninteresse und Gemeinwohl, sie sensibilisieren fir
andere Lebenswelten® (Rebenstorf 2020: 118) und tiben den herausfordernden
Umgang mit Alteritat. Hier sind besonders interreligiose Begegnungen hervor-
zuheben. Uber Kooperationsprojekte werden die civic skills in den Sozialraum
hineingetragen und entfalten dort Wirkung,.

Die finf Funktionstypen lassen sich hervorragend mit den oben aufgefiihrten
Funktionsbereichen von zivilgesellschaftlichen Akteur:innen nach Strachwitz
abgleichen (Strachwitz 2015: 51). So entspricht die kompensatorische Funk
tion der des Dienstleisters. Die Integration lasst sich mit dem Funktions-
bereich der Solidarititsstifterin vergleichen. Die Interventionsfunktion
taucht bei den Stichworten Themenanwilt:innen und Wachter:innen auf.
Die Moderationsfunktion ist dem Funktionsbereich der Mittler:innen zuzu-
ordnen. Das Sozialisationscluster findet sich als Querschnittsthema im Begriff
des Sozialkapitals wieder. Umgekehrt diirfte sich die Funktion als person-
liche Sinnstiftung und Ort erfahrener Selbstwirksamkeit durch alle Cluster
der Kirchengemeindestudie ziehen. Diese hohe Parallelitit weist daraufhin,
dass und wie sich Kirchengemeinden auch nach handlungslogischen Para-
metern als zivilgesellschaftliche Akteurinnen verstehen und einordnen lassen.

Im Rahmen von netzwerktheoretischen Untersuchungen wird deutlich, dass
viele Kirchenmitglieder in pluralen Bereichen der 6rtlichen Zivilgesellschaft
aktiv sind, schwerpunktmafig im sozialkaritativen Bereich (Roleder / Weyel
2019: 161-163). Dem Sozialraum bzw. dem Gemeinwesen und damit der Zivil-
gesellschaft vor Ort sind auch die verstarkten Kooperationsformen von ver-
fasster Kirche in Gestalt von Kirchengemeinden und der Diakonie bzw. Cari-
tas zuzuordnen. Kirche und Diakonie werden hier gemeinsam mit anderen
Kooperationspartner:innen zivilgesellschaftlich tatig (Lammlin / Wegner
2020 und Hubner 2023).

Uber die Kirchengemeinden hinaus benennt die Forschung auch andere
kirchliche Einrichtungen und Handlungsfelder mit zivilgesellschaftlichen
Funktionen. So hebt Klein die kirchlichen Akademien als wichtige Diskurs-
orte heraus, die als Ausdruck von ,Kirche in der Welt“ an den ,,Zonen des
Lernens und der Konflikte“ (Klein 2017: 192) wirken und sowohl als moderie-
rende Plattformen wie als Ort kirchlicher Anwaltschaft fungieren. Auch die
Kirchentage lassen sich als exponierte zivilgesellschaftliche Foren verstehen,

66

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen

auf denen politische Kultur, gesellschaftlicher Zusammenbhalt und solidari-
sches Verhalten gefordert wird. Auf diese Weise manifestiert sich — hier bezogen
auf die evangelischen Kirchentage — ,exemplarisch ein sich zivilgesellschaft-
lich verstehender, selbstbewusster Protestantismus® (Aus der Au 2017: 285) mit
sowohl sozialtheoretischen (Gemeinschaftsbildung und Sozialkapital, Renner
2020: 221-241) als auch bildungstheoretischem Charakter (Raume informellen
Lernens, Renner 2020: 253-272).

Im kirchlichen Bildungsbereich heben internationale Studien zur Kon-
firmandenarbeit hervor, dass diese zu wichtigen sozialen Werten beitragt
und insbesondere die Verpflichtung zu sozialem, ethischen und freiwilligen
Einsatz starkt (Petterson / Simojoki 2010 , Moos 2013: 198-201 und Schlag /
Greuter 2024). Es wird ,eine Diskurskultur iber grundlegende Fragen des
Menschseins und der Welt gelernt und eingeiibt [...], die von Respekt, Ver-
bindlichkeit, Toleranz und Rationalitat gepragt ist“ (Moos 2013: 200). Aktuell
wird daraus gefolgert: ,Die Konfirmandenarbeit liefert dann im besten Fall
einen grundlegenden Beitrag zur Orientierung in der Gesellschaft, zur Aus-
bildung einer reflektierten religiosen Identitat und zur Sensibilisierung des
Zusammenlebens — im Sinne der Forderung einer demokratischen Dialog-
kultur® (Schlag / Greuter 2024: 171).

Als weiteres Feld ist die internationale Entwicklungsarbeit der Kirchen zu nen-
nen (Markle 2012), deren inhaltliche Arbeit mit zivilgesellschaftlichen Wer-
ten korrespondiert und von den Entwicklungsdynamiken der internationalen
Zivilgesellschaft ebenso abhangig ist wie sie ihrerseits darauf Einfluss nimmt.
Zudem bringen sich internationale Dienste wie Okumene- und Missionswerke,
Facheinrichtungen fir Umweltfragen oder Frieden in Allianzen und Bind-
nisse mit anderen zivilgesellschaftlichen Akteur:innen ein und gestalten mit
ihnen gemeinsam offentliche Kampagnen (Jager 2019,141). Kirchliche Formen
der Selbstorganisation auf internationalen Ebenen wie der Okumenische Rat
der Kirchen, der Lutherische Weltbund oder die Konferenz Europaischer Kir-
chen tragen zur Infrastruktur der internationalen Zivilgesellschaft bei und
bieten den Kirchen die Moglichkeit, aktiv an der Ausformung der jeweili-
gen Zivilgesellschaften mitzuwirken (Anhelm 2017: 389 f. und Jager 2019: 141).

33 Vgl. exemplarisch den jahrlich von Brot fiir die Welt herausgegebenen ,Atlas der Internationa-
len Zivilgesellschaft’ www.brot-fuer-die-welt.de/themen/atlas-der-zivilgesellschaft/. Die Hervor-
hebung des zivilgesellschaftlichen Horizonts fiir die kirchliche Entwicklungsarbeit korrespon-
diert der staatlichen Wertschitzung von Religionsgemeinschaften fiir die entwicklungspolitische
Arbeit durch das Bundesministerium fiir wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung, vgl.
Grib / Ohlmann 2022.

67

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


http://www.brot-fuer-die-welt.de/themen/atlas-der-zivilgesellschaft/
https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.brot-fuer-die-welt.de/themen/atlas-der-zivilgesellschaft/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

Im Bereich kultureller Diversitit engagieren sich kirchliche Einrichtungen
und einzelne Akteur:innen gegen Rassismus in Kirche und Gesellschaft und
geschlechtliche Vielfalt (Vecera 2025) und , fiir eine Kirche der gelebten inter-
sektionalen Verbundenheit“ (Ceasar 2025).

Auch wenn kirchliche Organisationskulturen und Interaktionen aufgrund ihres
birokratischen Erbes, ihrer binnenkirchlichen Fixierung und ihrer Milieu-
verengung noch exkludierende Wirkungen aufweisen (generell und pauschal
Fischer 2008: 74, 92£., 138, 1511F., 162, 175 und 205; moderater Schleifenbaum
2021: 166-170, 186-188 sowie 191f.) und sich die Kirchen bzw. ihre Mitglieder
empirisch durchaus als Spiegelbild der politischen Kultur der Gesellschaft
inklusive der dort wirksamen Vorurteile und Ausgrenzungsmechanismen
erweisen — virulent vor allem im Bereich des Rechtspopulismus — (EKD 2022b:
240-259 und Laimmlin / Rebenstorf/ Weisheit 2023), so lassen sich die Kirchen
als Organisationen handlungstheoretisch deutlich den zivilgesellschaftlichen
Funktionen zuordnen. Angebote, Netzwerke und die Fahigkeit zur Selbst-
organisation sowie die offentliche, tiber private und kollektive Partikular-
interessen hinausgehende inhaltliche Orientierung sind zentrale Merkmale
des kirchlichen Handelns. Dies entspricht zudem dem protestantischen Selbst-
verstindnis. Kirchliche Akteur:innen sind aufgerufen, Welt mitzugestalten
und sich zu Themen der Teilhabe und Gerechtigkeit, Frieden und Umwelt
gesellschaftlich einzubringen.

»Dazu speist sich der zivilgesellschaftliche Impetus von Kirche aus einer Plurali-
tdt sakularer und religioser Motive nicht nur durch seine partizipatorische Art
der Selbstorganisation, sondern vor allem durch die normativ-gestalterische zivi-
lisatorische Kultur, die von ihm ausgebt“ (Anhelm 2017, 390).

5.2 Kirchen und Sozialkapital — zwischen Sozialkitt
und Segmentierung

Soziologische Untersuchungen haben vermehrt in den letzten 15 Jahren auf
forderliche Funktionen von Religion bzw. Religionsgemeinschaften fiir die
Zivilgesellschaft hingewiesen. Hintergrund ist die gewachsene Sensibilitat
und das gesteigerte Interesse an Religion im offentlichen Raum, die zwar
die wachsenden Sakularisierungseffekte im deutschsprachigen und gesamt-
europaischen Raum nicht abmildern, aber auf markante Art und Weise flan-
kieren (Gabriel 2022: 154-216). Dabei lag der Fokus auf der Rolle von Religions-
gemeinschaften als Agenturen fiir freiwilliges Engagement und Quellen von

68

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen und Sozialkapital — zwischen Sozialkitt und Segmentierung

Sozialkapital (Traunmdller 2009, 2014 und 2018, RofSteutscher 2009 und 2011
und Liedhegener / Werkner 2011, von Beymer 2015 sowie Arens et al. 2016 und,
speziell fir die Schweiz, Odermatt 2023).3

Unter Sozialkapital versteht man in Anlehnung an die von Robert Putnam
entwickelten Kategorien die Integration von einzelnen Individuen oder kol-
lektiven Gemeinschaften in ein groferes, umfassendes Gemeinwesen (Put-
nam 2001). Sozialkapital wird primar tiber seine produktive Funktion definiert.
Es handelt sich daher nicht um ein einheitliches, klar abgegrenztes Gebilde,
sondern um unterschiedliche strukturelle und kulturelle Phanomene, die
mit einem begrifflichen Bezugsrahmen erfasst werden (Traunmiiller 2008,
438-440 und Pickel/Gladbeck 2011). Die strukturellen Phainomene beziehen
sich auf unterschiedliche Interaktionsformen und lassen sich z.B. operatio-
nal iber Netzwerkanalysen darstellen. Die kulturellen Phanomene schlagen
sich vor allem im Vertrauen nieder, das sich zwischen Akteur:innen ausbildet
und soziale Riume verandert. Putnam unterscheidet zwischen sozialem ,,bo#-
ding“(gruppenintern, also homophil angelegtes) und ,, bridging“-Kapital (zwi-
schen verschiedenen Gesellschaftsgruppen Briicken bildend). Beide Formen
des Sozialkapitals hilt er fir die Integrationskraft der demokratischen Gesell-
schaft fir sehr wichtig. Dabei kommt dem zivilgesellschaftlichen Bereich
mit seiner Fille an Interaktionen sowie freiwilligen Assoziationen in Form
von Vereinen und anderen Organisationsformen eine zentrale Bedeutung zu.

wIn und durch die Partizipation in Vereinen und Netzwerken tiben Biirger kom-
munikative Fahigkeiten und demokratische Tugenden, sensibilisieren sich hin-
stchtlich einer allgemeineren Kollektivgutorientierung, entwickeln Sinn fiir das
Gemeinwobl, iiben sich in Toleranz und — ganz allgemein — in den Grund-
prinzipien demokratischer Entscheidungsfindung (Rofteutscher 2011: 133).

Die bonding-Funktion des Sozialkapitals ist allerdings ambivalent. So kon-
nen sich aufgrund von Exklusionsmechanismen gegeniiber anderen Grup-
pen soziale Spannungen verschirfen und das innergesellschaftliche Konflikt-
potential erhohen. Gesellschaftlicher Zusammenhalt wird dann gefahrdet,
nicht geférdert. Es kommt zu Segmentierungen innerhalb der Gesellschaft, bei
der sich kollektive Identititen aufgrund von spezifischen Markern voneinander
abgrenzen. Die Integrationsfunktion des Sozialkapitals im Sinne von bonding
lasst sich daher auch auf die dunklen Seiten der Zivilgesellschaft beziehen —

34 Eine kirchentheoretische Relecture und empirische Erweiterung der religionssoziologischen An-
satze hat Roleder unter der Netzwerkperspektive vorgelegt, vgl. Roleder 2020: 117-196.

69

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

auch Neonazigruppen vermogen zu integrieren und ein Gruppenbewusst-
sein zu schaffen. Eine eindeutig positive gesellschaftliche Integrationsfunktion
lasst sich daher nur beim briickenbildenden Sozialkapital veranschlagen. In
einer zunehmend heterogener werdenden Gesellschaft ist briickenbildendes
Sozialkapital nétiger denn je, um einen konstruktiven Umgang mit Differen-
zen und Alterititen zu iben und einen Raum zu schaffen, in dem man ohne
Angst verschieden sein kann.* Neben Vertrauen ist daher brickenbildende
Solidaritit das Signum fir die kulturellen Wirkungen von Sozialkapital in
der Zivilgesellschaft, die nicht nur raumlogisch, sondern auch handlungs-
logisch konturiert und damit gemeinwohlorientiert sind.

Der Begrift der Gemeinwohlorientierung umfasst die drei zentralen Dimen-
sionen Solidaritit und Hilfsbereitschaft, Anerkennung sozialer Regeln und
gesellschaftliche Teilhabe (Grab-Schmidt 2015, vgl. Hiebaum 2022). Was unter
Gemeinwohl zu verstehen ist, kann nicht aus einer Perspektive abschliefend
und fiir alle anderen Diskursteilnehmenden definiert werden. Die Begriffs-
bedeutung ist immer wieder neu diskursiv und in Anerkennung unterschied-
licher Perspektiven auszuhandeln (Bollongino 2023). Was die Kirchen dabei
einbringen konnen, ist nicht nur eine spezifisch inhaltliche Fillung aus ihrer
Perspektive, sondern das theologisch begriindete Vertrauen in die Gleich-
urspringlichkeit von Vielfalt der Individuen und Perspektiven und der Einheit
des gesellschaftlichen Lebens. Auf dieser Basis kann Verstindigung beginnen
und sich prozesshaft ereignen, ohne abgeschlossen werden zu kénnen oder
zu mussen (Herms 2010: 269-275 und Polke 2023). So kann deutlich werden,
dass Kirche in ihrem Beitrag zur Gemeinwohlorientierung mehr als Lobby-
arbeit leistet (Schaede 2011).

Zwischen Religiositat und aktiver zivilgesellschaftlicher Einbindung besteht
laut Traunmiiller generell ein positiver Zusammenhang. Kirchen und reli-
giose Organisationen stellen eine bedeutende Quelle der sozialen Ressour-
ce dar, die mit dem Begriff des Sozialkapitals bezeichnet wird (Traunmdller
2011: 139 ff.).% Er benennt drei Griinde, warum ein spezifisch religios kontu-
riertes, ,glaubensbasiertes Sozialkapital als wichtige Ressource fiir den sozia-
len Zusammenhalt einer Gesellschaft betrachtet werden kann.

35 Diese semantische Anspielung an das berithmte Diktum von Adorno, Politik sollte ,,den besseren
Zustand aber denken als den, in dem man obne Angst verschieden sein kann® (1969: 114), unterstreicht
die Bedeutung des utopischen Momentes im Begriff des briickenbildenden Sozialkapitals, der
nicht auf egalisierende Gleichférmigkeit, sondern auf konstruktiven Umgang mit Alteritit qua
Anerkennung ausgelegt ist.

36 Vgl. zur Theoriediskussion und zum Forschungsstand Odermatt 2023: 71-98.

70

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen und Sozialkapital — zwischen Sozialkitt und Segmentierung

Erstens sind Kirchen und kirchennahe Organisationen auf dem Feld von Kul-
tur, Sozialem und Bildung engagiert und erfillen hier eine grofle Zahl von
Aufgaben. Damit agieren sie als zentrale Akteurinnen und bilden Pfeiler der
Gesellschaft.

Zuweitens stellen Kirchen und religiose Einrichtungen wichtige Katalysatoren
zivilgesellschaftlichen Engagements dar. Sie bieten Gelegenheitsstrukturen,
in denen Menschen tber freiwilliges Engagement die Moglichkeit finden,
wichtige soziale Fahigkeiten einzutiben, die sie wiederum in andere, sikula-
re Bereiche der Zivilgesellschaft einflieen lassen. So konnen Kirchen — wie
andere Organisationen der Zivilgesellschaft auch — durch die Ausbildung
von ctvic skills als ,Schulen der Demokratie“ (Traunmiller 2011: 140) dienen.

Drittens bieten religiose Organisationen auch sozial benachteiligten und
marginalisierten Gruppen Engagementmoglichkeiten und damit aktive
gesellschaftliche Teilhabe. Im konfessionellen Vergleich bringen sich religio-
se Protestant:innen stirker zivilgesellschaftlich ein als Angehorige anderer
Religionsgemeinschaften. Eine hohe kirchliche Verbundenheit in Form von
haufigen Besuchen von Gottesdiensten und anderen Veranstaltungen korre-
liert mit einem groferen Freundesnetzwerk und vermehrten sozialen Inter-
aktionen (Traunmiuller 2008: 5f. und Pickel / Gladkirch 2011: 84f.).

Die netzwerktheoretischen Untersuchungen im Rahmen der finften EKD-
Mitgliedschaftsstudie bestatigen diese These.

»Kirchenverbundene Mitglieder sind im Vergleich zu Kirchenmitgliedern obne
regelmafSige Beteiligung im Durchschnitt deutlich haufiger in den karitativen
Einrichtungen der Netzwerkarbeit aktiv — beispielsweise im Tafelladen, im
Caritasverband, im Forderverein fiir ein Kinderheim, in Vereinen fiir chronisch
Kranke, Behinderte und ihre Angeborige, im DRK etc. Daraus resultieren tiber-
proportionale dichte Verkniipfungen zwischen der Kirchengemeinde und dem
sozialdiakonischen Bereich der Zivilgesellschafl“ (Roleder/Weyel 2019: 161£.).

Im Auswertungsband zur V. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung wird die
besondere Bedeutung des Sozialkapitals bzw. des zivilgesellschaftlichen Enga-
gements evangelischer Kirchenmitglieder als gesellschaftliche Ressource
bestatigt (Pickel 2015, vgl. Pickel 2014). Mitgliedschaft in der evangelischen
Kirche stellt laut Pickel positive Ressourcen fiir das gemeinsame Zusammen-
leben bereit und tragt damit zum gesellschaftlichen Gemeinwohl bei. Pickel
rechnet mit einem spezifisch religiosen Sozialkapital, das im Zusammenspiel

71

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

zwischen christlichen Werten, Gruppeneffekten im Rahmen des Engagements

mit anderen und der Kirchenmitgliedschaft besteht. Er ist davon tberzeugt,
»dass die evangelische Kirche ein wesentliches Ausmaf§ an ,Kitt fiir die Gesell-

schaft’ bereitstellt“ (Pickel 2015: 299), das gesellschaftlich unterschatzt wird.

»Die religiose und sozialethische Kommunikation im Horizont des Christen-
tums bindet offensichtlich Menschen an ein Interesse fiir das Gemeinwohl und
verpflichtet sie zu einem Einsatz fiir andere, was dann direkt Motivationen fiir
Engagement, nicht nur in der Kirche, sondern weit dariiber hinaus in der Poli-
ttk und anderen Bereichen in der Zivilgesellschaft bereitstellt“ (Wegner 2017:
172 im Anschluss an Pickel).

Die Zahlen der aktuellen 6. Kirchenmitgliedschaftsuntersuchung unter-
streichen diese Einschatzung. Der hohere Anteil des ehrenamtlichen Enga-
gements bei evangelischen Kirchenmitgliedern (46%) im Vergleich zu
Konfessionslosen (32%) sowie der hohe Anteil des ehrenamtlichen Engage-
ments beim Typus der Kirchlich-Religiosen deuten den gesellschaftlichen
Mehrwert der Kirche an (EKD 2023: 86f.). ,Kirchen sind zur Mitarbeit ein-
ladende Organisationen, die den sozialen Zusammenhalt empirisch nachweis-
bar wesentlich stirken® (EKD 2023: 92). Insofern ermoglichen die Kirchen tiber
ihre Strukturen freiwilliges Engagement als Starkung der Zivilgesellschaft.
Dariiber hinaus haben Kirchenmitglieder ein deutlich hoheres Vertrauen in
andere Menschen und gesellschaftliche Institutionen (z.B. Justiz, Bundestag,
politische Parteien u.a.) als Konfessionslose (EKD 2023: 92).

Diese affirmative These von der Kirche als Sozialkitt der Gesellschaft mit
ihren leicht apologetischen Untertonen wird jedoch durch andere Unter-
suchungen relativiert. So weisen mehrere Studien darauf hin, dass der hohe
Engagementgrad evangelischer Kirchenmitglieder im Vergleich zur katholi-
schen Kirche, Konfessionslosen oder anderen Religionsgemeinschaften mit
dem Organisationsgefiige und der Sozialstruktur zusammenhingen kann
(Ohlendorf / Sinnemann 2017: 154 u. 160 f. sowie Sinnemann 2022: 29). Dar-
tiber hinaus werden bei den binnenkirchlichen Interaktionen im Sinne
des bonding-Kapitals auch exklusive Effekte festgestellt. Das hier aufgebaute
Sozialkapital nitzt dabei auf den ersten Blick priméar den Menschen, die sich
aktiv in das Netzwerk einbringen. Dies wird vor allem im Blick auf Milieu-
verengung und Sozialstruktur geltend gemacht (Fischer 2008 und Rofteut-
scher 2009, vgl. zu den Ergebnissen der KMU 6 zum Verhaltnis von Religiosi-
tat und soziostrukturelle Ungleichheiten Kliaden / Wunder 2024). In beiden
Fillen dominiert die biirgerliche Mitte, was fiir Angehorige anderer Milieus

72

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen und Sozialkapital — zwischen Sozialkitt und Segmentierung

und sozialer Schichten exkludierend wirkt. Dies betrifft zum einen Personen
mit anderem Bildungsgraden und niedrigeren Einkommen, was auf den Dis-
kurs zum Thema Klassismus in der Kirche verweist (Mayert 2023 und Vece-
ra 2025), als auch Menschen mit Migrationshintergrund und Geflichtete
(Sinnemann 2022: 53-59).

Das Potential von Religionsgemeinschaften, auch Netzwerke tiber spezi-
fische Status- und Identititsgrenzen hinaus auszubilden und damit bricken-
bildendes Sozialkapital zu generieren, wird damit zum Lackmustest fir die
zivilgesellschaftliche Wirksamkeit der Kirchen (Traunmiiller 2014: 64 vgl. zur
Theoriediskussion und zum Forschungsstand Odermatt 2023: 71-98). Die Rede
von den ,dunklen Seiten® des Sozialkapitals (Odermatt 2023, 67) weist auf
die Ambivalenz hin, die Religionsgemeinschaften im Blick auf Sozialkapital
und gesellschaftlichen Zusammenhalt haben. Religionsgemeinschaften mit
einer exklusiven religiosen Identitat bzw. ein spezifisch fundamentalistischer
Religionstyp kénnen dem sozialen Vertrauen schaden und den gesellschaft-
lichen Zusammenhalt belasten (Pickel 2020 und Liedhegener 2023). Diese Pha-
nomene werden in empirischen Untersuchungen zu Kirchenmitgliedschaft
und politischer Kultur variantenreich bestatigt (EKD 2022 b und Lammlin /
Rebenstorf / Weisheit 2023).

Uber Netzwerkanalysen wird deutlich, dass von den binnenkirchlichen Inter-
aktionen auch weitere Beziehungsformen in die nachbarschaftlichen Raume
ausgehen.

»Kirche findet interaktional bereits an Orten wie Kindertagesstdtten, Choren oder

Nachbarschaftshilfen statt, die weit iiber die genuin kirchlichen Raume hinaus-
gehen. Hierin liegt ein grofles Potenzial, sich als Kirche und Zivilgesellschaft
gegenseitig zu bereichern® (Schleifenbaum 2021,192).

Kirchengemeinden weisen in ihrem Angebotsspektrum eine polyzentrische
Struktur auf, die unterschiedliche Formen von Partizipation und Nahe bzw.
Distanz ermoglichen. So halt die Netzwerkanalyse zur KMU V fest:

»Einige Kirchenmitglieder schaffen Verbindungen zwischen der evangelischen
Kirchengemeinde und anderen religiosen Gemeinschaften am Ort. Viele Kirchen-
mitglieder sind in vielfaltigen Bereichen der ortlichen Zivilgesellschaft aktiv. Die
kirchlich stirker Beteiligten sind im Durchschnitt auch zivilgesellschaftlich stér-
ker engagiert. Dieser Konnex betrifft vor allem den sozial-karitativen Bereich
der Zivilgesellschaft“ (Roleder / Weyel 2019: 63, vgl. 138-169).

73

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

Untersuchungen zur Sozialkapitalbildung in Kirchengemeinden als Akteurin-
nen im Gemeinwesen bestatigen Potenzial und Wirksamkeit fiir die Bildung
von grenziiberschreitenden Beziehungsmustern und Vertrauensbildungen,
insbesondere im Gemeinwesen (Horstmann / Park 2014). Als Dimensionen
gemeindlichen Sozialkapitals werden Kontaktnetzwerk und Gemeinschafts-
plattform, die 6ffentliche Dimension und die Verwobenheit mit dem Gemein-
wesen, kooperationsfordernde Werte und die Ermoglichung gemeindlicher
Teilhabe in pluralen Formen genannt (Horstmann / Park 2014: 2747). Im
Rahmen von ortlich verankerten Kirchengemeinden wirken Gelegenheits-
und Moglichkeitsraume von Partizipation und Engagement, die Chance als
zentraler Akteur vor Ort, die Vielzahl unterschiedlicher Sozialformen sowie
die Balance aus verlasslicher Prasenz und flexibler Beteiligung produktiv
zusammen (Horstmann / Park 2014: 48-50).

Einen sozio-theologischen Zugang unter dem Stichwort des Faith Capital
in Anlehnung an Diskussionen in Grofibritannien sucht Wegner, indem er
auf den Zusammenhang von religiésem Selbstverstindnis und sozial wirk-
samen Haltungen hinweist (Wegner 2019: 293-333, bes. 327-331).”” Wahrend
der Glaubensbegrift die prinzipielle Unverfiigbarkeit der Innenseite der reli-
giosen Erfahrung anzeigt, steht der Sozialkapitalbegriff fiir die sozial verob-
jektivierbare Auflenseite der entsprechenden Haltungen. Gedeutete Gottes-
erfahrungen bergen aufgrund ihrer Unverfiigbarkeit zugleich ein irritierendes
Moment. Gott wird damit zur Chiffre von Alteritit — und die Umstellung
von homophilen Normalititskonstruktionen auf Alteritatsanerkennung lasst
sich als Ausdruck einer spezifischen religiosen Kontur des sozialen Verhaltens
begreifen. Mit ,,Glaube“ wire dann die Motivation und Kraftquelle fir die
Umstellung auf eine ,,Gemeinschaft“ bezeichnet, die sich durch eine grofe-
re Offenheit, Heterogenitit und zugleich Integrationskraft ohne Exklusions-
effekte auszeichnet.

Dort, wo es den Kirchen gelingt, sich nicht nur auf eine kirchliche Binnen-
kultur zurtickzuziehen, sondern Bricken zu nicht-kirchlichen Akteur:in-
nen, Organisationen und Institutionen zu schlagen, sind sie starke zivil-
gesellschaftliche Akteurinnen (Schleifenbaum 2021: 18). Dies geschieht aber
nicht nur in lokalen Kontexten und Sozialriumen tber intensive Bindungen
in Gruppen und Kreisen einerseits sowie lockeren Beziechungen tber Projek-
te, Events und zu anderen Akteur:innen wie Vereinen oder Runden Tischen

37 Wegner umschreibt an anderen Stellen die Wirkung des christlichen Glaubens im Sozialraum
mit dem Begriff der Inszenierung des Christlichen (2021) und der Epiphanie im Sinne erschei-
nender Kraftfelder des Geistes (2023 und 2024).

74

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kirchen und Sozialkapital — zwischen Sozialkitt und Segmentierung

andererseits, sondern auch an den kirchlichen Orten jenseits der Kirchen-
gemeinde und nattrlich in den Bereichen der Diakonie. Im Rahmen der ver-
fassten Kirchen konnen insbesondere die dialogisch ausgerichteten Dienste
und Werke der Kirchen tber ihre Schnittstellen zu institutionalisierten Ver-
treter:innen anderer Religionsgemeinschaften, Kommunen und Land, der
Wirtschaft sowie der Zivilgesellschaft die zivilgesellschaftliche Wirkung der
Kirchen tber die Bildung von sozialem Briicken-Kapital stirken und damit
—als Nebeneffekt — zu Resonanz und Relevanz der Kirche und ihrer religiosen
Ursprungstradition innerhalb der Gesellschaft beitragen. Dies steigert sich in
dem Mafe, in dem sich die jeweiligen Vertreter:innen der unterschiedlichen
kirchlichen Organisationsebenen als Teil eines umspannenden kirchlichen
Netzwerkes begreifen und entsprechend agieren.

Auf eine weitere, kriteriologische Facette der zivilgesellschaftlichen Wirkung
macht aus politologischer Perspektive Thomas Meyer aufmerksam. Er weist
darauf hin, dass Kirchen und Religionsgemeinschaften nur in dem Mafle

»Foren, Fermente, Initiatoren und Energiequellen fiir eine lebendige Zivil-
gesellschaft” (Meyer 2017: 118) sein konnen, indem sie fir andere Kulturen
und kollektive Akteur:innen offenbleiben. Eine Riickbindung der jeweiligen
Angehorigen der Religionsgemeinschaften in eine hermetisch abgeschlossene,
homogene ethnische oder religiose Gemeinschaft erzeugt dagegen sozialen
Sprengstoft. In dieser Wirkung liegt die Ambivalenz von Religionsgemein-
schaften begriindet.

»Den grofSten zivilisierenden Wert entfalten zivilgesellschaftliche Initiativen dort,
wo ste Menschen, die sich in anderen Hinsichten — wie Religion, Abstammung
und Lebenskultur — unterscheiden, zu gemeinsamen sozialen, kulturellen, eth-
nischen oder politischen Zielen zusammenfiihren und damit die Solidaritit
zwischen thnen festigen und gegenseitige Anerkennung fiireinander als Ver-
schiedene einiiben® (Meyer 2017: 118).

Dieses utopische Moment eines zivilisierten Umgangs mit Diversitat setze
allerdings die handlungsleitende Unterscheidung zwischen unterschiedlichen
Ridumen bzw. Sphiren voraus. Meyer unterscheidet zwischen dem religio-
sen Raum der Kirchen selbst, den religionsneutralem Raum der Gesellschaft
und den sozialen Schauplitzen der zivilgesellschaftlichen Arena. Im religio-
sen Raum der Kirchen selbst kommunizieren und inszenieren die Kirchen
als Traditions-, Interpretations- und Handlungsgemeinschaften ihre Wahr-
heitsanspriiche. In den religionsneutralen Raum der Gesellschaft bringen
die Kirchen im Rahmen der staatsrechtlich garantierten Religionsfreiheit in

75

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen

diversen Offentlichkeiten ihr christliches Wirklichkeitsverstandnis im Sinne
glaubensbegriindeter Weltsichten und Handlungsmotive ein. Hier zehren
die Kirchen noch vom staatskirchlichen Erbe, finden sich zunehmend jedoch
sowohl religionspolitisch als auch kulturell als eine Religionsgemeinschaft
neben anderen wieder. In den sozialen Schauplatzen der zivilgesellschaft-
lichen Arena ringen die Kirchen als eine Organisation neben anderen um die
Fragen des guten, gerechten und friedlichen 6ffentlichen Zusammenlebens.

Diese Unterscheidung ist Teil der Modernisierungsprozesse, denen sich die
Kirche in forcierter Form seit Ende der 1960er Jahre ausgesetzt sieht. Diese
Modernisierung und die damit zusammenhangende Sakularisierung in Gestalt
der Ausdifferenzierung von Staat, Kirche und anderen gesellschaftlichen Teil-
bereichen Wirtschaft, Wissenschaft und Kultur ist mit paradox anmutenden
Effekten verbunden. Wihrend die kirchlich gebundene Religion als Sozial-
form abnimmt, wichst die Bedeutung religioser Netzwerke (von Beyme 2015:
230 und Pickel / Gladkirch 2011: 101). Die binnenkirchlichen religiésen Netz-
werkstrukturen ,drohen jedoch im Kontakt mit einer siakularisierten Gesell-
schaft einer immanenten Sikularisierung zu unterliegen® (von Beyme 2015:
230). Dies deckt sich mit der Beobachtung,

wdass zwar das Reden iiber Religion als gesellschaftlicher Faktor wieder
zugenommen hat, es gleichzeitig aber der Thematisierung der eigenen Religion
und Frommaigkert an gesellschaftlicher Akzeptanz, an sozialen Orten und nicht
zuletzt an den dafiir notwendigen individuellen Kompetenzen feblt. Denn
gegeniiber der dffentlichen Rede von Religion, auch von Religion als Faktor fiir
die individuelle Motivation und gesellschaftliche Orientierung ist eine signi-
fikante Sprachlosigkert im Blick auf die Thematisierung eigener Religiositat zu
verzeichnen® (Anselm 2020: 33).

Wo jedoch sozial 6ffentliche Erscheinungsformen des Christentums von der
individuellen Religiositit abgekoppelt werden, verlieren die 6ffentlich wirk-
samen Formen ihre Basis (Anselm 2020: 34). Wie sich religiose Sozialformen,
intersubjektive Artikulationsfahigkeit, o6ffentliche Wirksamkeit und Sozial-
kapitalbildung produktiv zueinander verhalten konnen, zeigt Schleifenbaum
in seiner Untersuchung zu den neuen kirchlichen Sozialformen der Fresh
Expressions of church und der Gemeinwesendiakonie (Schleifenbaum 2021:
207-280, bes. 220-227 und 256-262).

76

https://dol.org/10.5771/9783748967132-63 - am 02.02.2026, 07:06:13. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - - X


https://doi.org/10.5771/9783748967132-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	5. Die Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen – handlungstheoretische Zuordnungsversuche
	5.1 Zivilgesellschaftliche Funktionen der Kirchen
	5.2. Kirchen und Sozialkapital – zwischen Sozialkittund Segmentierung


