INTERVIEW

Julian Prugger und Nicki K. Weber

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing,
Organizing!«

Ein Gesprach mit Sally Haslanger

1. Einleitung

In den vergangenen Jahren gab Sally Haslanger als Philosophin und aktive
Feministin der kritischen Sozialtheorie und Philosophie immer wieder
bedeutende Impulse. In ihrem Frithwerk setzte sie sich vorwiegend mit
analytischer Metaphysik und Epistemologie auseinander. Zuletzt trat sie als
Vertreterin einer kritischen Theorie auf, die, von feministischer Philosophie
und Critical Race Theory informiert, die Urspriinge von Diskriminierung in
sozialen Praktiken und den zugrunde liegenden Strukturen der Wirklichkeit
untersucht. Im Juni 2023 hatten wir am Rande eines Workshops an der
Hochschule fur Philosophie Miinchen die Moglichkeit, mit ihr tber ihre
Arbeit zu sprechen.!

Haslanger selbst nennt drei Themen, die fur ihren Ansatz von zentralem
Stellenwert sind.? Sie geht erstens davon aus, dass unser Denken und unsere
Sprache an die materielle Welt ruckgebunden sind, was sie mit dem Begriff
Looping-Effekte beschreibt. Einerseits verandern wir die Welt des Sozia-
len, ausgehend von unserer Auffassung uber sie. Gleichzeitig beeinflussen
Denken und Sprache die materiellen Verhaltnisse, aber auch unsere Verstin-
digung uber und unsere Auffassung von den Dingen. Dieser Ansatz ist,
obwohl er etwa Geschlecht oder Rasse als soziale Konstruktionen begreift,
moderat realistisch.? So hat der Looping-Effekt fiir Betroffene reale Auswir-
kungen. Beispielsweise richten wir die soziale Welt dadurch, dass bestimmte
Menschen als einer Rasse zugehorig aufgefasst werden, so ein, dass sich
diese Menschen vor allem ausgehend von unserer Auffassung in dieser Welt
bewegen konnen. Dabei besteht die Gefahr, in eine kausale Schleife zu gera-
ten, die uns glauben lisst, dass die Welt unabhingig von unseren Konstruk-

1 Wir bedanken uns bei Anne Meuche (Hochschule fir Philosophie Miinchen) fiir die tatkriftige
Unterstiitzung bei der Ubersetzung und redaktionellen Begleitung des Interviews.

2 Haslanger 2021, S. 10-13.
3 Ebd., S.61.

Leviathan, 52.Jg., 1/2024, S. 134 - 159, DOI: 10.5771/0340-0425-2024-1-134

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 135

tionen besteht. Der dadurch entstandene »Anschein von Natirlichkeit«*
erschwert gesellschaftliche Transformationsbestrebungen.

Looping-Effekte fithren haufig zu epistemischen Irrtimern.> Hierbei han-
delt es sich um falsche Uberzeugungen von der Welt, die sich dadurch fest-
schreiben, dass sie die materielle Welt gestalten und von dieser wiederum
bestitigt werden. Die Beschreibung und Analyse der epistemischen Irrtiimer
bilden einen zweiten Schwerpunkt von Haslangers Theoriebildung. Aufbau-
end auf feministischen und antirassistischen Epistemologien, entwickelt sie
in ihren spdteren Arbeiten eine begriffssensitive und analytische Ideologie-
kritik.6 Aufgabe einer solchen ist es nach Haslanger, die Quellen der Irrtii-
mer aufzudecken und dadurch soziale Verinderung zu ermoglichen.

Drittens nennt Haslanger soziale Gerechtigkeit als Motiv, warum sie
sich in ihren Arbeiten mit Transformation und Ideologiekritik beschaftigt.
Dabei ist fiir sie keineswegs klar, wie soziale Gerechtigkeit auszusehen hat.
Dementsprechend mochte sie kein bestimmtes Bild einer sozial gerechten
Gesellschaft zeichnen. Als »nicht-ideale Theoretikerin«” geht es ihr vielmehr
darum, den normativen Schutzbereich des Privaten aufzubrechen, der von
rassistischen und patriarchalen Praktiken geprigt ist, die durch die erwihn-
ten Looping-Effekte entstanden und von epistemischen Irrtimern durchzo-
gen sind. Indem sie versucht, soziale Gerechtigkeit und soziale Transfor-
mation gemeinsam zu denken, verknupft sie moralisches mit politischem
Handeln. Das Aufbrechen des Privaten schafft Raum fiir die Entstehung
neuer, hoffentlich gerechterer Praktiken. Diese zu entwerfen ist aber nicht
Aufgabe der Philosoph*innen, sondern der politischen Praxis, so Haslanger.
Ihre Aufgabe als Theoretikerin sieht sie darin, der Praxis zuzuarbeiten und
ermoglichende Begriffe und Modelle zu entwickeln. In ihren neuesten Arbei-
ten, die Gesellschaften als komplexe Systeme beschreiben, ist es beispiels-
weise ihr Ziel, ein Modell anzubieten, dass die Moglichkeiten und Chancen
sozialer Transformation erklart und praktisch umsetzbar darstellt.

Haslanger selbst beschreibt ihre kritische Philosophie deshalb als amelio-
ratives Projekt,® was wir in diesem Kontext als inspirierende Antwort auf
die Frage nach dem Kritischen in philosophischer Kritik verstehen. Daniel
James definiert selbige als »Theorien, die Fragen der Art »Was ist X?« als
Fragen danach auffassen, was fiir Begriffe in Bezug auf ein bestimmtes
Phinomen wir im Lichte von Zielen haben sollten, die dem Kontext (femi-

Ebd., S.11.

Ebd.

Celikates et al. 2019.

Vgl. Haslangers Selbstbeschreibung im nachfolgenden Interview.

(SR B S

Fiir eine Diskussion des ameliorativen Ansatzes innerhalb der analytischen Philosophie vgl.
Pinder 2022.

Leviathan, 52.Jg., 1/2024

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

136 Julian Prugger und Nicki K. Weber

nistischer, antirassistischer) sozialer Bewegungen entnommen sind«.? IThre
Fragestellungen und ihr Denken sind also von der Pramisse geleitet, sozialen
Bewegungen theoretische Werkzeuge und Begriffsanalysen zur Verfiigung
zu stellen, um sie in ihrer politischen Arbeit zu unterstitzen. Sie schligt
etwa Definitionen von Frau, Gesellschaft, Ideologie oder strukturellem Ras-
sismus vor, mit der Absicht, »effektive Instrumente«10 fiir den von antiras-
sistischen und feministischen Bewegungen gefiihrten »Kampf gegen Unge-
rechtigkeit«!! beizutragen. Dieser ameliorative Ansatz bildet das Fundament
von Haslangers Weise, kritische Theorie zu betreiben.

Sie beriihrt damit implizit eine zentrale Frage kritischer Theoriebildung:
Was soll eine Theorie »tun«, um kritisch sein zu konnen? Was lisst ein
Schreiben und Theoretisieren kritisch werden? Fragen nach der Praxis und
normativen Rickbindung kritischen Denkens und Handelns sind ein standi-
ger Wegbegleiter kritischer Theoriebildung.1? Gegenwirtig wird diese Frage
unter anderem aus einer kolonialkritischen Perspektive aufgegriffen, wo
argumentiert wird, dass sich die Normativitatsbegrindung philosophischer
Kritik und kritischer Praxis vor allem auf Ideen und Quellen westlichen
Denkens stiitzt, diese legitimiert und alternierende Formen der Kritik aus-
blendet und negiert.!3

Die ameliorative Herangehensweise konnte in unseren Augen insofern
Abhilfe schaffen, als dass sie ihre Fragestellungen, anvisierten Probleme und
normativen MafSstibe nicht aus einer eurozentrischen Philosophiegeschichte
bezieht, sondern aus den sozialen Bewegungen, die konkret an der sozialen
Transformation arbeiten. Diese Bewegungen haben einen viel unmittelbare-
ren Zugang zu den Erfahrungen und Bedingungen von Diskriminierung und
Ausbeutung als (die meisten) kritische(n) Philosoph*innen. Deren Aufgabe
besteht nach Haslanger darin, auf die Fragen und Anliegen dieser Bewegun-
gen zu antworten. Kritische Philosophie leistet hier vor allem pragmatische
Kritik, indem sie politisch kontroverse Begriffe und Konzepte prazisiert, ihre
Bedeutung und Funktion konkretisiert und ihre Nitzlichkeit fir politische
Kampfe diskutiert.

Haslangers normative Riickbindung an soziale Bewegungen verstehen wir
auflerdem als impliziten Versuch, nicht wie andere kritische Philosophien
Gefahr zu laufen, zu einer rein akademisierten Praxis zu werden, die zwar
radikale kritische und politische Thesen vertritt, sich aber vor allem an
akademischen Zielvorgaben, Moden und Diskursen orientiert und auf diese

9 James 2021, S. 235.
10 Haslanger 2021, S. 68.
11 Ebd., S.72.
12 Jaeggi, Wesche 2009.
13 Allen 2019; Sonderegger 2019.

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 137

antwortet. Wie am Beispiel des akademischen Hypes um post- und dekolo-
niale Theorien deutlich wird, besteht das Risiko, dass kritische Begriffe und
Diskurse so ihren radikalen Impuls verlieren und ihnen lediglich ein wis-
senschaftsokonomischer Wert bleibt. Soziale Bewegungen profitieren dann
kaum noch von der Arbeit philosophischer Kritik. Zu fragen, wie kritische
Theorie soziale Bewegungen und ihre Anliegen unterstiitzen konnte, wiirde
deshalb eine Politisierung der kritischen Praxis sowie der akademisierten
Arbeit bedeuten, die helfen konnte, die Selbstreferenzialitit einiger akademi-
scher Diskurse aufzubrechen.

Gleichzeitig stehen ameliorative Projekte natiirlich auch vor verschiedenen
Herausforderungen. So muss sich erst erweisen, inwiefern sie tatsichlich
dazu geeignet sind, zu feministischen und antirassistischen Zielen beizutra-
gen. Aus theoretischer Perspektive bleibt der Anspruch ameliorativer Pro-
jekte zunichst nicht mehr als ein Versprechen. Dieses einzulosen wire —
im pragmatischen Sinne Haslangers konsequent weitergedacht — wiederum
Aufgabe sozialer Bewegungen. Nur sie konnen letztlich entscheiden, ob
eine Theorie ihren Anliegen niitzt. Ameliorative kritische Theoretiker*innen
wiren somit nicht nur hinsichtlich ihrer Fragestellung an die Ziele sozialer
Bewegungen gebunden, sondern miissten sich durch das Feedback und die
Kritik von Aktivist*innen immer wieder selbstkritisch riickversichern, ob
ihre Theorie ihren kritischen Anspruch tatsachlich erfillt.

Literatur

Allen, Amy 2019. Das Ende des Fortschritts: Zur Dekolonisierung der normativen Grundla-
gen der kritischen Theorie. Frankfurt a. M.: Campus.

Bauer, Martin 2023. »Good Luck!< Bericht zu den >Walter Benjamin Lectures< von Sally
Haslanger am 14., 15. und 16. Juni 2023 im Otto-Braun-Saal der Staatsbibliothek zu
Berlin«, in Soziopolis. Gesellschaft beobachten. https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:01
68-ssoar-87467-0 (Zugriff vom 25.01.2024).

Celikates, Robin; Haslanger, Sally; Stanley, Jason 2019. Analyzing Ideology. Oxford:
Oxford University Press.

Haslanger, Sally 2021. Der Wirklichkeit widerstehen. Soziale Konstruktion und Sozialkritik.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo 2021. Was ist Kritik? Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

James, Daniel 2021. »Nachwort«, in Sally Haslanger: Der Wirklichkeit widersteben. Soziale
Konstruktion und Sozialkritik, hrsg. v. James, Daniel, S.234-282. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Pinder, Mark 2022. »Is Haslanger’s Ameliorative Project a Successful Conceptual Enginee-
ring Project?«, in Synthese 200, 4, Artikel 334.

Sonderegger, Ruth 2019. Vom Leben der Kritik. Kritische Praktiken — und die Notwendig-
keit ihrer geopolitischen Situierung. Minster: Zaglossus.

Leviathan, 52.Jg., 1/2024

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-87467-0
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-87467-0
https://www.edition-assemblage.de/a-z/zaglossus/
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-87467-0
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-87467-0
https://www.edition-assemblage.de/a-z/zaglossus/

138 Julian Prugger und Nicki K. Weber

2. Interview

2.1 Sally Haslangers Weg zur Kritik

Sally, wie kamst Du zur kritischen Theorie, wo setzt Deine philosophische
Kritik an, und wie verbindest Du verschiedene Traditionen der Philosophie

und der Sozialwissenschaft, vielleicht sogar der empirischen Sozialwissen-
schaft?

Zur kritischen Theorie kam ich durch die feministische Theorie und die Cri-
tical Race Theory in den USA, ausgebildet wurde ich allerdings urspriing-
lich in der Tradition analytischer Metaphysik. Die Kritische Theorie der
Frankfurter Schule und die europiische kritische Theorie schiichterten mich
zundchst ein; ich hatte das Gefiihl, dass ich nicht tiber die Fihigkeiten
verfugte, mich damit auseinanderzusetzen. Aber ich war daran interessiert,
gender und race und, in geringerem MafSe, den Kapitalismus zusammenzu-
bringen, da ich mir sicher war, dass es sich dabei um die drei entscheidenden
sozialen Systeme handelt. Und dann hat mich Robin Celikates »gefunden«
und mich sehr behutsam an die kritische Theorie herangefiihrt.

Die analytische Sozialontologie empfand ich zunichst als befremdlich,
weil sie so individualistisch ist; im Gegensatz dazu fragt der Feminismus
nach Strukturen und Systemen. In meinem Versuch, feministische Theorie
zu betreiben, konnte ich mich daher nicht wirklich auf die metaphysische
Tradition und die Sozialontologie stiitzen. Ich musste daruber hinausgehen.
An dieser Stelle kam die Interdisziplinaritdt ins Spiel. Feministische Theorie
ist in den USA oft in separate Studienginge wie Frauen- und Genderfor-
schung oder Frauen-, Gender- und Sexualitatswissenschaften unterteilt. Die
Idee dahinter ist, dass wir Menschen aus verschiedenen Disziplinen zusam-
menbringen, um Phinomene wie gender und Sexualitidt zu untersuchen und
neue Methoden zu entwickeln, um tber diese Dinge nachzudenken, weil
die alten Methoden — ich spreche von der disziplindren Arbeit der 1980er
und 1990er Jahre — nicht funktionierten. Wir mussten neue Denkansitze fiir
Wissenschaft, Philosophie, Literatur, Soziologie etc. entwickeln. Ich wurde
also interdisziplinar, als ich begann, eine feministische Theoretikerin zu wer-
den.

Mir fiel es schwer, Fuf§ zu fassen, weil viele Philosoph*innen vieles von
dem, was ich tat, nicht fiir Philosophie hielten. Aber mit der Zeit konnte
ich meinen Hintergrund in Sprachphilosophie, Metaphysik und Erkennt-
nistheorie in das Denken uber gender einbringen und mich dann davon
beeinflussen lassen, wie in anderen Disziplinen, etwa den Geschichtswissen-
schaften, gedacht wird, und diese Erkenntnisse wiederum in die Philosophie
zuriickzubringen versuchen. Ich habe mich also auf das Modell gestiitzt, das
feministische Theoretikerinnen seit vielen Jahren verfolgen: Wir kommen

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 139

zusammen, entwickeln neue Instrumente und bringen sie dann in unsere
Disziplinen zuriick. Meine erste Begegnung mit der kritischen Theorie
machte ich eher mit der franzosischen kritischen Theorie: Althusser, Fou-
cault, Butler, de Beauvoir. Dies lag wohl daran, dass sie alle einen grofseren
Einfluss auf die feministische Philosophie hatten. Mit dieser Tradition war
ich also einigermafSen vertraut; und als ich 2015 als Spinoza-Professorin
nach Amsterdam ging, begann ich mich tatsichlich mit der kritischen Theo-
rie zu beschaftigen.

In einem Interview hat Axel Honneth kiirzlich betont, dass eine zu starke
Bindung an die etablierten Theorietraditionen der Kritischen Theorie die
Entwicklung eines kritischen Denkens, das sich aktuellen sozialen und poli-
tischen Fragen verpflichtet fiihlt, verbindert. Wiirdest Du dem zustimmen,
und konnen wir Deinen Ansatz als Versuch verstehen, unsere Perspektiven
auf die Krisen unserer Zeit zu aktualisieren?

Das ist eine ausgezeichnete Frage. Die erste Krise, mit der ich konfrontiert
wurde, war die Frage, wie man feministische Philosophie in einem von
Minnern dominierten akademischen Kontext betreiben kann. Das war zwar
keine spezifische Krise der Zeit, doch stand sie klarerweise in Verbindung
mit dem Umstand, dass wir Werkzeuge brauchten, um tuber Antirassismus,
speziell uber Rassismus gegeniiber schwarzen Menschen, nachzudenken.
Nicht nur das, wir brauchten Instrumente, um tber Kolonialismus, disabi-
lities und etwa Heteropatriarchat nachzudenken. In der Philosophie war
es damals schwierig, etwas zu finden, das diesen Zwecken diente. So wie
ich die kritische Theorie verstehe, entspringen ihre Fragen einer sozialen
Bewegung und nicht der Philosophie im traditionellen Sinne, wie das Leib-
Seele-Problem oder die Frage, wie wir etwas wissen konnen. Die Fragen,
auf die ich mich konzentrieren wollte, waren beispielsweise: Was ist Objek-
tivierung? Was ist Unterdrickung? Was ist eine soziale Struktur, und wie
funktionieren soziale Strukturen? Und das sind Fragen, die sich soziale
Bewegungen stellen.

Und ist Interdisziplinaritit ein Weg, diese Hindernisse zu iiberwinden?

Ja, ich denke, dass ein interdisziplinarer Ansatz wichtig ist, denn gender und
race, disabilities und Kolonialismus sind historisch spezifische Phanomene,
die sich im Laufe der Zeit entwickelt haben und deren Entstehungsprozesse
wir verstehen mussen. Deshalb brauchen wir Geschichte, Soziologie und
Politikwissenschaft, aber aus meiner Sicht auch Kulturwissenschaften und
Literatur. Dieses Hintergrundwissen ist wichtig, um die richtigen Werkzeuge
zu entwickeln. Ich bin mir nicht sicher, was die Krise unserer Zeit ist. Ich

Leviathan, 52.Jg., 1/2024

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

140 Julian Prugger und Nicki K. Weber

glaube nicht, dass es nur eine Krise gibt. Aber diese Fragen waren genau die
Fragen, die in einer Vielzahl von Befreiungsbewegungen auftauchten.

Kritische und postkoloniale Theorien lenken die Aufmerksamkeit auf die
Normativitit unserer Kritik. Sie weisen zum Beispiel darauf hin, dass die
Vorstellung eines kontinuierlichen Fortschritts in der Geschichte eine euro-
zentrische ist. Was ist die normative Grundlage Deiner Arbeit? Was treibt
Deine Gesellschaftstheorie und Deinen politischen Aktivismus an?

Nun, das ist schwer zu beantworten, denn ich bin nicht wirklich eine nor-
mative Theoretikerin. Ich beschiftige mich eher mit sozialer Ontologie und
sozialer Epistemologie. Ich stelle mir das in etwa so vor: Die Moraltheorie,
so wie sie mir beigebracht wurde, beginnt mit Handlungen, bei denen es
fur jeden offensichtlich ist, dass sie moralisch falsch sind. So ist es, glaube
ich, sehr breiter Konsens, dass sexueller Missbrauch und geschlechterspezi-
fische Gewalt falsch sind. Einige entwickeln nun Theorien daruber, was
diese Dinge falsch macht und warum sie falsch sind, aber es steht nicht
wirklich zur Debatte, dass sie falsch sind. Andere Beispiele sind extreme
Formen der Ausbeutung; auch hier besteht Einigkeit dartiber, dass diese
falsch sind. Wir mussen also nicht an einem theoretischen Punkt beginnen,
an dem die Menschen sich uneinig sind, und dann eine Grundlage schaffen,
um diese Uneinigkeit zu beseitigen. Stattdessen konnen wir dort ansetzen,
wo es bereits Ubereinstimmungen hinsichtlich der zentralen Fille gibt. Und
viele der Problemstellungen, mit denen sich soziale Bewegungen befassen,
beziehen sich auf Fille, in denen Einigkeit iiber die schwerwiegendsten Pro-
bleme besteht. Schwieriger wird es dann, wenn man dartiber hinausgeht und
beginnt, iber Losungen nachzudenken.

Ich bin eine anti-utopische, nicht-ideale Theoretikerin, daher sollten wir
meiner Meinung nach dort beginnen, wo viele kritische Theoretiker*innen
auch beginnen: bei der Verweigerung, dem »So nicht!«. Iris Marion Young
spricht von »Begehren nach Verweigerung« (desiring negation). Das Begeh-
ren ist im Kontext des Handelns wichtig, aber es ist so schwer, das zu
bekommen, was man begehrt, weil die Welt und die Gesellschaft uns
Zwinge auferlegen. Dieses Begehren nach Verweigerung, in Form von
einem »Lass mich frei sein« oder »Sag mir nicht, was ich tun soll«, ist
der erste Impuls. Naturlich sind nicht alle diese Verweigerungen gerechtfer-
tigt. In diesem Zusammenhang spreche ich oft tiber das Phinomen des
Jammerns. Kinder jammern zum Beispiel, wenn man ihnen sagt, dass sie
etwas nicht diirfen, und die Kinder antworten dann: »Oh, ich will aber!«
Mich interessiert, wie man etwas, das nur Jammern ist oder moglicherweise

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 141

ein Jammern sein konnte, in eine berechtigte Kritik und anschliefSend in eine
Forderung verwandelt.

Aber was macht eine Verweigerung zu einer berechtigten Verweigerung?

Die Frage ist nicht: Sind die Werte, die mir am Herzen liegen, die Art von
Entfaltung und Entwicklung, nach der ich mich sehne, objektiv begriindbar
oder nicht? Die Frage, die es zu beantworten gilt, lautet meines Erachtens:
Wie ldsst sich diese Art und Weise, auf die Welt zu reagieren, eben jenes
Begehren nach Verweigerung, erkenntnistheoretisch fundiert ausformulie-
ren, sodass man schliefflich an den Punkt kommt, an dem man eine legi-
time Forderung an diejenigen stellen kann, mit denen man kooperiert? Im
Vergleich zu realistischen Ansitzen handelt es sich dabei um ein konstruk-
tivistisches Verstindnis von Werten und Normen. Gleichzeitig ist es nicht
antirealistisch, da die Werte nicht nur eingebildet oder in unseren Kopfen
sind. Sie beruhen auf unserer Fahigkeit, auf die Welt reagieren zu konnen.
Wenn wir eine Art und Weise entwickeln, mit anderen in der Welt zu sein,
die wir kollektiv befiirworten konnen, die wir mit anderen ohne Zwang
verfolgen konnen, dann geht damit eine gewisse Objektivitat einher.

Hier besteht eine Verkniipfung zu empirischer Forschung und Wissen-
schaft. Denn politische Forderungen sollten auf empirisch fundierten Vor-
aussetzungen beruhen. Es ist falsch, zu verlangen, dass Frauen sexualisierte
Versklavte sein sollen, weil sie angeblich nicht in der Lage seien, rational
zu denken. Denn Frauen sind eindeutig in der Lage, rational zu denken.
Viele soziale Bewegungen, die ich ablehne, berufen sich auf empirisch fal-
sche Behauptungen uiber People of Color, iber Menschen mit Behinderung,
uber Frauen und so weiter. Wenn du deine Kritik also unter Berufung auf
Unwahrheiten entwickelst, diskreditiert das deine Beschwerde. Sie ist dann
nicht legitim.

Wie geht Deine Theorie mit der Spannung zwischen Objektivitit und situ-
iertem Wissen ums

Fur mich gibt es einen Unterschied zwischen situiertem Wissen und einem
kritischen Standpunkt. Wenn man tber die Kraft der Ideologie nachdenkt
und daruber, wie wir in einer Althusser’schen Weise dazu angerufen werden,
gemafd Praktiken zu handeln, die uns unterordnen, und uns mit ihnen zu
identifizieren, wird klar, dass unsere Erfahrung der Welt moglicherweise
verzerrt ist. Wenn man nur mit Menschen spricht, die, in den Worten Fou-
caults, gelehrige Korper (docile bodies) sind, tief in ihre soziale Position
eingeschrieben, dann ist ihr Wissen gegebenenfalls fiir bestimmte Aspekte
wichtig, aber nicht unbedingt kritisch. Aber das Begehren nach Verweige-

Leviathan, 52.Jg., 1/2024

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

142 Julian Prugger und Nicki K. Weber

rung entsteht auch bei denjenigen, die in Foucaults Sinne diszipliniert sind.
Es speist sich zum Beispiel aus einem doppelten Bewusstsein, manchmal
auch aus dem blanken Entsetzen, wenn etwas so schlimm geworden ist,
dass du es einfach nicht mehr akzeptieren kannst. In vielen Momenten
lasst sich nur noch sagen: »Nein, ich werde nicht weitermachen. Das ist
nicht in Ordnung fiir mich.« Das kommt selbst bei Menschen vor, die
diszipliniert ihren vorgesehenen Aufgaben nachgehen. Und genau hier liegt
der Ausgangspunkt fiir einen kritischen Standpunkt. Wissen ist also situiert,
aber nicht ausschlieflich situiert.

Der nichste Schritt besteht darin, sich an andere zu wenden, die sich
in der gleichen sozialen Lage befinden, und sie zu fragen: »Habt ihr auch
manchmal das Gefiihl, dass das alles totaler Schwachsinn ist?« oder: »Hast
du manchmal das Gefiihl, dass du es einfach nicht mehr aushalten kannst?«
In solchen Momenten kommt es zu einem Konstruktionsprozess, in dem
du anfangst, mit anderen zusammenarbeiten; und zwar solltest du dabei
mit moglichst vielen unterschiedlichen Menschen zusammenarbeiten, denke
ich. Die Beschwerde, die gemeinsam entwickelt wird, ist zundchst durch
die soziale Position bedingt, von der man ausgeht. So konnte es etwa dazu
kommen, dass du von der Position einer Person mit Behinderung aus mit
anderen Personen mit Behinderung zusammenarbeiten mochtest. Menschen
ohne Behinderung werden spater hinzukommen, aber du mochtest dich
zundchst mit denjenigen zusammentun, die sich hinsichtlich ihrer Verletz-
barkeit in der gleichen sozialen Position befinden. Aber innerhalb all dieser
einzelnen Positionen herrscht ja auch Diversitit, oder? Wer sich fiir die vul-
nerable Position von Menschen mit Behinderung interessiert, kann nicht nur
weifSe oder vermogende Menschen mit Behinderung betrachten. Es sind all
diejenigen zu betrachten, die aufgrund ihrer Behinderung derselben Vulnera-
bilitat ausgesetzt sind. Und das gilt in gleicher Weise fir andere vulnerable
Positionen.

Im Prozess der Entwicklung eines kritischen Standpunkts geht es zu einem
Teil also darum, durch Verweigerung eine belastbare Behauptung uber die
Vulnerabilitit von Menschen aufzustellen, die trotz ihrer Vielfalt dieselbe
soziale Position teilen. In einem weiteren Schritt geht es darum, mit anderen
zusammenzuarbeiten, die auf andere Weise vulnerabel sind. Das ist wichtig,
denn in einer Community mit Menschen mit Behinderung gibt es immer
auch schwarze oder iltere oder queere Mitglieder. Man muss herausfinden,
wie eine Vulnerabilitit mit der Vulnerabilitit einer anderen sozialen Position
zusammenhangt, um darauf aufbauen zu konnen. Ist damit ein Punkt von
Objektivitat erreicht? Moglicherweise ja.

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 143

Auf diese Weise wird den Menschen also bewusst, dass ibre Vulnerabilititen
soziale Probleme sind, die sie moglicherweise mit anderen teilen?

Die Arbeit von Jane Mansbridge und Alden Morris in Oppositional Con-
sciousness hilft an dieser Stelle weiter. Beide argumentieren, dass es zu
einem Moment kommen kann, in welchem die eigene Identitdt verdndert
werden muss, etwa von einer Frau zu einer Feministin, weil die Identitit
als Frau einen in diesem kritischen Projekt zurtickhalten kann: Sie zwingt
einen zu sehr in eine vorgegebene soziale Rolle. Der Wandel zur Kategorie
Feminist*in ist inklusiver, weil auch Minner Feministen sein konnen, nicht
wahr? Man diversifiziert also die Community und baut Allianzen auf, und
dann verbiindet man sich mit feministischen schwarzen Mannern und femi-
nistischen Arbeiter*innen. Durch sie kann sich eine Perspektive eroffnen,
die die Analyse der Vulnerabilitidten bereichert, denn manchmal ist es notig,
die Dinge von verschiedenen Seiten aus zu betrachten. Ich glaube, dass man
gelegentlich, um sich der eigenen Verletzlichkeit in vollem Umfang bewusst
werden zu konnen, wissen muss, wie es Menschen geht, die nicht auf die
genau gleiche Weise verletzlich sind wie man selbst. Es kann wichtig sein,
zu sehen, wie diese Allies (Verbiindete) einem helfen konnen, wie sie ihre
Erfahrungen schildern, und gleichzeitig auch selbst ihren Widerstand anzu-
erkennen. Als weifle Frau habe ich ein sehr tiefgreifendes und umfassendes
Begehren, mich Rassismus gegeniiber zu verweigern. Aber nicht, weil ich
von Rassismus betroffen bin, sondern weil ich Menschen liebe, die nicht
weif§ sind, und ich mich fir ihr Wohlergehen engagieren will; ich lebe mit
ihnen und kiimmere mich um sie, und deshalb mochte ich bei der Analyse
und Bearbeitung der Probleme, die Rassismus betreffen, hilfreich sein. Wir
bilden Koalitionen und engagieren uns politisch, wir organisieren uns.

Du sagst also, dass die Produktion von Identitdt Teil einer sozialen Bewe-
gung und vielleicht auch die Voraussetzung fiir Veranderungen ist? Dass es
darum gebt, sich selbst zu verandern, neue Subjekte zu schaffen?

Ja, ich denke, das ist eine Moglichkeit, neue Subjekte zu schaffen. Identi-
tat ist ein sehr umstrittenes Wort in der aktuellen feministischen Theorie,
der antirassistischen Theorie, der Queer-Theorie ... Aber ich glaube, dass
es transformativ ist, wenn zumindest ein Teil der eigenen Identitdt in der
sozialen Bewegung begriindet ist. Denn es gibt einem ein ganz neues Gefiihl
fiir die Verbiindeten und die eigenen Leute, sodass die Normen, auf die man
reagiert, andere sind. Die Vorstellung, eine »gute Frau« zu sein, steht einem
hingegen im Weg. Ich will keine gute Frau sein, aber ich will etwas Gutes
sein. Und deshalb ist es vielleicht der richtige Weg, eine gute Feministin zu
sein.

Leviathan, 52.Jg., 1/2024

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

144 Julian Prugger und Nicki K. Weber

2.2 Soziale Bewegung, Transformation und die Rolle der Theoretikerin

Soziale Bewegungen scheinen fiir Deine Theorie von entscheidender Bedeu-
tung zu sein. Sie sind die Hauptakteurinnen sozialer Transformation. Siehst
Du ihre Aufgabe eber darin, an Regierungen und politische Parteien zu
appellieren, oder darin, neue soziale Praktiken zu schaffen?

Im Grunde sind soziale Praktiken meines Erachtens erlernte Verhaltensmus-
ter, die es uns ermoglichen, uns als Mitglieder einer Gruppe bei der Produk-
tion, Verteilung, Verwaltung, Erhaltung oder Beseitigung von Ressourcen
zu koordinieren. Zu den Ressourcen gehoren materielle Ressourcen wie
essbare Dinge, aber auch Zeit und Wissen. Die Koordinierung im Zusam-
menhang mit Ressourcen wird durch die gegenseitige Reaktion auf das
Verhalten des Anderen und die betreffenden Ressourcen moglich. Dieses
gegenseitige Reagieren hiangt von offentlichen Interpretationsinstrumenten
ab, einer Reihe von geteilten Bedeutungen oder kulturellen Schemata. Ich
nenne die Sammlung dieser Bedeutungen die kulturelle Techné. Diese kultu-
relle Techné ist ein offentliches Koordinationsinstrument, dhnlich wie die
Sprache.

Wenn wir eine Praxis ausiiben, ziehen wir 6ffentliche Schemata und Logi-
ken heran, um unsere Erfahrung zu interpretieren. So sagt uns eine mogliche
Logik beispielsweise: »Okay, das ist es, was du fithlen musst« oder »Das
ist es, was du tun musst«. Wir interagieren mit den Ressourcen so, wie es
uns die Schemata vorgeben, und das verstarkt die Schemata wiederum: Wir
verandern die Welt so, dass sie dem entspricht, wie sie laut der Schemata
sein sollte. Explizite Regeln und Gesetze sind ebenfalls Teil der kulturellen
Techné. Aber Schemata und verschiedene Logiken sind nicht nur formal
oder explizit, sie beinhalten auch Annahmen dariiber, was eine Frau zu
tragen hat, wie das Haar zu frisieren ist oder wer zuerst durch die Tur geht.

Die kulturelle Techné umfasst ein sehr breites Spektrum an Dingen. Dazu
gehoren Konzepte wie die bindre Kodierung von Geschlecht und alle damit
verbundenen Regeln, rassifizierende Kategorien und die Logiken, wie diese
Kategorien anzuwenden sind und wie man auf solche Kategorisierungen
reagieren sollte. Wenn wir versuchen, uns mit anderen Menschen abzustim-
men und mit ihnen zu interagieren, konnen wir nicht bei null anfangen.
Jedes Mal, wenn wir versuchen, mit jemandem zu interagieren, brauchen
wir Konventionen, Normen und Erwartungen. Denkt zum Beispiel an ein
Essen. Wann ist das Abendessen? Ist es mitten am Tag oder am Abend? Was
fir Dinge gibt es zum Abendessen? Eine flissige Interaktion setzt so viel
voraus!

Aber wir missen nicht einmal dariiber nachdenken oder es abwigen.
Ich sage einfach: »Willst du zum Abendessen kommen?« und du sagst zu,
und es ist klar, dass ich dir nicht um sieben Uhr morgens Misli geben

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 145

werde. Wir interagieren und koordinieren uns also, denn wir kennen die
Bedeutungen des Konzepts Abendessen und wissen, zu welcher Tageszeit es
Abendessen gibt und was ublicherweise abends gegessen wird. Aufgrund der
Techné konnen wir interagieren.

Aber wenn die kulturelle Techné uns um Ressourcen herum organisiert, was
genau sind dann Ressourcen?

Im Falle einer Mahlzeit konnten wir mit essbaren Dingen beginnen, aber
nicht alles, was essbar ist, ist eine Mahlzeit. Wir haben Traditionen und
Kulturen, die aus den essbaren Dingen Lebensmittel fur eine Mahlzeit aus-
wihlen, und wir haben Konventionen dariiber, wann und wo wir essen. Das
Essbare wird zu einer Ressource, wenn es in die Kultur aufgenommen wird,
und wir organisieren uns durch Praktiken um die Ressourcen herum.

Die Problematisierung der kulturellen Techné hdngt mit einer Verdnderung
der Ressourcen zusammens?

Ja, dadurch konnen sich die vorhandenen Ressourcen verandern. Wenn man
etwa nichtbinar ist oder sich fiir die Befreiung von binaren Geschlechterord-
nungen einsetzt, merkt man das: »Oh, wir konnen uns jetzt nicht effektiv
organisieren, weil es keine Toiletten gibt, aufler einer Herrentoilette und
einer Frauentoilette. Wir miissen eine neue Toilette bauen.« Wenn also die
Koordination zusammenbricht, etwa weil Menschen auf Toiletten gehen,
die nicht fiir sie gemacht sind, tragt dies dazu bei, dass die Geschlechter-
trennung als falsch erkannt wird. Und so geht es weiter und weiter. Aber
manchmal interagiert man auch mit den Ressourcen. Ich bin etwa Veganerin
und organisiere eine Veranstaltung an der Universitit, bei der es nur veganes
Essen gibt. Und vielleicht denken die Gast*innen dann: »Oh, das schmeckt
ziemlich gut. Ich dachte immer, Veganer*innen essen nur Kaninchenfutter,
aber nein, das kann ich mir so auch fiir mich vorstellen.« Ich musste mich
nicht auf ein Gespriach einlassen, um sie umzustimmen. Ich musste kein
neues Konzept einfithren. Die Wirkung trat ein, indem ich das Angebot
an Lebensmitteln verinderte, also indem ich die materiellen Bedingungen
verianderte. Das ist eine sehr einfache Idee, aber ich versuche, die Sache
mithilfe des Beispiels Lebensmittel einfach zu halten, denn Lebensmittel sind
einfach.

Man kann also auf verschiedene Weise in die gesellschaftlichen Verhalt-
nisse eingreifen. Es ldsst sich zum Beispiel kulturell oder materiell inter-
venieren. Eine weitere Strategie besteht darin, eine wichtige Person zu
uberzeugen und deren Meinung zu dndern, eine*n Richter*in oder eine*n
Anwilt*in oder eine andere einflussreiche Person beispielsweise. Diese Per-

Leviathan, 52.Jg., 1/2024

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

146 Julian Prugger und Nicki K. Weber

son konnte die Macht haben, die Techné zu dndern. Das ist jedoch nicht
immer sehr effektiv, wenn es isoliert geschieht. Eine Elite davon zu tiberzeu-
gen, etwas zu andern, funktioniert eher, wenn es eine soziale Bewegung
gibt, die bereits vor Ort tatig ist. Massachusetts war der erste Staat, der
die Ehe fur alle eingefithrt hat. Manche Leute denken: Ach ja, das war der
Supreme Juridicial Court! Aber die Anwalt*innen hitten niemals erfolgreich
sein konnen, wenn es nicht bereits eine soziale Bewegung gegeben hitte, die
die Normen der Ehe infrage gestellt hatte. Ich denke also, dass es manchmal
Leute gibt, die etwas bewirken und Gesetze dndern konnen. Aber dies ist
fast immer nur dann effektiv, wenn soziale Bewegungen zuvor daran gear-
beitet haben, diesen Raum tiberhaupt erst zu offnen. Es reicht nicht aus,
einfach nur zu denken, dass man das Gesetz dndern und alles besser machen
kann. Eine formale Anderung von Gesetzen und Politik ist hilfreich, aber sie
wird nur dann die gewtinschte Art von Verdnderung bewirken, wenn sie mit
einer sozialen Bewegung verbunden ist.

Welche Rolle spielt der Zustand unserer demokratischen Institutionen in
Deiner Theorie des sozialen Wandels? Besteht ein Bedarf an mebr direkter
Demokratie, einfach weil die Aktivist*innen vor Ort besser iiber die Not-
wendigkeit und die Form des sozialen Wandels informiert sind?

Ja, ich glaube definitiv, dass es mehr direkte Demokratie und eine bessere
reprasentative Demokratie geben sollte. Ich befiirchte, dass Macht korrum-
pierend sein kann und wir darum in gewisser Weise Kontrolle dariiber
haben miissen, wer wen vertritt. Direkte Demokratie kann anspruchsvoll,
zeitaufwindig und kompliziert sein, vor allem wenn es um grofle Organisa-
tionen und Staaten geht.

Aber zumindest in den Vereinigten Staaten leben wir nicht mehr in einer
Demokratie. In den USA herrscht eine Plutokratie, und Geld kontrolliert
alles. Aufgrund meiner historischen Situiertheit fallt es mir deshalb etwas
schwer, zu erkennen, wie man eine echte Demokratie realisieren kann. Wie
wollen Sie die Plutokratie vermeiden? Die Reichen kontrollieren die Medien
und das Bildungswesen, und das hat einen enormen Einfluss auf die Wih-
ler*innen; all das ist so tiefgreifend und allgegenwartig. Diese Menschen
tun alles, um an der Macht zu bleiben, und sie haben die Moglichkeit,
Richter*innen und Gesetzgebung zu beeinflussen, die sie in dieser Macht
bestiarken. Ich bin zunehmend skeptisch, was das Funktionieren der Demo-
kratie in der gegenwirtigen gesellschaftlichen Formation angeht. Aber wenn
ich eine ideale Theoretikerin wire, dann wiirde ich auf eine viel direktere
Demokratie drangen.

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 147

Konnten wir direkte Demokratie nicht nur als ein formales und institutio-
nelles Verfabren verstehen, sondern vor allem als ein Wissen dariiber, dass
ich etwas verandern kann, dass ich hier und jetzt Handlungsmacht habe, um
Gesellschaft mitzugestalten? Das wire der Anfang, und dann brauche ich
Institutionen, die diesen Wandel durchsetzen.

Einer der Knackpunkte beim sozialen Wandel ist, dass man ihn nicht allein
erreichen kann. Man muss sich mit anderen zusammentun. Voraussetzung
dafiir, dass das funktioniert und man effektiv zusammenarbeiten kann, ist
aber ein Gestaltungsprozess. Dazu gehoren auch Konflikte, die uns nicht
immer nur positiv beeinflussen. Wir miissen fortlaufend Fahigkeiten entwi-
ckeln, wie die Fihigkeit zur Selbstkritik, die Fihigkeit, Kritik an eigenen
etablierten Praktiken zu tiben, sowie die Fahigkeit, Kritik anzunehmen.

Ich habe eine Doktorandin, Sonia Pavel, die an einer kritischen Theorie
der Bildung arbeitet. Wie Althusser argumentiert, ist Bildung ein entschei-
dender ideologischer Staatsapparat. Sie ist einer der wichtigsten Orte der
Interpellation. Kritische Theoretiker*innen miissen daher untersuchen, was
im Bildungswesen auf allen Ebenen gelehrt wird, und zwar sowohl mit
Blick auf Inhalte als auch auf Fihigkeiten. Konnen Schulen Fihigkeiten
zur Ideologiekritik vermitteln? Wie wiirde das aussehen? Oder ist es unver-
meidlich, dass die staatlich geforderte Bildung die Biirger*innen immer
dahingehend indoktriniert, die vorherrschenden sozialen Rollen auszufiillen,
beispielsweise lehrt, ein*e Manager*in oder ein*e Arbeiter*in zu sein? Eine
kritische Bildungstheorie wiirde fordern, dass wir die Menschen darauf vor-
bereiten, Teil von sozialen Bewegungen zu werden und die Projekte der Kri-
tik ernst zu nehmen, sowohl in Bezug auf Selbstkritik als auch auf Kritik an
den bestehenden Strukturen. Sie wiirde aber ebenso die fir Zusammenarbeit
und den Aufbau von Institutionen auf verschiedenen Ebenen notige Bildung
beinhalten.

In seinem Essay Fragmente einer anarchistischen Anthropologie identifiziert
David Graeber Schliisselmerkmale der anarchistischen Transformation, die
uns an Deine Theorie und Praxis erinnern. Zum Beispiel liefert die anarchis-
tische Forschung Werkzeuge fiir soziale Bewegungen statt avantgardistischer
Theorien aus dem Elfenbeinturm. Wie anarchistisch ist Deine Theorie?

Also, ich bin keine Anarchistin (lacht). Durch meine Erfahrung in den Verei-
nigten Staaten denke ich, dass es in mancher Hinsicht nicht das Schlechteste
ist, einen Rechtsstaat zu haben. In den USA gibt es Menschen mit Maschi-
nengewehren, die vulnerable gesellschaftliche Gruppen niedermihen konn-
ten, und nur ein Staat kann solche gefihrdeten Communitys vor dieser Art
von Gewalt schiitzen. Wir brauchen Zwangsmafinahmen, denn diese Leute

Leviathan, 52.Jg., 1/2024

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

148 Julian Prugger und Nicki K. Weber

wollen meiner Meinung nach weder zuhoren noch sinnvolle Gesprache mit
denen fihren, auf die sich ihr Hass richtet. Aber es besteht immer noch die
Hoffnung, dass wir dieses Maf$ an Staatsgewalt und Kontrolle irgendwann
nicht mehr brauchen und wir viel harmonischer zusammenleben konnen.
Wie wiirde der Staat unter diesen Umstinden aussehen? Ich weifd es nicht.
Vielleicht miisste es eine Justiz geben, um Streitigkeiten zu schlichten. Ich
verstehe mich als nicht-ideale Theoretikerin, und als solche kann ich dazu
nur sagen, dass die Art von Institutionen, die wir gegenwartig haben und
die zukiinftig akzeptiert werden, pfadabhingig ist. Es geht darum, welche
historischen Traditionen wir mitbringen und wie wir hierhin gelangt sind.
Das ist auch fur den Postkolonialismus wichtig. Im Kolonialismus und
ebenso im Postkolonialismus dachten die okonomisch Herrschenden, sie
wussten Bescheid, wie die Dinge zu sein haben. Sie dachten sich: »Wir
werden euch sagen, wie euer Staat aussehen soll oder wie eure Rechte ausse-
hen sollen.« Als Vertreterin eines konstruktivistischen Modells denke ich,
dass Gerechtigkeit nur erreicht werden kann, wenn die Menschen mit ihrer
lokalen, geschichtlichen Perspektive und ihren Traditionen und Beziehungen
dartiber nachdenken, wie sie fruchtbar zusammenleben konnen.

Soziale Bewegungen sind nicht nur progressiv, sondern weisen auch regres-
sive Ziige auf. Welche Bedingungen miissen sie erfiillen, um als Akteurinnen
der Transformation zu gelten? Und was ist die Verantwortung der kritischen
Theoretiker*in gegeniiber den Artikulationen und Forderungen der sozialen
Bewegungens

Das ist eine grofSartige, eine sehr schwierige Frage. Wie bereits erwihnt,
denke ich, dass wir in diesem Prozess, durch den wir und soziale Bewegun-
gen eine Forderung entwickeln, sicherstellen miissen, dass die Forderung
nicht auf falschen empirischen Annahmen basiert. Und das ist aus meiner
Sicht eine absolute Grundvoraussetzung dafiir, dass wir die entsprechende
Bewegung tiberhaupt ernst nehmen konnen. So konnen wir viele Bewegun-
gen als illegitim bezeichnen, weil sie einfach nur Fake News oder Ligen
produzieren oder weil sie alten Mythologien nachhingen.

Meiner Ansicht nach sind unsere Werte, die am weitesten verbreitet sind,
unbestimmt, etwa Gerechtigkeit, Respekt, Gegenseitigkeit. Diese konnen
auf viele Arten bestimmt werden. Das ist gut, denn so konnen wir die
unbestimmten Werte miteinander teilen und gemeinsam versuchen, heraus-
zufinden, wie wir sie besser bestimmen konnen. Wenn wir also mit so etwas
wie gegenseitigem Respekt arbeiten, mussen wir einen Weg finden, ihn zu
konkretisieren. Es gibt ja keine Moglichkeit, dir Respekt zu erweisen, ohne
den sozialen Kontext einzubeziehen: Spreche ich laut oder leise? Setze ich

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 149

einen Hut auf oder nehme ihn ab? Sitze ich auf einem Stuhl oder auf dem
Boden? Was tue ich, um meinen Respekt zu zeigen?

Aber wir konnen diese unbestimmten Empfindungen auch als Anknip-
fungspunkte bei der Entwicklung unserer begehrenden Verweigerung nut-
zen, wir konnen etwa darauf bestehen, dass dies keine Reziprozitit ist,
dass dies kein Respekt ist und so weiter. Und so schreitet man voran, von
diesen sehr unbestimmten bis hin zu den bestimmten Formen der Wertschat-
zung und Praktiken der Wertschitzung. Eine Sache, die kritische Theoreti-
ker*innen machen konnen, ist also, die erste Ebene der Praxis zu entlarven,
die besagt: »Oh, das ist das, was Respekt ist, und so muss ich ihn zeigen.«
Kritische Theorie entlarvt die Verdinglichung und Naturalisierung von Ver-
haltensweisen und eroffnet den Raum, neue Wertbestimmungen in Betracht
zu ziehen.

Handelt es sich also um eine Art immanente Kritik, die die Legitimitdt einer
Idee auf der Grundlage der immanenten Konsistenz dieser Idee untersucht?

Nun, es ist insofern immanent, als es den unbestimmten und den konkreten
Wert und eine Geschichte dazu gibt. Es geht also um eine Art Genealogie:
Wie wurde etwas zu einer Art und Weise, Menschen zu respektieren? Man-
che Leute denken zum Beispiel, dass wir Frauen respektieren sollten, wenn
sie zu Hause bleiben und sich um die Kinder kiimmern. Aber wie sind
sie denn dazu gekommen? Es gibt also eine Art genealogischen Prozess,
der untersucht, wie und warum etwas entstanden ist, und der auch eine
Reflexion iiber das Verstindnis und die Empfindungen beinhaltet, die mit
Anerkennung, Respekt, Gerechtigkeit oder Solidaritit einhergehen. Es ist
wichtig, vom »gesunden Menschenverstand« Abstand zu nehmen und zu
fragen: »Sollte es wirklich so sein?«

Immanente Kritik ist auch dann niitzlich, wenn die Menschen sich iiber
die Bestimmung der unbestimmten Werte uneinig sind. So gibt es christli-
che und muslimische Menschen, die viele unbestimmte gemeinsame Werte
haben, die sie aber auf sehr unterschiedliche Weise bestimmen. Daher ist
es hilfreich, jemanden zu haben, der wiederum Teil dieser Tradition ist, der
ein Gefuhl fur die Empfindungen hat, die mit ihr einhergehen, und gemein-
sam mit anderen iiber die Art dieses Konflikts nachdenken kann: Gibt es
wirklich einen Wertekonflikt oder bringen wir unsere gemeinsamen Werte
auf unterschiedliche Weise zum Ausdruck?

Kritische Theoretiker*innen konnen Teil dieses Prozesses sein, denn kri-
tische Theoretiker*innen konnen sowohl die genealogische Untersuchung
einer Praxis unterstutzen als auch Moglichkeiten schaffen, tiber den Teller-
rand zu schauen. Ich denke, dass die kritische Sozialwissenschaft ebenfalls
wertvoll sein kann. Eric Olin Wright argumentiert, dass es in der kritischen

Leviathan, 52.Jg., 1/2024

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

150 Julian Prugger und Nicki K. Weber

Sozialwissenschaft nicht um das Jonglieren mit Zahlen gehen sollte, weil
quantitative Forscher*innen nicht von Werten wie Emanzipation, Gerechtig-
keit oder Freiheit geleitet sind. Deshalb stellen sie nicht immer die richtigen
Fragen. Kritische Theoretiker*innen miissen sich mit empirischen Wissen-
schaften auseinandersetzen und die Leute dazu bringen, andere Fragen zu
stellen. Vor einiger Zeit haben sich die Sozialwissenschaften zum Beispiel
mit dem Thema Scheidung beschiftigt, und ein GrofSteil der Forschung
konzentrierte sich auf negative Auswirkungen fiir Kinder von geschiedenen
Eltern. Aber feministische Sozialwissenschaftler*innen fragten: »Was ist die
Referenzgruppe?« Die Studien verglichen Scheidungskinder mit Kindern
in gliicklichen Familien. Sobald Scheidungskinder mit Familien verglichen
wurden, die sich stindig streiten und unglicklich sind, waren die Ergebnisse
ganz andere. Der Forschung lag also die ideologische Annahme zugrunde,
dass alle »intakten« Familien gliickliche Familien sind, und es war empi-
risch wichtig, dies infrage zu stellen.

Wir haben die Erfabrung gemacht, dass es in sozialen Bewegungen, an
denen wir selbst beteiligt waren, oft ein gewisses Unbehagen gegeniiber
der Universitdt und der Wissenschaft gibt, auch dann, wenn sie sich selbst
als kritisch verstebt. Aktivist*innen sagen zum Beispiel: » Wir sind nicht
an eurer Theorie interessiert, wir sind daran interessiert, die Sache zu verin-
dern.« Aber laut Dir ist es kein Unterschied, sondern ...¢

Da gibt es schon Unterschiede. Aber die Welt zu verandern und die Univer-
sitit zu verdndern konnen Hand in Hand gehen, und man kann einige
der Ressourcen und Kenntnisse, die man in sozialen Bewegungen gewinnt,
nutzen, um zu wissen, wie man universitire Ablaufe storen (disrupt) kann.
In den Vereinigten Staaten steht der Siedlerkolonialismus stiarker im Mittel-
punkt als der koloniale Staat der Metropolen. In letzter Zeit wurde viel
zu den geschichtlichen Urspriingen einiger der grofSen Universititen in den
USA geforscht. Craig Wilder hat zum Beispiel dartiber geschrieben, dass
viele Universititen mit Geld aus der Sklaverei finanziert wurden und ihre
Grunder Versklavte besafSen. Das Massachusetts Institute of Technology
(MIT), an dem ich lehre, war Teil eines Industrialisierungsprozesses. Man
brauchte Maschinen und Anlagen, um unter anderem Baumwolle zu verar-
beiten. Das MIT hat also einige seiner Wurzeln in der Sklaverei, spielte aber
auch eine Rolle in den wirtschaftlichen Innovationen, die zur Abschaffung
der Sklaverei beitrugen.

Ich denke, dass es wichtig ist, dass die Institution der Universitit ihre
Urspriinge und ihre Ziele kritisch hinterfragt; dass gefragt wird, wer zu
welchem Zweck in die Universitiat aufgenommen wurde und warum einige
Menschen davon ausgeschlossen wurden. Dies hat sehr viel mit dem Sied-

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 151

lerkolonialismus, dem Industriekapitalismus und natirlich mit Sexismus zu
tun. Und dadurch riicken die Normalitit oder die Legitimitat dieser Institu-
tion in den Fokus. Hinzu kommt, dass Bildungseinrichtungen und Universi-
taten in den Vereinigten Staaten kaum mehr von der Regierung finanziert
werden. Sie sind also auf Spenden und philanthropische Zuwendungen
angewiesen, und das fihrt zu Problemen. Das Vermogen derjenigen, die
genug Geld haben, um Spenden zu leisten, beruht hiufig auf 6konomischer
Ausbeutung, oder sie haben den Reichtum von Menschen geerbt, die zu
ihren Lebzeiten durch Ausbeutung reich geworden sind ... Man muss sich
fragen, welcher Einfluss durch solche Spenden moglich wird.

Eine weitere Finanzierungsquelle fur die Universititen ist die Industrie.
Sie verlagert ihre Forschungs- und Entwicklungsarbeit an die Universititen
und bezahlt deren Mitarbeiter*innen dafiir, dass sie neue Geritschaften
hervorbringen, mit denen sich eine Menge Geld verdienen lisst. An den
Universitaten haben also diejenigen Personen Macht, die diese Innovationen
ermoglichen, weil sie zur Unterstiitzung ihrer Forschung Gelder von der
Industrie erhalten. Wer sich mit kritischer Theorie befasst, wird allerdings
nicht viele Leute finden, die kritische Innovationen haben wollen; das ist
nichts, wofiir Geld gegeben wird. Und innerhalb der Universitit verliert
man dadurch Macht, weil diejenigen, die Geld haben, Macht haben. Das
kann man tatsichlich als eine Art Krise bezeichnen. Ich glaube also, dass
es viele, viele, viele Probleme an den Universititen gibt, vor allem in den
Vereinigten Staaten. Ich weifs, dass die Universititen in Deutschland starker
staatlich finanziert werden als in den Vereinigten Staaten. In den amerikani-
schen Universititen gibt es Bewegungen, die diese Krise erkennen, aber die
Universitaten schlagen sie einfach nieder. Ich denke, es gibt viele Grunde,
den Universititen gegeniiber misstrauisch zu sein, denn sie sind Teil eines
Systems, das dem Profit und dem sogenannten Wachstum verpflichtet ist,
und die Mittel flielen in Aktivititen, die den globalen Kapitalismus auf-
rechterhalten.

Inwieweit glaubst Du, dass kritische Theoretiker *innen die Universitdit ver-
dndern konnen?

Es ist schwer zu glauben, dass kritische Theoretiker*innen tatsachlich etwas
bewirken werden, aber hier wie anderswo missen wir Bewegungen auf-
bauen, die den Status quo infrage stellen, die Probleme benennen und
Verdnderungen einfordern. Kritische Theoretiker*innen miissen Teil einer
Bewegung sein, auch als Voraussetzung, um uberhaupt die intellektuelle
Arbeit leisten zu konnen, zu der sie angetreten sind. Die Strategie muss also
lauten: Organizing, Organizing, Organizing!

Leviathan, 52.Jg., 1/2024

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

152 Julian Prugger und Nicki K. Weber

2.3 Globalisierte Gesellschaften als komplexe Systeme

Deine jiingsten Arbeiten zielen darauf ab, Gesellschaften als komplexe Sys-
teme zu verstehen.

Ja, wenn man uber die Gesellschaft nachdenkt, neigt man zu der Annahme,
dass es bestimmte Personen oder Personengruppen gibt, die das Sagen
haben. Demnach miissten wir diese also ins Visier nehmen, um das System
zu storen. Und ich denke, das zeigt sich auch beim Nachdenken tiber das
Recht. Manchmal denken die Leute, oh, es ist die Legislative, die die Dinge
regelt, also mussen wir die Gesetze dndern. Oder die politischen Theoreti-
ker*innen denken: Nein, es sind die Institutionen, die wir ins Visier nehmen
mussen. Aber in einem komplexen System hat ja niemand und nichts das
Sagen, oder? In einem komplexen System steht alles miteinander in Wechsel-
wirkung. Es ist nicht zufillig, es gibt Muster, aber es gibt niemanden, keine
Schicht, die sozusagen das Sagen hat. Das ist stark nicht-reduktionistisch.

Ganz allgemein gehen methodologische Individualist*innen davon aus,
dass der*die FEinzelne die soziale Grundlage ist und alles andere davon
abhingt. Also miussen wir die Individuen verdndern. In einem komplexen
System funktioniert das nicht. Individuen sind stark von ihrer Kultur, den
materiellen Bedingungen ihres Lebens und den Praktiken, die sie fur selbst-
verstandlich halten, beeinflusst. Die Komplexititstheorie ist ein bedeutender
Fortschritt, weil sie sich mit den Auswirkungen von Kreisliufen und sich
selbst reproduzierenden Zyklen befasst.

Betrachten wir das Okosystem. Es gibt viele, viele verschiedene Faktoren,
die das Okosystem aufrechterhalten. Der Klimawandel findet in einem kom-
plexen dynamischen System statt, sodass man nicht sagen kann: »So, jetzt
konnen wir das so losen.« Denn es gibt sich selbst verstarkende Systeme, die
nicht unter unserer Kontrolle stehen. Gesellschaften sind wie Okosysteme,
und wir mussen die Dynamik dieser Systeme verstehen, wenn wir sie verian-
dern wollen.

Es geht also nicht darum, zu entscheiden, ob race, Klasse oder gender das
wichtigste Instrument zum Verstindnis der gegenwiirtigen Krisen ist?

Es gibt den Kapitalismus, das Patriarchat, die weifSe Vorherrschaft und
die Heteronormativitit, die alle miteinander interagieren. Und ich denke,
in komplexen Systemen gibt es Subsysteme, die miteinander interagieren.
Aber ich glaube nicht, dass es sinnvoll ist, Kapitalismus, Patriarchat, weifSe
Vorherrschaft und Heteronormativitit als jeweils eigene Systeme zu betrach-
ten, sondern vielmehr als Dynamiken in der sozialen Formation, die alle
materiellen Systeme beeinflussen. Diese Systeme sind Gesundheitssysteme,
Transportsysteme, Wirtschaftssysteme, Familiensysteme und so weiter. Die

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 153

Dynamik des Kapitals und der Eugenik, des Alters und des Geschlechts, all
das spielt in all diesen Systemen auf unterschiedliche Weise eine Rolle. In
der Arbeitswelt mag race eine grofle Rolle spielen, aber auch das Alter oder
Behinderungen sind von grofler Bedeutung. Wir konnen nicht den Kapita-
lismus isolieren, um dann zu sehen, dass es nur um Lohnarbeit geht, so
einfach ist es nicht. Die Logik des Kapitalismus, des Rassismus, des Sexis-
mus, der Heteronormativitit, der Eugenik und all die anderen interagieren
miteinander und fithren zu den bekannten Ergebnissen. Wir sollten diese
Krifte also nicht auf einen bestimmten Bereich beschranken.

Ich habe viel tiber die Arbeit von Nancy Fraser nachgedacht — eine Arbeit,
die ich sehr schitze. Sie sieht unsere soziale Formation als ein grofles
System, das von der Logik des Kapitals gesteuert wird. Diese Ansicht ist,
obwohl sie race und gender einbezieht, immer noch ein wenig reduktionis-
tisch: Das Narrativ des Kapitals ist federfithrend. Ich mochte sie nicht als
Reduktionistin bezeichnen, denn dafiir ist sie zu klug. Aber einige Fiden in
der Argumentation deuten darauf hin, dass gender und race und dergleichen
Teil der verborgenen Brutstitte des Kapitalismus sind; dass sie nur dazu
da sind, den Kapitalismus zu unterstiitzen. Aber so funktioniert es nicht,
glaube ich.

Wie miissen wir insbesondere die deutsche Gesellschaft in Deinem Modell
verstehen? Ist sie ein Subsystem in einem komplexen globalen System?

Ja, der Ansatz ist global. Mein Gehirn ist ein komplexes System, das Oko-
system, in dem wir leben, ist ein komplexes System. Und so kann man sich
die Welt als ein System komplexer Systeme vorstellen. Deutschland ist ein
komplexes System, und es ist ein System im globalen System.

Eine weitere Sache bei komplexen Systemen ist, dass Muster manchmal
auf eine Art und Weise entstehen, die vollig unvorhersehbar ist. Sie sind
nicht zufillig, aber sie sind unvorhersehbar. Der Versuch, Deutschland zu
verandern, kann also unvorhersehbare Auswirkungen auf den Rest der Welt
haben. Deutschland ist so sehr mit all diesen anderen Systemen verflochten,
beispielsweise aufgrund seiner Finanzkraft, dass eine kleine Veridnderung
hier grofse Auswirkungen auf die sozialen und finanziellen Bedingungen, die
weit weg sind, haben kann. Das globale System ist nicht nur ein Haufen von
Teilen, die mechanistisch und vorhersehbar miteinander interagieren.

Viele kritische Theorien verstehen das Soziale aus einer historischen Per-
spektive, indem sie die Genese oder Genealogie der heutigen Gesellschaften
betonen. Fiir sie geht es also nicht darum, wie die Gesellschaft ist, sondern
wie sie entstanden ist. Im Gegensatz dazu scheint Dein Verstindnis von
Gesellschaft eber formal als historisch zu sein.

Leviathan, 52.Jg., 1/2024

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

154 Julian Prugger und Nicki K. Weber

Es gibt zwei wichtige Fragen zur sozialen Ontologie komplexer Systeme und
wie sie sich zu anderen Strukturalist*innen und Systemtheoretiker*innen
wie beispielsweise Niklas Luhmann verhilt. Die eine Frage ist, wie man
die Strukturen und Dynamiken von Systemen verstehen kann, die andere,
wie man eine Darstellung von Systemen, wie die meine, in Beziehung zur
kritischen Genealogie setzt.

Der Strukturfunktionalismus wird haufig als eine der Grundformen der
Gesellschaftstheorie angesehen. Manche wiirden allerdings argumentieren,
dass er durch den Poststrukturalismus iiberholt wurde und keine brauch-
bare Option mehr ist. Ich selbst spreche in meiner Arbeit zwar von Struktu-
ren und Funktionen, aber es gibt drei gangige Kritiken am Strukturfunktio-
nalismus, die auf meine Sichtweise nicht zutreffen.

Erstens ist die Gesellschaft nicht vollstindig integriert, und nicht alle
ihre Teile funktionieren so, dass sie das Ganze unterstiitzen und aufrechter-
halten; vielmehr sind Gesellschaften in der Regel von Konflikten gepragt.
Zweitens sind Gesellschaften nicht stabil, sondern entwickeln sich stindig
weiter, vermischen sich und mutieren; es ist ebenso notwendig, den Wan-
del wie die Stabilitit zu erkldren. Drittens gelingt es dem Funktionalismus
mit seiner Konzentration auf strukturelle Phinomene nicht, die komplexen
Beziehungen zwischen Individuen und den Strukturen, die sie verkorpern,
angemessen zu erfassen. Wenn Strukturen unser Verhalten erkliren sollen,
wie erfassen wir dann, dass wir Institutionen, Normen und Identititen auto-
nom gestalten und hervorbringen kénnen?

Ok, lass uns das vertiefen. Wie miissen wir den desintegrativen Charakter
der Gesellschaftsteile verstehen?

Genau, meine Antwort auf den ersten Punkt ist, dass der traditionelle
Strukturfunktionalismus das sogenannte Konzept der Funktion voraussetzt,
manchmal auch als dtiologische Funktion bezeichnet. Auf das stiitze ich
mich nicht. Grob gesagt, ist eine atiologische Funktion fir den Teil oder
das Organ wesentlich. So ist etwa die Funktion, Blut zu pumpen, fir das
Herz wesentlich. Es wire kein Herz, wenn es diese Funktion nicht erfiillen
wiirde, und kiinstliche Herzen sind Herzen, weil sie diese Funktion erfiillen.
Die Funktionen werden manchmal Systemfunktionen genannt. Wir konnen
einer Sache eine Funktion zuschreiben, indem wir einfach zeigen, wie sie
in einem System funktioniert. Wenn etwa ein Siugling auf der Brust seiner
Eltern liegt, wirkt der Herzschlag beruhigend auf das Kind. Im Eltern-Kind-
System hat das Herz eine beruhigende Funktion, die aber fiir Herzen nicht
essenziell ist, also nicht ihre dtiologische Funktion darstellt.

Einige Systemtheoretiker*innen konzentrieren sich auf Theorien, die allen
Teilen der Gesellschaft eine dtiologische Funktion zuschreiben, und zeigen,

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 155

wie das Ganze vollstandig integriert ist. Ich interessiere mich eher dafiir, wie
die Systeme entstehen, sich entwickeln und aufgrund kontingenter Wechsel-
wirkungen zwischen den Teilen auseinanderfallen.

Und das fithrt mich zu meiner Antwort auf die zweite Kritik. Gesellschaf-
ten haben zwar homoostatische, selbstorganisierende Eigenschaften, aber sie
sind auch dynamisch. Das Ziel der Systemtheorie ist es deshalb, sowohl
die relative Stabilitat als auch die Dynamik des Wandels zu verstehen, die
Kipppunkte und das Potenzial, sich zu etwas Neuem zu entwickeln.

Aber wenn ein Korper ein neues Herz bekommit, ist es dann dasselbe System
oder ist es ein anderes?

Ja, das ist wirklich die Frage. Das ist eine ausgezeichnete Frage. Wenn
jemand ein neues Herz bekommt, ist es das gleiche System. Doch es ist nicht
immer einfach, Systeme zu individualisieren. Fur einige Zwecke konnte S
das gleiche System wie S* sein, fur andere Zwecke jedoch nicht.

Vorhin hast Du davon gesprochen, dass der Strukturfunktionalismus nicht
erfassen kann, dass Menschen die soziale Welt und sich selbst autonom
einrichten kénnen. Was meintest Du damit?

Was die Frage der Autonomie betrifft, so wurden strukturelle Erklarungen
lange Zeit als mechanistische Kausalerklarungen missverstanden. Das ist ein
Irrtum. Erstens sind Strukturen, selbst wenn sie eine kausale Auswirkung
auf das Handeln haben, nicht das, was manchmal als auslosende Ursache
bezeichnet wird, so wie ein Ball, der gegen ein Fenster prallt, das Fenster
zerbrechen lasst. Strukturen wirken sich auf das Handeln aus, indem sie
Entscheidungsstrukturen schaffen, innerhalb derer die Akteur*innen die
Freiheit haben, sich fir eine Option zu entscheiden. Ferner lassen sich
komplexe Systeme nicht mechanistisch verstehen. Mechanistische Systeme
konnen in Teile zerlegt werden, und die Ursache wird in Ereignisfolgen
lokalisiert. Um Systeme zu verstehen, reicht es jedoch nicht aus, nur zu ver-
stehen, wie einzelne Einheiten interagieren, denn die Interaktion zwischen
»niederen« Einheiten fihrt manchmal zu einer »hoheren« Struktur, die
dann das Verhalten der »niederen« Einheiten einschrinkt. Wir Menschen
schaffen etwa Gesetze, die unser Verhalten einschrianken, und wir konnten
das heutige menschliche Verhalten nicht verstehen, wenn wir nur die Inter-
aktion zwischen Individuen betrachten, ohne zu verstehen, wie die Interak-
tionen durch Gesetze eingeschrinkt werden. Der Mensch kann aber auch
Gesetze andern, wodurch sich die Zwiange dndern, und so weiter.

Stellen Sie sich etwa eine Maschine mit verschiedenen Zahnriadern vor.
Eine solche Maschine ist ein mechanisches System, und ein mechanisches

Leviathan, 52.Jg., 1/2024

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

156 Julian Prugger und Nicki K. Weber

System kann man zerlegen, man kann alle Teile herausnehmen und sie dann
neu konfigurieren und wieder einsetzen. Ob es dann genauso funktioniert,
hangt von den Eigenschaften dieser Teile ab und davon, ob man sie auf die
gleiche Art und Weise wieder zusammensetzt. Und Reduktionismus kann
ein guter Weg sein, weil man denkt, dass es nur darauf ankommt, wo
wir die Ridchen einsetzen. Nun, ein komplexes System kann man nicht
auf diese Weise zerlegen, weil jedes Teil von den anderen in einer Weise
beeinflusst wird, die es selbst und seine Umgebung umgestaltet, und vice
versa. Das eine kann ohne das andere nicht funktionieren, denn was es ist,
hiangt von dem anderen ab. Stellen Sie sich das wie Herz und Lunge vor.
Ein Herz pumpt sauerstoffreiches Blut. Es kann also seine Aufgabe nicht
erfullen, wenn es kein Organ gibt, das das Blut mit Sauerstoff versorgt.
Wenn sich die Lunge auf eine bestimmte Art und Weise entwickelt, muss
sich das Herz anpassen, denn sie sind Teil eines grofSeren Systems, das sie
formt und ihre Beziehung zueinander bestimmt.

Und nach Deiner Konzeption kénnen wir unsere Handlungsmdoglichkeiten,
zum Beispiel als politische Interventionen, nur innerbalb unserer komplexen
Beziehung zu den Strukturen verstehen?

Ja, um nochmal auf Luhmann zuriickzukommen. Ich bin zwar keine Luh-
mann-Expertin, bei weitem nicht! Aber Luhmann scheint sich fiir Komple-
xitdt und Selbstorganisation zu interessieren. Daher verstehe ich ihn als
jemanden, der versucht, einige der sozialen Phinomene zu begreifen, fur die
ich mich auch interessiere, und dabei einige der gleichen Werkzeuge verwen-
det. Doch gibt es auch viele Unterschiede. Luhmann konzentriert sich auf
Systeme, wie Kommunikationssysteme und den Fluss von Informationen.
Individuen und materielle Bedingungen sind fur seine Systeme nicht von
zentraler Bedeutung, fiir meine jedoch schon. AufSerdem neigt Luhmann
dazu, Systeme als durch innere Ordnung und dufSeres Chaos begrenzt zu
betrachten. Die Umgebung eines Systems muss jedoch nicht chaotisch sein,
denn die Umgebung eines Systems kann ein anderes System sein. So kann
die Umgebung eines Gesundheitssystems etwa ein bestimmtes Wirtschafts-
system sein. Diese Erkenntnis hilft uns, einige Dynamiken im Gesundheits-
system zu verstehen, etwa warum Profit ein so grofSer Faktor ist. Sonst
wird meines Erachtens der Blick fur die Verbindungen und Verwerfungen
zwischen den sozialen Systemen und werden die moglichen Ansatzpunkte
fur Interventionen eingeschrankt.

Aber wie genealogisch ist Dein Ansatz dann? Diese Formen der Interven-
tion sind ja meist historisch gewachsen. Beispielsweise artikuliert die soziale
Bewegung Black Lives Matter ihre Widerspriiche ja im Riickgriff auf die

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 157

Biirgerrechtsbewegung. Derartige genealogische Erkenninisse sind fiir viele
kritische Theoretiker *innen nach wie vor die entscheidende Begriindungs-
form kritischer Theorie.

Naturlich ist es umstritten, was Genealogie ist und wie sie betrieben werden
sollte. In meinen Augen besteht eine zentrale Einsicht darin, dass unsere
Praktiken, Institutionen und Identititen eine Geschichte haben und dass
sie aufgrund kontingenter soziopolitischer Prozesse, die sie geformt haben
(und uns so geformt haben, dass wir zu ihnen passen), so sind, wie sie
heute sind. Das eroffnet Raum fir Ideologiekritik, auch wenn Foucault
das natirlich nicht so nennen wiirde, denn die Genealogie hat oft eine
entlarvende Wirkung — sie unterbricht unsere Vorstellung vom »gesunden
Menschenverstand«, warum wir tun, was wir tun, und ermoglicht es uns,
uber andere Moglichkeiten nachzudenken, wie es weitergehen kann. Fur
Amy Allen hat Colin Koopmans Interpretation von Foucaults Genealogie
zwei Hauptpunkte: Erstens legt die Genealogie offen, dass unsere Praktiken,
Konzepte, Normen und Lebensformen nicht alternativlos sind. Zweitens
zeigt sie auf, wie diese Elemente durch komplexe historische Prozesse ent-
standen sind.

Mir scheint, dass der Ansatz komplexer Systeme wunderbar geeignet ist,
den genealogischen Ansatz zu unterstiitzen, denn obwohl er keine konkrete
historische Rekonstruktion bietet, liefert er doch eine Hintergrundontologie,
auf die die Genealogie zuriickgreifen kann. Erstens verweist der Ansatz
auf mehrere kontingente Stellen in unseren Praktiken: unter anderem die
Geschichte unserer kulturellen Techné, die sich verindernden materiellen
Bedingungen, die nicht nur von physischen Kriften wie dem Klimawandel,
sondern auch von den Looping-Effekten der Praktiken beeinflusst werden
oder von unerwarteten Ereignissen, die manchmal als Ergebnis der kreati-
ven Reaktion eines Einzelnen oder einer Gruppe auf die Umstinde auftre-
ten. Zweitens ist die Theorie der sozialen Komplexitit zutiefst anti-indivi-
dualistisch. Individuen werden als Teile sozialer Systeme durch Praktiken
in einer Weise geformt, die mit den Aussagen der kritischen Theorie zur
Subjektivierung oder Interpellation vollig tibereinstimmt. Meine eigene Dar-
stellung zielt darauf ab, aufzuzeigen, wie wir als soziale Subjekte durch
Praktiken und Netzwerke von Praktiken geformt werden. Dies destabilisiert
sowohl die Gegebenheit unserer Identititen und Rollen und eroffnet den
Raum fur Kritik an den Prozessen, durch die dies geschieht. Obwohl also
die Ontologie des Systems selbst keine Genealogie ist, steht sie nicht im
Geringsten in Spannung zu ihr. In meiner eigenen Arbeit gebe ich oft Bei-
spiele, die auf historische Quellen der Unterdriickung in Systemen hinwei-
sen. Ich denke, man kann mit Fug und Recht behaupten, dass meine dritte
Benjamin-Vorlesung ein Beispiel dafiir ist.

Leviathan, 52.Jg., 1/2024

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

158 Julian Prugger und Nicki K. Weber

Unsere Gegenmwart ist nicht nur global, sondern, wie der postkoloniale
Historiker Dipesh Chakrabarty sagt, planetarisch. Seine Forderung, das
Menschliche zu dezentrieren, um sich in den Sozialwissenschaften mit dem
Klimawandel befassen zu konnen, basiert, dhnlich wie Deine Verwendung
komplexer Systeme, auf naturwissenschaftlichem Wissen. Er sagt, dass theo-
retische Ansdtze und Erklidrungen, die den Menschen in den Mittelpunkt
stellen, problematisiert werden miissen. Gibt es in Deiner Theorie Platz fiir
nicht-anthropozentrische Ansdize?

Eines der Ergebnisse der Theorie komplexer Systeme ist, dass sich alles um
Beziehungen und Netzwerke dreht und nicht um die Individuen, die die
Knotenpunkte in den Beziehungen darstellen. Wenn man davon ausgeht,
dass Beziehungen der Schlussel sind, stehen wir nicht nur untereinander in
Beziehung, sondern auch mit allem anderen in der Welt. Und so wird die
Relationalitat, die wir zur Welt haben, wichtiger als nur die menschliche,
weil wir in gewisser Weise als Gruppe Knotenpunkte besetzen. Und es gibt
all diese anderen Arten und Weisen, Knotenpunkte zu besetzen, aber wir
wollen uns auch nicht nur damit befassen. Vielmehr sollten wir uns die
Beziehungen ansehen. Und diese Beziehungen sind Teil dessen, was das
Okosystem und diese Beziehungen selbst zerstort hat. Wir sollten diese
Beziehungen anhand neuer Praktiken wieder aufbauen, sowohl in Bezug auf
die materielle Welt als auch die Tierwelt und die Galaxie.

Das ist ein Punkt, an dem wir wirklich {iber sozialen Wandel nachdenken
miissen, finde ich. Wenn wir anfangen, nicht Anthropologie zu betreiben,
sondern Beziehungen zu erforschen, dann erweitern wir vielleicht unser
Verstandnis des Kosmos. Vielleicht ist das Anthropozin eine Zeit, in der
sich alles um uns und uns als Individuen dreht, die Eigentum und Macht
anhaufen und mit anderen um ihre Macht kampfen.

Konnten wir also in Deinem Verstindnis komplexer Systeme den Planeten
als etwas denken, das in diesem System nicht vertreten ist? Vielleicht als eine
Beziehung zu einem Unbekannten? Und wir miissen versteben, dass diese
Beziehung zum Unbekannten in gewisser Weise fiir das gesamte System
wichtig ist?

Ich bin hier keine Expertin, daher sind meine Worte vielleicht nicht ganz
zutreffend. Aber es gibt Standpunkte im feministischen Existenzialismus
und im Afropessimismus, die den Anderen als das notwendige Unbekannte
oder Unwissbare positionieren, und vielleicht ist dieser Schritt auch im Kon-
text der Theoriebildung tiber das Anthropozin angebracht. Der Afropessi-
mismus zum Beispiel warnt uns davor, das Andere leichtfertig als etwas
zu verstehen, zu dem wir in Beziehung treten konnen. Insbesondere Frank

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

»Die Strategie muss also lauten: Organizing, Organizing, Organizing!« 159

B. Wilderson geht davon aus, dass die Einordnung schwarzer Menschen
in die Kategorie des Menschlichen, ihren Status als Andere nicht aufgelost
hat. Kritische Theorien geben vor, Schwarzes Leiden erkliren zu konnen,
und gewihren den Einschluss aufgrund ihrer Vorannahmen. Das lehrt uns
zumindest, dass wir bei unseren Bemiuhungen, die Welt zu verstehen, sensi-
bel sein mussen fiir das, was wir als unwissend oder unaussprechlich einge-
stuft haben und wo infolgedessen eine Art Leere herrscht ...

... vom etwas, das man nicht greifen oder begreifen kann ...

... ja, man kann es nicht begreifen. Und es ist unsichtbar oder unhorbar
oder fiir uns nicht verfugbar. Es erscheint uns also als leer, und diese Bezie-
hung wird entscheidend sein, um neu zu gestalten, zu verstehen und die
Verantwortung dafur zu tbernehmen, wo wir sind sowie wohin wir als
Nichstes gehen sollen. All das ist meiner Meinung nach von entscheidender
Bedeutung.

Sally, wir danken Dir fiir das inspirierende Gesprich.

Autor:innen

Julian Prugger

Hochschule fiir Philosophie Miinchen
Kaulbachstrafle 31a

80539 Miinchen

Deutschland

julian.prugger@hfph.de

Nicki K. Weber

Universitit Augsburg
Universititsstrafle 10

86159 Augsburg

Deutschland
nicki.weber@phil.uni-augsburg.de

Leviathan, 52.Jg., 1/2024

, 22:18:54. © Urheberrachtiich geschitzter Inhalt r
Inhalts I far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2024-1-134

