
Autoresponsabilità: autodeterminazione e dignità della
persona

Kolis Summerer,
Libera Università di Bolzano

Sono lieta di presiedere l’ultima sessione del Convegno dedicata al tema
della autoresponsabilità nella dialettica con l’autodeterminazione dell’indi-
viduo, da un lato, e la dignità della persona, dall’altro.

Il significativo accostamento dei concetti di autoresponsabilità, autode-
terminazione e dignità apre, infatti, a questioni di estrema complessità e at-
tualità, che superano i confini dell’analisi dogmatica e toccano la sfera per-
sonale costituzionalmente protetta, laddove entrano in gioco l’esercizio
delle libertà fondamentali dell’individuo, il valore della persona umana, il
significato della propria esistenza.

La spinta verso la valorizzazione della “autoresponsabilità”, che in que-
sto contesto significa rifiuto di interventi paternalistici da parte dell’ordi-
namento, mira alla fondamentale individuazione e necessaria salvaguardia
dello spazio di intangibilità e inviolabilità dell’individuo.

Non sorprende, dunque, che la questione del paternalismo assuma, di
fatto, rilevanza pratica soprattutto nel settore della bioetica e del biodiritto.

Spunti particolarmente stimolanti per un rinnovato dibattito intorno al
paternalismo (anche penale) sono offerti dai profili della tutela penale del-
la persona nelle fasi dell’inizio e della fine della vita e nel contesto della
relazione di cura. La protezione del diritto fondamentale alla vita e alla sa-
lute rappresenta un ambito a forte “rischio paternalistico”: considerato il
rango primario dei beni in gioco, vi è la tentazione di apprestare una tutela
“oggettiva”, a prescindere o eventualmente contro la volontà del titolare.

Si coglie qui una delle grandi sfide per il diritto penale contemporaneo:
tutelare beni chiave (vita, dignità, autonomia, salute), nel rispetto dell’eser-
cizio delle libertà fondamentali, senza violare l’habeas corpus.

Il biodiritto rappresenta un impegnativo banco di prova per un diritto
penale liberale costruito sui principi fondamentali della libertà e autodeter-
minazione dell’individuo e del danno a terzi.

Enormi sono le difficoltà poste dalla necessità di regolamentare ambiti
eticamente sensibili come la procreazione medicalmente assistita, l’interru-
zione volontaria della gravidanza, il suicidio, l’eutanasia. Da un lato, il pro-

235

https://doi.org/10.5771/9783748924074-235 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:19:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-235


gresso della scienza e della tecnica apre al singolo nuovi spazi per esercitare
autonomia e autodeterminazione; dall’altro, l’inafferrabilità dell’oggetto di
tutela favorisce le interferenze tra diritto penale e morale. In questi settori
il legal enforcement of morals rappresenta quasi un “destino ineluttabile” e la
separazione fra paternalismo e moralismo tende a sfumare laddove si assu-
ma una definizione di danno basata su standard desunti della morale social-
mente dominante.

Nello specifico ambito del diritto penale si pone, allora, la questione
della legittimazione dell’intervento, della razionalità dello scopo e dei limi-
ti morali della coercizione.

In questo quadro, la legge n. 219 del 2017 sul consenso informato rap-
presenta l’esito coerente delle moltepici linee di sviluppo emerse negli ulti-
mi decenni e univocamente orientate verso una concezione della vita e del-
la salute come beni incoercibili, solo eccezionalmente suscettibili di inter-
venti coattivi. La legge veicola, altresì, un importante corollario: l’ordina-
mento non sancisce una enfatizzazione unilaterale del principio di autode-
terminazione del singolo, ma persegue l’obiettivo di una alleanza terapeu-
tica basata sulla fiducia, la comunicazione e la tutela dei soggetti deboli.

Rimangono ancora aperte alcune questioni, tra le più complesse e dibat-
tute in questi anni.

La punibilità dell’omicidio del consenziente e del suicidio assistito rap-
presenta ancora una spina nel fianco per gli approcci paternalistici. Qual-
cosa sfugge e non soddisfa nella soluzione lineare del liberalismo classico,
che pur condividiamo.

La complessità è certamente dovuta, da un lato, al coinvolgimento di un
terzo, cui si rivolgono i precetti penali (non uccidere, non aggredire, salva-
re, curare ecc.), e dello Stato, quale eventuale destinatario di un diritto esi-
gibile; dall’altro, all’esigenza di conservare il tabu (nel senso della “geistliche
Haltung” della società, di cui si è parlato).

Cosa impedisce di equiparare il diritto al rifiuto dei trattamenti sanitari
salvavita al diritto di morire (diritto al suicidio)? Perché il consenso, per
quanto esplicito e volontario, non vale a sollevare il terzo dal dovere di
non uccidere?

Ci si chiede se sia possibile ricavare dalla Costituzione o dalla Cedu l’esi-
stenza di un diritto a morire con dignità ovvero un diritto (esigibile) a mo-
rire quale declinazione della tutela della dignità umana.

Entra così in gioco il secondo polo della relazione oggetto della sessione
odierna: la dignità.

Senza dubbio la dignità – nella sua dimensione soggettiva – si lega stret-
tamente al rispetto dell’autodeterminazione della persona. Nell’ottica di

Kolis Summerer

236

https://doi.org/10.5771/9783748924074-235 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:19:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-235


una valorizzazione della dignità come autonomia morale dell’individuo la
dignità implica, infatti, il fondamentale rispetto dell’altro come persona.

Com’è noto, tuttavia, l’assimilazione della dignità unicamente alla libe-
ra scelta individuale è duramente contestata da coloro che auspicano una
proiezione supraindividuale e collettiva della dignità.

In una dimensione oggettiva la dignità costituisce un valore superiore al-
la stessa autodeterminazione. Essa rappresenta, allora, qualcosa che è più
fondamentale e inviolabile della stessa autonomia (che invece può essere
strumentalizzata in funzione delle più svariate finalità).

Il caso Cappato ha portato nuovamente alla luce il disagio della società
di fronte a valutazioni personalissime, relative al tipo di morte e alla perce-
zione delle proprie condizioni come più o meno dignitose. Allo stesso tem-
po, si percepisce che la sovrapposizione di dignità e qualità della vita può
condurre su un terreno estremamente scivoloso.

Una riflessione liberale intorno ai limiti del diritto penale non può pre-
scindere dal confronto con le diverse accezioni della dignità, dovendo ne-
cessariamente orientarsi secondo due direttrici, emerse nel dibattito nazio-
nale e internazionale.

Occorre, in primo luogo, chiarire se una società liberale, che si fonda sul
rispetto della persona umana e della sua dignità, sia legittimata a respinge-
re ogni forma di reificazione, degradazione e mercificazione dell’indivi-
duo, a prescindere dal fatto che queste siano scelte o subìte dal soggetto (si
pensi, ad esempio, alla pratica del “lancio del nano”, al caso tedesco del
“peep-show”, alla maternità surrogata), e quale ruolo (simbolico, moraleg-
giante, pedagogico) spetti al diritto penale.

Urge, insomma, una rinnovata riflessione sul ruolo della morale nel di-
ritto penale contemporaneo. Un’indagine relativa alla configurabilità di in-
teressi meritevoli di protezione esterni al soggetto coinvolto appare ancor
più doverosa nella consapevolezza che il nostro sistema è sì improntato alla
Fremdschuld – Fremdverantwortung, ma in un quadro costituzionale com-
plesso, riconducibile a diverse anime ispiratrici.

In secondo luogo, non può essere trascurata l’acquisizione per cui la
stessa libertà si esprime necessariamente in contesti relazionali, che posso-
no condizionarla profondamente (si pensi alle carenze del sistema sanita-
rio, al rischio di abbandono terapeutico, alla fragilità e vulnerabilità sog-
gettiva) e favorire forme occulte di violazione dell’autonomia individuale.

Occorre allora con forza ribadire la necessità di proteggere i soggetti de-
boli e vulnerabili, non capaci di autonomia e autodeterminazione, e di ga-
rantire le condizioni per un esercizio consapevole e libero della loro auto-
nomia morale (art. 3 Cost.).

Autoresponsabilità: autodeterminazione e dignità della persona

237

https://doi.org/10.5771/9783748924074-235 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:19:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-235


Lo stesso sistema penale si è dotato, del resto, di categorie dogmatiche
(colpa, autoresponsabilità, principio di affidamento, posizione di garanzia,
imputazione oggettiva) che – come hanno testimoniato le relazioni delle
sessioni precedenti – sono chiara espressione dell’intento di trovare un
punto di equilibrio tra la legittima pretesa di autonomia e libertà dei citta-
dini (che implica anche la libertà di dedicarsi ad attività pericolose, pregiu-
dizievoli o moralmente discutibili, così come la libertà di porre fine alla
propria esistenza) e l’esigenza di solidarietà e tutela in situazioni di fragilità
e debolezza (onde evitare abusi e ingerenze nella sfera delle scelte indivi-
duali).

Da più parti è considerata infruttosa la scelta di perseguire posizioni ra-
dicalmente pro o contro un approccio “paternalistico”, specie nell’epoca
attuale segnata dall’emancipazione da una concezione paternalistica del
rapporto medico-paziente, ma – allo stesso tempo – dalla minaccia di una
soggezione alla tecnica (al c.d. “potere tecnocratico”) e agli automatismi
dei processi decisionali.

Il solo appello alla libertà e autodeterminazione dell’individuo potrebbe
allora rivelarsi insufficiente a garantire dignità e autoresponsabilità nelle
scelte e, anzi, corre il rischio di legittimare prassi profondamente discrimi-
natorie e interessi del tutto estranei alla tutela della persona e alle finalità
del sistema costituzionale.

Kolis Summerer

238

https://doi.org/10.5771/9783748924074-235 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 22:19:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748924074-235

