Autoresponsabilita: autodeterminazione e dignita della
persona

Kolis Summerer,
Libera Universita di Bolzano

Sono lieta di presiedere I'ultima sessione del Convegno dedicata al tema
della autoresponsabilita nella dialettica con 'autodeterminazione dell’indi-
viduo, da un lato, e la dignita della persona, dall’altro.

Il significativo accostamento dei concetti di autoresponsabilita, autode-
terminazione e dignita apre, infatti, a questioni di estrema complessita e at-
tualita, che superano i confini dell’analisi dogmatica e toccano la sfera per-
sonale costituzionalmente protetta, laddove entrano in gioco lesercizio
delle liberta fondamentali dell’individuo, il valore della persona umana, il
significato della propria esistenza.

La spinta verso la valorizzazione della “autoresponsabilita”, che in que-
sto contesto significa rifiuto di interventi paternalistici da parte dell’ordi-
namento, mira alla fondamentale individuazione e necessaria salvaguardia
dello spazio di intangibilita e inviolabilita dell’individuo.

Non sorprende, dunque, che la questione del paternalismo assuma, di
fatto, rilevanza pratica soprattutto nel settore della bioetica e del biodiritto.

Spunti particolarmente stimolanti per un rinnovato dibattito intorno al
paternalismo (anche penale) sono offerti dai profili della tutela penale del-
la persona nelle fasi dell’inizio e della fine della vita e nel contesto della
relazione di cura. La protezione del diritto fondamentale alla vita e alla sa-
lute rappresenta un ambito a forte “rischio paternalistico” considerato il
rango primario dei beni in gioco, vi ¢ la tentazione di apprestare una tutela
“oggettiva”, a prescindere o eventualmente contro la volonta del titolare.

Si coglie qui una delle grandi sfide per il diritto penale contemporaneo:
tutelare beni chiave (vita, dignita, autonomia, salute), nel rispetto dell’eser-
cizio delle liberta fondamentali, senza violare I’habeas corpus.

Il biodiritto rappresenta un impegnativo banco di prova per un diritto
penale liberale costruito sui principi fondamentali della liberta e autodeter-
minazione dell’individuo e del danno a terzi.

Enormi sono le difficolta poste dalla necessita di regolamentare ambiti
eticamente sensibili come la procreazione medicalmente assistita, 'interru-
zione volontaria della gravidanza, il suicidio, I’eutanasia. Da un lato, il pro-

235

2219:35. ©
Nutzung des Inhalts I f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783748924074-235

Kolis Summerer

gresso della scienza e della tecnica apre al singolo nuovi spazi per esercitare
autonomia e autodeterminazione; dall’altro, 'inafferrabilita dell’oggetto di
tutela favorisce le interferenze tra diritto penale e morale. In questi settori
il legal enforcement of morals rappresenta quasi un “destino ineluttabile” e la
separazione fra paternalismo e moralismo tende a sfumare laddove si assu-
ma una definizione di danno basata su standard desunti della morale social-
mente dominante.

Nello specifico ambito del diritto penale si pone, allora, la questione
della legittimazione dell’intervento, della razionalita dello scopo e dei limi-
ti morali della coercizione.

In questo quadro, la legge n. 219 del 2017 sul consenso informato rap-
presenta I’esito coerente delle moltepici linee di sviluppo emerse negli ulti-
mi decenni e univocamente orientate verso una concezione della vita e del-
la salute come beni incoercibili, solo eccezionalmente suscettibili di inter-
venti coattivi. La legge veicola, altresi, un importante corollario: 'ordina-
mento non sancisce una enfatizzazione unilaterale del principio di autode-
terminazione del singolo, ma persegue ’obiettivo di una alleanza terapeu-
tica basata sulla fiducia, la comunicazione e la tutela dei soggetti deboli.

Rimangono ancora aperte alcune questioni, tra le piu complesse e dibat-
tute in questi anni.

La punibilita dell’omicidio del consenziente e del suicidio assistito rap-
presenta ancora una spina nel fianco per gli approcci paternalistici. Qual-
cosa sfugge e non soddisfa nella soluzione lineare del liberalismo classico,
che pur condividiamo.

La complessita ¢ certamente dovuta, da un lato, al coinvolgimento di un
terzo, cui si rivolgono i precetti penali (non uccidere, non aggredire, salva-
re, curare ecc.), e dello Stato, quale eventuale destinatario di un diritto esi-
gibile; dall’altro, all’esigenza di conservare il tabu (nel senso della “gesstliche
Haltung” della societa, di cui si ¢ parlato).

Cosa impedisce di equiparare il diritto al rifiuto dei trattamenti sanitari
salvavita al diritto di morire (diritto al suicidio)? Perché il consenso, per
quanto esplicito e volontario, non vale a sollevare il terzo dal dovere di
non uccidere?

Ci si chiede se sia possibile ricavare dalla Costituzione o dalla Cedu Desi-
stenza di un diritto a morire con dignita ovvero un diritto (esigibile) a mo-
rire quale declinazione della tutela della dignita umana.

Entra cosi in gioco il secondo polo della relazione oggetto della sessione
odierna: la dignita.

Senza dubbio la dignita — nella sua dimensione soggettiva — si lega stret-
tamente al rispetto dell’autodeterminazione della persona. Nell’ottica di

236

2219:35. @
Nutzung des Inhalts I 10r oder In



https://doi.org/10.5771/9783748924074-235

Autoresponsabilita: autodeterminazione e dignita della persona

una valorizzazione della dignita come autonomia morale dell’individuo la
dignita implica, infatti, il fondamentale rispetto dell’altro come persona.

Com’¢ noto, tuttavia, ’assimilazione della dignitd unicamente alla libe-
ra scelta individuale ¢ duramente contestata da coloro che auspicano una
proiezione supraindividuale e collettiva della dignita.

In una dimensione oggettiva la dignita costituisce un valore superiore al-
la stessa autodeterminazione. Essa rappresenta, allora, qualcosa che ¢ piu
fondamentale e inviolabile della stessa autonomia (che invece puo essere
strumentalizzata in funzione delle piu svariate finalita).

Il caso Cappato ha portato nuovamente alla luce il disagio della societa
di fronte a valutazioni personalissime, relative al tipo di morte e alla perce-
zione delle proprie condizioni come pit 0 meno dignitose. Allo stesso tem-
po, si percepisce che la sovrapposizione di dignita e qualita della vita puo
condurre su un terreno estremamente scivoloso.

Una riflessione liberale intorno ai limiti del diritto penale non puo pre-
scindere dal confronto con le diverse accezioni della dignita, dovendo ne-
cessariamente orientarsi secondo due direttrici, emerse nel dibattito nazio-
nale e internazionale.

Occorre, in primo luogo, chiarire se una societa liberale, che si fonda sul
rispetto della persona umana e della sua dignita, sia legittimata a respinge-
re ogni forma di reificazione, degradazione e mercificazione dell’indivi-
duo, a prescindere dal fatto che queste siano scelte o subite dal soggetto (si
pensi, ad esempio, alla pratica del “lancio del nano”, al caso tedesco del
“peep-show”, alla maternita surrogata), e quale ruolo (simbolico, moraleg-
giante, pedagogico) spetti al diritto penale.

Urge, insomma, una rinnovata riflessione sul ruolo della morale nel di-
ritto penale contemporaneo. Un’indagine relativa alla configurabilita di in-
teressi meritevoli di protezione esterni al soggetto coinvolto appare ancor
pit doverosa nella consapevolezza che il nostro sistema ¢ si improntato alla
Fremdschuld — Fremdverantwortung, ma in un quadro costituzionale com-
plesso, riconducibile a diverse anime ispiratrici.

In secondo luogo, non puo essere trascurata ’acquisizione per cui la
stessa liberta si esprime necessariamente in contesti relazionali, che posso-
no condizionarla profondamente (si pensi alle carenze del sistema sanita-
rio, al rischio di abbandono terapeutico, alla fragilita e vulnerabilita sog-
gettiva) e favorire forme occulte di violazione dell’autonomia individuale.

Occorre allora con forza ribadire la necessita di proteggere i soggetti de-
boli e vulnerabili, non capaci di autonomia e autodeterminazione, e di ga-
rantire le condizioni per un esercizio consapevole e libero della loro auto-
nomia morale (art. 3 Cost.).

237

2219:35. ©
Nutzung des Inhalts I f0r oder In



https://doi.org/10.5771/9783748924074-235

Kolis Summerer

Lo stesso sistema penale si ¢ dotato, del resto, di categorie dogmatiche
(colpa, autoresponsabilita, principio di affidamento, posizione di garanzia,
imputazione oggettiva) che — come hanno testimoniato le relazioni delle
sessioni precedenti — sono chiara espressione dell’intento di trovare un
punto di equilibrio tra la legittima pretesa di autonomia e liberta dei citta-
dini (che implica anche la liberta di dedicarsi ad attivita pericolose, pregiu-
dizievoli o moralmente discutibili, cosi come la liberta di porre fine alla
propria esistenza) e I'esigenza di solidarieta e tutela in situazioni di fragilita
e debolezza (onde evitare abusi e ingerenze nella sfera delle scelte indivi-
duali).

Da piu parti ¢ considerata infruttosa la scelta di perseguire posizioni ra-
dicalmente pro o contro un approccio “paternalistico”, specie nell’epoca
attuale segnata dall’emancipazione da una concezione paternalistica del
rapporto medico-paziente, ma — allo stesso tempo — dalla minaccia di una
soggezione alla tecnica (al c.d. “potere tecnocratico”) e agli automatismi
dei processi decisionali.

Il solo appello alla liberta e autodeterminazione dell’individuo potrebbe
allora rivelarsi insufficiente a garantire dignita e autoresponsabilita nelle
scelte e, anzi, corre il rischio di legittimare prassi profondamente discrimi-
natorie e interessi del tutto estranei alla tutela della persona e alle finalita
del sistema costituzionale.

238

2219:35. @
Nutzung des Inhalts I 10r oder In



https://doi.org/10.5771/9783748924074-235

