Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des
raumlichen und zeitlichen Weltverhaltnisses

Martin Schneider

Abstract

The geological concept of the Anthropocene has also become a fixed point
of reference in the social and cultural sciences. This has been accompanied
by calls for the establishment of planetary thinking as a guiding scientific
concept. Based on the spatial and temporal dimensions of the “planetary
age”, the following article examines the link between natural science norm-
setting and ethical norm-setting. According to the thesis developed follow-
ing Bruno Latour, Dipesh Chakrabarty and Eva von Redecker, planetary
boundaries and regenerative tides are empirical normativities that urge a
transformation of our relationship to the world and our understanding of
freedom. A brief excursus reflects on the implications for religious discourse
and ontological questions.

Key-Words

Space, Time, Planetary Age, Anthropocene, Regeneration, Latour,
Chakrabarty, von Redecker, Sustainability, Justice

1 Einleitung

Wir leben in einer Zeit beschleunigter Verdnderungsprozesse und tiefer
sozialer, 6konomischer und o6kologischer Umbriiche. Infolge der damit
verbundenen Polykrisen stellen sich grundsitzliche, strukturelle Dynami-
ken betreffende Fragen. Harmut Rosa spricht in Anlehnung an Charles
Taylor von der Herausforderung, fiir ,die gegenwirtige Sozialformation
[...] einen bestméglichen Deutungsvorschlag — einen Best Account — ihrer
soziokulturellen Verfassung und ihrer geschichtlichen Lage zu entwickeln®
(Rosa 2021: 165). Die Tauglichkeit und Qualitit eines solchen Deutungsvor-
schlags, so Rosa weiter, erweise sich nicht zuletzt daran, ,was man mit sei-
ner Hilfe sehen und erkennen kann: welche Zusammenhinge sich erschlie-
Ben, welche Entwicklungstendenzen erkennbar und welche Problemzusam-

307

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Martin Schneider

menhidnge erklirbar werden und welchen Erfahrungen er eine Sprache
verleiht; aber auch daran, welche Impulse er der Diskussion um mégliche
gesellschaftliche Handlungsalternativen zu verleihen vermag® (Rosa 2021:
169). Ein Best Account sollte zudem dazu beitragen, die Forschung zu inspi-
rieren, ihr einen Horizont zu liefern und Forschungsfragen zu generieren.

Fiir Analysen mit gesellschaftstheoretischem Anspruch hat sich, so der
Ausgangspunkt der folgenden Uberlegungen, die Strukturierung von em-
pirischen Beobachtungen und theoretischen Uberlegungen anhand der
Dimensionen Zeit und Raum bewéhrt. Bekannt ist Niklas Luhmanns Kon-
zept der Sinndimension mit der Trias Sozial-, Sach- und Zeitdimension
(vgl. Luhmann 1971: 48ff.; ders. 1984: 111ff.). Armin Nassehi, Rudolf Stich-
weh und Henning Laux haben diese um die Dimension des Raumes erwei-
tert (vgl. Nassehi 2003: 224; Stichweh 2000: 187; Laux 2014: 189-194). Mi-
chel Foucault unterscheidet zwischen Zeit, Raum, Gegenstand und Norm,
um die Unterschiede zwischen liberal-biopolitischen und souverdnen Si-
cherheitstechniken zu markieren (vgl. Foucault 2004: 26f.; vgl. Folkers
2018a: 62).

Ziel der folgenden Uberlegungen ist es, fiir die Frage nach dem, was die
Epoche des Anthropozins und des damit verkniipften Paradigmenwechsels
zum planetaren Denken kennzeichnet, einen ,Best Account® vorzuschla-
gen.! Ich werde mich dabei auf die Verdnderungen in den Dimensionen
Raum und Zeit (Kap. 1 und 2) beschrianken, um die grundsatzlichen Ver-
schiebungen sichtbar werden zu lassen. Neben Bruno Latour und Dipesh
Chakrabarty wird Eva von Redecker eine wichtige Bezugsautorin sein. In
einem kurzen Exkurs (Kap. 3) werden Implikationen fiir die religiose Rede
offengelegt. Eine wichtige Rolle spielt dabei die Feststellung, dass die mit
dem planetarischen Zeitalter verbundene Transformation der Welt grund-
legende ontologische Fragestellungen aufwirft.

2. Raumliche Dimensionen des planetarischen Zeitalters
2.1. Relationales Wirklichkeitsverstandnis (Bruno Latour)
Ausgangspunkt meiner Dissertationsschrift ,Raum-Mensch-Gerechtigkeit*

(Schneider 2012) war, dass die Christliche Sozialethik das Soziale weitge-
hend unter Absehung des Raumlichen denkt. Einige Jahre spéter ist zu kon-

1 Vergleiche den Beitrag von Becka in diesem Band.

308

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhdltnisses

statieren: Die Aufmerksamkeit fiir die rdumlichen Dimensionen sozialer
Ungleichheit ist sehr gestiegen. Dies hingt nicht zuletzt mit der Wohnungs-
frage zusammen. Weniger im Blick ist ein anderer Aspekt des spatial turn.
Wenn von der Materialitit des Raumes abstrahiert wird und raumlich-rela-
tionale Denkmodelle in den Fokus riicken, geht es nicht mehr nur darum,
iiber konkrete Raumverhaltnisse nachzudenken und sie zu bewerten, son-
dern das Denken selbst wird raumbezogen und relational (vgl. Schneider
2022).

Bruno Latours Ansatz ist ein Beispiel dafiir, dass sich mit einem relatio-
nalen Ansatz auch die raumlichen Metaphern wandeln, mit denen gesell-
schaftliche Ordnungen beschrieben werden. Fiir Latour (2007: 76) steht
fest: Wir leben in einer ,Zeit des Raums® ,[d]er Raum hat die Zeit als
prinzipielles Ordnungsprinzip abgelost® Der Ubergang zu einer ,raumzen-
trierten Welt“ (Schroer 2008: 368) bedeutet fiir ihn, dass wir uns in einer
»Zeit des Zusammenlebens“ (Latour 2007: 74) befinden.

Dass sich Latour immer wieder auf eine raumlich-relationale Denkweise
beruft, hat vor allem zum Ziel, den Container-Begriff von Gesellschaft
zu entzaubern (vgl. Schneider 2022; Schneider 2012: 58-59; Kray 2010).
Relationale Vorstellungen miissen in seinen Augen zu einer Abkehr von
Modellen fithren, die die Gesellschaft, ja die Welt im Sinne eines euklidi-
schen Behilters oder als System konzentrisch geordneter Kreise verstehen.
Das Gefiihl, inmitten von Relationen zu leben, ist, so Latour (2017: 309),
etwas vollkommen anderes, als in einem Raum oder ,unter einem Globus
zu leben® (vgl. Latour 2017: 234).

In inhaltlicher Hinsicht versteht Bruno Latour seinen relationalen Ansatz
als ein Projekt, mit dem die Trennung zwischen Immateriellem und Mate-
riellem und zwischen Kultur und Natur iberwunden werden kann. Dies
zeigt sich unter anderem daran, dass er die Erzdhlung von den Relationen,
die er der Erzahlung von der Modernisierung und Emanzipation gegen-
tiberstellt, auch ,Erzédhlung von der Bindung und Okologisierung“ (Latour
2016: 64) nennt. Die Okologisierung erfordert eine véllig neue Beziehung
zwischen Mensch und Welt, ein Weltverhiltnis, in dem der Mensch der
Welt nicht mehr indifferent oder feindlich gegeniibersteht, sondern um sei-
ne Eingebundenheit weif8 und auf die Welt hort (vgl. Latour 2014: 643). Als
»Erdverbundene®, so Latours Folgerung, gilt es das hybride Geflecht von

309

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Martin Schneider

wechselseitigen Beziehungen und Relationen nachzuzeichnen,? das ,den
Lebenden ermdglicht, die Erde bewohnbar zu machen® (Latour 2022: 29).

2.2. Neue Leitwissenschaften: Okologie und Erdsystemwissenschaft

Im Anschluss an Latours relationalen Ansatz kann die Okologie - als Wis-
senschaft der verwobenen Lebensnetze und Okosysteme — zur Leitwissen-
schaft fiir sozialwissenschaftliches Denken erhoben werden. Transformie-
rend kann dies sein, weil mit Latour erstens der vermeintlich natirliche
Hintergrund in den Vordergrund der gesellschaftlichen Organisation riickt,
zweitens eine Symmetrisierung menschlicher und nicht-menschlicher Ak-
teure angezielt wird und drittens auf einer ontologischen Ebene eine Theo-
rie zur Diskussion steht, die ohne die klassisch modernen Trennungen
Innen/Auflen, Subjekt/Objekt und Kultur/Natur auskommt. Durch die
Beriicksichtigung von okologischen Zusammenhéngen wird die Einsicht,
dass der Mensch in soziale und systemische Kontexte verwoben und von
diesen abhéngig ist, ausgeweitet auf alles Leben (vgl. Latour 2022: 35-42).
Damit riickt zugleich eine planetarische Dimension ins Spiel. Im Zeitalter
des Anthropozins® geht es ,nicht mehr nur um das individuelle und kol-
lektive Leben selbst, sondern vielmehr auch um die planetarischen Bedin-
gungen des Lebens, die sogenannten ,life-support systems® (Young/Steffen
2009), wie Ozeane, fruchtbare Boden, Trinkwasser und eine schiitzende
Atmosphire® (Folkers 2018b: 144). Damit transformieren sich die raumli-
chen Vorstellungsmuster. Der ,Raum des Lebens® (Schroer 2022) ist nicht
mehr nur eine ausgedehnte horizontale Flache (Territorium), sondern ,ein
interdependenter Komplex weltumspannender Sphéren: der Hydro-, Geo-,
Atmo- und Biosphiére® (Folkers 2018b: 142).

Bei der Erforschung der Zusammenhinge etabliert sich die Erdsystem-
wissenschaft zu einer Leitwissenschaft. Fiir den Klimaforscher Hans Joa-
chim Schellnhuber markiert das Auftreten der Erdsystemwissenschaft eine
~zweite kopernikanische Wende®, die von einer neuen wissenschaftlichen
Vermessung des Planeten getragen ist. ,Planetary monitoring — by remote
sensing and a worldwide net of in situ measurement devices — will be com-
plemented and synchronized by data models to generate a continuously up-
dated digital Weltbild (Schellnhuber 1999: C20; zit. nach Folkers 2018b:
142).

2 Siehe den Beitrag von Becka in diesem Band.
3 Siehe den Beitrag von Becka in diesem Band.

310

- &m 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhdltnisses

Bruno Latour greift in neueren Verdffentlichungen, beginnend in Kampf
um Gaia (2015/2017), die Erkenntnisse aus den Erdsystemwissenschaften
auf und schlieft an die Arbeiten des Biophysikers James Lovelock und
der Zellbiologin Lynn Margulis an (vgl. Gertenbach/Laux 2019: 244-251).
Thm geht es dabei nicht nur um die Bestitigung seines relationalen, die
Hybriditat von Natur und Kultur umkreisenden Ansatzes, sondern um eine
grundlegende ,Neukonzeption dessen, was wir iiblicherweise den Begrif-
fen Natur, AuSenwelt, Erde usw. subsumiert haben“ (ebd.: 244). Lovelock
und Margulis sind fiir ihn deshalb so zentral, weil sie als Erfinder der
sogenannten Gaia-Hypothese ein Verstdndnis des Planeten nahelegen, das
in einem quasi-kybernetischen Sinn von einer in ,,Riickkopplungsschleifen
sich verflechtende[n] Konnektivitdt“ (ebd.: 251) ausgeht. Mit dem Bezug
auf Gaia will also Latour mitnichten ein esoterisches oder animistisches
Naturverstandnis restituieren, sondern die Aufmerksamkeit der Sozialwis-
senschaften auf ein transformiertes Verstandnis der Erde, der Territorialitat
und des Raumes lenken.*

2.3. Verkniipfung von ethischer und naturwissenschaftlicher Normsetzung

Auch der Geschichtswissenschaftler Dipesh Chakrabarty beruft sich auf
die Erdsystemwissenschaften und die Gaia-Hypothese von Lovelock und
Margulis, um die Unterscheidung zwischen dem Globalen und dem Plane-
tarischen zu plausibilisieren (vgl. Chakrabarty 2022: 133-141). In seinen
Augen legen der Fokus auf die komplexen Konnektivititen zwischen At-
mosphire, Hydrosphire, Biota und Erdkruste und der systemische Unter-
suchungsansatz einen wissenschaftlichen Paradigmenwechsel nahe. Das da-
mit verkniipfte planetarische Denken interessiert sich nicht fiir Langen-

4 In dem programmatischen Text Why Gaia is not a God of Totality (2017) ,diskutiert La-
tour mogliche Alternativen zum Gaia-Begriff und macht deutlich, warum es noch mehr
Missverstdndnisse birgt, statt von Gaia etwa von ,Geo, dem ,Globalen; der ,Erde als
System' (wie in der Earth System Science) oder auch blofl dem ,Planeten’ zu sprechen.
Der etymologisch verwandte Begriff Geo besitzt zu starke Ankldnge an den klassischen
Begriff der (objektiven, stummen) Natur; das haufig auch als Alternative verwendete
Konzept der Earth System (Science) erscheint Latour zu szientistisch; und der Begriff
der Erde baut ebenso wie das Konzept des Globalen auf einem zu starken Totalitats-
und Einheitsmoment auf [...]. All diese Begriffe erscheinen Latour zu gewdhnlich und
vor allem zu kompatibel mit der Moderne, um mit dem Modernismus zu brechen und
die Differenz deutlich zu machen, die hier zu dem klassischen Naturbegriff besteht [...]
(Gertenbach/Laux 2019: 248f.).

311

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Martin Schneider

und Breitengrade und die Ausdehnung von Territorien, sondern fiir die
kritischen Schwellenwerte und ,Tipping Points’, die nicht berschritten
werden diirfen, weil ansonsten die komplexen Wechselwirkungen in ihren
negativen Auswirkungen nicht mehr kontrollierbar sind und zu einem Kol-
laps des Systems fiithren (vgl. Folkers 2018a: 284). Das Erdsystem weist
demnach eine ,intrinsische Normativitat“ (Folkers 2018b: 143) auf. Die
planetary boundaries (vgl. Rockstrom et al. 2009b; Steffen et al. 2015), in
expliziter normativer Konnotation im Deutschen als planetarische Leitplan-
ken umschrieben, definieren einen safe operating space for humanity (Rock-
strom et al. 2009a), also Bedingungen, die das Leben ermdglichen. Diese
intrinsische Normativitdt aufgreifend schlagt Chakrabarty (2022: 143-149)
die ,Bewohnbarkeit* (habitability) als entscheidende ethische Kategorie
vor:

Bewohnbarkeit bezieht sich nicht auf den Menschen. Thr zentrales An-
liegen ist das Leben — komplexes vielzelliges Leben im Allgemeinen -
und was dieses, nicht Menschen allein, nachhaltig bzw. zukunftsfdhig
macht. [...] Die zentrale Frage des Bewohnbarkeitsproblems ist nicht,
was Leben ist oder welche Machtinteressen es steuern, sondern eher, was
einen Planten zu einem freundlichen Umfeld fir die dauerhafte Existenz
komplexen Lebens macht. [...] Der unmittelbar relevante Punkt ist, dass
Menschen nicht im Zentrum des Bewohnbarkeitsproblems stehen, dass
aber Bewohnbarkeit zentral fiir menschliche Existenz ist. Wenn der Pla-
net fiir komplexes Leben nicht bewohnbar wire, wiirden wir schlicht
und einfach nicht hier sein.

Die Bewohnbarkeit ist keine externe ethische Norm, die gesetzt wird.
Sie wird mit naturwissenschaftlichen Mitteln erkannt. Im planetarischen
Denken relativiert sich also nicht nur die Bedeutung von territorialen, son-
dern auch von normativen Grenzen. An ihre Stelle tritt eine ,intrinsische
Normativitat', fir die ,planetary boundaries, bestimmte Schwellenwerte
und Belastungsgrenzen des Erdsystems, ... mafigeblich“ (Folkers 2018b:
143f)) sind. Die ethische und juridische Normsetzung wird zunehmend
von wissenschaftlichen Normsetzungen abgelost. Zumindest wird die wis-
senschaftliche Normsetzung in die ethische Normsetzung integriert. Dies
zeigt sich unter anderem daran, dass in sozialethisch inspirierten Texten
zur sozial-6kologischen Transformation gerechtigkeitstheoretische und na-
turwissenschaftliche Normsetzungen miteinander verkniipft werden:

312

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhdltnisses

Die sozial-6kologische Transformation von Wirtschaft und Gesellschaft
soll Bedingungen schaffen, unter denen alle Menschen weltweit und
auch in Zukunft ein menschenwiirdiges Leben fithren kdnnen, das die
planetaren Grenzen wahrt, die grundlegenden Rechte aller Menschen
achtet und den Eigenwert der Mitgeschopfe des Menschen anerkennt
(Sachverstindigengruppe 2021: 33f.).

Die Verkniipfung von ethischer und naturwissenschaftlicher Normsetzung
ist eine zentrale Herausforderung fiir das Nachdenken {iber eine Ethik
fir das Anthropozidn. Ohne die Beriicksichtigung der Neukonfiguration
des Verstandnisses von Raum und Erde wird allerdings die entscheidende
Pointe dieser Zeitenwende aufSer Acht gelassen.

3. Zeitliche Dimensionen des planetarischen Zeitalters
3.1. Planetarische Tiefenhistorie (Dipesh Chakrabarty)

Dipesh Chakrabarty geht es nicht nur um ein transformiertes Verstindnis
des Raumes. Als Geschichtswissenschaftler liegt ihm vor allem die Katego-
rie der Zeit am Herzen. Auf der Basis eines planetarischen Denkens arbeitet
er

. aus der vermeintlich nur einen Geschichte eine dreifache heraus:
Neben der modernen Geschichtsschreibung, etwa 250 Jahre alt, in de-
ren Zentrum die unterschiedlichsten Menschen des Globus in ihrer
Freiheit stehen, werden zwei weitere Geschichten erkennbar. Sie wirken
relativierend und konturierend: die Geschichte der biologischen Spezies
Mensch, als Homo sapiens seit etwa 300.000 Jahren eine Auspragung in
der Historie des Lebens auf der Erde, eine Gattung mit offenbar eher
kurzer terrestrischer Verweildauer. Und auflerdem tritt die Geschichte
des planetaren Erdsystems hervor, das vor Jahrmillionen in einer natura-
len Tiefenhistorie begann und gegenwirtig durch die Klima-Macht des
Menschen an einen Kipppunkt gelangt (Thadden 2022).

Planetarisches Denken zielt auf eine ,Zeitbewusstheit, so die Geologin
Marcia Bjornerud (2021; vgl. von Redecker 2023: 117-124). Dazu zahlt zum
Beispiel die Einsicht, dass wir ,eine Welt bewohnen, deren Formung wir
einer Zeitspanne von 4,6 Milliarden Jahren verdanken® (von Redecker
2023: 121). Es wird erkannt: Die Welt ist aus Zeit gemacht (vgl. ebd.: 123).

313

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Martin Schneider

3.2. Polytemporale Gezeiten und regenerative Handlungen

Die planetare Tiefenhistorie ist nur verstandlich auf der Basis ,einer nicht-
modernen Zeitauffassung, nach der Ereignisse nicht entlang einer Linie,
sondern entlang einer Spirale angeordnet werden® (Schroer 2022: 21; vgl.
von Redecker 2023: 128). ,,Die Zukunft", so Latour, ,,hat die Form eines sich
in alle Richtungen ausweitenden Kreises, und die Vergangenheit ist nicht
tberholt, sondern wird wiederholt, aufgegriffen, umschlossen, geschiitzt,
neu kombiniert, neu interpretiert und neu geschaffen (Latour 2008: 102).
Eva von Redecker spricht von ,Gezeiten®:

Gezeiten sind kreisende Zeitldufe, etwas, das sich wiederholt wie Ebbe
und Flut und verschiedene Zustédnde kreiert: Meereswogen oder Watten-
meer zum Beispiel. Bei Organismen ist es ein Zyklus von Entstehung zu
Tod, durch den die Art sich iiber ihre einzelnen Instanzen wiederherstellt
(2023: 128).

Das Modell der kreisenden Gezeiten impliziert die Einsicht, dass ,jedes
Ding seine Zeit hat, die Zeit namlich, die in seine Entstehung floss“ (ebd.:
122). Dies wiederum bedingt einen polytemporalen Rahmen, das heifit ,die
Gegenwirtigkeit ganz unterschiedlicher Zeiten. Sie sind da, anwesend in
Gebirgsziigen, die nicht unbewegt sind, sondern nur viel langsamer - und
zugleich gewaltiger — im Fluss, als es uns auffallt” (ebd.: 122).

Das Bewusstsein fiir die polytemporalen Gezeiten fordert eine Ablo-
sung eines expansiven Weltverhaltnisses durch ,pflegende’, regenerative
Einstellungen und Handlungen, die iiber den tiblichen Umwelt- und Na-
turschutz hinausgehen (vgl. Gopel/von Redecker 2022: 31; von Redecker
2023: 135-141). Die zentrale Herausforderung besteht in der Erhaltung der
»okologischen Integritit der Gezeiten (von Redecker 2023: 141). Das ganze
Netz des Lebens - Biosphiare, Atmosphére, Wasserkreislaufe, Boden — muss
auf Dauer intakt gehalten werden:

... [A]bsolut alles kommt darauf an, wie wir sie [die Arbeit, M. S.] in
die tbergreifenden Gezeiten einbetten, wo also die Linie verlduft, an
der Arbeit in Regeneration iibergeht. Auf wie viel Regeneration wir uns
verlassen konnen, welche Kreisldufe wir intakt halten oder sogar anrei-
chern konnen. [...] In der Welt des Anthropozins bemisst sich Freiheit
an Gezeitenfiille. Ungezwungene Zeit ist Zeit, die uns nicht von unserer
Regeneration abschneidet. Aber unsere Regeneration ist, entgegen aller
hilflosen Ratschldge zur Self-Care, keine eigene Féhigkeit. Sie ist vermit-
telt iiber die Welt. Wirklich regenerieren konnen wir nur in einer Fiille

314

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhdltnisses

intakter Gezeiten. Wir brauchen Zeit. Denn aus der sind wir, wie der
Rest der Welt, gemacht (2023: 139).

3.3. Verzeitlichtes Freiheitsverstandnis (Eva von Redecker)

Von Redeckers zentrale Intuition ist, dass der regenerative Paradigmen-
wechsel nur gelingt, wenn sich das liberale zu einem okologischen Frei-
heitsverstdndnis transformiert (vgl. ebd.). Dies hat ihrer Ansicht nach zur
Bedingung, dass die ,Freiheit von der raumlichen in die zeitliche Dimensi-
on“ (ebd.: 65) verlagert wird: ,Was, wenn Freiheit nicht heifft, Raum zu
haben, wenn sie sich nicht in Bewegungsspielriumen bemisst. Lésst sich
Freiheit dann zeitlich denken, fithlen und fordern?“ (ebd.: 107)

Hinter dem Paradigmenwechsel vom Rdumlichen ins Zeitliche, den von
Redecker anvisiert, steht die Annahme, dass das liberale Freiheitsverstand-
nis auf ein ,raumliches Imaginires angewiesen® (ebd.: 9) ist. Das liberale
Individuum strebt nach Bewegungsfreiheit und ,Weltreichweitenvergrofie-
rung” (vgl. Rosa 2021: 191-200). Eine raumliche Implikation enthélt auch
das damit verbundene Versprechen, ,dass wir im Prinzip alle Eigentiimer
sein konnen und iiber bestimmte Ausschnitte ungehindert herrschen diir-
fen“ (von Redecker 2023: 11). Aus der Verkniipfung von Bewegungsfreiheit
und Eigentiimerstatus folgt einerseits, ,,dass der Freiheitszuwachs des Einen
automatisch einen Freiheitsverlust des Anderen darstellt“ (ebd.: 87). Ande-
rerseits verpflichtet eine rdumliche Konzeption von Freiheit dazu, ,den An-
spriichen der anderen nicht ins Gehege kommen. Wir miissen Schranken
anerkennen, um gegenseitig Freiheit zu wahren. Mafivolle MafSlosigkeit*
(ebd.: 11).

Dem raumlichen Freiheitsverstandnis stellt von Redecker, wie erwahnt,
ein verzeitlichtes gegeniiber. Dieses geht tiber die im Nachhaltigkeitsdis-
kurs vielfach artikulierte und vom Bundesverfassungsgerichtsurteil vom
24. Mirz 2021 breitenwirksam hervorgehobene ,intertemporale Freiheitssi-
cherung® bzw. ,intergenerationale Gerechtigkeit“ hinaus (vgl. ebd.: 13f).
Fir von Redecker ist es zwar ein moralischer Fortschritt, wenn der
menschliche Verantwortungsbereich zeitlich entgrenzt wird und die An-
spriche zukinftiger Generationen in aktuellen (Verteilungs-)Diskursen
beachtet werden (missen). Allerdings operiere auch das in die Zukunft
entgrenzte Freiheitsverstindnis mit der Vorstellung von Bewegungsspiel-
rdumen, Eigentumsanspriichen und Schranken. Eben davon gelte es sich
aber zu verabschieden. Um den angezielten Paradigmenwechsel hervorzu-

315

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Martin Schneider

heben, spricht von Redecker von der Bleibefreiheit. Mit dem Terminus
Bleiben will sie die fiir das Anthropozin zentrale Herausforderung eines
»Bleiben-Konnen[s]“ hervorheben, das die ,Wahrung einer bewohnbaren
Welt“ (ebd: 17) erfordert. Ein vom Bleiben ausgehendes Verstindnis von
verzeitlichter Freiheit ,,dehnt die Freiheit in die Zeit hinein aus“ (ebd.: 107).
Es ,bedeutet zunichst schlichtweg, dass freier ist, wer mehr Lebenszeit hat.
[...] Bleibefreiheit heifst, dass es darauf ankommt, weiterzuleben® (ebd.:
62). Von Redecker nennt diesen um die Dauer kreisenden Aspekt Zeitfiille.
Mit dem zweiten Aspekt von Zeit, der erfiillten Zeit, richtet sie den Blick
darauf, dass das lineare Voranschreiten aufgebrochen werden kann - durch
Unterbrechungen und Anfange. Die Zeit kann als erfiillt erlebt werden,
wenn wir initial titig sind.

Aus Sicht der Einzelnen sind solche Briiche Einsatzpunkte einer neuen
Zeit, Resultate eigener Initiative, aber auch Effekte der Verbundenheit
mit anderen. Frei sein heifSt dann, Zeit fiirs Beginnen, Zeit fiir spontane
ebenso wie fiir langersehnte Neuanfiange zu haben (ebd.: 108).

Von Redecker nennt die - unter anderem im Anschluss an Hannah Arendts
Philosophie der Natalitdt entwickelte — Vorstellung einer erfiillten Zeit eine
stranszendierende Zeit“ (ebd.). Damit hebt sie das transformativ-entgren-
zende, iiber den Status quo hinausweisende Momentum einer erfiillten Zeit
hervor.

Mit einem dritten Aspekt von Zeit, der Zeit der Fiille, verkniipft von
Redecker die ,Vervielfaltigung der Zeit in Neuanfingen® (ebd.) mit der
»Gestalt der Welt“ (ebd.). Hier kommen die bereits erwdhnten Aspekte
einer planetarischen Zeitbewusstheit ins Spiel. Fiir von Redecker ergeben
sich daraus Einstellungen und Haltungen wie diese: Wir sind dankbar fiir
das Ungewihlte. Wir fiihlen das Eingebundensein in Gezeiten und erhalten
ihre Gkologische Integritit. Wir ermdglichen regenerative Prozesse. Wir
»sden” Fiille. Wir vertrauen darauf, keinen Mangel zu erleiden. Wir machen
die Erfahrung: ,Mehr Leben bedeutet wirklich mehr Freiheit® (ebd.: 144).
Ein mit der Zeit der Fiille angereichertes Freiheitsverstandnis bedeutet in
ihren Augen: Wir fithlen uns frei im ,Reichtum einer lebendigen, biodiver-
sen Welt“ (ebd.: 14). Ein in den planetarischen Zeitstrahl eingebundenes
Verstandnis von Freiheit kann befreien, ja kann der Beginn einer neuen
Aufklirung sein. Zumindest erhofft sich dies von Redecker, wie die ab-
schlieflenden Sitze ihres Essays iiber Bleibefreiheit nahe legen:

316

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhltnisses

Uber die Gezeiten vermittelt, wiirden wir unser Handeln zum ersten Mal
richtig bei Tageslicht zu sehen bekommen. Kein dumpfer Weltschmerz,
sondern aufgeklarte Wirklichkeit. Dem punktuellen Horror angesichts
unwiederbringlicher Verluste in der Biodiversitdt steht zudem die nicht
zu unterschitzende Erleichterung gegeniiber, dass wir endlich aufhéren
konnen, so zu tun, als sei das alles normal: das Schlachten, das Auf-
Wachstum-Pochen und das blindwiitig Kollabieren-Lassen. Wer will das
tiberhaupt wirklich? Wem gewiéhrt das Freiheit und fiir wie lange, und
was fiir eine klagliche Freiheit ist das? Sicherlich keine, die es wert ist,
dass wir uns weiter eine viel umfassendere Freiheit entgehen lassen, weil
wir uns einbilden, allein zu sein. Verzeitlichte Freiheit ist also Zeitfulle
und erfullte Zeit und Zeit der Fulle. Eine Fille an erfullter Zeit, eine
Fiille an Gezeiten. Wenn das redundant klingt, dann ist das gut so, denn
darum geht es ja: dass keine Knappheit herrscht, sondern dass die Zeit
tiberfliefit. Dieser Uberfluss ist der Stoff unserer Freiheit. Er entbindet
uns nicht von der Aufgabe, einander in allen Gezeiten zu befreien. Im
Gegenteil: Er entbindet uns zu ihr. So dass wir bleiben kénnen und auch
das nicht allein (ebd.: 145).

4. Exkurs: Transformative religidse Rede im planetarischen Zeitalter

Die bisherigen Uberlegungen haben gezeigt, dass das ,planetarische Zeit-
alter in rdumlicher und zeitlicher Hinsicht zu einer Transformation des
Weltverhdltnisses und Freiheitsverstindnisses dringt. Die diagnostizierte
Dialektik von planetaren Entgrenzungen und Grenzen, von tiefenhistori-
schen Gezeiten und erfiillten Zeiten liefert aber auch Stichworter, die ,,die
Religion auf den Plan [rufen], weil darin deren eigene Fragen enthalten
und thematisiert sind: Wie sehen wir uns und die Welt? Wie lesen und
deuten wir diese Welt, in der wir uns befinden?“ (Bogner 2021: 74). In
seinem Werk Existenzweisen (2012/2014) hat Bruno Latour diese Frage auf-
gegriffen und der Religion den Status eines Existenzmodus zugeschrieben,
~deren Eigenart darin besteht, die mit allen geteilte Welt auf eine ihr eigene,
spezifische Weise zu ,alterieren™ (Bogner 2021: 82). In der Religion geht es
demnach primir nicht um die Ubermittlung von Informationen, sondern
um Transformation. Thr Charakter besteht darin, dass sie ,nicht in erster
Linie Gnosis (Wissen und Erkenntnissubstrate) liefert, sondern wesentlich
die Bewegung einer Metanoia (Umbkehr) einfithrt, die dann wiederum
zu neuen Ansichten und Einsichten fiir das Verstehen von Mensch und

317

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Martin Schneider

Welt fithren kann® (Bogner 2021: 107f.) Diese transformative Rolle kann
die Religion in den Augen von Latour aber nur dann erfiillen, wenn sie
den ,widerspriichlichen Kontrast“ (Latour 2014: 433) ihrer ,temporallogi-
sche[n] Tiefengrammatik® (Bogner 2021: 85) bewahrt. In immer wieder
neuen Wendungen ermutigt er dazu, die theologische Spannung zwischen
Geschehenem und noch zu Werdendem, zwischen einem ,,Schon“ und
»noch nicht“ immer wieder neu und ,auffrischend zu artikulieren (vgl.
Latour 2014: 431) - so dass ,man gleichzeitig sagen kann ,die Zeit ist erfiillt;
wihrend die Zeit weitergeht; ,Gott ist da, wihrend er kommt; ,Gott wird
kommen; wihrend er gekommen ist; und so weiter in einer ununterbro-
chenen - stdndig gebrochenen - Kette von Reprisen, Konversionen, Rein-
terpretationen, Neuerungen und fruchtbaren oder fatalen Treuebriichen®
(Latour 2014: 433). Der Kontrast zwischen der Zusage, , Andersheit kann
definitiv sein“ (,Die Zeit ist erfiillt“) und der herausfordernden ,Bedingung,
stets wieder anzufangen® ist, so Latour, ,der Knoten, die Verbindungsstelle,
die entscheidende Neuerung: Es ist in der Zeit, und es entgeht ihr, ohne
ihr zu entgehen, vor allem ohne die Zeit aufzugeben. Eine erstaunliche Aus-
arbeitung, die unter dem Namen der Inkarnation geleistet wurde® (Latour
2014: 430f).

Eine theologische Hermeneutik der ,Logik der Zeit(en)“ (Bogner 2021:
85) kann demnach als eine performative Kraft verstanden werden, mit der
die klassisch modernen Trennungen zwischen Innen/Auflen, Subjekt/Ob-
jekt und Kultur/Natur transformiert werden. Eine Theologie im planetari-
schen Zeitalter steht auch vor der Herausforderung, die Trennung zwischen
Transzendenz/Immanenz zu iiberwinden, ohne die dem Christentum inne-
wohnende ,temporallogische Tiefengrammatik“ (Bogner 2021: 85) aufzuge-
ben. Es geht darum, das Down to earth (Latour 2018) theologisch zu deuten
und zu artikulieren als ,Frage der Menschwerdung ohne Ausflucht in eine
,andere Welt (Latour 2022, 187). Damit verkniipft ist ein Verstindnis
von Universalitat, das ,die bindre Logik [...] zwischen Partikularitit oder
Universalitédt sprengt® (Bogner 2021: 109).

Die Katholizitat besteht nicht darin, die frohe Botschaft bis an die Gren-
zen des Universums zu tragen, sondern darin, von Grund auf und aller-
orten durch die blofle Vermittlung einer immerzu gefdhrdeten Rede die
kiinftige Forderung nach einem noch auszuhandelnden Universellen zu
produzieren (Latour 2016: 243).

~Connectivity without holism“ (Latour 2017: 75) ist das von Latour vorge-
schlagene Stichwort eines transformierten Universalititsverstandnisses (vgl.

318

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhdltnisses

Bogner 2021: 109). Relationale Vorstellungen miissen in seinen Augen zu
einer Abkehr von Modellen fiihren, die die Welt im Sinne eines euklidi-
schen Behilters oder als System konzentrisch geordneter Kreise verstehen.

Grofler meint nicht umfassender, sondern mehr Konnexionen. Man ist
nie provinzieller als dann, wenn man auf seine ,globale Sicht® pocht
... . Die Groflenordnung wichst nicht dadurch, dafl man nacheinander
Sphéren unterschiedlicher Grofle ineinanderfiigt - wie russische Ma-
trjoschkas -, sondern dadurch, dafy mehr oder weniger zahlreiche und
vor allem reziproke Beziehungen hergestellt werden konnen. Die uner-
bittliche Lektion des Akteur-Netzwerks, wonach es keinen Grund gibt,
eine gut vernetzte Lokalitdt mit der Utopie des Globus zu verwechseln,
gilt fiir alle Verbindungen von Lebewesen (Latour 2017: 234).

Das Connectivity without holism ist nicht méglich ohne ein Down to earth.
Weil alles miteinander vernetzt, verkniipft, vermischt und vermengt - und
der Mensch in die Welt eingebettet ist, gemeinsam mit allen anderen Wesen
-, bleibt ein hoherer Standpunkt von auflerhalb verwehrt (vgl. Bogner
2021: 110). Daraus ergeben sich ontologische Fragen, die auch die Theologie
herausfordern. Ivo Frankenreiters Prozessontologische Transformationsethik
(2024) setzt hier an. In seinen Augen ,bilden grundlegende Vorstellungen
dariiber, was die Welt ist, welche Stellung uns Menschen in ihr zukommt
und wie wir mit dieser Welt in ihren unterschiedlichen Ausschnitten in
Interaktion treten” (ebd.: 26), den Horizont, auf den es im planetarischen
Zeitalter angemessen zu reagieren gilt. Auch die ethische Reflexion sei
siber eine Rezeption natur- und sozialwissenschaftlicher Arbeiten hinaus
auch auf ontologische Fragen zu erweitern® (ebd.). Als konzeptionellen
Rahmen dafiir schlagt Frankenreiter die Prozessphilosophie Alfred North
Whiteheads (1861-1947) vor.

5. Schlussbemerkung

Die sozial-okologische Krise anhand der raumlichen und zeitlichen Di-
mensionen zu deuten ist nicht neu (vgl. Schneider 2012: 23-38). Angefan-
gen von der Studie Zukunftsfihiges Deutschland (BUND/Misereor 1996)
{iber das Forschungsprogramm zu einer Okologie der Zeit (Held/Geif3ler
1995) an der Evangelischen Akademie Tutzing bis hin zu Hans-Joachim

319

- am 03.02.2026, 02:42:20.


https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Martin Schneider

Ho6hns Entwurf einer KinEthik®> (Hohn 2006; Schneider 2017) und Markus
Vogts normativer Rekonstruktion des Nachhaltigkeitsprinzips (2009) - in
allen diesen seit Mitte der 1990er Jahre entwickelten Ansatzen wird dem
entgrenzten und beschleunigten Leben das Leitbild Rechtes Mafs fiir Raum
und Zeit gegeniibergestellt. So will die zeitokologische Perspektive deutlich
machen, wie sehr menschliches Handeln in 6kologische Zusammenhinge
eingebettet ist - und damit auch in die vielfiltigen Zeiten der Okosysteme.
Die ,natiirlichen Eigenzeiten® erhalten hier so etwas wie einen normativen
Status. Auf eine implizite Normativitit, so ein Ergebnis des vorliegenden
Beitrags, zielen auch die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse zu den pla-
netaren Grenzen und den regenerativen Gezeiten. Diese empirische Nor-
mativitdt ist es, die — quasi dialektisch - einen ethischen Paradigmenwech-
sel im Weltverhdltnis und Freiheitsverstindnis entfalten kann. Die Ver-
kniipfung von naturwissenschaftlicher und normativer Normsetzung findet
sich auch in aktuellen transformativen Entwiirfen und Praktiken. Beispiel-
haft erwihnt sei das von der britischen Okonomin Kate Raworth entwi-
ckelte Modell einer ,Donut-Okonomie“ (Raworth 2018). Dieses nimmt
das Konzept der planetaren und sozialen Grenzen als Ausgangspunkt. Da-
mit die Klimakrise und der Verlust der Artenvielfalt vermieden werden,
diirfen die planetaren Grenzen nicht iiberschritten werden. Gleichzeitig
diirfen die sozialen Grenzen - gemeint ist hier vor allem die Befriedigung
der Grundbediirfnisse der Menschen - nicht unterschritten werden. Allen
Menschen sollte z. B. ein ausreichender Zugang zum Gesundheitssystem
oder zu Bildung ermdglicht werden. Der in Form eines Donuts visuali-
sierte Handlungsspielraum ergibt sich durch diese Grenzen.® Ziel ist es,
dass die gesamte Menschheit ,innerhalb des Donuts“ leben kann - was
gleichbedeutend mit dem Ziel ist, Klimakrise und soziale Ungerechtigkeit
zu verhindern. In der Stadtentwicklung wiederum nimmt das Bewusstsein

5 Mit dem Wortspiel KinEthik weist Hohn darauf hin, dass es ihm um die ethische
Reflexion des Beschleunigungsimperativs geht.

6 Kate Raworth stellt ihre Idee als einen Donut dar, der zwei Grenzen hat. Der innere
Rand représentiert die sozialen Grundbediirfnisse der Menschen, wie Nahrung, Ge-
sundheitsversorgung, Bildung usw. Der duflere Rand steht fiir die planetaren Grenzen,
wie Klimawandel, Biodiversitatsverlust, Versauerung der Ozeane usw. Die Zielsetzung
besteht darin, sich innerhalb des Donuts zu bewegen, um eine sichere und gerechte
Zukuntft fiir alle zu gewiéhrleisten (A Safe and Just Space for Humanity). Von Rockstrom
et al. (2023) wurde mittlerweile das Modell der Donut-Okonomie in den Ansatz der
planetaren Grenzen integriert.

320

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhdltnisses

fiir regenerative Praktiken zu (vgl. Schaller et al. 2023).” So wird zum
Beispiel mit der Schwammstadt der Natur wieder Raum und Zeit gegeben.
In der Landwirtschaft lassen agrardkologische Methoden die vielfaltigen
Rhythmen und Gezeiten der Natur fruchtbar werden. Zugleich wird erfah-
ren, dass das Vertrauen in die Zeit der Fiille zu einer Unterbrechung der
expansiven, fossil gepragten Zeiten motiviert. Zeiten des Umbruchs kénnen
zu Zeiten der Befreiung und der Hoffnung werden. Sie konnen als erfiillte
Zeit erfahren werden.

Literaturverzeichnis

Bjornerud, Marcia: Zeitbewusstheit: Geologisches Denken und wie es helfen kénnte,
die Welt zu retten. Berlin 2021.

Bogner, Daniel: Die Universalitat liegt nicht hinter uns, sie steht uns bevor: Christliche
Theologie im Dialog mit Latour, in: Ders., Michael Schiifiler, Christian Bauer (Hg.):
Gott, Gaia und eine neue Gesellschaft: Theologie anders denken mit Bruno Latour.
Bielefeld 2021, 73-112.

BUND/Misereor (Hg.): Zukunftsfahiges Deutschland: Ein Beitrag zu einer global
nachhaltigen Entwicklung. Studie des Wuppertal Instituts fiir Klima, Umwelt, Ener-
gie. Basel 1996.

Chakrabarty, Dipesh: Das Klima der Geschichte im planetarischen Zeitalter. Berlin
2022.

Folkers, Andreas: Das Sicherheitsdispositiv der Resilienz: Katastrophische Risiken und
die Biopolitik vitaler Systeme. Frankfurt am Main 2018a.

Folkers, Andreas: Resilienz als Nomos der Erde: Earth System Governance und die
Politik des Anthropozéns, in: Henning Laux, Anna Henkel (Hg.): Die Erde, der
Mensch und das Soziale: Zur Transformation gesellschaftlicher Naturverhiltnisse im
Anthropozén. Bielefeld 2018b, 137-160.

Foucault, Michel: Sicherheit, Territorium, Bevolkerung: Geschichte der Gouvernemen-
talitdt I. Vorlesungen am College de France, 1977-1978. Hg. von Michael Sennelart.
Frankfurt am Main 2004.

Frankenreiter, Ivo: Prozessontologische Transformationsethik: Versuch einer Episte-
mologie des Wandels in Natur, Umwelt und Gesellschaft. Marburg 2024.

7 Der Satz ist im Prasenz formuliert, ist aber im Sinne eines Futur II zu verstehen,
also als ein Prozess, der hoffentlich in der Zukunft abgeschlossen sein wird. Am
treffendsten bringt diese Hoffnung der Begriff Realutopie zum Ausdruck. Realutopien
sind , keineswegs reine Fiktionen. Viele der [...] Innovationen und Lésungen existieren
bereits. Von Permakultur iiber Schwammstadte und Pyrolyse bis hin zum Verantwor-
tungseigentum. Diese real existierenden Losungen und Projekte [...] haben das Poten-
zial, grofl zu werden und utopisch wirkende Vorstellungen iiber unsere Welt in die
Tat umzusetzen. [...] Sie existieren in kleinen Nischen und werden von engagierten
Menschen mit Herzblut vorangetrieben® (Schaller et al. 2023: 10).

321

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Martin Schneider

Gertenbach, Lars/Laux, Henning: Zur Aktualitdt von Bruno Latour: Einfithrung in
sein Werk. Wiesbaden 2019.

GOpel, Maja/von Redecker, Eva: Schopfen und Erschopfen. Hg. von Maximilian Haas
und Margarita Tsomou. Berlin 2022.

Held, Martin/Geif3ler, Karlheinz A. (Hg.): Von Rhythmen und Eigenzeiten: Perspekti-
ven einer Okologie der Zeit. Stuttgart 1995.

Hohn, Hans-Joachim: Zeit-Diagnose: Theologische Orientierung im Zeitalter der Be-
schleunigung. Darmstadt 2006.

Kray, Thorn R.: Metapher und sozialwissenschaftliche Terminologie: Anmerkungen
zur raumlichen Metaphorik bei Bruno Latour, in: Sociologia internationalis 48,1
(2010), 113-142.

Latour, Bruno: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft: Einfithrung in die Ak-
teur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt am Main 2007 (Original in Franzosisch erschie-
nen: 2005).

Latour, Bruno: Wir sind nie modern gewesen: Versuch einer symmetrischen Anthropo-
logie. Frankfurt am Main 2008 (Original in Franzosisch erschienen: 1991).

Latour, Bruno: Existenzweisen: Eine Anthropologie der Modernen. Berlin 2014 (Origi-
nal in Franzosisch erschienen: 2012).

Latour, Bruno: Cogitamus. Berlin 2016 (Original in Franzésisch erschienen: 2010).

Latour, Bruno: Jubilieren: Uber religiése Rede. Berlin 2016 (Original in Franzésisch
erschienen: 2011).

Latour, Bruno: Kampf um Gaia: Acht Vortrage {iber das neue Klimaregime. Berlin 2017
(Original in Franzésisch erschienen: 2015).

Latour, Bruno: Why Gaia is not a God of Totality, in: Theory, Culture & Society 34,2-3
(2017), 61-81.

Latour, Bruno: Down to Earth: Politics in the New Climatic Regime. Cambridge, UK
2018.

Latour, Bruno: Wo bin ich? Lektionen aus dem Lockdown. 2. Auflage. Berlin 2022
(Original in Franzésisch erschienen: 2021).

Laux, Henning: Soziologie im Zeitalter der Komposition: Koordinaten einer integrati-
ven Netzwerktheorie. Weilerswist 2014.

Luhmann, Niklas: Komplexitit und Demokratie, in: Ders.: Politische Planung. Opla-
den 1971, 39-45.

Luhmann, Niklas: Soziale Systeme: Grundrif8 einer allgemeinen Theorie. Frankfurt am
Main 1984.

Nassehi, Armin: Geschlossenheit und Offenheit: Studien zur Theorie der modernen
Gesellschaft. Frankfurt am Main 2003.

Raworth, Kate: Die Donut-Okonomie: Endlich ein Wirtschaftsmodell, das den Plane-
ten nicht zerstort. Miinchen 2018.

Rockstrom, Johan/Gupta, Joyeeta/Qin, Dahe et al.: Safe and Just Earth System Boun-
daries, in: Nature 619 (2023), 102-111: [https://doi.org/10.1038/s41586-023-06083-8]
(Letzter Zugriff 09.06.2024).

322

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.1038/s41586-023-06083-8
https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1038/s41586-023-06083-8

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhdltnisses

Rockstrom, Johan/Steffen, Will/Noone, Kevin et al.: A safe operating space for human-
ity, in: Nature 461 (2009a), 472-475: [https://doi.org/10.1038/461472a] (Letzter
Zugriff: 09.06.2024).

Rockstrom, Johan/Steffen, Will/Noone, Kevin et al.: Planetary Boundaries: Exploring
the Safe Operating Space for Humanity, in: Ecology and Society 14,2 (2009b), 32:
[http://www.ecologyandsociety.org/voll4/iss2/art32/] (Letzter Zugriff: 29.02.2024).

Rosa, Hartmut: Best Account: Skizze einer systematischen Theorie der modernen
Gesellschaft, in: Andreas Reckwitz, Hartmut Rosa: Spatmoderne in der Krise: Was
leistet die Gesellschaftstheorie? Berlin 2021, 151-252.

Sachverstindigengruppe Weltwirtschaft und Sozialethik: Wie sozial-6kologische
Transformation gelingen kann: Eine interdisziplinare Studie im Rahmen des Dialog-
projektes zum weltkirchlichen Beitrag der katholischen Kirche fiir eine sozial-6ko-
logische Transformation im Lichte von Laudato si. Hrsg. von der Kommission
Weltkirche der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 2021.

Schaller, Stella/Zeddies, Lino/Scheub, Ute/Vollmar, Sebastian: ZukunftsBilder 2045:
Eine Reise in die Welt von morgen. Miinchen 2023.

Schellnhuber, Hans-Joachim: ‘Earth system’ analysis and the second Copernican revo-
lution, in: Nature 402 (1999), 19-23.

Schneider, Martin: Raum - Mensch - Gerechtigkeit: Sozialethische Reflexionen zur
Kategorie des Raumes. Paderborn 2012.

Schneider, Martin: Mufle in Zeiten der Beschleunigung, in: Ralph Berghold, Jochen
Sautermeister, André Schroder (Hg.): Dem Wandel eine menschliche Gestalt geben:
Sozialethische Perspektiven fiir die Gesellschaft von morgen. Freiburg im Breisgau
2017, 61-77.

Schneider, Martin: Abschied vom Container: Zur Einordnung eines relationalen Wirk-
lichkeitsverstandnisses, in: Jahrbuch fiir Christliche Sozialwissenschaften 63 (2022),
191-200.

Schroer, Markus: Vermischen, Vermitteln, Vernetzen: Bruno Latours Soziologie der
Gemenge und Gemische im Kontext, in: Georg Kneer, Markus Schroer, Erhard
Schiittpelz (Hg.): Bruno Latours Kollektive: Kontroversen zur Entgrenzung des
Sozialen. Frankfurt am Main 2008, 361-398.

Schroer, Markus: Geosoziologie: Die Erde als Raum des Lebens. Berlin 2022.

Steffen, Will/Richardson, Katherine/Rockstrom, Johan et al.: Planetary boundaries:
Guiding human development on a changing planet, in: Science 347 (2015), 736:
[https://doi.org/10.1126/science.1259855] (Letzter Zugriff: 29.02.2024).

Stichweh, Rudolf: Die Weltgesellschaft: Soziologische Analysen. Frankfurt am Main
2000.

Vogt, Markus: Prinzip Nachhaltigkeit: Ein Entwurf aus theologisch-ethischer Perspek-
tive. Miinchen 2009.

von Redecker, Eva: Bleibefreiheit. Frankfurt am Main 2023.

von Thadden, Elisabeth: Der Menschenplanet: Der Klimawandel verandert unsere
Idee von Geschichte: Wie der indische Historiker Dipesh Chakrabarty die Erde und
ihre Bewohner neu entdeckt, in: Die Zeit vom 13.04.2022, 57.

323

- am 03.02.2026, 02:42:20.


https://doi.org/10.1038/461472a
http://www.ecologyandsociety.org/vol14/iss2/art32
https://doi.org/10.1126/science.1259855
https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1038/461472a
http://www.ecologyandsociety.org/vol14/iss2/art32
https://doi.org/10.1126/science.1259855

Martin Schneider

Young, Oran R./Steffen, Will: The earth system: sustaining planetary life-support sys-
tems, in: Carl Folke, Gary P. Kofinas, Stuart F. Chapin (Hg.): Principles of ecosystem
stewardship: Resilience based natural ressource management in a changing world.
New York 2009, 295-315.

324

- am 03.02.2026, 02:42:20.



https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. Einleitung
	2. Räumliche Dimensionen des planetarischen Zeitalters
	2.1. Relationales Wirklichkeitsverständnis (Bruno Latour)
	2.2. Neue Leitwissenschaften: Ökologie und Erdsystemwissenschaft
	2.3. Verknüpfung von ethischer und naturwissenschaftlicher Normsetzung

	3. Zeitliche Dimensionen des planetarischen Zeitalters
	3.1. Planetarische Tiefenhistorie (Dipesh Chakrabarty)
	3.2. Polytemporale Gezeiten und regenerative Handlungen
	3.3. Verzeitlichtes Freiheitsverständnis (Eva von Redecker)

	4. Exkurs: Transformative religiöse Rede im planetarischen Zeitalter
	5. Schlussbemerkung

