
Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des
räumlichen und zeitlichen Weltverhältnisses

Martin Schneider

Abstract
The geological concept of the Anthropocene has also become a fixed point
of reference in the social and cultural sciences. This has been accompanied
by calls for the establishment of planetary thinking as a guiding scientific
concept. Based on the spatial and temporal dimensions of the “planetary
age”, the following article examines the link between natural science norm-
setting and ethical norm-setting. According to the thesis developed follow‐
ing Bruno Latour, Dipesh Chakrabarty and Eva von Redecker, planetary
boundaries and regenerative tides are empirical normativities that urge a
transformation of our relationship to the world and our understanding of
freedom. A brief excursus reflects on the implications for religious discourse
and ontological questions.

Key-Words
Space, Time, Planetary Age, Anthropocene, Regeneration, Latour,
Chakrabarty, von Redecker, Sustainability, Justice

1. Einleitung

Wir leben in einer Zeit beschleunigter Veränderungsprozesse und tiefer
sozialer, ökonomischer und ökologischer Umbrüche. Infolge der damit
verbundenen Polykrisen stellen sich grundsätzliche, strukturelle Dynami‐
ken betreffende Fragen. Harmut Rosa spricht in Anlehnung an Charles
Taylor von der Herausforderung, für „die gegenwärtige Sozialformation
[…] einen bestmöglichen Deutungsvorschlag – einen Best Account – ihrer
soziokulturellen Verfassung und ihrer geschichtlichen Lage zu entwickeln“
(Rosa 2021: 165). Die Tauglichkeit und Qualität eines solchen Deutungsvor‐
schlags, so Rosa weiter, erweise sich nicht zuletzt daran, „was man mit sei‐
ner Hilfe sehen und erkennen kann: welche Zusammenhänge sich erschlie‐
ßen, welche Entwicklungstendenzen erkennbar und welche Problemzusam‐

307

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


menhänge erklärbar werden und welchen Erfahrungen er eine Sprache
verleiht; aber auch daran, welche Impulse er der Diskussion um mögliche
gesellschaftliche Handlungsalternativen zu verleihen vermag“ (Rosa 2021:
169). Ein Best Account sollte zudem dazu beitragen, die Forschung zu inspi‐
rieren, ihr einen Horizont zu liefern und Forschungsfragen zu generieren.

Für Analysen mit gesellschaftstheoretischem Anspruch hat sich, so der
Ausgangspunkt der folgenden Überlegungen, die Strukturierung von em‐
pirischen Beobachtungen und theoretischen Überlegungen anhand der
Dimensionen Zeit und Raum bewährt. Bekannt ist Niklas Luhmanns Kon‐
zept der Sinndimension mit der Trias Sozial-, Sach- und Zeitdimension
(vgl. Luhmann 1971: 48ff.; ders. 1984: 111ff.). Armin Nassehi, Rudolf Stich‐
weh und Henning Laux haben diese um die Dimension des Raumes erwei‐
tert (vgl. Nassehi 2003: 224; Stichweh 2000: 187; Laux 2014: 189-194). Mi‐
chel Foucault unterscheidet zwischen Zeit, Raum, Gegenstand und Norm,
um die Unterschiede zwischen liberal-biopolitischen und souveränen Si‐
cherheitstechniken zu markieren (vgl. Foucault 2004: 26f.; vgl. Folkers
2018a: 62).

Ziel der folgenden Überlegungen ist es, für die Frage nach dem, was die
Epoche des Anthropozäns und des damit verknüpften Paradigmenwechsels
zum planetaren Denken kennzeichnet, einen „Best Account“ vorzuschla‐
gen.1 Ich werde mich dabei auf die Veränderungen in den Dimensionen
Raum und Zeit (Kap. 1 und 2) beschränken, um die grundsätzlichen Ver‐
schiebungen sichtbar werden zu lassen. Neben Bruno Latour und Dipesh
Chakrabarty wird Eva von Redecker eine wichtige Bezugsautorin sein. In
einem kurzen Exkurs (Kap. 3) werden Implikationen für die religiöse Rede
offengelegt. Eine wichtige Rolle spielt dabei die Feststellung, dass die mit
dem planetarischen Zeitalter verbundene Transformation der Welt grund‐
legende ontologische Fragestellungen aufwirft.

2. Räumliche Dimensionen des planetarischen Zeitalters

2.1. Relationales Wirklichkeitsverständnis (Bruno Latour)

Ausgangspunkt meiner Dissertationsschrift „Raum-Mensch-Gerechtigkeit“
(Schneider 2012) war, dass die Christliche Sozialethik das Soziale weitge‐
hend unter Absehung des Räumlichen denkt. Einige Jahre später ist zu kon‐

1 Vergleiche den Beitrag von Becka in diesem Band.

Martin Schneider

308

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


statieren: Die Aufmerksamkeit für die räumlichen Dimensionen sozialer
Ungleichheit ist sehr gestiegen. Dies hängt nicht zuletzt mit der Wohnungs‐
frage zusammen. Weniger im Blick ist ein anderer Aspekt des spatial turn.
Wenn von der Materialität des Raumes abstrahiert wird und räumlich-rela‐
tionale Denkmodelle in den Fokus rücken, geht es nicht mehr nur darum,
über konkrete Raumverhältnisse nachzudenken und sie zu bewerten, son‐
dern das Denken selbst wird raumbezogen und relational (vgl. Schneider
2022).

Bruno Latours Ansatz ist ein Beispiel dafür, dass sich mit einem relatio‐
nalen Ansatz auch die räumlichen Metaphern wandeln, mit denen gesell‐
schaftliche Ordnungen beschrieben werden. Für Latour (2007: 76) steht
fest: Wir leben in einer „Zeit des Raums“, „[d]er Raum hat die Zeit als
prinzipielles Ordnungsprinzip abgelöst“. Der Übergang zu einer „raumzen‐
trierten Welt“ (Schroer 2008: 368) bedeutet für ihn, dass wir uns in einer
„Zeit des Zusammenlebens“ (Latour 2007: 74) befinden.

Dass sich Latour immer wieder auf eine räumlich-relationale Denkweise
beruft, hat vor allem zum Ziel, den Container-Begriff von Gesellschaft
zu entzaubern (vgl. Schneider 2022; Schneider 2012: 58-59; Kray 2010).
Relationale Vorstellungen müssen in seinen Augen zu einer Abkehr von
Modellen führen, die die Gesellschaft, ja die Welt im Sinne eines euklidi‐
schen Behälters oder als System konzentrisch geordneter Kreise verstehen.
Das Gefühl, inmitten von Relationen zu leben, ist, so Latour (2017: 309),
etwas vollkommen anderes, als in einem Raum oder „unter einem Globus
zu leben“ (vgl. Latour 2017: 234).

In inhaltlicher Hinsicht versteht Bruno Latour seinen relationalen Ansatz
als ein Projekt, mit dem die Trennung zwischen Immateriellem und Mate‐
riellem und zwischen Kultur und Natur überwunden werden kann. Dies
zeigt sich unter anderem daran, dass er die Erzählung von den Relationen,
die er der Erzählung von der Modernisierung und Emanzipation gegen‐
überstellt, auch „Erzählung von der Bindung und Ökologisierung“ (Latour
2016: 64) nennt. Die Ökologisierung erfordert eine völlig neue Beziehung
zwischen Mensch und Welt, ein Weltverhältnis, in dem der Mensch der
Welt nicht mehr indifferent oder feindlich gegenübersteht, sondern um sei‐
ne Eingebundenheit weiß und auf die Welt hört (vgl. Latour 2014: 643). Als
„Erdverbundene“, so Latours Folgerung, gilt es das hybride Geflecht von

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhältnisses

309

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wechselseitigen Beziehungen und Relationen nachzuzeichnen,2 das „den
Lebenden ermöglicht, die Erde bewohnbar zu machen“ (Latour 2022: 29).

2.2. Neue Leitwissenschaften: Ökologie und Erdsystemwissenschaft

Im Anschluss an Latours relationalen Ansatz kann die Ökologie – als Wis‐
senschaft der verwobenen Lebensnetze und Ökosysteme – zur Leitwissen‐
schaft für sozialwissenschaftliches Denken erhoben werden. Transformie‐
rend kann dies sein, weil mit Latour erstens der vermeintlich natürliche
Hintergrund in den Vordergrund der gesellschaftlichen Organisation rückt,
zweitens eine Symmetrisierung menschlicher und nicht-menschlicher Ak‐
teure angezielt wird und drittens auf einer ontologischen Ebene eine Theo‐
rie zur Diskussion steht, die ohne die klassisch modernen Trennungen
Innen/Außen, Subjekt/Objekt und Kultur/Natur auskommt. Durch die
Berücksichtigung von ökologischen Zusammenhängen wird die Einsicht,
dass der Mensch in soziale und systemische Kontexte verwoben und von
diesen abhängig ist, ausgeweitet auf alles Leben (vgl. Latour 2022: 35-42).
Damit rückt zugleich eine planetarische Dimension ins Spiel. Im Zeitalter
des Anthropozäns3 geht es „nicht mehr nur um das individuelle und kol‐
lektive Leben selbst, sondern vielmehr auch um die planetarischen Bedin‐
gungen des Lebens, die sogenannten ‚life-support systems‘ (Young/Steffen
2009), wie Ozeane, fruchtbare Böden, Trinkwasser und eine schützende
Atmosphäre“ (Folkers 2018b: 144). Damit transformieren sich die räumli‐
chen Vorstellungsmuster. Der „Raum des Lebens“ (Schroer 2022) ist nicht
mehr nur eine ausgedehnte horizontale Fläche (Territorium), sondern „ein
interdependenter Komplex weltumspannender Sphären: der Hydro-, Geo-,
Atmo- und Biosphäre“ (Folkers 2018b: 142).

Bei der Erforschung der Zusammenhänge etabliert sich die Erdsystem‐
wissenschaft zu einer Leitwissenschaft. Für den Klimaforscher Hans Joa‐
chim Schellnhuber markiert das Auftreten der Erdsystemwissenschaft eine
„zweite kopernikanische Wende“, die von einer neuen wissenschaftlichen
Vermessung des Planeten getragen ist. „Planetary monitoring – by remote
sensing and a worldwide net of in situ measurement devices – will be com‐
plemented and synchronized by data models to generate a continuously up‐
dated digital ‚Weltbild’“ (Schellnhuber 1999: C20; zit. nach Folkers 2018b:
142).

2 Siehe den Beitrag von Becka in diesem Band.
3 Siehe den Beitrag von Becka in diesem Band.

Martin Schneider

310

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bruno Latour greift in neueren Veröffentlichungen, beginnend in Kampf
um Gaia (2015/2017), die Erkenntnisse aus den Erdsystemwissenschaften
auf und schließt an die Arbeiten des Biophysikers James Lovelock und
der Zellbiologin Lynn Margulis an (vgl. Gertenbach/Laux 2019: 244-251).
Ihm geht es dabei nicht nur um die Bestätigung seines relationalen, die
Hybridität von Natur und Kultur umkreisenden Ansatzes, sondern um eine
grundlegende „Neukonzeption dessen, was wir üblicherweise den Begrif‐
fen Natur, Außenwelt, Erde usw. subsumiert haben“ (ebd.: 244). Lovelock
und Margulis sind für ihn deshalb so zentral, weil sie als Erfinder der
sogenannten Gaia-Hypothese ein Verständnis des Planeten nahelegen, das
in einem quasi-kybernetischen Sinn von einer in „Rückkopplungsschleifen
sich verflechtende[n] Konnektivität“ (ebd.: 251) ausgeht. Mit dem Bezug
auf Gaia will also Latour mitnichten ein esoterisches oder animistisches
Naturverständnis restituieren, sondern die Aufmerksamkeit der Sozialwis‐
senschaften auf ein transformiertes Verständnis der Erde, der Territorialität
und des Raumes lenken.4

2.3. Verknüpfung von ethischer und naturwissenschaftlicher Normsetzung

Auch der Geschichtswissenschaftler Dipesh Chakrabarty beruft sich auf
die Erdsystemwissenschaften und die Gaia-Hypothese von Lovelock und
Margulis, um die Unterscheidung zwischen dem Globalen und dem Plane‐
tarischen zu plausibilisieren (vgl. Chakrabarty 2022: 133-141). In seinen
Augen legen der Fokus auf die komplexen Konnektivitäten zwischen At‐
mosphäre, Hydrosphäre, Biota und Erdkruste und der systemische Unter‐
suchungsansatz einen wissenschaftlichen Paradigmenwechsel nahe. Das da‐
mit verknüpfte planetarische Denken interessiert sich nicht für Längen-

4 In dem programmatischen Text Why Gaia is not a God of Totality (2017) „diskutiert La‐
tour mögliche Alternativen zum Gaia-Begriff und macht deutlich, warum es noch mehr
Missverständnisse birgt, statt von Gaia etwa von ‚Geo‘, dem ‚Globalen‘, der ‚Erde als
System‘ (wie in der Earth System Science) oder auch bloß dem ‚Planeten‘ zu sprechen.
Der etymologisch verwandte Begriff Geo besitzt zu starke Anklänge an den klassischen
Begriff der (objektiven, stummen) Natur; das häufig auch als Alternative verwendete
Konzept der Earth System (Science) erscheint Latour zu szientistisch; und der Begriff
der Erde baut ebenso wie das Konzept des Globalen auf einem zu starken Totalitäts-
und Einheitsmoment auf […]. All diese Begriffe erscheinen Latour zu gewöhnlich und
vor allem zu kompatibel mit der Moderne, um mit dem Modernismus zu brechen und
die Differenz deutlich zu machen, die hier zu dem klassischen Naturbegriff besteht [...]“
(Gertenbach/Laux 2019: 248f.).

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhältnisses

311

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


und Breitengrade und die Ausdehnung von Territorien, sondern für die
kritischen Schwellenwerte und „Tipping Points“, die nicht überschritten
werden dürfen, weil ansonsten die komplexen Wechselwirkungen in ihren
negativen Auswirkungen nicht mehr kontrollierbar sind und zu einem Kol‐
laps des Systems führen (vgl. Folkers 2018a: 284). Das Erdsystem weist
demnach eine „intrinsische Normativität“ (Folkers 2018b: 143) auf. Die
planetary boundaries (vgl. Rockström et al. 2009b; Steffen et al. 2015), in
expliziter normativer Konnotation im Deutschen als planetarische Leitplan‐
ken umschrieben, definieren einen safe operating space for humanity (Rock‐
ström et al. 2009a), also Bedingungen, die das Leben ermöglichen. Diese
intrinsische Normativität aufgreifend schlägt Chakrabarty (2022: 143-149)
die „Bewohnbarkeit“ (habitability) als entscheidende ethische Kategorie
vor:

Bewohnbarkeit bezieht sich nicht auf den Menschen. Ihr zentrales An‐
liegen ist das Leben – komplexes vielzelliges Leben im Allgemeinen –
und was dieses, nicht Menschen allein, nachhaltig bzw. zukunftsfähig
macht. […] Die zentrale Frage des Bewohnbarkeitsproblems ist nicht,
was Leben ist oder welche Machtinteressen es steuern, sondern eher, was
einen Planten zu einem freundlichen Umfeld für die dauerhafte Existenz
komplexen Lebens macht. […] Der unmittelbar relevante Punkt ist, dass
Menschen nicht im Zentrum des Bewohnbarkeitsproblems stehen, dass
aber Bewohnbarkeit zentral für menschliche Existenz ist. Wenn der Pla‐
net für komplexes Leben nicht bewohnbar wäre, würden wir schlicht
und einfach nicht hier sein.

Die Bewohnbarkeit ist keine externe ethische Norm, die gesetzt wird.
Sie wird mit naturwissenschaftlichen Mitteln erkannt. Im planetarischen
Denken relativiert sich also nicht nur die Bedeutung von territorialen, son‐
dern auch von normativen Grenzen. An ihre Stelle tritt eine „intrinsische
Normativität“, für die „planetary boundaries, bestimmte Schwellenwerte
und Belastungsgrenzen des Erdsystems, … maßgeblich“ (Folkers 2018b:
143f.) sind. Die ethische und juridische Normsetzung wird zunehmend
von wissenschaftlichen Normsetzungen abgelöst. Zumindest wird die wis‐
senschaftliche Normsetzung in die ethische Normsetzung integriert. Dies
zeigt sich unter anderem daran, dass in sozialethisch inspirierten Texten
zur sozial-ökologischen Transformation gerechtigkeitstheoretische und na‐
turwissenschaftliche Normsetzungen miteinander verknüpft werden:

Martin Schneider

312

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die sozial-ökologische Transformation von Wirtschaft und Gesellschaft
soll Bedingungen schaffen, unter denen alle Menschen weltweit und
auch in Zukunft ein menschenwürdiges Leben führen können, das die
planetaren Grenzen wahrt, die grundlegenden Rechte aller Menschen
achtet und den Eigenwert der Mitgeschöpfe des Menschen anerkennt
(Sachverständigengruppe 2021: 33f.).

Die Verknüpfung von ethischer und naturwissenschaftlicher Normsetzung
ist eine zentrale Herausforderung für das Nachdenken über eine Ethik
für das Anthropozän. Ohne die Berücksichtigung der Neukonfiguration
des Verständnisses von Raum und Erde wird allerdings die entscheidende
Pointe dieser Zeitenwende außer Acht gelassen.

3. Zeitliche Dimensionen des planetarischen Zeitalters

3.1. Planetarische Tiefenhistorie (Dipesh Chakrabarty)

Dipesh Chakrabarty geht es nicht nur um ein transformiertes Verständnis
des Raumes. Als Geschichtswissenschaftler liegt ihm vor allem die Katego‐
rie der Zeit am Herzen. Auf der Basis eines planetarischen Denkens arbeitet
er

… aus der vermeintlich nur einen Geschichte eine dreifache heraus:
Neben der modernen Geschichtsschreibung, etwa 250 Jahre alt, in de‐
ren Zentrum die unterschiedlichsten Menschen des Globus in ihrer
Freiheit stehen, werden zwei weitere Geschichten erkennbar. Sie wirken
relativierend und konturierend: die Geschichte der biologischen Spezies
Mensch, als Homo sapiens seit etwa 300.000 Jahren eine Ausprägung in
der Historie des Lebens auf der Erde, eine Gattung mit offenbar eher
kurzer terrestrischer Verweildauer. Und außerdem tritt die Geschichte
des planetaren Erdsystems hervor, das vor Jahrmillionen in einer natura‐
len Tiefenhistorie begann und gegenwärtig durch die Klima-Macht des
Menschen an einen Kipppunkt gelangt (Thadden 2022).

Planetarisches Denken zielt auf eine „Zeitbewusstheit“, so die Geologin
Marcia Bjornerud (2021; vgl. von Redecker 2023: 117-124). Dazu zählt zum
Beispiel die Einsicht, dass wir „eine Welt bewohnen, deren Formung wir
einer Zeitspanne von 4,6 Milliarden Jahren verdanken“ (von Redecker
2023: 121). Es wird erkannt: Die Welt ist aus Zeit gemacht (vgl. ebd.: 123).

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhältnisses

313

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3.2. Polytemporale Gezeiten und regenerative Handlungen

Die planetare Tiefenhistorie ist nur verständlich auf der Basis „einer nicht‐
modernen Zeitauffassung, nach der Ereignisse nicht entlang einer Linie,
sondern entlang einer Spirale angeordnet werden“ (Schroer 2022: 21; vgl.
von Redecker 2023: 128). „Die Zukunft“, so Latour, „hat die Form eines sich
in alle Richtungen ausweitenden Kreises, und die Vergangenheit ist nicht
überholt, sondern wird wiederholt, aufgegriffen, umschlossen, geschützt,
neu kombiniert, neu interpretiert und neu geschaffen“ (Latour 2008: 102).
Eva von Redecker spricht von „Gezeiten“:

Gezeiten sind kreisende Zeitläufe, etwas, das sich wiederholt wie Ebbe
und Flut und verschiedene Zustände kreiert: Meereswogen oder Watten‐
meer zum Beispiel. Bei Organismen ist es ein Zyklus von Entstehung zu
Tod, durch den die Art sich über ihre einzelnen Instanzen wiederherstellt
(2023: 128).

Das Modell der kreisenden Gezeiten impliziert die Einsicht, dass „jedes
Ding seine Zeit hat, die Zeit nämlich, die in seine Entstehung floss“ (ebd.:
122). Dies wiederum bedingt einen polytemporalen Rahmen, das heißt „die
Gegenwärtigkeit ganz unterschiedlicher Zeiten. Sie sind da, anwesend in
Gebirgszügen, die nicht unbewegt sind, sondern nur viel langsamer – und
zugleich gewaltiger – im Fluss, als es uns auffällt“ (ebd.: 122).

Das Bewusstsein für die polytemporalen Gezeiten fordert eine Ablö‐
sung eines expansiven Weltverhältnisses durch „pflegende“, regenerative
Einstellungen und Handlungen, die über den üblichen Umwelt- und Na‐
turschutz hinausgehen (vgl. Göpel/von Redecker 2022: 31; von Redecker
2023: 135-141). Die zentrale Herausforderung besteht in der Erhaltung der
„ökologischen Integrität der Gezeiten“ (von Redecker 2023: 141). Das ganze
Netz des Lebens – Biosphäre, Atmosphäre, Wasserkreisläufe, Böden – muss
auf Dauer intakt gehalten werden:

… [A]bsolut alles kommt darauf an, wie wir sie [die Arbeit, M. S.] in
die übergreifenden Gezeiten einbetten, wo also die Linie verläuft, an
der Arbeit in Regeneration übergeht. Auf wie viel Regeneration wir uns
verlassen können, welche Kreisläufe wir intakt halten oder sogar anrei‐
chern können. […] In der Welt des Anthropozäns bemisst sich Freiheit
an Gezeitenfülle. Ungezwungene Zeit ist Zeit, die uns nicht von unserer
Regeneration abschneidet. Aber unsere Regeneration ist, entgegen aller
hilflosen Ratschläge zur Self-Care, keine eigene Fähigkeit. Sie ist vermit‐
telt über die Welt. Wirklich regenerieren können wir nur in einer Fülle

Martin Schneider

314

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


intakter Gezeiten. Wir brauchen Zeit. Denn aus der sind wir, wie der
Rest der Welt, gemacht (2023: 139).

3.3. Verzeitlichtes Freiheitsverständnis (Eva von Redecker)

Von Redeckers zentrale Intuition ist, dass der regenerative Paradigmen‐
wechsel nur gelingt, wenn sich das liberale zu einem ökologischen Frei‐
heitsverständnis transformiert (vgl. ebd.). Dies hat ihrer Ansicht nach zur
Bedingung, dass die „Freiheit von der räumlichen in die zeitliche Dimensi‐
on“ (ebd.: 65) verlagert wird: „Was, wenn Freiheit nicht heißt, Raum zu
haben, wenn sie sich nicht in Bewegungsspielräumen bemisst. Lässt sich
Freiheit dann zeitlich denken, fühlen und fordern?“ (ebd.: 107)

Hinter dem Paradigmenwechsel vom Räumlichen ins Zeitliche, den von
Redecker anvisiert, steht die Annahme, dass das liberale Freiheitsverständ‐
nis auf ein „räumliches Imaginäres angewiesen“ (ebd.: 9) ist. Das liberale
Individuum strebt nach Bewegungsfreiheit und „Weltreichweitenvergröße‐
rung“ (vgl. Rosa 2021: 191-200). Eine räumliche Implikation enthält auch
das damit verbundene Versprechen, „dass wir im Prinzip alle Eigentümer
sein können und über bestimmte Ausschnitte ungehindert herrschen dür‐
fen“ (von Redecker 2023: 11). Aus der Verknüpfung von Bewegungsfreiheit
und Eigentümerstatus folgt einerseits, „dass der Freiheitszuwachs des Einen
automatisch einen Freiheitsverlust des Anderen darstellt“ (ebd.: 87). Ande‐
rerseits verpflichtet eine räumliche Konzeption von Freiheit dazu, „den An‐
sprüchen der anderen nicht ins Gehege kommen. Wir müssen Schranken
anerkennen, um gegenseitig Freiheit zu wahren. Maßvolle Maßlosigkeit“
(ebd.: 11).

Dem räumlichen Freiheitsverständnis stellt von Redecker, wie erwähnt,
ein verzeitlichtes gegenüber. Dieses geht über die im Nachhaltigkeitsdis‐
kurs vielfach artikulierte und vom Bundesverfassungsgerichtsurteil vom
24. März 2021 breitenwirksam hervorgehobene „intertemporale Freiheitssi‐
cherung“ bzw. „intergenerationale Gerechtigkeit“ hinaus (vgl. ebd.: 13f.).
Für von Redecker ist es zwar ein moralischer Fortschritt, wenn der
menschliche Verantwortungsbereich zeitlich entgrenzt wird und die An‐
sprüche zukünftiger Generationen in aktuellen (Verteilungs-)Diskursen
beachtet werden (müssen). Allerdings operiere auch das in die Zukunft
entgrenzte Freiheitsverständnis mit der Vorstellung von Bewegungsspiel‐
räumen, Eigentumsansprüchen und Schranken. Eben davon gelte es sich
aber zu verabschieden. Um den angezielten Paradigmenwechsel hervorzu‐

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhältnisses

315

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


heben, spricht von Redecker von der Bleibefreiheit. Mit dem Terminus
Bleiben will sie die für das Anthropozän zentrale Herausforderung eines
„Bleiben-Können[s]“ hervorheben, das die „Wahrung einer bewohnbaren
Welt“ (ebd: 17) erfordert. Ein vom Bleiben ausgehendes Verständnis von
verzeitlichter Freiheit „dehnt die Freiheit in die Zeit hinein aus“ (ebd.: 107).
Es „bedeutet zunächst schlichtweg, dass freier ist, wer mehr Lebenszeit hat.
[…] Bleibefreiheit heißt, dass es darauf ankommt, weiterzuleben“ (ebd.:
62). Von Redecker nennt diesen um die Dauer kreisenden Aspekt Zeitfülle.
Mit dem zweiten Aspekt von Zeit, der erfüllten Zeit, richtet sie den Blick
darauf, dass das lineare Voranschreiten aufgebrochen werden kann – durch
Unterbrechungen und Anfänge. Die Zeit kann als erfüllt erlebt werden,
wenn wir initial tätig sind.

Aus Sicht der Einzelnen sind solche Brüche Einsatzpunkte einer neuen
Zeit, Resultate eigener Initiative, aber auch Effekte der Verbundenheit
mit anderen. Frei sein heißt dann, Zeit fürs Beginnen, Zeit für spontane
ebenso wie für langersehnte Neuanfänge zu haben (ebd.: 108).

Von Redecker nennt die – unter anderem im Anschluss an Hannah Arendts
Philosophie der Natalität entwickelte – Vorstellung einer erfüllten Zeit eine
„transzendierende Zeit“ (ebd.). Damit hebt sie das transformativ-entgren‐
zende, über den Status quo hinausweisende Momentum einer erfüllten Zeit
hervor.

Mit einem dritten Aspekt von Zeit, der Zeit der Fülle, verknüpft von
Redecker die „Vervielfältigung der Zeit in Neuanfängen“ (ebd.) mit der
„Gestalt der Welt“ (ebd.). Hier kommen die bereits erwähnten Aspekte
einer planetarischen Zeitbewusstheit ins Spiel. Für von Redecker ergeben
sich daraus Einstellungen und Haltungen wie diese: Wir sind dankbar für
das Ungewählte. Wir fühlen das Eingebundensein in Gezeiten und erhalten
ihre ökologische Integrität. Wir ermöglichen regenerative Prozesse. Wir
„säen“ Fülle. Wir vertrauen darauf, keinen Mangel zu erleiden. Wir machen
die Erfahrung: „Mehr Leben bedeutet wirklich mehr Freiheit“ (ebd.: 144).
Ein mit der Zeit der Fülle angereichertes Freiheitsverständnis bedeutet in
ihren Augen: Wir fühlen uns frei im „Reichtum einer lebendigen, biodiver‐
sen Welt“ (ebd.: 14). Ein in den planetarischen Zeitstrahl eingebundenes
Verständnis von Freiheit kann befreien, ja kann der Beginn einer neuen
Aufklärung sein. Zumindest erhofft sich dies von Redecker, wie die ab‐
schließenden Sätze ihres Essays über Bleibefreiheit nahe legen:

Martin Schneider

316

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Über die Gezeiten vermittelt, würden wir unser Handeln zum ersten Mal
richtig bei Tageslicht zu sehen bekommen. Kein dumpfer Weltschmerz,
sondern aufgeklärte Wirklichkeit. Dem punktuellen Horror angesichts
unwiederbringlicher Verluste in der Biodiversität steht zudem die nicht
zu unterschätzende Erleichterung gegenüber, dass wir endlich aufhören
können, so zu tun, als sei das alles normal: das Schlachten, das Auf-
Wachstum-Pochen und das blindwütig Kollabieren-Lassen. Wer will das
überhaupt wirklich? Wem gewährt das Freiheit und für wie lange, und
was für eine klägliche Freiheit ist das? Sicherlich keine, die es wert ist,
dass wir uns weiter eine viel umfassendere Freiheit entgehen lassen, weil
wir uns einbilden, allein zu sein. Verzeitlichte Freiheit ist also Zeitfülle
und erfüllte Zeit und Zeit der Fülle. Eine Fülle an erfüllter Zeit, eine
Fülle an Gezeiten. Wenn das redundant klingt, dann ist das gut so, denn
darum geht es ja: dass keine Knappheit herrscht, sondern dass die Zeit
überfließt. Dieser Überfluss ist der Stoff unserer Freiheit. Er entbindet
uns nicht von der Aufgabe, einander in allen Gezeiten zu befreien. Im
Gegenteil: Er entbindet uns zu ihr. So dass wir bleiben können und auch
das nicht allein (ebd.: 145).

4. Exkurs: Transformative religiöse Rede im planetarischen Zeitalter

Die bisherigen Überlegungen haben gezeigt, dass das „planetarische Zeit‐
alter“ in räumlicher und zeitlicher Hinsicht zu einer Transformation des
Weltverhältnisses und Freiheitsverständnisses drängt. Die diagnostizierte
Dialektik von planetaren Entgrenzungen und Grenzen, von tiefenhistori‐
schen Gezeiten und erfüllten Zeiten liefert aber auch Stichwörter, die „die
Religion auf den Plan [rufen], weil darin deren eigene Fragen enthalten
und thematisiert sind: Wie sehen wir uns und die Welt? Wie lesen und
deuten wir diese Welt, in der wir uns befinden?“ (Bogner 2021: 74). In
seinem Werk Existenzweisen (2012/2014) hat Bruno Latour diese Frage auf‐
gegriffen und der Religion den Status eines Existenzmodus zugeschrieben,
„deren Eigenart darin besteht, die mit allen geteilte Welt auf eine ihr eigene,
spezifische Weise zu ‚alterieren‘“ (Bogner 2021: 82). In der Religion geht es
demnach primär nicht um die Übermittlung von Informationen, sondern
um Transformation. Ihr Charakter besteht darin, dass sie „nicht in erster
Linie Gnosis (Wissen und Erkenntnissubstrate) liefert, sondern wesentlich
die Bewegung einer Metanoia (Umkehr) einführt, die dann wiederum
zu neuen Ansichten und Einsichten für das Verstehen von Mensch und

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhältnisses

317

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Welt führen kann“ (Bogner 2021: 107f.) Diese transformative Rolle kann
die Religion in den Augen von Latour aber nur dann erfüllen, wenn sie
den „widersprüchlichen Kontrast“ (Latour 2014: 433) ihrer „temporallogi‐
sche[n] Tiefengrammatik“ (Bogner 2021: 85) bewahrt. In immer wieder
neuen Wendungen ermutigt er dazu, die theologische Spannung zwischen
Geschehenem und noch zu Werdendem, zwischen einem „Schon“ und
„noch nicht“ immer wieder neu und „auffrischend“ zu artikulieren (vgl.
Latour 2014: 431) – so dass „man gleichzeitig sagen kann ‚die Zeit ist erfüllt‘,
während die Zeit weitergeht; ‚Gott ist da‘, während er kommt; ‚Gott wird
kommen‘, während er gekommen ist; und so weiter in einer ununterbro‐
chenen – ständig gebrochenen – Kette von Reprisen, Konversionen, Rein‐
terpretationen, Neuerungen und fruchtbaren oder fatalen Treuebrüchen“
(Latour 2014: 433). Der Kontrast zwischen der Zusage, „Andersheit kann
definitiv sein“ („Die Zeit ist erfüllt“) und der herausfordernden „Bedingung,
stets wieder anzufangen“ ist, so Latour, „der Knoten, die Verbindungsstelle,
die entscheidende Neuerung: Es ist in der Zeit, und es entgeht ihr, ohne
ihr zu entgehen, vor allem ohne die Zeit aufzugeben. Eine erstaunliche Aus‐
arbeitung, die unter dem Namen der Inkarnation geleistet wurde“ (Latour
2014: 430f.).

Eine theologische Hermeneutik der „Logik der Zeit(en)“ (Bogner 2021:
85) kann demnach als eine performative Kraft verstanden werden, mit der
die klassisch modernen Trennungen zwischen Innen/Außen, Subjekt/Ob‐
jekt und Kultur/Natur transformiert werden. Eine Theologie im planetari‐
schen Zeitalter steht auch vor der Herausforderung, die Trennung zwischen
Transzendenz/Immanenz zu überwinden, ohne die dem Christentum inne‐
wohnende „temporallogische Tiefengrammatik“ (Bogner 2021: 85) aufzuge‐
ben. Es geht darum, das Down to earth (Latour 2018) theologisch zu deuten
und zu artikulieren als „Frage der Menschwerdung ohne Ausflucht in eine
‚andere Welt‘“ (Latour 2022, 187). Damit verknüpft ist ein Verständnis
von Universalität, das „die binäre Logik […] zwischen Partikularität oder
Universalität sprengt“ (Bogner 2021: 109).

Die Katholizität besteht nicht darin, die frohe Botschaft bis an die Gren‐
zen des Universums zu tragen, sondern darin, von Grund auf und aller‐
orten durch die bloße Vermittlung einer immerzu gefährdeten Rede die
künftige Forderung nach einem noch auszuhandelnden Universellen zu
produzieren (Latour 2016: 243).

„Connectivity without holism“ (Latour 2017: 75) ist das von Latour vorge‐
schlagene Stichwort eines transformierten Universalitätsverständnisses (vgl.

Martin Schneider

318

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bogner 2021: 109). Relationale Vorstellungen müssen in seinen Augen zu
einer Abkehr von Modellen führen, die die Welt im Sinne eines euklidi‐
schen Behälters oder als System konzentrisch geordneter Kreise verstehen.

Größer meint nicht umfassender, sondern mehr Konnexionen. Man ist
nie provinzieller als dann, wenn man auf seine ‚globale Sicht‘ pocht
… . Die Größenordnung wächst nicht dadurch, daß man nacheinander
Sphären unterschiedlicher Größe ineinanderfügt – wie russische Ma‐
trjoschkas –, sondern dadurch, daß mehr oder weniger zahlreiche und
vor allem reziproke Beziehungen hergestellt werden können. Die uner‐
bittliche Lektion des Akteur-Netzwerks, wonach es keinen Grund gibt,
eine gut vernetzte Lokalität mit der Utopie des Globus zu verwechseln,
gilt für alle Verbindungen von Lebewesen (Latour 2017: 234).

Das Connectivity without holism ist nicht möglich ohne ein Down to earth.
Weil alles miteinander vernetzt, verknüpft, vermischt und vermengt – und
der Mensch in die Welt eingebettet ist, gemeinsam mit allen anderen Wesen
–, bleibt ein höherer Standpunkt von außerhalb verwehrt (vgl. Bogner
2021: 110). Daraus ergeben sich ontologische Fragen, die auch die Theologie
herausfordern. Ivo Frankenreiters Prozessontologische Transformationsethik
(2024) setzt hier an. In seinen Augen „bilden grundlegende Vorstellungen
darüber, was die Welt ist, welche Stellung uns Menschen in ihr zukommt
und wie wir mit dieser Welt in ihren unterschiedlichen Ausschnitten in
Interaktion treten“ (ebd.: 26), den Horizont, auf den es im planetarischen
Zeitalter angemessen zu reagieren gilt. Auch die ethische Reflexion sei
„über eine Rezeption natur- und sozialwissenschaftlicher Arbeiten hinaus
auch auf ontologische Fragen zu erweitern“ (ebd.). Als konzeptionellen
Rahmen dafür schlägt Frankenreiter die Prozessphilosophie Alfred North
Whiteheads (1861-1947) vor.

5. Schlussbemerkung

Die sozial-ökologische Krise anhand der räumlichen und zeitlichen Di‐
mensionen zu deuten ist nicht neu (vgl. Schneider 2012: 23-38). Angefan‐
gen von der Studie Zukunftsfähiges Deutschland (BUND/Misereor 1996)
über das Forschungsprogramm zu einer Ökologie der Zeit (Held/Geißler
1995) an der Evangelischen Akademie Tutzing bis hin zu Hans-Joachim

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhältnisses

319

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Höhns Entwurf einer KinEthik5 (Höhn 2006; Schneider 2017) und Markus
Vogts normativer Rekonstruktion des Nachhaltigkeitsprinzips (2009) – in
allen diesen seit Mitte der 1990er Jahre entwickelten Ansätzen wird dem
entgrenzten und beschleunigten Leben das Leitbild Rechtes Maß für Raum
und Zeit gegenübergestellt. So will die zeitökologische Perspektive deutlich
machen, wie sehr menschliches Handeln in ökologische Zusammenhänge
eingebettet ist – und damit auch in die vielfältigen Zeiten der Ökosysteme.
Die „natürlichen Eigenzeiten“ erhalten hier so etwas wie einen normativen
Status. Auf eine implizite Normativität, so ein Ergebnis des vorliegenden
Beitrags, zielen auch die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse zu den pla‐
netaren Grenzen und den regenerativen Gezeiten. Diese empirische Nor‐
mativität ist es, die – quasi dialektisch – einen ethischen Paradigmenwech‐
sel im Weltverhältnis und Freiheitsverständnis entfalten kann. Die Ver‐
knüpfung von naturwissenschaftlicher und normativer Normsetzung findet
sich auch in aktuellen transformativen Entwürfen und Praktiken. Beispiel‐
haft erwähnt sei das von der britischen Ökonomin Kate Raworth entwi‐
ckelte Modell einer „Donut-Ökonomie“ (Raworth 2018). Dieses nimmt
das Konzept der planetaren und sozialen Grenzen als Ausgangspunkt. Da‐
mit die Klimakrise und der Verlust der Artenvielfalt vermieden werden,
dürfen die planetaren Grenzen nicht überschritten werden. Gleichzeitig
dürfen die sozialen Grenzen – gemeint ist hier vor allem die Befriedigung
der Grundbedürfnisse der Menschen – nicht unterschritten werden. Allen
Menschen sollte z. B. ein ausreichender Zugang zum Gesundheitssystem
oder zu Bildung ermöglicht werden. Der in Form eines Donuts visuali‐
sierte Handlungsspielraum ergibt sich durch diese Grenzen.6 Ziel ist es,
dass die gesamte Menschheit „innerhalb des Donuts“ leben kann – was
gleichbedeutend mit dem Ziel ist, Klimakrise und soziale Ungerechtigkeit
zu verhindern. In der Stadtentwicklung wiederum nimmt das Bewusstsein

5 Mit dem Wortspiel KinEthik weist Höhn darauf hin, dass es ihm um die ethische
Reflexion des Beschleunigungsimperativs geht.

6 Kate Raworth stellt ihre Idee als einen Donut dar, der zwei Grenzen hat. Der innere
Rand repräsentiert die sozialen Grundbedürfnisse der Menschen, wie Nahrung, Ge‐
sundheitsversorgung, Bildung usw. Der äußere Rand steht für die planetaren Grenzen,
wie Klimawandel, Biodiversitätsverlust, Versauerung der Ozeane usw. Die Zielsetzung
besteht darin, sich innerhalb des Donuts zu bewegen, um eine sichere und gerechte
Zukunft für alle zu gewährleisten (A Safe and Just Space for Humanity). Von Rockström
et al. (2023) wurde mittlerweile das Modell der Donut-Ökonomie in den Ansatz der
planetaren Grenzen integriert.

Martin Schneider

320

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


für regenerative Praktiken zu (vgl. Schaller et al. 2023).7 So wird zum
Beispiel mit der Schwammstadt der Natur wieder Raum und Zeit gegeben.
In der Landwirtschaft lassen agrarökologische Methoden die vielfältigen
Rhythmen und Gezeiten der Natur fruchtbar werden. Zugleich wird erfah‐
ren, dass das Vertrauen in die Zeit der Fülle zu einer Unterbrechung der
expansiven, fossil geprägten Zeiten motiviert. Zeiten des Umbruchs können
zu Zeiten der Befreiung und der Hoffnung werden. Sie können als erfüllte
Zeit erfahren werden.

Literaturverzeichnis

Bjornerud, Marcia: Zeitbewusstheit: Geologisches Denken und wie es helfen könnte,
die Welt zu retten. Berlin 2021.

Bogner, Daniel: Die Universalität liegt nicht hinter uns, sie steht uns bevor: Christliche
Theologie im Dialog mit Latour, in: Ders., Michael Schüßler, Christian Bauer (Hg.):
Gott, Gaia und eine neue Gesellschaft: Theologie anders denken mit Bruno Latour.
Bielefeld 2021, 73-112.

BUND/Misereor (Hg.): Zukunftsfähiges Deutschland: Ein Beitrag zu einer global
nachhaltigen Entwicklung. Studie des Wuppertal Instituts für Klima, Umwelt, Ener‐
gie. Basel 1996.

Chakrabarty, Dipesh: Das Klima der Geschichte im planetarischen Zeitalter. Berlin
2022.

Folkers, Andreas: Das Sicherheitsdispositiv der Resilienz: Katastrophische Risiken und
die Biopolitik vitaler Systeme. Frankfurt am Main 2018a.

Folkers, Andreas: Resilienz als Nomos der Erde: Earth System Governance und die
Politik des Anthropozäns, in: Henning Laux, Anna Henkel (Hg.): Die Erde, der
Mensch und das Soziale: Zur Transformation gesellschaftlicher Naturverhältnisse im
Anthropozän. Bielefeld 2018b, 137-160.

Foucault, Michel: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung: Geschichte der Gouvernemen‐
talität I. Vorlesungen am Collège de France, 1977-1978. Hg. von Michael Sennelart.
Frankfurt am Main 2004.

Frankenreiter, Ivo: Prozessontologische Transformationsethik: Versuch einer Episte‐
mologie des Wandels in Natur, Umwelt und Gesellschaft. Marburg 2024.

7 Der Satz ist im Präsenz formuliert, ist aber im Sinne eines Futur II zu verstehen,
also als ein Prozess, der hoffentlich in der Zukunft abgeschlossen sein wird. Am
treffendsten bringt diese Hoffnung der Begriff Realutopie zum Ausdruck. Realutopien
sind „keineswegs reine Fiktionen. Viele der […] Innovationen und Lösungen existieren
bereits. Von Permakultur über Schwammstädte und Pyrolyse bis hin zum Verantwor‐
tungseigentum. Diese real existierenden Lösungen und Projekte […] haben das Poten‐
zial, groß zu werden und utopisch wirkende Vorstellungen über unsere Welt in die
Tat umzusetzen. […] Sie existieren in kleinen Nischen und werden von engagierten
Menschen mit Herzblut vorangetrieben“ (Schaller et al. 2023: 10).

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhältnisses

321

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gertenbach, Lars/Laux, Henning: Zur Aktualität von Bruno Latour: Einführung in
sein Werk. Wiesbaden 2019.

Göpel, Maja/von Redecker, Eva: Schöpfen und Erschöpfen. Hg. von Maximilian Haas
und Margarita Tsomou. Berlin 2022.

Held, Martin/Geißler, Karlheinz A. (Hg.): Von Rhythmen und Eigenzeiten: Perspekti‐
ven einer Ökologie der Zeit. Stuttgart 1995.

Höhn, Hans-Joachim: Zeit-Diagnose: Theologische Orientierung im Zeitalter der Be‐
schleunigung. Darmstadt 2006.

Kray, Thorn R.: Metapher und sozialwissenschaftliche Terminologie: Anmerkungen
zur räumlichen Metaphorik bei Bruno Latour, in: Sociologia internationalis 48,1
(2010), 113-142.

Latour, Bruno: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft: Einführung in die Ak‐
teur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt am Main 2007 (Original in Französisch erschie‐
nen: 2005).

Latour, Bruno: Wir sind nie modern gewesen: Versuch einer symmetrischen Anthropo‐
logie. Frankfurt am Main 2008 (Original in Französisch erschienen: 1991).

Latour, Bruno: Existenzweisen: Eine Anthropologie der Modernen. Berlin 2014 (Origi‐
nal in Französisch erschienen: 2012).

Latour, Bruno: Cogitamus. Berlin 2016 (Original in Französisch erschienen: 2010).
Latour, Bruno: Jubilieren: Über religiöse Rede. Berlin 2016 (Original in Französisch

erschienen: 2011).
Latour, Bruno: Kampf um Gaia: Acht Vorträge über das neue Klimaregime. Berlin 2017

(Original in Französisch erschienen: 2015).
Latour, Bruno: Why Gaia is not a God of Totality, in: Theory, Culture & Society 34,2-3

(2017), 61-81.
Latour, Bruno: Down to Earth: Politics in the New Climatic Regime. Cambridge, UK

2018.
Latour, Bruno: Wo bin ich? Lektionen aus dem Lockdown. 2. Auflage. Berlin 2022

(Original in Französisch erschienen: 2021).
Laux, Henning: Soziologie im Zeitalter der Komposition: Koordinaten einer integrati‐

ven Netzwerktheorie. Weilerswist 2014.
Luhmann, Niklas: Komplexität und Demokratie, in: Ders.: Politische Planung. Opla‐

den 1971, 39-45.
Luhmann, Niklas: Soziale Systeme: Grundriß einer allgemeinen Theorie. Frankfurt am

Main 1984.
Nassehi, Armin: Geschlossenheit und Offenheit: Studien zur Theorie der modernen

Gesellschaft. Frankfurt am Main 2003.
Raworth, Kate: Die Donut-Ökonomie: Endlich ein Wirtschaftsmodell, das den Plane‐

ten nicht zerstört. München 2018.
Rockström, Johan/Gupta, Joyeeta/Qin, Dahe et al.: Safe and Just Earth System Boun‐

daries, in: Nature 619 (2023), 102-111: [https://doi.org/10.1038/s41586-023-06083-8]
(Letzter Zugriff 09.06.2024).

Martin Schneider

322

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1038/s41586-023-06083-8
https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1038/s41586-023-06083-8


Rockström, Johan/Steffen, Will/Noone, Kevin et al.: A safe operating space for human‐
ity, in: Nature 461 (2009a), 472-475: [https://doi.org/10.1038/461472a] (Letzter
Zugriff: 09.06.2024).

Rockström, Johan/Steffen, Will/Noone, Kevin et al.: Planetary Boundaries: Exploring
the Safe Operating Space for Humanity, in: Ecology and Society 14,2 (2009b), 32:
[http://www.ecologyandsociety.org/vol14/iss2/art32/] (Letzter Zugriff: 29.02.2024).

Rosa, Hartmut: Best Account: Skizze einer systematischen Theorie der modernen
Gesellschaft, in: Andreas Reckwitz, Hartmut Rosa: Spätmoderne in der Krise: Was
leistet die Gesellschaftstheorie? Berlin 2021, 151-252.

Sachverständigengruppe Weltwirtschaft und Sozialethik: Wie sozial-ökologische
Transformation gelingen kann: Eine interdisziplinäre Studie im Rahmen des Dialog‐
projektes zum weltkirchlichen Beitrag der katholischen Kirche für eine sozial-öko‐
logische Transformation im Lichte von Laudato si’. Hrsg. von der Kommission
Weltkirche der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 2021.

Schaller, Stella/Zeddies, Lino/Scheub, Ute/Vollmar, Sebastian: ZukunftsBilder 2045:
Eine Reise in die Welt von morgen. München 2023.

Schellnhuber, Hans-Joachim: ‘Earth system’ analysis and the second Copernican revo‐
lution, in: Nature 402 (1999), 19-23.

Schneider, Martin: Raum – Mensch – Gerechtigkeit: Sozialethische Reflexionen zur
Kategorie des Raumes. Paderborn 2012.

Schneider, Martin: Muße in Zeiten der Beschleunigung, in: Ralph Berghold, Jochen
Sautermeister, André Schröder (Hg.): Dem Wandel eine menschliche Gestalt geben:
Sozialethische Perspektiven für die Gesellschaft von morgen. Freiburg im Breisgau
2017, 61-77.

Schneider, Martin: Abschied vom Container: Zur Einordnung eines relationalen Wirk‐
lichkeitsverständnisses, in: Jahrbuch für Christliche Sozialwissenschaften 63 (2022),
191-200.

Schroer, Markus: Vermischen, Vermitteln, Vernetzen: Bruno Latours Soziologie der
Gemenge und Gemische im Kontext, in: Georg Kneer, Markus Schroer, Erhard
Schüttpelz (Hg.): Bruno Latours Kollektive: Kontroversen zur Entgrenzung des
Sozialen. Frankfurt am Main 2008, 361-398.

Schroer, Markus: Geosoziologie: Die Erde als Raum des Lebens. Berlin 2022.
Steffen, Will/Richardson, Katherine/Rockström, Johan et al.: Planetary boundaries:

Guiding human development on a changing planet, in: Science 347 (2015), 736:
[https://doi.org/10.1126/science.1259855] (Letzter Zugriff: 29.02.2024).

Stichweh, Rudolf: Die Weltgesellschaft: Soziologische Analysen. Frankfurt am Main
2000.

Vogt, Markus: Prinzip Nachhaltigkeit: Ein Entwurf aus theologisch-ethischer Perspek‐
tive. München 2009.

von Redecker, Eva: Bleibefreiheit. Frankfurt am Main 2023.
von Thadden, Elisabeth: Der Menschenplanet: Der Klimawandel verändert unsere

Idee von Geschichte: Wie der indische Historiker Dipesh Chakrabarty die Erde und
ihre Bewohner neu entdeckt, in: Die Zeit vom 13.04.2022, 57.

Planetar denken und frei sein. Zur Transformation des Weltverhältnisses

323

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1038/461472a
http://www.ecologyandsociety.org/vol14/iss2/art32
https://doi.org/10.1126/science.1259855
https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.1038/461472a
http://www.ecologyandsociety.org/vol14/iss2/art32
https://doi.org/10.1126/science.1259855


Young, Oran R./Steffen, Will: The earth system: sustaining planetary life-support sys‐
tems, in: Carl Folke, Gary P. Kofinas, Stuart F. Chapin (Hg.): Principles of ecosystem
stewardship: Resilience based natural ressource management in a changing world.
New York 2009, 295-315.

Martin Schneider

324

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307 - am 03.02.2026, 02:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748949169-307
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. Einleitung
	2. Räumliche Dimensionen des planetarischen Zeitalters
	2.1. Relationales Wirklichkeitsverständnis (Bruno Latour)
	2.2. Neue Leitwissenschaften: Ökologie und Erdsystemwissenschaft
	2.3. Verknüpfung von ethischer und naturwissenschaftlicher Normsetzung

	3. Zeitliche Dimensionen des planetarischen Zeitalters
	3.1. Planetarische Tiefenhistorie (Dipesh Chakrabarty)
	3.2. Polytemporale Gezeiten und regenerative Handlungen
	3.3. Verzeitlichtes Freiheitsverständnis (Eva von Redecker)

	4. Exkurs: Transformative religiöse Rede im planetarischen Zeitalter
	5. Schlussbemerkung

