
SCHWERPUNKT: AFFEKTE DER KRITIK

Veronika Zink

Alltag und Modernekritik – Gesellschaftstheoretische 
Affektpolitiken der Veralltäglichung1

Einleitung: Alltag, Kritik und Modernisierung

»Everyday life is a life lived on the level of surging affects, impacts suffered 
or barely avoided. It takes everything we have. But it also spawns a series 
of little somethings dreamed up in the course of things. It grows wary and 

excited. There are all the details of getting the rent money together or of home 
remodeling, getting messed up and recovering (or not), looking for love (or 
not), trying to get into something, or trying to get out of something you’ve 

gotten yourself into, shopping, hoping, wishing, regretting, and all the tortures 
of exclusion and inclusion, self and other, right and wrong, here and there.«2

In ihrer autoethnographischen Studie Ordinary Affects präsentiert Kath­
leen Stewart eine zutiefst intime Sichtweise auf die amerikanische Gegen­
wartskultur. Das Buch ist eine Sammlung von Szenen des gewöhnlichen 
Lebens, vermittels derer Stewart der sinnlichen Textur üblicher Begebenhei­
ten nachspürt. Warum sollte man aber den herkömmlichen Affektionen 
einer Anthropologin Bedeutung beimessen? Warum scheint es wert, diese zu 
publizieren? Stewarts Studie darf als Appell verstanden werden, die gesell­
schaftliche Realität nicht einfach unter dem Vorzeichen verbürgter Metaer­
zählungen zu fassen, sondern als ein alltäglich relationales Affektgeschehen. 
Statt die Wirklichkeit mit leblosen Klassifikationen wie race, class und 
gender oder mit systemischen Prozessen wie Globalisierung und Neolibera­
lisierung gleichzusetzen, beruhe die Macht von Ideologien, Strukturen und 
Herrschaftsverhältnissen darauf, dass sie sich im Alltag sinnlich vermitteln 
und affektiv formiert werden. In Ordinary Affects materialisiert sich eine 

1.

 
1 Für die konstruktive Kritik möchte ich mich bei den Herausgeber:innen wie auch bei den beiden 

Gutachter:innen bedanken.
2 Stewart 2007, S. 9: »Das Alltagsleben ist ein Leben, welches auf der Basis anschwellender 

Affekte gelebt wird, von erlittenen oder gerade noch abgewendeten Eindrücken. Aber es bringt 
auch eine Reihe von Kleinigkeiten hervor, die im Laufe der Dinge erträumt wurden. Es wächst 
behutsam und angeregt. Es gibt all diese Feinheiten des Alltagslebens, wenn man die Miete 
zusammenbekommen muss oder das Haus umgestaltet, wenn man aus der Bahn geworfen wird 
und sich davon wieder erholt (oder auch nicht), wenn man auf der Suche nach Liebe ist (oder 
auch nicht), wenn man versucht, sich auf etwas einzulassen, oder wenn man versucht, um etwas 
herumzukommen, in das man hineingeraten ist, beim Shoppen, beim Hoffen, beim Wünschen, 
beim Bereuen und bei all diesen Torturen der Exklusion und der Inklusion, des Selbst und der 
Anderen, von richtig und falsch, von hier und dort.« (Übersetzung V.Z.)

Leviathan, 51. Jg., 4/2023, S. 575 – 607, DOI: 10.5771/0340-0425-2023-4-575

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


Kulturpolitik des Alltäglichen, die ihre (sozial- und kulturwissenschaftliche) 
Leserschaft dazu aufruft, ihre Sensualität gegenüber dem gewohnten Leben 
zu entdecken und so eine in gewisser Hinsicht hoffnungsfrohe Achtsamkeit 
gegenüber »the bio-luminescence generated in ordinary living«3 auszubil­
den, so Donna Haraway über das Buch. Die Bedeutung des Buchs gründet 
also auf dem kulturkritischen und sozialtransformativen Wert, der dem 
Affektgeschehen des Alltäglichen im gegenwärtigen Diskurs beigemessen 
wird. Bleibt zu fragen, aus welchen Vorstellungen und Gesellschaftsidealen 
sich dieser Wert schöpft.

Der Alltag erscheint hier als ein privilegierter Schauplatz des gesellschaft­
lichen Lebens: als die konkrete Lebenswirklichkeit des Jedermann/der Jeder­
frau, als Bürge des Realen, Sinnbild des Eigentlichen und Inbegriff des 
Gelebten. Der Glaube an die realitätsbegründende Bedeutung und die fak­
tische Macht des Alltags ist jedoch nichts Gegebenes. Vielmehr handelt 
es sich um eine kulturelle Innovation, die im Kern das Selbstverständnis 
moderner Gesellschaften beschreibt. Sozialgeschichtlich markiert sie einen 
Bruch mit der aristokratischen Kultur des heroischen Ruhms, in der das 
profane Leben als geschichtslos und unbedeutsam abgewertet wurde. Mit 
dem Beginn des 19. Jahrhunderts lässt sich eine Konjunktur des Alltags 
als Thema intellektueller Diskurse und eine Aufwertung assoziierter Erschei­
nungsformen wie dem Banalen, Ordinären, Trivialen, Einfachen oder Popu­
laren feststellen.4 Das gewöhnliche Leben des alltäglichen Menschen, wie 
er/sie ist, handelt und fühlt, wird in Abgrenzung zur vertikal differenzierten, 
höfischen Gesellschaft zum Leitbild bürgerlicher Vergesellschaftung.

Der Alltag steht in diesem Sinne für das Immanent-Werden der gesell­
schaftlichen Ordnung. Entsprechend wird ihm diskursiv – verstärkt seit 
Beginn des 20. Jahrhunderts – ein politisches, kulturelles und ökonomisches 
Primat zuerkannt: Der Alltag wird zum legitimatorischen Prüfstein der 
Demokratisierung.5 Er erscheint als Garant einer Egalisierung der Kultur 
und als Hoffnungsträger einer Revolution der ästhetischen Ordnung.6 Das 
alltägliche Dasein wird zum Ferment der Geschichte, zum Stabilisator und 

 
3 »die Biolumineszenz, welche durch das herkömmliche Leben erzeugt wird« (Übersetzung V.Z.); 

vgl. hierzu Auszüge der Rezensionen des Buches auf den Seiten des Verlags: www.degruyter.com/
document/doi/10.1515/9780822390404/html?lang=de (Zugriff vom 04.10.2023).

4 Vgl. unter anderem Bargetz 2016; Hirschman 1987; Morris 1990; Zink, Kleinmichel 2020. Ent­
sprechend flottieren im intellektuellen und populären Diskurs diverse images des Alltäglichen, 
die dem Alltag je einen spezifischen kulturpolitischen Wert beimessen: literarische Betrachtungen 
von Nobodies, politische Inszenierungen von Jedermanns-Ikonen (vgl. Schober 2005), massen­
mediale Repräsentationen des profanen Lebens (vgl. Baudrillard 2016, S. 44) bis hin zu ästheti­
sierenden Lebensstilbewegungen (vgl. etwa Arendt 2002, S. 55; Currid-Halkett 2017).

5 Vgl. Bargetz 2016; Gauchet 1997.
6 Vgl. unter anderem Danto 1991; Rancière 2006.

576 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9780822390404/html?lang=de
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9780822390404/html?lang=de
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9780822390404/html?lang=de
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9780822390404/html?lang=de


Transformator von Gesellschaft wie zur prävalenten Sphäre der Subjektbil­
dung.7 Als Grund des sozialen Lebens perspektiviert, fungiert der profane 
Alltag als ein zentrales Imaginäres8 der Modernisierung. Kollektive Imagi­
näre offerieren Mittel zur Kontingenzbewältigung und erfüllen somit eine 
realitätsbegründende Steuerungsfunktion für gesellschaftliche Ordnungsbe­
strebungen. Die Idee des Alltags fundiert aber nicht nur positiv die Ord­
nung moderner Gesellschaften, sie wirkt vor allem als ein kritisches Kor­
rektiv: wahlweise als Instanz der Kritik an der kulturell rationalisierten 
Gesellschaft instituiert, als revolutionärer Ort der Emanzipation imaginiert 
oder als »pseudokonkreter« Ausdruck einer Kolonialisierung der Lebens­
welt problematisiert.9 Kritik, so eine Annahme des Beitrags, will nicht nur 
kollektive Imaginäre dekonstruieren, sondern bildet selbst kollektive Imagi­
näre und ist von diesen angetrieben. So finden in der Idee des Alltäglichen 
Imaginäre der Moderne und der Modernekritik ihren Ausdruck: Der All­
tag wird als Leitbild der bürgerlichen Vergesellschaftung entworfen wie er 
ein passgerechtes Mittel der gesellschaftlichen Selbstproblematisierung dar­
stellt. So gesehen wird das Alltägliche zu einem »irritant«10 moderner und 
spätmoderner Diskurse. Er ist ein »politischer Kampfplatz«,11 wie Bargetz 
notiert, anhand dessen das Selbstverständnis beziehungsweise die Selbstver­
ständnisse moderner Gesellschaften thematisiert werden, und in dieser Hin­
sicht erfährt er einen durchaus ambivalenten Charakter: Er ist Ausdruck der 
hegemonialen Ordnung wie er Schauplatz der Kritik ist.

Auch wenn der Alltag herkömmlicherweise als etwas Gewöhnliches erfah­
ren wird, erscheint er als umkämpftes Objekt kulturpolitischer Diskurse12 

und gewinnt zusehends einen, wie Norbert Elias Ende der 1970er Jahre 
konstatiert, »schillernden« Charakter: Der Alltagsbegriff tritt als ein bedeu­
tungsüberschüssiges Konstrukt der intellektuellen Arbeit auf. Er wird, so 
Elias, von diversen gesellschaftspolitischen »Untertönen« getragen und als 
»Waffe« gegen einen im Halbdunkel verbleibenden »Gegner«13 eingesetzt. 
Begreift man den Prozess der Modernisierung unter dem Vorzeichen einer 
Veralltäglichung von Gesellschaft, das heißt als eine soziale Bemühung, 
Kultur alltäglich werden zu lassen, dann stellt sich vor dem Horizont der 
diskursiven Uneindeutigkeit des Alltagsbegriffs die Frage, was hierunter 
eigentlich zu verstehen ist. Werden hierunter etwa Prozesse der Mediokra­

 
7 Vgl. unter anderem Heller 1978; Garfinkel 1967; Illouz 2009.
8 Vgl. Castoriadis 1984.
9 Vgl. unter anderem Debord 1996; Habermas 2016; Lefebvre 1987; Kosìk 2016.

10 Vgl. Morris 1990, S. 40.
11 Vgl. Bargetz 2016, S. 34.
12 Vgl. unter anderem Hammerich, Klein 1978; Waldenfels 1978.
13 Elias 1978, S. 22.

Alltag und Modernekritik 577

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


tisierung, der Normalisierung oder der Egalisierung subsumiert? Welche 
Hoffnungen und Ängste werden jeweils damit verbunden? Und was wird 
(beziehungsweise soll) jeweils veralltäglicht werden? Ausgehend von der 
epistemischen Unschärfe einerseits und der zugedachten kritischen Relevanz 
andererseits, stellt sich also die Frage, was »Alltag« konkret meint. Von wel­
chen kulturpolitischen Vorstellungen auf eine Veralltäglichung von Gesell­
schaft wird ausgegangen? Und gegen was, also gegen welche Problemlagen 
der modernen Gesellschaft, wird der Alltag in Stellung gebracht? Welche 
halbverdunkelten Imaginäre der Moderne/Kritik tönen so auf, und wie 
lassen sie sich sichtbar machen? Das Alltägliche avanciert, wie dargelegt, 
zu einem zentralen Konzept der gesellschaftlichen Selbstverständigung. Ent­
sprechend ist es das Ziel des Beitrags, die Ambivalenzen der Veralltägli­
chung im modernen Diskurs und die damit in Verbindung stehenden ord­
nungsstiftenden und modernekritischen Imaginäre zu analysieren.

Ein kultursoziologisches Studium von Imaginären setzt an ihrer empiri­
schen Form an, das heißt an den materialisierten Institutionen des Imaginä­
ren. Institutionalisierungen des Imaginären können als veridiktive Praktiken 
der Sinngebung verstanden werden, die Sinn geben, indem sie Wahrheiten 
setzen.14 Sie verleihen gesellschaftlichen Sinnentwürfen und herrschenden 
kulturellen Vorstellungen Geltung, indem sie sie symbolisch vermitteln. 
Damit stellt sich nicht nur die Frage, welche Bedeutungsgehalte konkret 
präfiguriert und welche ausgeschlossen werden (was), sondern auch wem 
die Rolle der Sinnstiftung zukommt und mit welchen Mitteln das Imaginäre 
ausgeformt wird (wie). Zu diesem Zwecke soll der gesellschaftstheoretische 
Diskurs um das Alltägliche affektanalytisch aufgebrochen werden. Im Fokus 
stehen diskursive Praktiken der affektiven In-Wert-Setzung des Alltäglichen. 
Diese bilden die analytische »Oberfläche«,15 anhand derer die untertönen­
den Strategien der Politisierung des Alltags und die mitunter konfliktrei­
chen Imaginäre der Moderne/Kritik sichtbar werden. Der Alltag eignet sich 
als Diskursgegenstand, um das Verhältnis von Affekt und Kritik zu studie­
ren, weil er als ein Imaginäres der Modernisierung affektiv aufgeladen ist. 
Augenmerk liegt auf dem Diskurs der Soziologie, da dieser, wie aufbauend 
zu zeigen, in der Moderne als ein kulturelles Archiv der professionalisierten 
Gesellschaftskritik fungiert. Folglich werden insgesamt sechs sozialtheoreti­
sche Betrachtungen des Alltäglichen vorgestellt und vergleichend auf ihre 
Kulturpolitiken der Veralltäglichung hin befragt. Ziel der Untersuchung 
ist es, aus einer historisierenden Perspektive moderne Affektpolitiken der 
Veralltäglichung und die sich auf diesem Wege materialisierenden Imagi­

 
14 Vgl. Castoriadis 1984; Bourdieu, Wacquant 2006; Lordon 2015.
15 Beregow 2021, S. 192.

578 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


näre der Moderne/Kritik begrifflich zu machen. Die Auseinandersetzung mit 
den affektpolitischen Praktiken der Soziologie zeigt, dass Affekte im intel­
lektuellen Diskurs als eine wirkmächtige Waffe der Kritik eingesetzt werden. 
Wobei das Verhältnis von Affekt und Kritik diskursiv variiert und entspre­
chend der herrschenden Vorstellungen von einer Veralltäglichung der 
modernen Kultur ausgeformt ist.

Affektmacht des Imaginären – Affektpolitiken der Kritik

Affekte sind wesentliche Elemente sozialer Strukturierungs- und Sinnge­
bungsprozesse. Häufig als eine vordiskursive Größe interpretiert, beschrei­
ben Affekte eine bisweilen schwer objektvierbare, aber spürbare Wirkkraft 
des Sozialen. Affekte bilden in gewisser Hinsicht die sinnliche Infrastruk­
tur des Sozialen, einerseits, weil sie zwischen unterschiedlichen sozialen 
Körpern wirken, durch diese und deren Zusammensein ausgelöst werden, 
und andererseits, da sie wiederum auf diese impressiv einwirken und so 
auch unser Erleben sozialer Prozesse maßgeblich steuern.16 Ihren Ausdruck 
können Affekte daher in eher unbestimmten Anziehungen oder Repulsionen 
finden wie auch in distinkten Emotionen und Stimmungen wie Sorge oder 
Langeweile. Der affekttheoretische Blick erweitert damit die Perspektive auf 
die soziale Genese von Sinn, indem nicht nur manifeste Bedeutungen (wie 
sie etwa in konkreten Gefühlszuständen kulminieren) analytisch fokussiert 
werden, sondern auch latente, aber nicht weniger wirksame Sinngehalte. 
Diese Perspektive erscheint für die vorliegende Untersuchung besonders 
gewinnbringend.

Der Blick auf Affekte, so die Annahme, offeriert ein Sensorium für 
die Erforschung sozialer Imaginäre der Moderne und der Modernekritik, 
weisen diese doch eine charakteristische Strahlkraft auf.17 Im Besonderen 
trifft dies auf die »schillernde« Instanz des Alltäglichen zu. In Figurationen 
des Alltäglichen materialisieren nicht nur unterschiedliche Imaginäre der 
Modernekritik, vielmehr werden diese auch auf spezifische Weise affektiv 
mediatisiert: So kann sich die diskursiv entfaltende Affektmacht der Verall­
täglichung beispielsweise in der Hoffnung auf Entzauberung festschreiben, 
einen romantisch-revolutionären Sehnsuchtsort konturieren, an dem man 
den »Katzenjammer [...] der intellektuellen Linken«18 vernehmen kann, im 
Begehren nach faszinierenden Mikro-Spektakeln des Gewöhnlichen erschei­
nen oder ihren belächelten Ausdruck in den alltäglichen Absurditäten 

2.

 
16 Vgl. unter anderem Angerer 2007; Massumi 2015; Reckwitz 2015; Slaby, von Scheve 2019.
17 Vgl. Castoriadis 1984.
18 Joas 1978, S. 7.

Alltag und Modernekritik 579

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


spießbürgerlicher Borniertheit finden. Eine affektanalytische Betrachtung 
ist aufschlussreich, weil sie den Blick nicht nur auf manifeste Ideen und 
eindeutige Emotionswerte richtet, sondern auch auf schwelende Hoffnungen 
und Ängste, die affektiv an die Vorstellung von Alltäglichkeit geknüpft 
werden. Diese affektiven Stilisierungen des Alltags sollten daher nicht als 
Beiwerk missverstanden werden. Vielmehr instituiert die affektive Kontur, 
die die Idee des Alltäglichen im Diskurs erhält, den ordnungsstiftenden wie 
auch den gesellschaftskritischen Wert des Imaginären. Affekte steuern den 
Prozess der Sinngebung. Sie laden »Ideen im Raum imaginativer Erkenntnis 
zwangsläufig auf [...]«,19 affizieren diese mit Bedeutung und verleihen dem 
Imaginären so immersive Macht.20 Affekte sind konstitutiv für den Zeichen­
charakter einer Signifikationspraxis. Aufgrund ihrer Körperlosigkeit erschei­
nen Imaginäre meist als ebenso opake wie abstrakte Leitvorstellungen von 
Vergesellschaftung.21 Durch Affekte erhalten Imaginäre Geltung und Wirk­
macht. Sie sind die impressive Seite des Imaginären und daher grundlegend 
für ein Verstehen der Adhäsionen an gesellschaftliche Leitideen, also warum 
uns bestimmte Vorstellungen begeistern, kalt lassen oder erzürnen.22

Dies gilt im Besonderen für Imaginäre der Kritik. Affekte bilden eine 
Infrastruktur der Kritik. Sie gehen produktiv in die Konstruktion, Steue­
rung und Wirkung von Kritik ein. Sie geben ihr Gestalt, verleihen den 
artikulierten Ideen ihren kulturpolitischen Wert, markieren Differenz und 
Gegnerschaft, moderieren die soziale Geltung und bestimmen das Nachle­
ben, also das transformativ-prozessuale Potenzial der Kritik. Es wird also 
davon ausgegangen, dass Affekte die Praxis des Kritisierens eminent mit­
bestimmen. Sie bilden ein konstitutives Element jedweder Kritik, da sie 
Teil ihrer kulturellen Logik sind: Kritik nimmt Anstoß und begehrt auf. 
Sie kann ihren Ausgang in distinkten Gefühlen wie Wut, Entrüstung, in 
Hoffnung oder Enthusiasmus finden, sich aber ebenso als ein undifferenzier­
tes Affiziert-Werden, in Form eines Widerstrebens oder Begehrens, darstel­
len. Affekte bilden zudem probate Mittel in der Artikulation von Dissens. 
»Der kritische Einspruch«, formuliert Bröckling,23 »bezieht seine Energie 
aus Idiosynkrasien ebenso wie aus der Lust an der Zerstörung oder dem 
Wunsch nach Bloßstellung des Gegners. [...] Ohne ihre affektive Kraft 
könnte Kritik nicht den Funken der Empörung überspringen lassen.« Kri­
tisieren ist ein Affektgeschehen, welches nicht nur residual im Einspruch 
schwelt, sondern die Kraft hat, andere zu ergreifen, indem Krisen, Sozialpa­
 
19 Lordon 2015, S. 71.
20 Vgl. ebd.; Mühlhoff 2018; Seyfert 2011.
21 Vgl. Castoriadis 1984; Delitz 2019.
22 Zu »Affekt-Ideen« vgl. Beregow 2021; Lordon 2015.
23 Bröckling 2013, S. 316.

580 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


thologien und Ungerechtigkeiten spürbar werden, Widerstand formiert wird 
und Alternativen als drängend markiert werden. Affekte, Emotionen und 
Gefühle sind Garanten der Vitalität von Kritik und bilden folglich notwen­
dige Bestandteile ihrer begrifflichen Abstraktion.24 Affekte erfüllen somit in 
konstruktiver wie in kommunikativer Hinsicht eine wesentliche Rolle bei 
der Produktion hegemonialer wie kritischer gesellschaftlicher Diskurse. Ent­
sprechend sind sie sowohl Gegenstand wie auch Medium der Kritik.

Dies heißt aber nicht, die Affektmacht der Kritik gründe einzig in einer 
Sprache aufbrausender Emotionalisierung und der pathetischen Entrüstung. 
Kritik kann, um zu affizieren, ebenso kühl, in sachlicher Strenge vorge­
tragen werden.25 Je nach kulturhistorischen Rahmenbedingungen und in 
Abhängigkeit zu den jeweiligen Institutionen der Kritik wie deren Techno­
logien entwickeln sich unterschiedliche Modi der affektiven Ansprache. So 
wird auf einer Straßenschlacht freilich eine andere Affektsprache der Kritik 
genutzt als im akademischen Diskurs. Unter Affektpolitiken verstehe ich 
jene affektiven Techniken, vermittels derer Protagonist:innen der Kritik die 
kulturpolitischen Vorstellungen ihrer Kritik ermächtigen. Ermächtigung der 
Kritik soll hier bedeuten, dass die Akteure versuchen, ihre kulturpolitischen 
Ideen vor dem Horizont des gegebenen geschichtlichen, gesellschaftlichen 
und institutionellen Kontextes »mit dem größten Affektionsvermögen aus­
zustatten – was man überzeugen nennt«.26 Affekte sind phänomenal eigen­
wertige Elemente der Politisierung, und dies nicht, weil sie der argumentati­
ven Reflexion zuwiderlaufen. Im Gegenteil, sie informieren unterschwellig 
den Wert, die Stoßrichtung und die Prägnanz kultureller Vorstellungen der 
Kritik. Die Affektmacht des Imaginären verlautbart und begründet sich, 
so die Annahme, in den Affektpolitiken des Kritisierens. In diagnostischer 
Hinsicht gilt es daher zu fragen: Welche affektpolitischen Strategien der 
Veralltäglichung lassen sich destillieren, vermittels derer die soziologische 
Modernekritik den Gehalten ihre Form gibt, das heißt ihnen Wert und 
Geltung verleiht?

 
24 Folglich wird die Vorstellung einer Trennung zwischen rein affektiven und rein kognitiven 

Gehalten der Kritik verworfen. Geht man in Anlehnung an das Konzept der »Affekt-Ideen« 
(vgl. Lordon 2015) davon aus, dass es kein affektfreies Denken gibt, so bestimmen Affekte 
unsere Vorstellungen nicht nur rein inhaltlich, sondern sie prägen und strukturieren kognitive 
Prozesse.

25 Vgl. etwa Diefenbach 2022.
26 Vgl. Lordon 2015.

Alltag und Modernekritik 581

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


Die Soziologie als Institution der Gesellschaftskritik: Affekte in der Kultur 
des kritischen Diskurses

Kritik kann auf diverse Weise ihren Ausdruck finden, im gewaltvollen 
Protest, in subversiven Akten, im argumentativen Disput oder in politi­
schen Reden des Aufbegehrens. Sie kann von unterschiedlichen Akteuren 
vorgebracht werden, von Arbeiter:innen oder Künstler:innen,27 von Margi­
nalisierten oder von der gesellschaftlichen Elite, und entsprechend variiert 
ihre gesellschaftliche Publizität.28 Die kulturelle Variabilität der Kritik vor 
Augen, wird deutlich, dass Kritik keineswegs eine Eigenheit der Moderne 
beschreibt. Nichtsdestotrotz bildet die Kritik eine zentrale Bezugsgröße der 
Selbstverständigung moderner, reflexiver Gesellschaften, die, wie Gouldner 
konstatiert, von einer »Kultur des kritischen Diskurses«29 gekennzeichnet 
sind. Als veritable Formen der Kritik erscheinen jene Formen des Wider­
spruchs, die der »moderne[n] Grammatik der Rationalität«30 folgen und 
entsprechend den Kodes der elaborierten Argumentation objektiviert wer­
den. Während im Vollzug der Moderne die Akademien als legitime Orte 
des gesellschaftlichen Disputs institutionalisiert werden, erscheinen Intellek­
tuelle als professionalisierte Sozialfiguren der Kritik, denen eine kompetente 
Sprechposition im Diskurs um die moderne Gesellschaftsordnung zuerkannt 
wird. Die Kritik der Intellektuellen erscheint deswegen kompetent, weil sie 
im »Schutz der Profession«31 vollzogen wird. Dies trifft im Besonderen auf 
die wissenschaftliche Kritik und auf die Kritik der Soziolog:innen zu.

Mit der Professionalisierung der Gesellschaftsbeobachtung übernimmt das 
akademische Fach der Soziologie, welches seinen Antrieb aus den modernen 
Krisendiagnosen zieht, das Mandat der kritischen Selbstinterpretation von 
Gesellschaft.32 Als Disziplin ist sie nicht nur paradigmatischer Ausdruck der 
reflexiven Modernisierung, vielmehr lässt sich die soziologische Tätigkeit als 
Arbeit am Nexus von Sinnproduktion und Kritik begreifen. Entsprechend 
beschreibt Kaesler das soziologische Programm: »[N]achdem die wissen­
schaftliche Soziologie ganz wesentlich dazu beigetragen hat, das Wissen um 
die Selbstreflexivität gesellschaftlicher Wirklichkeit zu erarbeiten, ist es ihr 
größter Nutzen, an der Schaffung gesellschaftlicher Wirklichkeit in aufge­
klärter und kritischer Weise mitzuwirken.«33 Nimmt man dieses Selbstver­
ständnis zum Ausgangspunkt, dann eröffnet gerade die Auseinandersetzung 

3.

 
27 Vgl. Boltanski, Chiapello 2003.
28 Vgl. Därmann, Wildt 2021.
29 Gouldner 1980, S. 10.
30 Ebd.; vgl auch Bourdieu 2001; Koselleck 1992.
31 Lepsius 2009, S. 278.
32 Vgl. unter anderem Boltanski 2010; Kaesler 1997; Vobruba 2019, S. 18.
33 Kaesler 1997, S. 8.

582 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


mit dem soziologischen Archiv Einblicke in gesellschaftliche Reflexionsse­
mantiken und prävalente Imaginäre der Kritik.34

Sicher mag der Eindruck vorherrschen, wissenschaftliche Praktiken des 
Kritisierens, die unter dem Signum von Wertneutralität und Sachlichkeit 
vollzogen werden, seien frei von Affekten. Dennoch sollte Rationalisierung 
und Akademisierung der Kritik nicht als Affektunterdrückung gelesen wer­
den, sondern mit Elias35 als Zivilisierung der Affekte, das heißt als ein 
wohltemperierter Umgang mit Affekten. Wissenschaftliches Denken und 
intellektuelle Kritik sind keine affektfreien Prozesse. Affekte sind Teil der 
performativen Seite wissenschaftlicher Argumentationen, und dies unabhän­
gig davon, ob sie von den Autor:innen instrumentell eingesetzt oder unin­
tendiert kommuniziert werden.36 Beregow spricht in diesem Zusammen­
hang von Theorieatmosphären. Demzufolge weisen Theorien eine affektive 
Dimension auf, die sowohl den Prozess des Theoretisierens wie den der 
Rezeption strukturieren, und dies unabhängig davon, ob in nüchternem 
Duktus gehalten oder ästhetisch aufgeladen.37

Affekte machen in der Theorie einen eigenen Artikulationsraum für die 
Krisenhaftigkeit des Sozialen auf und fließen in die Artikulation der »ratio­
nalisierten« Kritik. Die Autorität des soziologischen Wissens basiert auf 
der Herstellung ihres gesellschaftskritischen Wertes, welcher sich wiederum 
aus seiner Affektionsmacht schöpft: »Autorität herzustellen heißt im großen 
Stil zu affizieren.«38 Affizierungen sind Teil der kommunikativen Praxis 
wissenschaftlicher Kritik; positiv, indem sie ein Publikum aufrühren, nega­
tiv, weil invektive Praktiken wie Herabsetzungen39 Bestandteile der Inszenie­
rung argumentativer Grenzziehungen sind. Versteht man die soziologische 
Gesellschaftskritik als affektive Praxis,40 dann erlaubt das Studium der 
performativen Seite der Texte, die teils impliziten Dimensionen der Politi­
sierung durch diese autorisierten Sprecher:innen der Kritik in Augenschein 
zu nehmen. Wenn die vorliegende Untersuchung wissenschaftliche Texte 
auf ihre Affektivität hin untersuchen will, dann tut sie dies mit dem Ziel, 
sich der zum Teil latenten, politischen Dimension der Theorieproduktion 
anzunähern.

 
34 Wobei sich das institutionalisierte Wissen der Kritik in den »semantischen Haushalt moderner 

Gesellschaften« einschreibt; vgl. Kieserling 2004 wie auch Boltanski 2010.
35 Elias 2010, S. 389 ff.
36 Vgl. Bartmanski 2012.
37 In Differenz zu Beregow 2021 wird hier nur die textimmanente Ebene betrachtet.
38 Vgl. unter anderem Boltanski 2010, S. 132: »Mögen diese Sprecher auch offiziell beauftragt 

und bevollmächtigt sein, sind sie doch nichts als gewöhnliche körperliche Wesen, also situiert, 
interessiert, triebhaft.«

39 Vgl. zum Beispiel Pečar 2020.
40 Vgl. Wetherell 2012.

Alltag und Modernekritik 583

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


Soziologische Affektpolitiken der Veralltäglichung

Im Fokus der Analyse stehen gesellschaftswissenschaftlich kanonisierte 
Texte, in denen der Alltag als ein eigenständiges Konzept der Theorie 
erscheint. Die folgende Auswahl orientiert sich an einer »Analytik des 
Bruchs«,41 das heißt, dass Rekonfigurationen der sozialtheoretischen Klassi­
fikationsschemata, die sowohl die Deutungen des Alltags als auch leitende 
Vorstellungen von Kritik begründen, die Zusammenstellung des Materials 
anleiten. Augenmerk liegt auf der historisierenden Betrachtung von diskursi­
ven Um- und Neubewertungen des Alltäglichen. Im Konkreten werden drei 
Bedeutungskonfigurationen des Alltäglichen typologisiert, welche Transfor­
mationen im soziologischen Diskurs abbilden. Während der Alltag bei den 
Klassikern des Fachs, wie exemplarisch anhand der Konzeptionen von 
Max Weber und Émile Durkheim gezeigt wird, als bedeutungsschwacher 
Differenzbegriff zum Außerordentlichen aufscheint, lässt sich etwa ab den 
1960er Jahren eine gesellschaftstheoretische Aufwertung des Alltäglichen 
nachzeichnen, in deren Resultat der Alltag als eine eigenständige Kategorie 
der Gesellschaftstheorie präsentiert wird, wie beispielhaft an den Schriften 
von Henri Lefebvre und Harold Garfinkel veranschaulicht wird. Diese dis­
kursive Neubewertung bildet den Ausgangspunkt für eine Revaluierung des 
Alltäglichen, die sich etwa ab den 1980er Jahren und in Reaktion auf die 
Krise der Kritik abzeichnet. An den Arbeiten von Michel de Certeau und 
Luc Boltanski, die beide den Alltag zu einem potenten Topos der Kritik 
erklären, lassen sich unterschiedliche Spielarten der Veralltäglichung des 
kritischen Diskurses studieren. Insgesamt werden somit sechs Theorieposi­
tionen vorgestellt, die paarweise einander gegenübergestellt werden. Das 
vergleichende Vorgehen hat das Ziel, Deutungsdifferenzen zwischen den 
Autoren zu destillieren, um so einerseits die historisch situierten Potenzen 
des Alltagsbegriffs sichtbar zu machen und hiervon ausgehend andererseits 
sozialhistorische Gemeinsamkeiten in ihrer Idealtypik zu rekonstruieren.

Der Vergleich der theoretischen Positionen wird mittels der leitenden 
Forschungsfragen, welche die einzelnen Analysen heuristisch anleiten, sys­
tematisiert. Mit welcher affektiven Potenz wird das Alltägliche in den 
Theorien ausgestattet, und welche Imaginäre der Modernekritik flackern 
so auf? Und was sagen uns die gesellschaftstheoretischen Konstruktionen 
des Alltäglichen und die damit verbundenen symbolischen Formungen der 
modernen Idee der Veralltäglichung über das gesellschaftlich-geschichtlich 
erdachte Verhältnis von Affekt und Kritik? Dies bedeutet in einem ersten 
Schritt, die manifesten Bedeutungen des Alltäglichen zu rekonstruieren 
(affektive Semiotisierung des Alltags): Was verstehen die Autoren unter 

4.

 
41 Bröckling 2013, S. 318.

584 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


Alltag? Welche Affektwerte und welche Potenzen schreiben sie ihm zu? Wel­
che gesellschaftlichen Problemlagen finden so einen Ausdruck? In einem 
zweiten Schritt richtet sich dann der Blick auf die sich so veräußernden 
Affektpolitiken der Kritik (affektive Politisierung des Alltags): Wie wird das 
Verhältnis von Alltag und Kritik affektiv produziert? Welche affektive Funk­
tion erfüllen die benannten Semantiken der Veralltäglichung? Und welche 
kulturpolitischen Vorstellungen der Moderne/Kritik werden auf diese Weise 
prononciert?

Alltag als Differenzbegriff: Affektive Entzauberung

Spätestens seit den 1960er Jahren wurde der Alltagsbegriff in den Sozial- 
und Kulturwissenschaften einer intellektuellen Aufwertung unterworfen.42 

Um diesen Umwertungsprozess in Erscheinung treten zu lassen und den 
Alltag als ein »historisches Apriori«43 sichtbar zu machen, werden zunächst 
die Deutungen des Alltäglichen von Max Weber und Émile Durkheim 
befragt, um in Differenz hierzu aufbauend kritische Renovierungen des 
Alltagsthemas zu perspektivieren. Aufschlussreich scheinen diese Positionen 
nicht nur, weil beide Autoren frühe Repräsentanten divergierender sozial­
wissenschaftlicher Paradigmen und nationaler Theorieschulen sind. Darüber 
hinaus sind die Arbeiten beider von einer intensiven Auseinandersetzung 
mit dem Anderen des Alltags gekennzeichnet, von der Soziologisierung des 
Außeralltäglichen (Weber) respektive des Sakralen (Durkheim). Der Alltag 
beziehungsweise das Profane bilden hier Kontrastbegriffe, die ex negativo 
definiert werden und innerhalb dieses Gegensatzpaares die schwächeren 
Konzepte44 sind. Der Alltag und das Profane sind freilich keine deckungs­
gleichen Konzepte.45 Dennoch weisen beide eine sozial- und kulturklassifi­
katorische Verwandtschaft auf. Ausgehend von Deutungsdifferenzen, sollen 
daher die historischen Gemeinsamkeiten in der inhaltlichen und affektpoliti­
schen Auslegung fokussiert werden.

Wie wird der Alltag/das Profane also affektiv semiotisiert? Bei Weber 
fungiert das Alltägliche als Gegenbegriff zum Außeralltäglichen und insbe­
sondere zur Idee des Charisma. Letzteres ist aus der Perspektive Webers 
emotional besetzt, da es auf außerordentlichen, jubelatorischen Gefühlen 
wie Hingabe und Begeisterung basiert und es vermag, Emotionen zu mobili­
sieren und eine Gemeinschaft affektiv anzurufen.46 Dagegen ist der Alltag 

4.1

 
42 Vgl. unter anderem Allheit 1983; Bargetz 2016; Elias 1978; Prodoehl 1983.
43 Foucault 2015, S. 183.
44 Wie auch das bedeutungsvielfältigere Konzept.
45 Wenngleich beide Konzepte in den Sozial- und Kulturwissenschaften in der Folge eine andere 

Diskursgeschichte aufweisen.
46 Vgl. insbesondere Webers Herrschafts- wie auch seine Religionssoziologie.

Alltag und Modernekritik 585

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


die Sphäre der gewohnheitsmäßigen Realität der Alltagsmenschen, deren 
tagtägliches Handeln zumeist das Resultat eines präreflexiven Weltzugangs 
ist, der in »dumpfer Halbbewußtheit«47 verläuft. Gekennzeichnet von der 
»Trägheit des Gewohnten«,48 ist der Alltag ein Gebilde der »Stetigkeit«49 

und »Eingestelltheit«50. Der Alltag ist eine konservierende Sozialsphäre, die 
»fühlbare ›Hemmungen‹ gegen Neuerungen in sich schließt«.51 Veralltägli­
chung wird von Weber als eine perennierende »Gewalt«52 gedeutet. So wird 
die Veralltäglichung mit der Kraft ausgestattet, die Affektmacht des Cha­
risma zu begrenzen, indem sie diese »mechanisiert« und »zurückdrängt«.53 

Kurzum: Der Alltag wird affektiv entzaubert und wirkt emotional demobili­
sierend.

In vergleichbarer Weise wird das Profane bei Durkheim konturiert. 
Bekanntermaßen betrachtet Durkheim das (reine) Sakrale als soziale Wert­
kategorie schlechthin, die moralische Würde, kulturelle Superiorität und 
Mächtigkeit ausdrückt, indem sie affektiv wirksam ist. Einerseits flößt sie 
Achtung ein, und andererseits garantiert sie dank der kultischen Emotionali­
sierungen eines Kollektivs den sozialen Zusammenhalt. Dagegen erscheint 
das Profane als kulturelle Klasse symbolischer Mittel- und Minderwertig­
keit, die in der entemotionalisierten, anti-vitalistischen Stasis sozialer Isola­
tion gelebt wird. Im profanen Leben »herrscht«, wie Durkheim in Ausein­
andersetzung mit den tribalen Gesellschaften Australiens formuliert, »die 
ökonomische Tätigkeit vor, die im Allgemeinen sehr wenig intensiv ist. Das 
Sammeln von den notwendigen Körnern und Gräsern für die Nahrung, 
die Jagd oder der Fischfang sind keine Beschäftigungen, die große Leiden­
schaften erwecken. Die Zerstreuung, in der die Gesellschaft lebt, macht das 
Leben vollends gleichförmig, schleppend und farblos«.54 Arbeitssamkeit, 
Monotonie und soziale Desintegration kennzeichnen das Profane und grun­
dieren die Deutung eines bezeichnenden Mangels an Affektpotenzial.55

 
47 Weber 1980, S. 10.
48 Ebd., S. 188.
49 Ebd., S. 654.
50 Ebd., S. 188.
51 Ebd.
52 Ebd., S. 147.
53 Ebd., S. 661.
54 Durkheim 2007, S. 320. Durkheims Deutungen des Sakralen waren freilich von Maussʼ Arbei­

ten inspiriert, welcher etwa das Profane als eine »Phase einer verkümmerten und deprimierten 
Sozialität« (Mauss 2010, S. 271) beschreibt, und hatten Einfluss auf die kulturpolitischen Aus­
legungen der Autoren des Collège de Sociologie.

55 Die Idee der »Profanation« (ebd., S. 599) wurde hier außer Acht gelassen. Diese bildet einen 
Grenzfall. Rein kategorial gehört sie der sakralen Sphäre an, da die Profanation hier ein Ele­
ment der Bipolarität des Sakralen ist.

586 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


Insofern beide Autoren das Alltägliche beziehungsweise Profane als soziale 
Stabilisationsmacht präfigurieren, tritt mit dem Alltag die Idee der Ord­
nung als ein Imaginäres moderner Gesellschaftlichkeit in Erscheinung.56 Die 
affektiven Charakteristika der Trägheit und der Gleichförmigkeit fungieren 
als Ordnungsgaranten. Das Problem der sozialen Ordnung wird sozialtheo­
retisch dem Alltag überantwortet, wobei die Ausrichtung des alltäglichen 
Handelns an ökonomischer Notwendigkeit und produktiver Arbeit als das 
strukturgebende Prinzip erscheint.57 Am Nexus von sozialer Ordnung und 
Wirtschaft situiert, erscheint die soziologische Deutung des Alltäglichen/Pro­
fanen somit als Reflektion einer materialistischen Gesellschaftsstruktur des 
ausgehenden 19. Jahrhunderts.

Bei beiden Theoretikern macht sich eine Affektpolitik der emotionalen 
Neutralisierung und affektiven Depotenzierung des Alltags bemerkbar. 
Während die emotional mobilisierende Wirkmacht des Charisma bezie­
hungsweise des Sakralen als eine gesellschaftsformierende Kraft gesehen 
wird, erscheint der Alltag aufgrund seiner ihm zugedachten affektiven 
Bedeutungsarmut als anti-revolutionäre,58 anti-schöpferische Sphäre bar 
jeder transformativen Wirkkraft: »It is lifeless and powerless.«59 Weiterhin 
bezeichnet der Alltag, eben weil er als nicht problematisierend und regelhaft 
angesehen wird, keinen Ort der Kritik. Dergestalt ist der Alltag in zweier­
lei Hinsicht »dumpf«: Er ist einerseits emotional abgestumpft und daher 
unwesentlich für gesellschaftlichen Wandel, und er ist reflexiv abgestumpft 
und daher per se unkritisch. In der Vorstellung, dem Alltag komme weder 
ein kritisches noch ein gesellschaftstransformatives Potenzial zu, artikulieren 
sich Imaginäre der Modernekritik. Die affektive Neutralisierung des Alltags 
kann als Ausdruck der intellektuellen Deutung der modernen Kulturkrise 
gelesen werden.60 So fungiert die affektive Entzauberung des Alltäglichen 
als ein sinnliches Korrelat zur Entsublimierung der Kultur, die bei Weber mit 
der Einsicht verbunden ist, »daß die moderne Welt im ganzen zum illusions­

 
56 Das Profane und das Alltägliche stehen für Stasis. Demgegenüber stehen das Sakrale wie auch 

das Außeralltägliche für eine (emotionale) Vitalisierung des Sozialen. Weber und Durkheim 
denken jedoch beide Konzepte nicht als distinkt, sondern gehen von einer Dialektik der Wirk­
prinzipien aus. Während die Veralltäglichung/Profanierung demobilisierend und stabilisierend 
wirkt, fungiert das Außeralltägliche/das Sakrale, welches punktuell in charismatischen Figuren 
erscheint, in einem Totem symbolisiert oder in Festen berufen wird, als eine belebende Infusion 
des sozialen Körpers. Vgl. hierzu beispielhaft Durkheim 2007, S. 304.

57 Vgl. unter anderem Weber 1980, S. 661; sowie Durkheim 2007, S. 320; Durkheim 2012.
58 Revolutionär meint bei Weber die Umwertung der bestehenden Wertordnungen (Weber 1980, 

S. 657). Revolutionär ist bei ihm vor allem das Charisma, welches von »innen«, also emotional 
wirkt. Daneben kann auch die Rationalisierung revolutionär wirken. Sie tut dies Weber zufolge 
aber von außen, das heißt durch das Wirksamwerden von technischen Instrumenten.

59 Vgl. Pickering 1984, S. 147: »Es ist leblos und ohnmächtig.« (Übersetzung V.Z.)
60 Vgl. Lichtblau 1996.

Alltag und Modernekritik 587

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


losen ›Alltag‹ wird, der nicht mehr, zumindest nicht absehbar, transzendiert 
werden könne«.61 Und bei Durkheim scheinen gerade in der Energielosig­
keit des Alltags die der Moderne inhärenten Profanierungstendenzen auf, 
die Durkheim bekanntlich als die moralische Gefahr für den Zusammenhalt 
moderner Gesellschaften interpretiert.62 Mit der emotionalen Demobilisie­
rung des profanen Lebens wird dieses interessanterweise affektiv nicht 
außer Kraft gesetzt. Vielmehr wird so die Drohkulisse der sozialen Desinte­
gration und der Anomie affektiv generiert, die von der »modernen Angst«63 

vor einer Erosion kollektiv verbindlicher, emotional verbürgter Ideale, die 
die individuelle, empirisch-bedingte Existenz transzendieren, getragen wird. 
Den emotional neutralisierenden Semantiken der Monotonisierung und der 
Dumpfheit kommt also die Funktion zu, den Prozess der Veralltäglichung 
beziehungsweise der Profanierung affektiv als eine kulturelle Bedrohung der 
modernen Gesellschaft zu konturieren.

Kritische Entdeckung des Alltags: Affektive Neubesetzung

Etwa ab den 1960er Jahren lässt sich eine gesellschaftstheoretische Diskurs­
wende beobachten.64 In deren Resultat wird der Alltag als eigenständige 
Kategorie des soziologischen Denkens formiert und so zu einem semioti­
sierbaren Problem der soziologischen Wahrnehmung. Mit dem verstärkten 
Interesse an Mikrostudien und der Institutionalisierung der Soziologie des 
Alltags wird das Alltägliche nicht nur intellektuell aufgewertet, sondern 
erscheint auch als Kampffeld der sozialwissenschaftlichen Theoriediskus­
sion.65 Epistemologische und politische Konfliktlinien verlaufen vorweg 
zwischen neo-marxistischen Perspektiven und dem ethnomethodologischen 
wie phänomenologisch inspirierten Studium des Alltagslebens. Folgend wer­
den Deutungsdifferenzen und -gemeinsamkeiten dieser Lesarten beispielhaft 
unter Rekurs auf die Arbeiten von Henri Lefebvre und Harold Garfinkel 
veranschaulicht. Zudem liefern beide Alltagstheorien zentrale Bausteine für 
eine postkritische Soziologisierung des Alltags – wie sie nachfolgend vorge­
stellt wird.

Henri Lefebvre geht es in seinem neo-marxistischen Projekt einer Kritik 
des Alltagslebens darum, die entfremdeten und entfremdenden Emotions­

4.2

 
61 Kaesler 1977, S. 198, Hervorhebung im Original; vgl. auch Seyfarth 1979, S. 166.
62 Vgl. hierzu Durkheim 2012, S. 480; wie auch Särkelä 2014; Pickering 1984.
63 Bauman 2007, S. 170 ff.
64 Vorläufer dieser Diskurswende finden sich in den marxistischen wie in den phänomenologi­

schen Theorien der Zwischenkriegsjahre. Systematisch werden die hier entwickelten Ideen ab 
den 1950er Jahren aufgenommen und erfahren insbesondere im Nachgang an die 1968er Bewe­
gung eine eigene geschichtliche Bedeutung.

65 Vgl. unter anderem Allheit 1983; Beemer 2006; Bargetz 2016; Elias 1978; Hammerich, Klein 
1978; Prodoehl 1983.

588 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


regime, Sinnlichkeitskulturen und Repräsentationen bloßzulegen, die den 
Alltag (spät)moderner Gesellschaften prägen. Damit verbunden ist eine 
doppelte Kritik am Alltag. Eine erste Kritik fokussiert die affektiv-emotio­
nale Färbung, die der gelebte Alltag unter Bedingungen des Spätkapitalis­
mus annimmt. Er wird als Ausdruck von »Verarmung«,66 »Monotonie«67 

und »parzellierten Tätigkeiten«68 erfahren und durch konsumkapitalistische 
Konstruktionen von Alltagsfluchten, wie sie von der »Gesellschaft des Spek­
takels«69 bereitgehalten werden, übersteigert, ohne dass diese, wie Lefebvre 
konstatiert, mit der »kolonialisierenden« Logik kapitalistischer Gesellschaf­
ten brechen. Vielmehr stehen beide Welten – das eintönige »métro-bou­
lot-dodo-Leben« wie die ekstatisch erscheinenden Freizeitwelten – unterm 
Signum der organisierten Passivität. Eine zweite Kritik richtet sich gegen die 
intellektuelle Repräsentation und Verwertung des Alltagslebens, also gegen 
den entfremdenden Blick der bürgerlichen Intellegentsia. Zur Disposition 
stehen hier zwei – zwar distinkte, aber jeweils eindimensionale – Affekt­
haltungen gegenüber dem alltäglichen Dasein. So wird das Alltagsleben 
wahlweise skandalisiert, indem ein »verstaubter Populismus« ein »finsteres 
Bild der Frustration«70 zeichnet, oder glorifiziert und surrealisiert, indem 
das Wundersame, Groteske, Bizarre und Magische des Alltags überstilisiert 
wird. Beide auf den ersten Blick valorisierenden Haltungen gegenüber dem 
Alltag sind aus Sicht Lefebvres Ausdruck einer bürgerlichen Verachtung des 
Alltagslebens, da sie den Alltag einseitig formalisieren, statt den Blick für 
die informellen und ambigen Vollzugsformen der alltäglichen Monotonie zu 
schärfen und dem Eigenleben des Alltäglichen gerecht zu werden.

Dementgegen prononciert Lefebvre die Untersuchung des gelebten Rhyth­
mus des Alltagslebens, das heißt der affektiv strukturierten und situativ 
generierten Prozessierung des Alltäglichen.71 Diagnostischer Fokus dieser 
Analyseperspektive soll auf einer soziologischen Kritik des Alltags liegen, 
die weder die schändlich frustrierenden noch die außerordentlich spektaku­
lären Momente des Alltags intellektuell favorisiert, sondern die übergreifen­
den, monotonisierenden Vollzugslogiken sichtbar macht. Eine »Soziologie 
der Langeweile«72 bildet für Lefebvre daher den Ausgangspunkt für eine 
gesellschaftswissenschaftliche Kritik der Entfremdung. Einen Ausweg aus 

 
66 Lefebvre 1987, S. 11.
67 Ebd., S. 330.
68 Ebd., S. 603.
69 Vgl. Debord 1996, dessen theoretische wie künstlerische Arbeiten für Lefebvres Soziologie von 

Bedeutung waren.
70 Lefebvre 1987, S. 298.
71 Vgl. unter anderem ebd., S. 594; Lefebvre 2007.
72 Ebd., S. 330.

Alltag und Modernekritik 589

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


der strukturierten Gleichförmigkeit des spätmodernen Alltagslebens eröff­
net, wie Lefebvre angelehnt an Brecht formuliert, die Verfremdung der Ent­
fremdung. Das heißt, indem ein »Gefühl der Fremdheit«73 gegenüber der 
unhinterfragten Gegebenheit des Alltagslebens evoziert wird, kann dieses 
affektiv beunruhigt werden und zur Bewusstwerdung der gesellschaftlichen 
Strukturen anrufen. Das Gefühl der Befremdung bildet folglich sowohl den 
Ausgangspukt für eine aufgeklärte Gesellschaftskritik wie die Möglichkeit 
zur affektiven Neubesetzung des Alltäglichen, mithin für einen transformati­
ven Bruch mit der Kultur der Monotonie.

Im Gegensatz zum gesellschaftskritischen Projekt Lefebvres geht es Harold 
Garfinkel in seinen ethnomethodologischen Studien zuvorderst um ein Ver­
stehen der »terra incognita«74 des Alltags und damit um die Frage, wie der 
Alltag, diese »seen but unnoticed«75 Realität, konkret von den Akteuren 
erarbeitet wird. Als Produkt des tagtäglichen »doing being ordinary«76 

bildet der Alltag den Gegenstand der soziologischen Problematisierung 
und der wissenschaftlichen Verwunderung. Garfinkel geht davon aus, dass 
Jedermanns/Jederfraus alltägliche Konstruktionen auf affektiv verankerten 
Bezugnahmen zu den sogenannten »common understandings«77 basieren. 
Gemeint ist hier, dass wir uns tagtäglich in einer Art nicht artikulierbaren 
Responsivität gegenüber sozial geteilten Hintergrunderwartungen (»back­
ground expectations«)78 verhalten. Soziale Affekte79 fungieren dieser Inter­
pretation zufolge als eine Schutzmacht des Alltags, als Stabilisatoren, die 
gegen Krisen und Konflikte immunisieren. Eine spezifische Idee von Alltag 
wird hier als kulturell signifikant erachtet, namentlich jene Vollzugsformen, 
die den »common sense«80 (re)produzieren. Der Alltag wird mit lebenswelt­
lichen Praktiken der Veralltäglichung gleichgesetzt, die vom Gesellschafts­
theoretiker als »ongoing accomplishments of organized artful practices of 
everyday life«81 valorisiert werden. Ziel der soziologischen Arbeit ist es, 

 
73 Ebd., S. 31.
74 Garfinkel 1967, S. 49.
75 Ebd., S. 118.
76 Sacks 1985, S. 413.
77 Garfinkel spricht an dieser Stelle von »social affects«; vgl. unter anderem Garfinkel 1967, 

S. 38 ff.
78 Zum Beispiel ebd., S. 47 ff.
79 Ebd., S. 49 ff.: »it is precisely this relationship [between common understandings and social 

affects] that persons are concerned with in their common sense portrayals of how to conduct 
oneʼs daily affairs so as to solicit enthusiasm and friendliness or avoid anxiety, guilt, shame, or 
boredom.«

80 Vgl. unter anderem ebd.
81 Ebd., S. 11: »fortlaufende Leistungen der organisierten, kunstreichen Praktiken des Alltagsle­

bens« (Übersetzung V.Z.).

590 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


das Kunstwerk der Konstruktion einer alltäglichen Realität sichtbar zu 
machen, indem in Anbetracht der klaffenden Krisenpotenziale des Alltägli­
chen die Stabilisationsleistungen der Akteure und die alltäglichen Methoden 
(»accounts«) der Normalisierung in den Mittelpunkt rücken. Mittel der 
soziologischen Untersuchung bildet ein experimentelles »bewilderment«,82 

das heißt der Versuch einer affektiven Verunordnung der gegebenen Reali­
tätsbestimmung mit dem Ziel, punktuell Krisensituationen zu produzieren.

Den differenten Theorieschulen entsprechend unterscheiden sich beide 
Konzeptionen in einigen sozialtheoretischen Annahmen. So bildet aus der 
Sicht Lefebvres die Struktur rezeptiver Passivität das den Alltag bestim­
mende soziale Wirkprinzip, während Garfinkel das Handeln der Aktuere als 
praktische Aktivität beschreibt und damit der Vorstellung, die Alltagsmen­
schen seien determinierte »cultural dopes«,83 eine Absage erteilt.84 Neben 
den offenkundigen epistemologischen und politischen Differenzen weisen 
jedoch beide Anschauungen des Alltags auch einige Übereinstimmungen 
auf, die für eine diskursive Neubewertung des Alltäglichen wesentlich sind. 
So hallen klassische Deutungen des Alltäglichen (unter anderem Monotonie, 
Stabilisationsmacht) zwar in den Auslegungen Lefebvres und Garfinkels 
wider, sie werden jedoch nicht nur grundsätzlich anders bewertet, sondern 
bilden Bestandteile einer fundamentalen Reformulierung der Alltagskonzep­
tionen. Erstens erfährt der Alltag eine Bedeutungsextension: Er ist nun 
sowohl Ort der Repetition wie auch der Kreation. Zum zweiten wird die 
Vertrautheit mit dem Alltag zum notwendigen Ausgangspunkt der soziologi­
schen Hinterfragung. Drittens verbindet sich bei beiden Autoren das Inter­
esse am Alltag mit dem Anspruch auf eine situierte Soziologie. Und nicht 
zuletzt gehen beide davon aus, dass dem Alltag Kritik- und Transformati­
onspotenziale (Lefebvre) beziehungsweise Krisen- und Konfliktpotenziale 
(Garfinkel) inhärent sind.

Getragen werden diese Anschauungen des Alltäglichen von einer affekti­
ven Neubesetzung des Alltags. Wurde der Alltag bei den Klassikern noch 
als Raum affektiver Insonanz85 betrachtet, so wird nun die Bedeutung 
von Affektivität und Emotionalität in gesellschaftsdiagnostischer wie in kri­
tischer Hinsicht betont, das heißt für die Konstruktion und Transformation 
beziehungsweise Verunordnung des Alltags. Einerseits treffen wir bei beiden 
 
82 Ebd., S. 47 ff.
83 Ebd., S. 68.
84 Hieraus ergeben sich auch divergierende Interpretationen von Wiederholung und Kreation: Für 

Lefebvre ist Repetition das monotone Produkt eines formalisierten Lebens, während kreative 
Potenziale unterhalb dieser Struktur, innerhalb der informalen Alltäglichkeit, schlummern. Für 
Garfinkel sind Routine und Kreation keine Gegensätze, vielmehr wird die Herstellung von 
Normalität als Kunstfertigkeit betrachtet.

85 Vgl. Bösel 2017.

Alltag und Modernekritik 591

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


Autoren auf die Annahme, dass Affekte ein Navigator des Sozialen sind, 
die konstitutiv für das Funktionieren des Alltäglichen sind. Andererseits 
werden Affekte als ein soziologisches Erkenntnismittel eingeführt, das die 
Analyse wie auch die Kritik der gesellschaftlichen Konstruktionen anleitet. 
Eine Schlüsselfunktion erfahren die Konzepte der Befremdung (Lefebvre) 
beziehungsweise der Verwirrung (Garfinkel), welche als ein affektiv veran­
kerter Modus beschrieben werden, das Selbstverständliche und Bekannte 
durch Beunruhigung sichtbar zu machen. Affekte und Emotionen sind dem­
nach ein Medium zur Reflexion und Problematisierung des Alltags. Aus 
dieser affektiven Neuverhandlung des Alltäglichen resultiert analog zum je 
vorherrschenden theoretischen und kulturpolitischen Programm jedoch eine 
gänzlich anders akzentuierte Affekthaltung der Wissenschaftler:innen. Wäh­
rend sozialwissenschaftliche Analyse bei Lefebvre mit dem Anspruch auf 
eine Soziologie der Langeweile einhergeht, die an der Kritik der Passivierung 
ansetzt, wird Soziologie, dem krisenexperimentellen Design von Garfinkel 
entsprechend, selbst zum »Happening«.86

Diese Affekthaltungen materialisieren zugleich andere Vorstellungen wis­
senschaftlicher Kritik. Lefebvres Affektpolitik der Langeweile inkorporiert 
klassische Imaginäre einer marxistischen Gesellschaftskritik, die auf den 
spätmodernen Neokapitalismus hin aktualisiert werden. Kritik richtet sich 
gegen die entfremdenden und desintegrierenden Strukturen der funktionalen 
Rationalisierung, welche die alltägliche Lebenswelt in ihrer Totalität betref­
fen, wie auch gegen die bürgerliche Kultur und die durch Intellektuelle 
hervorgebrachten Klasseninstitutionen. Insofern Entfremdung und Verach­
tung des Alltäglichen als Skandalon der spätkapitalistischen Gesellschaft 
ausgestellt werden, verschreibt sich Lefebvres Kritik freilich einem humanis­
tischen Ideal, das die Vorstellungen moderner Vergesellschaftung anleitet. 
Das Alltägliche bildet hier jedoch nicht nur Gegenstand der sozialwissen­
schaftlichen Forschung und Kritik, sondern auch das Wertmaß einer gesell­
schaftskritischen Haltung. Mit dem Prinzip der Langeweile und seiner Kri­
tik an der Inszenierung des Alltags als ein Spektakel (des Leids oder des 
Grotesken) prononciert Lefebvre eine Affektpolitik der Veralltäglichung, die 
von der Hoffnung auf eine Demystifizierung des modernen Lebens getragen 
ist.

Dementgegen verfolgt Garfinkel keine Gesellschaftskritik im engeren Sinn. 
Vielmehr handelt es sich um ein methodologisches Projekt, das mit der 
Vorstellung von deutungsmächtigen, wissenschaftlichen Expert:innen inklu­
sive deren privilegierter Position der Erkenntnis, der Moral und des Kor­
rektivs (das heißt in reflexiver, normativer und kritischer Hinsicht) bricht. 

 
86 Gouldner 1974, S. 466.

592 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


Wenn die Ethnomethodologie vorgefundene Alltagsmethoden verwissen­
schaftlicht und die reflexiv-konstruktiven Leistungen der Alltagsmenschen 
betont, dann artikuliert sich in diesem Vorhaben freilich auch eine Kritik am 
autoritativen Objektivitäts- und Professionalitätsanspruch der Wissenschaf­
ten. Stellt man die Frage nach dem kritischen Potenzial der Ethnomethodo­
logie,87 so mag diese im Vergleich zu einer neomarxistischen Gesellschafts­
kritik als eine anti-revolutionäre Wissenschaftspraxis erscheinen, die, wie 
Gouldner notiert, »ein sich elegant gebärdender Anarchismus«88 ohne 
Transformationsbestrebungen ist. Im Gegensatz zur Hoffnung auf eine 
Demystifizierung wird hier zwar eine Affektpolitik der Veralltäglichung 
gezeichnet, welche die Normalisierungsarbeit der alltäglichen Akteure exoti­
siert. Aber auch hier wird die Idee einer Veralltäglichung der Kultur kritisch 
in die sozialwissenschaftliche Praxis übersetzt. Jedoch liegt in diesem Fall 
der Fokus anders. Wenn Lefebvre den intellektuellen Blick auf den Alltag 
veralltäglichen will, dann geht die affektpolitische Exotisierung der Kon­
struktionsleistungen der gemeinen Menschen bei Garfinkel mit einer Ent­
machtung der Sonderrolle des Intellektuellen einher. So leiten der »metho­
dologische [...] Egalitarismus«,89 die Enthebung der Akteure vom Status der 
judgemental dopes wie auch die Veralltäglichug und Demokratisierung kriti­
scher Kompetenzen90 eine Neusituierung des Verhältnisses von Praxis und 
Theorie ein, die wesentlich für die Konturierung einer postkritischen Sozio­
logie ist.

Veralltäglichung der Kritik: Affektmacht des Alltags

Mit der Institutionalisierung der Cultural Studies und dem verstärkten Inter­
esse an poststrukturalistischen Denkbewegungen gewinnt der Alltag ab den 
1980er Jahren insbesondere in seiner subjektivierten Form (unter anderem 
als Praxis des Alltagsmenschen) als politisierter Topos der Kritik an Kontur. 
Die gesellschaftstheoretische Auseinandersetzung mit dem Alltag gibt sich 
als eine »wissenschafts- und gesellschaftskritische Intervention«,91 die auch 
eine Antwort auf die seit der Studierendenrevolte von 1968 immer wieder 
beschworene »Krise der Kritik« zu liefern sucht. Michel de Certeaus Überle­
gungen zur Widerständigkeit des Alltags und Luc Boltanskis Valorisierung 
der Alltagskritik werden im Folgenden trotz der zeitlichen Differenz als 

4.3

 
87 Vgl. unter anderem Abels 2001, S. 137 ff.
88 Gouldner 1974, S. 472.
89 Celikates 2009, S. 10.
90 Vgl. Garfinkel 1956.
91 Bargetz 2016, S. 14.

Alltag und Modernekritik 593

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


beispielhaft für postkritische Diskurse92 betrachtet. Zum einen wird der 
Alltag als eine zentrale Instanz der Kritik figuriert, die mit transformativer 
Affektmacht ausgestattet wird, und zum anderen werden in beiden Theorien 
divergente Modi der Politisierung des Alltäglichen profiliert, die ihrerseits 
auf widerstreitende Imaginäre der Kritik verweisen.

De Certeau besieht das Alltagsleben im Zeichen der Populärkultur, wobei 
er eine »neue« Perspektive auf das Handeln der Akteure im Allgemei­
nen und auf Praktiken der Konsumgesellschaft im Besonderen vorschlägt. 
Statt diese unter die Kategorie der Passivierung, Disziplinierung und Beherr­
schung zu subsumieren, will er sie als kunstfertige Aktivitäten anerkennen. 
Die Begriffe des Alltäglichen, des Gemeinen und Populären dienen de Cer­
teau dazu, den profanen Raum als kulturelle Klasse der Unterprivilegierung 
zu beschreiben, der von »infinitesemale[n] Prozeduren« durchzogen ist, 
die diskursiv nicht valorisiert sind,93 wie das Kleine, Infame, Marginale 
und Übersehene. Das Alltägliche ist im besten Sinne insignifikant:94 Es ist 
eine »diskurslose [...] Aktivität«, der »gewaltige [...] ›Rest‹, der durch das 
gebildet wird, was von der menschlichen Erfahrung nicht in der Sprache 
gezähmt und symbolisiert worden ist«95 – »etwas, das entweder in-fans 
oder ›schlecht erzogen‹ ist«.96 Mit dem Verweis auf die Insignifikanz des 
Alltäglichen wird dieses mit immenser Affektmacht ausgestattet. Da es als 
das Ungezähmte, Nicht-Fixierbare, Nicht-Archivierte begrifflich wird, inter­
pretiert de Certeau das Populäre im Gegensatz zur anerkannten Kultur 
als Ort der Lebendigkeit, als ein nicht-denotierbares »Gemurmel«,97 das 
das Wesentliche des sozialen Lebens ausmache. Für de Certeau – und dies 
veranschaulicht die dem Buch vorangestellte, hypostatisierende Widmung – 
ist das Alltägliche, weil es sich in lebendiger Abwesenheit und Anonymität 
vollzieht, Gegenstand des »Begehren[s], dessen unmögliches Objekt er [der 
gemeine Mann; V.Z.] darstellt«.98

Das Alltagshandeln ist, so de Certeau, durch Praktiken des »Wilderns«99 

gekennzeichnet, durch eine »zersplitterte, taktische und bastelnde Kreativi­
tät«100 ohne bestimmbares Ziel. Diese Alltagspraktiken verbinden »Mani­
 

92 Im Nachgang an die Krise der Kritik will die Postkritik nicht nur die Grenzen eines klassischen 
Kritikverständnisses aufzeigen, sondern erkundet vor diesem Hintergrund auch neue Wege 
und Zugänge der kritischen Gesellschaftsanalyse.

93 de Certeau 1988, S. 112; vgl. hierzu Groys 1992.
94 Vgl. de Certeau 1988, S. 68.
95 Ebd., S. 131.
96 Ebd., S. 266.
97 Ebd., S. 9.
98 Ebd.
99 Ebd., S. 12.

100 Ebd., S. 17.

594 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


pulieren und Genießen« und stellen damit eine »flüchtige und massive 
Realität einer gesellschaftlichen Aktivität, die mit ihrer Ordnung spielt«.101 

Fragt man, welches Verhältnis zwischen Alltag und Kritik hier affektiv 
konstruiert wird, so erscheint der Alltag bei de Certeau als ein Raum 
der »Taktiken«;102 der Listen, Finten und Coups, die »unterhalb der ideo­
logisierenden Diskurse wuchern«.103 Der Alltag wird als Ort mikroskopi­
scher Widerständigkeiten und einer nichtklassifizierbaren, »stillschweigen­
den Subversion«104 ohne fixierbares Kalkül imaginiert. Die Potenz dieser 
alltäglichen Prozeduren gründet einerseits darin, dass sie ihre »Andersheit 
bewahr[en]«,105 sich also nicht einfach kolonialisieren lassen, und zum 
anderen darin, dass sie im »Inneren der technokratischen Strukturen«106 

unerkannt ein »Netz der Antidisziplin«107 ausbilden, welches dieses »vam­
pirisiert«.108 Die alltäglichen Taktiken des Widerstands werden als affektiv 
eigenmächtige – am Genuss ausgerichtete – und ermächtigende Kunstfertig­
keiten beschrieben: Sie sind die »Kriegswissenschaft der Schwachen«.109 

Mit dieser affektiven Politisierung der Alltagspraktiken wird eine spezifi­
sche Vorstellung von Kritik akzentuiert: Die kritische Potenz des Populären 
gründet auf der Macht der »Schwachen«, die bestehende Ordnung zu ver­
unordnen, ohne dass ihr Dissens die Form einer reflexiven und diskursiv 
rationalisierten Strategie der Kritik annehmen müsste.110 Hiermit verbindet 
de Certeau die Hoffnung auf eine »stumme Reserve« der Transformation, 
also dass diese marginalen Alltagshandlungen die »Sprößlinge oder Reste 
von differenten [...] Hypothesen für diese oder andere Gesellschaften enthal­
ten«.111

Das »Arkanum« des Alltags wird hier zum ersehnten Politikum. Mit die­
ser Vorstellung von Veralltäglichung schreibt sich de Certeau zwar einerseits 
in den Diskurs moderner Selbstbeschreibungen ein, da das untergründige 
Leben der gewöhnlichen Menschen als ein ebenso »verführerische[s]« wie 

 
101 Ebd., S. 31.
102 Vgl. unter anderem ebd., S. 85 ff.
103 Ebd., S. 185.
104 Ebd., S. 352.
105 Ebd., S. 81.
106 Ebd., S. 17.
107 Ebd.
108 Ebd., S. 111.
109 Ebd., S. 89. In Anlehnung an Muñoz lassen sich diese Taktiken auch als Praktiken der »Dis­

identifikation« bezeichnen: »a mode of dealing with dominant ideology, one that neither opts 
to assimilate within such a structure nor strictly opposes it, […] [but] rather works on and 
against dominant ideology« (Muñoz 1999, S. 11).

110 Vgl. hierzu auch Rancière 2002.
111 de Certeau 1988, S. 110.

Alltag und Modernekritik 595

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


»gefährliche[s]«112 Faszinosum erscheint. Desgleichen bildet diese Annahme 
den Ausgangspunkt für eine Kritik an den modernen Apparaten der Reprä­
sentation wie den Medien, Wissenschaften und allen voran an der kritischen 
Soziologie,113 die mittels modernistischer Kontroll- und Identifikationsme­
thoden (wie Aufzeichnungstechniken, Statistiken und Umfragen) die gelebte 
Alltäglichkeit bannen. Die mediale wie wissenschaftliche Publizierung des 
Alltagslebens diene nicht, wie es den Anschein mache, einer Egalisierung der 
Kultur oder der Ermächtigung der Schwachen. Im Gegenteil, sie authentifi­
ziere und legitimiere auf diese Weise den Herrschaftsapparat. Das Alltags­
leben werde zum Bürgen des Realen, welches in der Moderne als wahr 
sprechender Garant der Ordnungsmacht instituiert ist: »Der gemeine Mann 
dient dem Diskurs als Totalisierungs- und Glaubwürdigkeits-Prinzip; er 
ermöglicht es dem Diskurs, zu sagen: ›das gilt für alle und das ist die 
Realität der Geschichte‹. Er hat im Diskurs dieselbe Funktion wie der Gott 
früherer Zeiten.«114 Mit dieser Herrschafts- und Intellektuellenkritik verbin­
det sich im Denken de Certeaus ein ideologiekritisches Manöver mit einer 
egalitaristischen Methodologiekritik. Statt im Namen des alltäglichen Men­
schen zu sprechen und dem Publikum eine »hagiographische Alltäglichkeit 
zur Erbauung«115 anzubieten, sieht er die Aufgabe der Gesellschaftstheorie 
darin, transformative Potenziale des Alltäglichen aufzudecken, das heißt die 
»Risse aufspüren, die in den Randbereichen einen Hinweis darauf geben, 
wo eine Wissenschaft in Bewegung gerät«.116

Mit dem Programm einer pragmatischen Soziologie der Kritik will auch 
Luc Boltanski eine Herrschaftskritik, die er in Tradition der Arbeiterbewe­
gung sieht, in Relation mit einer methodologischen Kritik denken, welche 
die Kritik der Alltagsakteure zum Anlass einer soziologischen Gesellschafts­
kritik macht. Der Versuch, die kritische Soziologie mit der Soziologie der 
Kritik, Metakritik mit Alltagskritik, Theorie mit Praxis zu versöhnen, wird 
als Antwort auf eine Krise der Kritik präsentiert, die Boltanski auf eine 
Spielart der marxistischen Ideologiekritik rückführt. Als »Theorie der blind­
machenden Illusionen«117 demarkiert, behandelt die kritische Herrschafts­
soziologie die Akteure als passive Subjekte, als »Hintergangene oder als 
›cultural dopes‹«118 und verkennt deren reflektierende, problematisierende 
und kritische Kompetenzen. Ziel einer kritischen Soziologie der Kritik muss 

 
112 Ebd., S. 242.
113 Unter anderem ebd., S. 95, 311.
114 Ebd., S. 39.
115 Ebd., S. 41.
116 Ebd.
117 Boltanski 2010, S. 41.
118 Ebd.

596 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


es sein, »den Abstand zwischen dem Soziologen, der den Durchblick hat, 
und den [...] unsichtbaren oder (in den kritischen Versionen) missbrauchten 
Akteuren [zu] verringer[n]«.119 Im Anschluss an die egalitaristischen Annah­
men des Pragmatismus werden die Alltagsakteure als die »zentralen perfor­
mativen Wirkkräfte des Sozialen«120 betrachtet. Sie sind sich der »Tatsache 
der Machtausübung«121 bewusst und in ihren herrschaftslegitimatorischen 
wie in ihren kritischen Praktiken in diese verstrickt. Dergestalt bricht Bolt­
anski jedoch auch mit einem radikal pragmatischen Standpunkt, der einzig 
vom »stillschweigenden Willen zu konstruktiver Zusammenarbeit« ausgeht 
und den »sozialen horror vacui [zum] wichtigsten Impuls des homo sociolo­
gicus«122 macht. Damit täusche diese Haltung über die konstitutive Bedeu­
tung von Dissens, Konflikten und Kritik für das soziale Leben hinweg.

In der Theorie Boltanskis erscheint der Alltag einerseits als Reflexions­
punkt von Macht und Herrschaft. Andererseits steht er im Kontrast zu der 
von Soziolog:innen betriebenen »systematischen«, weil auf »theoretischen 
Konstruktionen«123 aufbauenden Metakritik der in die soziale Ordnung 
eingelassenen Unterdrückungs-, Entfremdungs- und Ausbeutungsmechanis­
men. Im Gegensatz dazu gewinnt der Alltag die Kontur einer situierten, 
»sozial verwurzelten und kontextabhängigen«124 Praxis der Kritik, die auf 
»fragmentarischen Urteilen der Akteure«125 beruht. Zwar werden die All­
tagsakteure von der Vorstellung einer affirmativen Naivität befreit, jedoch 
werden ihre Möglichkeiten zur kritischen Distanznahme gegenüber der 
Realität deutlich von jenen der kritischen Gesellschaftstheoretiker:innen 
unterschieden.126 Wobei beide Vollzugslogiken der Kritik, die alltagswelt­
liche wie die wissenschaftliche, in differenten Affekthaltungen verkörper­
licht werden. Boltanksi und Chiapello unterscheiden zwei Ebenen der Kri­
tik: eine »ursprüngliche Ebene«,127 die charakteristisch für die situierte 
Praxis der Alltagskritik ist und ihren Ausgang in akuten Gefühlen der 
»Frustration«,128 in Emotionen der Empörung und Affektionen des Leids 
nimmt; und eine »theoretisch-argumentative Reflexionsebene«,129 die das 

 
119 Boltanski 2013, S. 438 f.
120 Boltanski 2010, S. 46; vgl Lemieux 2014; Celikates 2009.
121 Boltanski 2010, S. 15.
122 Ebd., S. 87.
123 Ebd., S. 24.
124 Ebd.
125 Ebd., S. 23.
126 Vgl. unter anderem zur Idee der »komplexen Innenperspektive« ebd., S. 49.
127 Boltanski, Chiapello 2003, S. 80.
128 Boltanski 2010, S. 21.
129 Boltanski, Chiapello 2003, S. 80.

Alltag und Modernekritik 597

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


Affektgeschehen in verallgemeinerbare Begriffe der Metakritik übersetzt. 
Der soziologische »Reiz« der Untersuchung und der Objektivierung der 
Alltagskritik besteht nun darin, »die Intelligenz des Sozialen spürbar [zu] 
mach[en]«.130 Während der »Erklärungsapparat«131 der kritischen Gesell­
schaftstheorien dazu tendiert, diese gelebte Intelligenz zu »erdrücken«132 

und so einen Nährboden für »Demoralisierung«, »Nihilismus« und »Fata­
lismus«133 bereitet, muss es das Ziel der Soziologie sein, die Alltagskritik 
wie ihre Akteure zu ermächtigen. Eine »pessimistische«, auf Herrschaftskri­
tik abzielende Beschreibung des Sozialen soll mit einer »optimistischen«134 

Analyse verbunden werden, welche die historischen Emanzipationspoten­
ziale, wie sie den Akteuren zuhanden sind, aufdeckt. Das Alltagsleben 
erscheint hier als Antriebs- und Anziehungskraft der soziologischen Arbeit. 
Diese wird zugleich vom Anspruch auf eine erhöhte Sensibilität gegenüber 
dem »Alltagsgespür der Gerechtigkeit«135 der »normalen Menschen« getra­
gen. Affektionen fungieren als eine Art Lebenskraft der Kritik.136 Entspre­
chend scheint es wesentlich, dass diese »ursprünglichen« Affekte nie ganz 
»verstummen«, da sie gewährleisten, dass die Kritik selbst nicht verstummt, 
dass diese zu ergreifen und zu mobilisieren weiß.

Kritische Theorien müssen sich, so Boltanski, aus den »Alltagskritiken 
[speisen]«.137 Ihr Wert basiert darauf, dass sie an die realen Erfahrungen der 
Alltagsmenschen, an die »Sorgen und Anliegen der Akteure«138 angebun­
den sind. Die affektiv-sinnliche Verankerung der Alltagskritik weist jedoch 
zugleich auf die Grenzen der Alltagskritik hin, auf die Situiertheit und Loka­
lität der Alltagserfahrung. Diese stattet die Kritik zwar mit Affektmacht aus. 
Sie bürgt für ihre Realität und konsolidiert deren »Überzeugungskraft«.139 

Jedoch beschränkt die Alltagserfahrung auch die Wirkmacht der Alltagskri­
tik, da diese immer Gefahr läuft, als Ausdruck partikularer, fragmentierter 
und individueller Interessen gewertet zu werden. Jede Kritik bemisst sich an 
Standards der legitimen Kritik. Um glaubwürdig zu sein, muss sie, so Bolt­
anski, in der Sprache der Normalität und der Verallgemeinerbarkeit artiku­

 
130 Boltanski 2013, S. 438.
131 Boltanski 2010, S. 45.
132 Ebd.
133 Ebd., S. 77.
134 Ebd., S. 33.
135 Ebd., S. 56.
136 Vgl. Boltanski, Chiapello 2003, S. 80.
137 Boltanski 2010, S. 21.
138 Ebd.
139 Ebd., S. 46.

598 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


liert sein.140 Entpartikularisierend beziehungsweise kollektivierend wirken 
kann die Alltagskritik nur, sofern sie rationalisiert wird. Anderenfalls ver­
bleiben die Affekte der Empörung ohne sozialen Widerhall. Strategisches 
Ziel der soziologischen Kritik müsse es daher sein, »[d]ie Rolle der Kritik 
zu stärken«, was hier bedeuten soll, »die Stärke derer erhöhen, die ihre 
Träger sind, und ihre Macht festigen«.141 Boltanskis Antwort auf die Krise 
der Kritik gründet so gesehen sowohl auf einer alltagsweltlich affektiven 
Ermächtigung der soziologischen Kritik wie auf einer (meta)kritischen, dis­
kursiv rationalisierenden Ermächtigung des Alltags.

Mit dieser Vorstellung von Ermächtigung treten auch die sozialtheoreti­
schen Differenzen zwischen Boltanksi und de Certeau offen zutage. Nicht 
nur ist ihr Werk von einer grundsätzlich verschiedenen Anschauung des 
Alltags gekennzeichnet, gleichzeitig äußern sich hierin auch unterschiedliche 
Vorstellungen von Kritik. Insofern de Certeau seine Leser:innen mit einer 
metaphorisch aufrührenden Affektpolitik der Veralltäglichung konfrontiert, 
ermächtigt er das Alltägliche, nicht indem er es diskursiv aufwertet (Bolt­
anski), sondern indem er es affektiv inszeniert. Der Alltag wird hier zu 
einem Hoffnungsträger des Kulturkampfes, weil er als insignifikanter, nicht 
objektivierbarer Untergrund der Kultur ausgestellt wird. Die Hoffnung auf 
Veralltäglichung ruht auf den schwelenden Potenzialen des Alltags, die ver­
mittels Semantiken des Geheimnisvollen und Mystischen eingefangen wer­
den und in dieser Form affektiv die Möglichkeit einer Beunruhigung der 
hegemonialen Kultur anzeigen. Während de Certeau die alltäglichen Takti­
ken des Widerständigen betont, muss Kritik, folgt man Boltanski, die Form 
einer Strategie annehmen. Für Boltanski basiert der Erfolg der Kritik auf 
der Machtposition, die die Kritik einnehmen kann. Will Kritik im Prozess 
der gesellschaftlichen Selbstverständigung mit mächtiger Stimme auftreten, 
muss sie die Gestalt des rationalen Diskurses annehmen. Damit stellen sich 
auch andere Herausforderungen an die Gesellschaftstheorie: Während zuvor 
der Alltag als Schauplatz des Dissenses figuriert wird, geht es hier um die 
Frage, wie die alltäglichen Praktiken der Kritik kulturell valorisiert und 
ihrer kontextuellen Verwobenheit enthoben werden können.

Boltanskis Theorie verschreibt sich, wie er betont, dem Projekt der Eman­
zipation, welches seine Sozialkritik begründet und antreibt. Aufgabe der 
kritischen Wissenschaften muss es daher sein, den »Alltagsmenschen [...] 
beizustehen«142 und sie auf ihrem Weg zur Emanzipation zu bestärken. 
Die Soziologie wird in die Rolle einer Fürsprecherin der »Namenlose[n]«143 

 
140 Unter anderem ebd., S. 65; wie auch Boltanski 1987.
141 Boltanski 2010, S. 215.
142 Ebd., S. 228.
143 Ebd., S. 216.

Alltag und Modernekritik 599

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


berufen, der die Aufgabe zukommt, deren infame Kritik zu publizieren, zu 
rationalisieren und wirkmächtig zu institutionalisieren. Die Forderung nach 
methodologischem Egalitarismus und lebenspraktischer Verankerung der 
soziologischen Diskurse soll vor allem die Gefahr einer »dogmatischen Ent­
artung von Revolutionen«144 einhegen. So wird in der Tat die »Asymmetrie 
zwischen dem durch die Weihen der Wissenschaft aufgeklärten Soziologen 
und den in den Sphären der Illusion versunkenen gewöhnlichen beziehungs­
weise Alltagsmenschen«145 verworfen. Aber indem der akademischen Sozio­
logie die Funktion der Repräsentation der Alltagsmenschen und der Objek­
tivation der sozialen Intelligenz zugedacht wird, wird die institutionelle 
Sonderrolle der Soziologie untermauert. Gezeichnet wird das Bild einer mit 
den »Weihen« des Alltags ausgestatteten soziologischen Kritik, wobei die 
produktive Arbeit der Kritik von den Alltagsakteuren geleistet und die Ver­
wertung dieser Kritik von der Wissenschaft vollzogen wird. Dergestalt 
betrachtet, schreibt sich Boltanskis pragmatische Soziologie der Kritik in ein 
modernes Imaginäres des kritischen Diskurses ein. Auch wenn Affekte den 
Stachel der Kritik, mithin der Transformation bilden, gründet, dieser Vor­
stellung folgend, die strategische Macht der Kritik auf der Objektivierung 
und Rationalisierung des Affektiven und Situativen. Ausgestattet mit der 
Affektmacht des Alltagslebens, tritt der Intellektuelle unter dem Vorzeichen 
der Veralltäglichung erneut als professionalisierte Sozialfigur der Kritik in 
Erscheinung.

Fazit: Affekte der Kritik

Der Alltagsbegriff hat in den Sozial- und Kulturwissenschaften eine bezeich­
nende Konjunktur erfahren, in deren Resultat der Alltag als Ort der gesell­
schaftlichen Selbstproblematisierung und als Instanz der Kritik formiert 
wird. Ziel des Beitrags war es, den diskursiven Konstruktionen des Alltägli­
chen nachzuspüren, um auf diesem Weg prävalente Imaginäre der Moderne 
und der Modernekritik in ihren affektpolitischen Nuancierungen sichtbar zu 
machen.

Die Auseinandersetzung mit dem Diskurs der Soziologie ist aufschluss­
reich, da das diskursive Archiv der Soziologie als Wissensvorrat der Gesell­
schaftskritik fungiert, der reflexiv auf Problemlagen der historischen Gesell­
schaft antwortet. Auf der Basis affekttheoretischer Annahmen kombinierte 
das vorliegende Studium die Perspektive einer Soziologie der Kritik mit 

5.

 
144 Ebd., S. 66.
145 Ebd., S. 45.

600 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


der Idee der reflexiven Verwissenschaftlichung:146 Erstens galt es, das von 
der Soziologie bereitgestellte Repertoire der Kritik zu sichten und zu unter­
suchen, von welchen Imaginären der Modernekritik es geleitet ist; zweitens 
ging es darum, diese Imaginäre der Kritik auf ihre affektive Form hin zu 
betrachten. Getragen wurde das Vorgehen von der Annahme, dass die infor­
mierenden kulturpolitischen Vorstellungen affektiv kommuniziert werden 
und so den Diskurs prägen. Gezeigt wurde, dass die sozialdiagnostischen 
und gesellschaftskritischen Auf- und Umwertungen des Alltags im wissen­
schaftlichen Diskurs mit affektiven Neubesetzungen einhergehen. Wurde der 
Alltag in den klassischen Sozialtheorien affektiv entzaubert, ist der jüngere 
Diskurs von einer affektiven Vitalisierung wie von einer kritischen und/oder 
gesellschaftstransformativen In-Wert-Setzung der Affektmacht des Alltägli­
chen gekennzeichnet: Zunächst im Kontrast zur emotional mobilisierenden 
Kraft des Außeralltäglichen als Ort dumpfer Gleichförmigkeit ausgewiesen, 
wird der Alltag wahlweise als Symbol des routinierten Lebens der anony­
men Massen skandalisiert, als Versprechen auf ein informes Leben abseits 
der technisch-rationalisierten Industriegesellschaft insinuiert oder als egali­
sierendes Gegenbild zur Herrschaft einer Elitenkultur mobilisiert.

Die Betrachtung von unterschiedlichen Strategien der affektiven Inszenie­
rung des Alltäglichen im gesellschaftswissenschaftlichen Diskurs gibt einen 
differenzierten Blick auf verschiedene Affektpolitiken der akademischen 
Kritik frei. Diese lassen sich weder auf die Formel der wissenschaftlichen 
Affektneutralität noch auf die Rede vom »Katzenjammer« der Intellektuel­
len-Kritik reduzieren. Die affektiven Formungen des Alltäglichen vitalisieren 
wiederum unterschiedliche Kulturpolitiken der Veralltäglichung. Die diffe­
renten Affektpolitiken der Veralltäglichung werden von unterschiedlichen 
Ängsten und Hoffnungen der modernen Kultur getragen, indizieren unter­
schiedliche Bilder einer professionalisierten Kritik der Gesellschaftstheorie 
und reflektieren spürbar unterschiedliche Spielarten der Modernekritik, von 
der Kritik an einer Entsublimierung der Kultur innerhalb einer bürokratisch 
organisierten, materialistischen Gesellschaft über die Kritik an den tagtägli­
chen Formen der Entfremdung in spätkapitalistischen Gesellschaften bis hin 
zur egalitaristischen Herrschafts- und Intellektuellenkritik.

Was sagt nun der Blick auf diese diskursiven Formationen des Alltags 
über das intellektuell figurierte Verhältnis von Affekt und Kritik? Die Aus­
einandersetzung mit den Affektpolitiken der soziologischen Kritik zielte 
zuvorderst darauf, historische Transformationen in den Vorstellungen von 
Modernisierung ebenso wie die sich zeitgleich vollziehenden Ambivalenzen 
einer modernen Kritik der Veralltäglichung aufzuzeigen. Der epistemolo­

 
146 Vgl. neben Beck 2015 insbesondere Kieserling 2004.

Alltag und Modernekritik 601

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


gischen, kulturpolitischen und gesellschaftshistorischen Unterschiede zum 
Trotz zeigt der Blick auf die divergenten Figurationen des Alltäglichen 
jedoch auch, dass diese Theorien von einer geteilten Vorstellung vom Ver­
hältnis von Affekt und Kritik ausgehen. Auch wenn im öffentlichen Diskurs 
der Verweis auf Emotionen und Affekte häufig eher zur Delegitimierung von 
Kritik eingesetzt wird, zeichnet der intellektuelle Diskurs ein gänzlich ande­
res Bild. Als Beweggründe der Kritik und/oder als Treiber des gesellschaftli­
chen Wandels perspektiviert, erscheinen Affekte und Emotionen hier als eine 
potenziell destabilisierende, kreative und revolutionierende Macht, mithin 
als Träger der Modernisierung. Dergestalt stehen Affekte für ein Immanent-
Werden der modernen Ordnung, weil ihnen die Potenz zugesprochen wird, 
gesellschaftliche Transformationen von »innen« heraus anzustoßen. Und 
dies zunächst ganz unabhängig davon, wie der intellektuelle Umgang mit 
der Potenz des Affektiven jeweils konkret ausfällt, ob die Mobilisationskraft 
der Affekte berufen wird, ob deren disruptive Kräfte genutzt werden, ob es 
gilt, diese zu rationalisieren, oder ob eine kritisch-subversive Potenz darin 
vermutet wird, dass die gelebte Wirklichkeit spürbar gemacht wird.

Obgleich im gesellschaftstheoretischen Diskurs Affekte nicht als Gegen­
part zu einer modernen Kultur der Kritik betrachtet werden, so muss den­
noch nach den prävalenten affektpolitischen Praktiken der intellektuellen 
Gesellschaftskritik gefragt werden. Die unterschiedlichen wissenschaftlichen 
Verwertungsformen der Affekte der Kritik fungieren, wie deutlich wurde, 
als ein Maß für die Standortbestimmung der kritischen Gesellschaftstheo­
rien: Sie indizieren das sozialwissenschaftliche Selbstverständnis und reflek­
tieren die tragenden kulturpolitischen Imaginäre von Gesellschaftskritik.

Was bedeutet also der Blick auf diese historischen Facetten und die 
affektpolitischen Verschiebungen für den Gegenwartsdiskurs und die hierin 
verhandelten Affekte der Kritik? Fiktokritische Projekte der Gegenwart,147 

wie sie etwa von Kathleen Stewart praktiziert werden, sind getragen von 
der Hoffnung auf ein Spürbar-Machen der Kritik. Mit der autoethnographi­
schen Immersion in den Alltag erscheint die Autorin, so gesehen, in einer 
Doppelrolle der Kritikerin, layman und expert in einem. Diese zweifache 
Positionierung der Intellektuellen gibt sich im diskursgeschichtlichen Ver­
gleich als ein spezifischer Modus der Veralltäglichung der Kritik, dessen 
Wert sich aber ebenso auf den Glauben an die Affektmacht der Kritik stützt. 
Mit der Krise der Kritik, die ja immer auch eine Krise der Intellektuellen ist, 
 
147 Vgl. insbesondere Berlant, Stewart 2019, S. 153. In Tradition einer feministischen und affekt­

theoretisch inspirierten Kritik legen Fiktokritiken einen Akzent auf die performative Seite von 
Texten, mit dem Ziel, Lebensweisen in ihren ermächtigenden wie ohnmächtigen Dimensionen 
spürbar zu machen: »it says something which canʼt be said in any other way«; vgl. Gibbs 
1997, S. 1. Insofern handelt es sich um eine affektiv vermittelte, intellektuelle Aneignung des­
sen, was de Certeau als widerständige Taktiken des Alltagslebens bezeichnete.

602 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


wächst die Bedeutung der Affektmacht des Alltäglichen für die Vorstellung 
einer kompetenten Gesellschaftskritik. Nach der Kritik des Alltags scheint 
die Veralltäglichung der Kritik bis in den Gegenwartsdiskurs hinein als eine 
Möglichkeit der affektiven Autorisierung der wissenschaftlichen Kritik. In 
Anbetracht dieser Affektpolitik der Veralltäglichung stellt sich jedoch nicht 
mehr allein die Frage, was mit »Alltag« konkret gemeint ist, sondern wessen 
Alltag hier diskursiv zur Disposition gestellt wird.

Literatur

Abels, Heinz 2001. Interaktion, Identität, Präsentation. 2., überarbeitete Auflage. Wiesba­
den: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Allheit, Peter 1983. Alltagsleben. Zur Bedeutung eines gesellschaftlichen »Restphänomens«. 
Frankfurt a. M.: Campus.

Angerer, Marie-Luise 2007. Vom Begehren nach dem Affekt. Zürich: Diaphanes.
Arendt, Hannah 2002. Vita activa oder Vom tätigen Leben. München: Piper.
Bargetz, Brigitte 2016. Ambivalenzen des Alltags. Neuorientierung für eine Theorie des 

Politischen. Bielefeld: transcript.
Bartmanski, Dominik 2012. »How to Become an Iconic Social Thinker. The Intellectual Pur­

suits of Malinowski and Foucault«, in European Journal of Social Theory 15, S. 426–
452.

Baudrillard, Jean 2016. Agonie des Realen. Berlin: Merve.
Bauman, Zygmunt 2007. Flaneure, Spieler und Touristen. Essays zu postmodernen Lebens­

formen. Hamburg: HIS.
Beck, Ulrich 2015. Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Berlin: Suhr­

kamp.
Beemer, Jeffrey K. 2006. »Breaching the Theoretical Divide: Reassessing the Ordinary and 

Everyday in Habermas and Garfinkel«, in Sociological Theory 24, 1, S. 81–104.
Beregow, Elena 2021. »Theorieatmosphären. Soziologische Denkstile als affektive Praxis«, 

in Berliner Journal für Soziologie 31, S. 189–217.
Berlant, Laurent; Stewart, Kathleen 2019. The Hundreds. Durham: Duke University Press.
Boltanski, Luc 1987. »Bezichtigung und Selbstdarstellung. Die Kunst, ein normales Opfer zu 

sein«, in Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenntnis und Gedächtnis, hrsg. v. 
Hahn, Alois; Kapp, Volker, S. 149–169. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Boltanski, Luc 2010. Soziologie und Sozialkritik. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Boltanski, Luc 2013. Rätsel und Komplotte. Kriminalliteratur, Paranoia, moderne Gesell­
schaft. Berlin.: Suhrkamp.

Boltanski, Luc; Chiapello, Eve 2003. Der neue Geist des Kapitalismus. Konstanz: UVK.
Bösel, Bernd 2017. »Affektive Differenzen, oder: Zwischen Insonanz und Resonanz«, in 

Resonanzen und Dissonanzen. Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion, hrsg. 
v. Peters, Christian Helge; Schulz, Peter, S. 33–51. Bielefeld: transcript.

Bourdieu, Pierre 2001. Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft. Frankfurt a. 
M.: Suhrkamp.

Bourdieu, Pierre; Wacquant, Louis 2006. Reflexive Anthropologie. Frankfurt a. M.: Suhr­
kamp.

Bröckling, Ulrich 2013. »Der Kopf der Leidenschaft. Soziologie und Kritik«, in Leviathan 
41, 2, S. 309–323

Castoriadis, Cornelius 1984. Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politi­
schen Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Celikates, Robin 2009. Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverständigung und 
kritische Theorie. Frankfurt a. M.: Campus.

Alltag und Modernekritik 603

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


Currid-Halkett, Elizabeth 2017. The Sum of Small Things: A Theory of the Aspirational 
Class. Princeton: Princeton University Press.

Danto, Arthur C. 1991. Die Verklärung des Gewöhnlichen. Eine Philosophie der Kunst. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Därmann, Iris; Wildt, Michael 2021. »Widerständige Praktiken. Eine Einleitung«, in Mittel­
weg 36 30, 2, S. 1–9.

Debord, Guy 1996. Die Gesellschaft des Spektakels. Berlin: Tiamat.
de Certeau, Michel 1988. Die Kunst des Handelns. Berlin: Merve.
Delitz, Heike 2019. »Theorien des gesellschaftlichen Imaginären«, in Österreichische Zeit­

schrift für Soziologie 44, S. 77–98.
Diefenbach, Aletta 2022. »Zur rationalisierten Affektpolitik der ›Islamisierung‹ am Beispiel 

rechtsextremer Basisaktivisten«, in Soziale Welt 25, S. 270–302.
Durkheim, Émile 2007. Die elementaren Formen des religiösen Lebens. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp.
Durkheim, Émile 2012. Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die Organisation höherer 

Gesellschaften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Elias, Norbert 1978. »Der Begriff des Alltags«, in Materialien zur Soziologie des Alltags, 

hrsg. v. Hammerich, Kurt; Klein, Michael, S. 22–29. Opladen: Westdeutscher Verlag.
Elias, Norbert 2010. Der Prozess der Zivilisation. Wandlungen der Gesellschaft. Band 2. 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Foucault, Michel 2015. Archäologie des Wissens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Gauchet, Marcel 1997. The Disenchantment of the World: A Political History of Religion. 

Princeton: Princeton University Press.
Garfinkel, Harold 1956. »Conditions of Successful Degradation Ceremonies«, in American 

Journal of Sociology 61, 5, S. 420–424.
Garfinkel, Harold 1967. Studies in Ethnomethodology. Englewood Cliffs: Prentice-Hall.
Gibbs, Anna 1997. »Bodies of Words. Feminsim and Fictocriticsm – Explanation and 

Demonstration«, in TEXT 1, 2, S. 1–4.
Gouldner, Alvin W. 1974. Die westliche Soziologie in der Krise. Reinbek: Rowohlt.
Gouldner, Alvin W. 1980. Die Intelligenz als neue Klasse. 16 Thesen zur Zukunft der 

Intellektuellen und der technischen Intelligenz. Frankfurt a. M.: Campus.
Groys, Boris 1992. Über das Neue. Versuch einer Kulturökonomie. München: Hanser.
Habermas, Jürgen 2016. Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2: Zur Kritik der 

funktionalistischen Vernunft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Hammerich, Kurt; Klein, Michael 1978. »Alltag und Soziologie«, in Materialien zur Soziolo­

gie des Alltags, hrsg. v. Hammerich, Kurt; Klein, Michael, S. 7–20. Opladen: Westdeut­
scher Verlag.

Heller, Agnes 1978. Das Alltagsleben. Versuch einer Erklärung der individuellen Reproduk­
tion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hirschman, Albert O. 1987. Leidenschaften und Interessen. Politische Begründung des Kapi­
talismus vor seinem Sieg. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Illouz, Eva 2009. Die Errettung der modernen Seele. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Joas, Hans 1978. »Einleitung«, in Agnes Heller: Das Alltagsleben. Versuch einer Erklärung 

der individuellen Reproduktion, S. 7–23. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Kaesler, Dirk 1977. Revolution und Veralltäglichung. Eine Theorie postrevolutionärer Pro­

zesse. München: Nymphenburger.
Kaesler, Dirk 1997. Soziologie als Berufung. Opladen: Westdeutscher Verlag.
Kieserling, André 2004. Selbstbeschreibung und Fremdbeschreibung. Beiträge zur Soziologie 

soziologischen Wissens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Koselleck, Reinhart 1992. Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen 

Welt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Kosìk, Karl 2016. Die Dialektik des Konkreten. Eine Studie zur Problematik des Menschen 

und der Welt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Lefebvre, Henri 1972. Das Alltagsleben in der modernen Welt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Lefebvre, Henri 1987. Kritik des Alltagslebens. Grundrisse einer Soziologie der Alltäglich­

keit. Frankfurt a. M.: Fischer.

604 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


Lefebvre, Henri 2004. Rythmanalysis. Space, Time, and Everyday Life. London, New York: 
Continum.

Lemieux, Cyril 2014. »The Moral Idealism of Ordinary People as a Sociological Challenge: 
Reflections on the French Reception of Luc Boltanski and Laurent Thévenotʼs on Justifi­
cation«, in The Spirit of Luc Boltanski. Essays on the »Pragmatic Sociology of Criti­
que«, hrsg. v. Susen, Simon; Turner, Bryan S., S. 153–170. London: Anthem Press.

Lepsius, Rainer M. 2009. »Kritik als Beruf. Zur Soziologie der Intellektuellen«, in Rainer M. 
Lepsius: Interessen, Ideen und Institutionen, S. 270–285. Wiesbaden: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften.

Lichtblau, Klaus 1996. Kulturkrise und Soziologie um die Jahrhundertwende. Zur Genealo­
gie der Kultursoziologie in Deutschland. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lordon, Frédéric 2015. »Institutionen in der Gesellschaft der Affekte«, in Mittelweg 36 24, 
1–2, S. 46–73.

Mannheim, Karl 1932. Die Gegenwartsaufgaben der Soziologie. Ihre Lehrgestalt. Tübingen: 
J. C. B. Mohr.

Massumi, Brian 2015. The Politics of Affect. Cambridge, Malden: Polity Press.
Mauss, Marcel 2010. »Soziale Morphologie. Über den jahreszeitlichen Wandel der Eskimo­

gesellschaft«, in Soziologie und Anthropologie, Band 1, S. 183–278. Wiesbaden: VS Ver­
lag für Sozialwissenschaften.

Morris, Meaghan 1990. »Banality in Cultural Studies«, in Logics of Television. Essays in 
Cultural Criticsm, hrsg. v. Mellencamp, Patricia, S. 14–43. Bloomington: Indiana Uni­
versity Press.

Mühlhoff, Rainer 2018. Immersive Macht. Affekttheorie nach Spinoza und Foucault. Frank­
furt a. M.: Campus.

Muñoz, José Esteban 1999. Disidentification. Queers of Color and the Performance of 
Politics. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Pečar, Andreas 2020. »Schmähungen im kommunikativen Handeln aufgeklärter Philoso­
phen«, in Saeculum 70, 1, S. 75–98.

Pickering, William S. F. 1984. Durkheim’s Sociology of Religion. Themes and Theories. 
Cambridge: James Clark & Co.

Prodoehl, Hans G. 1983. Theorie des Alltags. Berlin: Duncker & Humblot.
Rancière, Jacques 2002. Das Unvernehmen: Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhr­

kamp.
Rancière, Jacques 2006. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ihre 

Paradoxien. Berlin: b_books.
Reckwitz, Andreas 2015. »Praktiken und ihre Affekte«, in Mittelweg 36 24, 1–2, S. 27–45.
Sacks, Harvey 1985. »On Doing ›Being Ordinary‹«, in Structures of Social Action. Studies in 

Emotion and Social Interaction, hrsg. v. Atkinson, J. Maxwell; Heritage, John, S. 413–
429. Cambridge: Cambridge University Press.

Särkelä, Arvi 2014. »Säkularisierung ohne Profanisierung? Durkheim über die integrative 
Kraft religiöser Erfahrungen«, in Religion und Säkularisierung. Ein interdisziplinäres 
Handbuch, hrsg. v. Schmidt, Thomas; Pitschmann, Anette, S. 7–13. Stuttgart: J. B. 
Metzler.

Schober, Anne (2005). »Everybody. Figuren wie ›Sie und ich‹ und ihr Verhältnis zum Publi­
kum in historischem und medialem Umbruch«, in Kampf um Images, hrsg. v. Ahrens, 
Jörn; Kautt, York; Hieber, Lieber, S. 241–270. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen­
schaften.

Seyfarth, Constans 1979. »Alltag und Charisma bei Max Weber. Eine Studie zur Grundle­
gung der ›Verstehenden Soziologie‹«, in Alfred Schütz und die Idee des Alltags in den 
Sozialwissenschaften, hrsg. v. Sprondel, Walter M.; Grathoff, Richard, S. 155–177. 
Stuttgart: Enke.

Seyfert, Robert 2011. Das Leben der Institutionen. Zu einer Allgemeinen Theorie der Insti­
tutionalisierung. Weilerswist: Velbrück.

Slaby, Jan; von Scheve, Christian. Hrsg. 2019. Affective Societies. Key Concepts. New York, 
London: Routledge.

Stewart, Kathleen 2007. Ordinary Affects. Durham: Duke University Press.

Alltag und Modernekritik 605

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


Vobruba, Georg 2019. Die Kritik der Leute. Einfachdenken gegen besseres Wissen. Wein­
heim: Beltz Juventa.

Waldenfels, Bernhard 1978. »Im Labyrinth des Alltags«, in Phänomenologie und Marxismus 
3. Sozialphilosophie, hrsg. v. Waldenfels, Bernhard; Broekman, Jan M.; Pazanin, Ante, 
S. 18–43. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Weber, Max 1980. Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie. 
Tübingen: Mohr.

Wetherell, Margaret 2012. Affect and Emotion. A New Social Science Understanding. Lon­
don: Sage.

Zink, Veronika; Kleinmichel, Philipp 2020. »Becoming Ordinary: The Ludic Politics of the 
Everyday«, in Popularisation and Populism in the Visual Arts, hrsg. v. Schober, Anne, 
S. 46–58. New York: Routledge.

606 Veronika Zink

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575


Zusammenfassung: Ziel des Beitrags ist es, der affektiven Produktion des Alltagsbegriffs 
im Diskurs der Soziologie nachzuspüren und Imaginäre der Modernekritik sichtbar zu 
machen. Die Analyse von Affektpolitiken der Veralltäglichung zeigt, dass Affekte selbst 
im rationalisierten Diskurs der akademischen Kritik als eine wirkmächtige Waffe der 
Kritik insinuiert werden.

Stichworte: Soziologie der Kritik, Soziologie des Alltags, Intellektuellensoziologie, Verall­
täglichung, Affektpolitiken, Imaginäre der Kritik

Everyday Life and Modern Criticism – Social Theory and the Affective Politics 
of Normalization

Summary: Focusing on the discourse of sociology the article considers the affective 
production of the »everyday« aiming to make prevalent imaginaries of modern critique 
visible. Analyzing affective politics of normalization (Veralltäglichung) illustrates that 
even within the rationalized discourses of academic critique affects are insinuated as a 
potent weapon of critique.

Keywords: sociology of critique, sociology of the everyday, sociology of intellectual life, 
normalization, Veralltäglichung, politics of affect, imaginaries of criticsm

Autorin

Veronika Zink
Institut für Soziologie
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg
Emil-Abderhalden-Str. 26–27
06108 Halle (Saale)
Deutschland
veronika.zink@soziologie.uni-halle.de

Alltag und Modernekritik 607

Leviathan, 51. Jg., 4/2023

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

