SCHWERPUNKT: AFFEKTE DER KRITIK
Veronika Zink

Alltag und Modernekritik — Gesellschaftstheoretische
Affektpolitiken der Veralltaglichung'

1. Einleitung: Alltag, Kritik und Modernisierung

»Everyday life is a life lived on the level of surging affects, impacts suffered

or barely avoided. It takes everything we have. But it also spawns a series

of little somethings dreamed up in the course of things. It grows wary and
excited. There are all the details of getting the rent money together or of home
remodeling, getting messed up and recovering (or not), looking for love (or
not), trying to get into something, or trying to get out of something you’ve
gotten yourself into, shopping, hoping, wishing, regretting, and all the tortures
of exclusion and inclusion, self and other, right and wrong, here and there. «2

In ihrer autoethnographischen Studie Ordinary Affects prasentiert Kath-
leen Stewart eine zutiefst intime Sichtweise auf die amerikanische Gegen-
wartskultur. Das Buch ist eine Sammlung von Szenen des gewohnlichen
Lebens, vermittels derer Stewart der sinnlichen Textur tiblicher Begebenhei-
ten nachspiirt. Warum sollte man aber den herkommlichen Affektionen
einer Anthropologin Bedeutung beimessen? Warum scheint es wert, diese zu
publizieren? Stewarts Studie darf als Appell verstanden werden, die gesell-
schaftliche Realitiat nicht einfach unter dem Vorzeichen verbiirgter Metaer-
zdhlungen zu fassen, sondern als ein alltdglich relationales Affektgeschehen.
Statt die Wirklichkeit mit leblosen Klassifikationen wie race, class und
gender oder mit systemischen Prozessen wie Globalisierung und Neolibera-
lisierung gleichzusetzen, beruhe die Macht von Ideologien, Strukturen und
Herrschaftsverhaltnissen darauf, dass sie sich im Alltag sinnlich vermitteln
und affektiv formiert werden. In Ordinary Affects materialisiert sich eine

1 Fiir die konstruktive Kritik mochte ich mich bei den Herausgeber:innen wie auch bei den beiden
Gutachter:innen bedanken.

2 Stewart 2007, S.9: »Das Alltagsleben ist ein Leben, welches auf der Basis anschwellender
Affekte gelebt wird, von erlittenen oder gerade noch abgewendeten Eindriicken. Aber es bringt
auch eine Reihe von Kleinigkeiten hervor, die im Laufe der Dinge ertraumt wurden. Es wichst
behutsam und angeregt. Es gibt all diese Feinheiten des Alltagslebens, wenn man die Miete
zusammenbekommen muss oder das Haus umgestaltet, wenn man aus der Bahn geworfen wird
und sich davon wieder erholt (oder auch nicht), wenn man auf der Suche nach Liebe ist (oder
auch nicht), wenn man versucht, sich auf etwas einzulassen, oder wenn man versucht, um etwas
herumzukommen, in das man hineingeraten ist, beim Shoppen, beim Hoffen, beim Wiinschen,
beim Bereuen und bei all diesen Torturen der Exklusion und der Inklusion, des Selbst und der
Anderen, von richtig und falsch, von hier und dort.« (Ubersetzung V.Z.)

Leviathan, 51.Jg., 4/2023,S. 575 -607, DOI: 10.5771/0340-0425-2023-4-575

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

576 Veronika Zink

Kulturpolitik des Alltdglichen, die ihre (sozial- und kulturwissenschaftliche)
Leserschaft dazu aufruft, ihre Sensualitit gegentiber dem gewohnten Leben
zu entdecken und so eine in gewisser Hinsicht hoffnungsfrohe Achtsamkeit
gegentiber »the bio-luminescence generated in ordinary living«3 auszubil-
den, so Donna Haraway tiber das Buch. Die Bedeutung des Buchs grindet
also auf dem kulturkritischen und sozialtransformativen Wert, der dem
Affektgeschehen des Alltdglichen im gegenwartigen Diskurs beigemessen
wird. Bleibt zu fragen, aus welchen Vorstellungen und Gesellschaftsidealen
sich dieser Wert schopft.

Der Alltag erscheint hier als ein privilegierter Schauplatz des gesellschaft-
lichen Lebens: als die konkrete Lebenswirklichkeit des Jedermann/der Jeder-
frau, als Birge des Realen, Sinnbild des Eigentlichen und Inbegriff des
Gelebten. Der Glaube an die realititsbegriindende Bedeutung und die fak-
tische Macht des Alltags ist jedoch nichts Gegebenes. Vielmehr handelt
es sich um eine kulturelle Innovation, die im Kern das Selbstverstindnis
moderner Gesellschaften beschreibt. Sozialgeschichtlich markiert sie einen
Bruch mit der aristokratischen Kultur des heroischen Ruhms, in der das
profane Leben als geschichtslos und unbedeutsam abgewertet wurde. Mit
dem Beginn des 19. Jahrhunderts lasst sich eine Konjunktur des Alltags
als Thema intellektueller Diskurse und eine Aufwertung assoziierter Erschei-
nungsformen wie dem Banalen, Ordinaren, Trivialen, Einfachen oder Popu-
laren feststellen.* Das gewohnliche Leben des alltaglichen Menschen, wie
er/sie ist, handelt und fuhlt, wird in Abgrenzung zur vertikal differenzierten,
hofischen Gesellschaft zum Leitbild burgerlicher Vergesellschaftung.

Der Alltag steht in diesem Sinne fiir das Immanent-Werden der gesell-
schaftlichen Ordnung. Entsprechend wird ihm diskursiv — verstarkt seit
Beginn des 20. Jahrhunderts — ein politisches, kulturelles und 6konomisches
Primat zuerkannt: Der Alltag wird zum legitimatorischen Priifstein der
Demokratisierung.’ Er erscheint als Garant einer Egalisierung der Kultur
und als Hoffnungstriger einer Revolution der adsthetischen Ordnung.® Das
alltagliche Dasein wird zum Ferment der Geschichte, zum Stabilisator und

3 »die Biolumineszenz, welche durch das herkémmliche Leben erzeugt wird« (Ubersetzung V.Z.);
vgl. hierzu Ausziige der Rezensionen des Buches auf den Seiten des Verlags: www.degruyter.com/
document/doi/10.1515/9780822390404/html?lang=de (Zugriff vom 04.10.2023).

4 Vgl. unter anderem Bargetz 2016; Hirschman 1987; Morris 1990; Zink, Kleinmichel 2020. Ent-
sprechend flottieren im intellektuellen und populdren Diskurs diverse images des Alltdglichen,
die dem Alltag je einen spezifischen kulturpolitischen Wert beimessen: literarische Betrachtungen
von Nobodies, politische Inszenierungen von Jedermanns-Ikonen (vgl. Schober 2005), massen-
mediale Reprisentationen des profanen Lebens (vgl. Baudrillard 2016, S. 44) bis hin zu istheti-
sierenden Lebensstilbewegungen (vgl. etwa Arendt 2002, S. 55; Currid-Halkett 2017).

5 Vgl. Bargetz 2016; Gauchet 1997.

6 Vgl. unter anderem Danto 1991; Ranciére 2006.

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9780822390404/html?lang=de
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9780822390404/html?lang=de
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9780822390404/html?lang=de
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9780822390404/html?lang=de

Alltag und Modernekritik 577

Transformator von Gesellschaft wie zur pravalenten Sphire der Subjektbil-
dung.” Als Grund des sozialen Lebens perspektiviert, fungiert der profane
Alltag als ein zentrales Imaginires® der Modernisierung. Kollektive Imagi-
ndre offerieren Mittel zur Kontingenzbewailtigung und erfiillen somit eine
realitatsbegrindende Steuerungsfunktion fiir gesellschaftliche Ordnungsbe-
strebungen. Die Idee des Alltags fundiert aber nicht nur positiv die Ord-
nung moderner Gesellschaften, sie wirkt vor allem als ein kritisches Kor-
rektiv: wahlweise als Instanz der Kritik an der kulturell rationalisierten
Gesellschaft instituiert, als revolutiondrer Ort der Emanzipation imaginiert
oder als »pseudokonkreter« Ausdruck einer Kolonialisierung der Lebens-
welt problematisiert.” Kritik, so eine Annahme des Beitrags, will nicht nur
kollektive Imaginare dekonstruieren, sondern bildet selbst kollektive Imagi-
ndre und ist von diesen angetrieben. So finden in der Idee des Alltdglichen
Imagindre der Moderne und der Modernekritik ihren Ausdruck: Der All-
tag wird als Leitbild der burgerlichen Vergesellschaftung entworfen wie er
ein passgerechtes Mittel der gesellschaftlichen Selbstproblematisierung dar-
stellt. So gesehen wird das Alltagliche zu einem »irritant«!% moderner und
spatmoderner Diskurse. Er ist ein »politischer Kampfplatz«,!! wie Bargetz
notiert, anhand dessen das Selbstverstandnis beziehungsweise die Selbstver-
stindnisse moderner Gesellschaften thematisiert werden, und in dieser Hin-
sicht erfahrt er einen durchaus ambivalenten Charakter: Er ist Ausdruck der
hegemonialen Ordnung wie er Schauplatz der Kritik ist.

Auch wenn der Alltag herkommlicherweise als etwas Gewohnliches erfah-
ren wird, erscheint er als umkampftes Objekt kulturpolitischer Diskurse!2
und gewinnt zusehends einen, wie Norbert Elias Ende der 1970er Jahre
konstatiert, »schillernden« Charakter: Der Alltagsbegriff tritt als ein bedeu-
tungsiiberschiissiges Konstrukt der intellektuellen Arbeit auf. Er wird, so
Elias, von diversen gesellschaftspolitischen »Untertonen« getragen und als
»Waffe« gegen einen im Halbdunkel verbleibenden »Gegner«!3 eingesetzt.
Begreift man den Prozess der Modernisierung unter dem Vorzeichen einer
Veralltaglichung von Gesellschaft, das heifSt als eine soziale Bemiuihung,
Kultur alltaglich werden zu lassen, dann stellt sich vor dem Horizont der
diskursiven Uneindeutigkeit des Alltagsbegriffs die Frage, was hierunter
eigentlich zu verstehen ist. Werden hierunter etwa Prozesse der Mediokra-

7 Vgl. unter anderem Heller 1978; Garfinkel 1967; Illouz 2009.
8 Vgl. Castoriadis 1984.
9 Vgl. unter anderem Debord 1996; Habermas 2016; Lefebvre 1987; Kosik 2016.
10 Vgl. Morris 1990, S. 40.
11 Vgl. Bargetz 2016, S. 34.
12 Vgl. unter anderem Hammerich, Klein 1978; Waldenfels 1978.
13 Elias 1978, S. 22.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

578 Veronika Zink

tisierung, der Normalisierung oder der Egalisierung subsumiert? Welche
Hoffnungen und Angste werden jeweils damit verbunden? Und was wird
(beziehungsweise soll) jeweils veralltiaglicht werden? Ausgehend von der
epistemischen Unschirfe einerseits und der zugedachten kritischen Relevanz
andererseits, stellt sich also die Frage, was » Alltag« konkret meint. Von wel-
chen kulturpolitischen Vorstellungen auf eine Veralltaglichung von Gesell-
schaft wird ausgegangen? Und gegen was, also gegen welche Problemlagen
der modernen Gesellschaft, wird der Alltag in Stellung gebracht? Welche
halbverdunkelten Imaginire der Moderne/Kritik tonen so auf, und wie
lassen sie sich sichtbar machen? Das Alltidgliche avanciert, wie dargelegt,
zu einem zentralen Konzept der gesellschaftlichen Selbstverstandigung. Ent-
sprechend ist es das Ziel des Beitrags, die Ambivalenzen der Veralltigli-
chung im modernen Diskurs und die damit in Verbindung stehenden ord-
nungsstiftenden und modernekritischen Imaginire zu analysieren.

Ein kultursoziologisches Studium von Imaginidren setzt an ihrer empiri-
schen Form an, das heifst an den materialisierten Institutionen des Imagina-
ren. Institutionalisierungen des Imaginiren konnen als veridiktive Praktiken
der Sinngebung verstanden werden, die Sinn geben, indem sie Wahrheiten
setzen.'* Sie verleihen gesellschaftlichen Sinnentwiirfen und herrschenden
kulturellen Vorstellungen Geltung, indem sie sie symbolisch vermitteln.
Damit stellt sich nicht nur die Frage, welche Bedeutungsgehalte konkret
prafiguriert und welche ausgeschlossen werden (was), sondern auch wem
die Rolle der Sinnstiftung zukommt und mit welchen Mitteln das Imaginare
ausgeformt wird (wie). Zu diesem Zwecke soll der gesellschaftstheoretische
Diskurs um das Alltagliche affektanalytisch aufgebrochen werden. Im Fokus
stehen diskursive Praktiken der affektiven In-Wert-Setzung des Alltaglichen.
Diese bilden die analytische »Oberfliche«,!> anhand derer die untertonen-
den Strategien der Politisierung des Alltags und die mitunter konfliktrei-
chen Imaginire der Moderne/Kritik sichtbar werden. Der Alltag eignet sich
als Diskursgegenstand, um das Verhaltnis von Affekt und Kritik zu studie-
ren, weil er als ein Imagindres der Modernisierung affektiv aufgeladen ist.
Augenmerk liegt auf dem Diskurs der Soziologie, da dieser, wie aufbauend
zu zeigen, in der Moderne als ein kulturelles Archiv der professionalisierten
Gesellschaftskritik fungiert. Folglich werden insgesamt sechs sozialtheoreti-
sche Betrachtungen des Alltaglichen vorgestellt und vergleichend auf ihre
Kulturpolitiken der Veralltiglichung hin befragt. Ziel der Untersuchung
ist es, aus einer historisierenden Perspektive moderne Affektpolitiken der
Veralltiaglichung und die sich auf diesem Wege materialisierenden Imagi-

14 Vgl. Castoriadis 1984; Bourdieu, Wacquant 2006; Lordon 20135.
15 Beregow 2021, S. 192.

m 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
I far oder



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 579

ndre der Moderne/Kritik begrifflich zu machen. Die Auseinandersetzung mit
den affektpolitischen Praktiken der Soziologie zeigt, dass Affekte im intel-
lektuellen Diskurs als eine wirkmachtige Waffe der Kritik eingesetzt werden.
Wobei das Verhiltnis von Affekt und Kritik diskursiv variiert und entspre-
chend der herrschenden Vorstellungen von einer Veralltiglichung der
modernen Kultur ausgeformt ist.

2. Affektmacht des Imaginaren — Affektpolitiken der Kritik

Affekte sind wesentliche Elemente sozialer Strukturierungs- und Sinnge-
bungsprozesse. Haufig als eine vordiskursive GrofSe interpretiert, beschrei-
ben Affekte eine bisweilen schwer objektvierbare, aber sptirbare Wirkkraft
des Sozialen. Affekte bilden in gewisser Hinsicht die sinnliche Infrastruk-
tur des Sozialen, einerseits, weil sie zwischen unterschiedlichen sozialen
Korpern wirken, durch diese und deren Zusammensein ausgelost werden,
und andererseits, da sie wiederum auf diese impressiv einwirken und so
auch unser Erleben sozialer Prozesse mafSgeblich steuern.!¢ Thren Ausdruck
konnen Affekte daher in eher unbestimmten Anziehungen oder Repulsionen
finden wie auch in distinkten Emotionen und Stimmungen wie Sorge oder
Langeweile. Der affekttheoretische Blick erweitert damit die Perspektive auf
die soziale Genese von Sinn, indem nicht nur manifeste Bedeutungen (wie
sie etwa in konkreten Gefuhlszustinden kulminieren) analytisch fokussiert
werden, sondern auch latente, aber nicht weniger wirksame Sinngehalte.
Diese Perspektive erscheint fiir die vorliegende Untersuchung besonders
gewinnbringend.

Der Blick auf Affekte, so die Annahme, offeriert ein Sensorium fiir
die Erforschung sozialer Imaginire der Moderne und der Modernekritik,
weisen diese doch eine charakteristische Strahlkraft auf.'” Im Besonderen
trifft dies auf die »schillernde« Instanz des Alltdaglichen zu. In Figurationen
des Alltaglichen materialisieren nicht nur unterschiedliche Imaginare der
Modernekritik, vielmehr werden diese auch auf spezifische Weise affektiv
mediatisiert: So kann sich die diskursiv entfaltende Affektmacht der Verall-
taglichung beispielsweise in der Hoffnung auf Entzauberung festschreiben,
einen romantisch-revolutionaren Sehnsuchtsort konturieren, an dem man
den »Katzenjammer [...] der intellektuellen Linken«!® vernehmen kann, im
Begehren nach faszinierenden Mikro-Spektakeln des Gewohnlichen erschei-
nen oder ihren beldchelten Ausdruck in den alltiglichen Absurdititen

16 Vgl. unter anderem Angerer 2007; Massumi 2015; Reckwitz 2015; Slaby, von Scheve 2019.
17 Vgl. Castoriadis 1984.
18 Joas 1978,S.7.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

m 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

580 Veronika Zink

spiefSburgerlicher Borniertheit finden. Eine affektanalytische Betrachtung
ist aufschlussreich, weil sie den Blick nicht nur auf manifeste Ideen und
eindeutige Emotionswerte richtet, sondern auch auf schwelende Hoffnungen
und Angste, die affektiv an die Vorstellung von Alltiglichkeit gekniipft
werden. Diese affektiven Stilisierungen des Alltags sollten daher nicht als
Beiwerk missverstanden werden. Vielmehr instituiert die affektive Kontur,
die die Idee des Alltaglichen im Diskurs erhilt, den ordnungsstiftenden wie
auch den gesellschaftskritischen Wert des Imaginaren. Affekte steuern den
Prozess der Sinngebung. Sie laden »Ideen im Raum imaginativer Erkenntnis
zwangslaufig auf [...]«,!? affizieren diese mit Bedeutung und verleihen dem
Imagindren so immersive Macht.20 Affekte sind konstitutiv fiir den Zeichen-
charakter einer Signifikationspraxis. Aufgrund ihrer Korperlosigkeit erschei-
nen Imaginidre meist als ebenso opake wie abstrakte Leitvorstellungen von
Vergesellschaftung.2! Durch Affekte erhalten Imaginire Geltung und Wirk-
macht. Sie sind die impressive Seite des Imagindren und daher grundlegend
fur ein Verstehen der Adhdsionen an gesellschaftliche Leitideen, also warum
uns bestimmte Vorstellungen begeistern, kalt lassen oder erziirnen.22

Dies gilt im Besonderen fiir Imagindre der Kritik. Affekte bilden eine
Infrastruktur der Kritik. Sie gehen produktiv in die Konstruktion, Steue-
rung und Wirkung von Kritik ein. Sie geben ihr Gestalt, verleihen den
artikulierten Ideen ihren kulturpolitischen Wert, markieren Differenz und
Gegnerschaft, moderieren die soziale Geltung und bestimmen das Nachle-
ben, also das transformativ-prozessuale Potenzial der Kritik. Es wird also
davon ausgegangen, dass Affekte die Praxis des Kritisierens eminent mit-
bestimmen. Sie bilden ein konstitutives Element jedweder Kritik, da sie
Teil ihrer kulturellen Logik sind: Kritik nimmt Anstofs und begehrt auf.
Sie kann ihren Ausgang in distinkten Gefuhlen wie Wut, Entristung, in
Hoffnung oder Enthusiasmus finden, sich aber ebenso als ein undifferenzier-
tes Affiziert-Werden, in Form eines Widerstrebens oder Begehrens, darstel-
len. Affekte bilden zudem probate Mittel in der Artikulation von Dissens.
»Der kritische Einspruch«, formuliert Brockling,23 »bezieht seine Energie
aus Idiosynkrasien ebenso wie aus der Lust an der Zerstorung oder dem
Wunsch nach BlofSstellung des Gegners. [...] Ohne ihre affektive Kraft
konnte Kritik nicht den Funken der Emporung uberspringen lassen.« Kri-
tisieren ist ein Affektgeschehen, welches nicht nur residual im Einspruch
schwelt, sondern die Kraft hat, andere zu ergreifen, indem Krisen, Sozialpa-

19 Lordon 2015, S.71.

20 Vgl. ebd.; Miihlhoff 2018; Seyfert 2011.

21 Vgl. Castoriadis 1984; Delitz 2019.

22 Zu »Affekt-Ideen« vgl. Beregow 2021; Lordon 2015.
23 Brockling 2013, S. 316.

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 581

thologien und Ungerechtigkeiten spiirbar werden, Widerstand formiert wird
und Alternativen als driangend markiert werden. Affekte, Emotionen und
Gefiihle sind Garanten der Vitalitit von Kritik und bilden folglich notwen-
dige Bestandteile ihrer begrifflichen Abstraktion.2* Affekte erfiillen somit in
konstruktiver wie in kommunikativer Hinsicht eine wesentliche Rolle bei
der Produktion hegemonialer wie kritischer gesellschaftlicher Diskurse. Ent-
sprechend sind sie sowohl Gegenstand wie auch Medium der Kritik.

Dies heifst aber nicht, die Affektmacht der Kritik grinde einzig in einer
Sprache aufbrausender Emotionalisierung und der pathetischen Entriistung.
Kritik kann, um zu affizieren, ebenso kiihl, in sachlicher Strenge vorge-
tragen werden.?’ Je nach kulturhistorischen Rahmenbedingungen und in
Abhingigkeit zu den jeweiligen Institutionen der Kritik wie deren Techno-
logien entwickeln sich unterschiedliche Modi der affektiven Ansprache. So
wird auf einer StrafSenschlacht freilich eine andere Affektsprache der Kritik
genutzt als im akademischen Diskurs. Unter Affektpolitiken verstehe ich
jene affektiven Techniken, vermittels derer Protagonist:innen der Kritik die
kulturpolitischen Vorstellungen ihrer Kritik ermachtigen. Ermachtigung der
Kritik soll hier bedeuten, dass die Akteure versuchen, ihre kulturpolitischen
Ideen vor dem Horizont des gegebenen geschichtlichen, gesellschaftlichen
und institutionellen Kontextes »mit dem grofsten Affektionsvermogen aus-
zustatten — was man iiberzeugen nennt«.26 Affekte sind phinomenal eigen-
wertige Elemente der Politisierung, und dies nicht, weil sie der argumentati-
ven Reflexion zuwiderlaufen. Im Gegenteil, sie informieren unterschwellig
den Wert, die StofSrichtung und die Pragnanz kultureller Vorstellungen der
Kritik. Die Affektmacht des Imagindren verlautbart und begriindet sich,
so die Annahme, in den Affektpolitiken des Kritisierens. In diagnostischer
Hinsicht gilt es daher zu fragen: Welche affektpolitischen Strategien der
Veralltiglichung lassen sich destillieren, vermittels derer die soziologische
Modernekritik den Gehalten ihre Form gibt, das heifSt ihnen Wert und
Geltung verleiht?

24 Folglich wird die Vorstellung einer Trennung zwischen rein affektiven und rein kognitiven
Gehalten der Kritik verworfen. Geht man in Anlehnung an das Konzept der »Affekt-Ideen«
(vgl. Lordon 2015) davon aus, dass es kein affektfreies Denken gibt, so bestimmen Affekte
unsere Vorstellungen nicht nur rein inhaltlich, sondern sie prigen und strukturieren kognitive
Prozesse.

25 Vgl. etwa Diefenbach 2022.

26 Vgl. Lordon 2015.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

582 Veronika Zink

3. Die Soziologie als Institution der Gesellschaftskritik: Affekte in der Kultur
des kritischen Diskurses

Kritik kann auf diverse Weise ihren Ausdruck finden, im gewaltvollen
Protest, in subversiven Akten, im argumentativen Disput oder in politi-
schen Reden des Aufbegehrens. Sie kann von unterschiedlichen Akteuren
vorgebracht werden, von Arbeiter:innen oder Kiinstler:innen,?” von Margi-
nalisierten oder von der gesellschaftlichen Elite, und entsprechend variiert
ihre gesellschaftliche Publizitit.28 Die kulturelle Variabilitit der Kritik vor
Augen, wird deutlich, dass Kritik keineswegs eine Eigenheit der Moderne
beschreibt. Nichtsdestotrotz bildet die Kritik eine zentrale BezugsgrofSe der
Selbstverstindigung moderner, reflexiver Gesellschaften, die, wie Gouldner
konstatiert, von einer »Kultur des kritischen Diskurses«?? gekennzeichnet
sind. Als veritable Formen der Kritik erscheinen jene Formen des Wider-
spruchs, die der »moderne[n] Grammatik der Rationalitit«39 folgen und
entsprechend den Kodes der elaborierten Argumentation objektiviert wer-
den. Wihrend im Vollzug der Moderne die Akademien als legitime Orte
des gesellschaftlichen Disputs institutionalisiert werden, erscheinen Intellek-
tuelle als professionalisierte Sozialfiguren der Kritik, denen eine kompetente
Sprechposition im Diskurs um die moderne Gesellschaftsordnung zuerkannt
wird. Die Kritik der Intellektuellen erscheint deswegen kompetent, weil sie
im »Schutz der Profession«3! vollzogen wird. Dies trifft im Besonderen auf
die wissenschaftliche Kritik und auf die Kritik der Soziolog:innen zu.

Mit der Professionalisierung der Gesellschaftsbeobachtung tibernimmt das
akademische Fach der Soziologie, welches seinen Antrieb aus den modernen
Krisendiagnosen zieht, das Mandat der kritischen Selbstinterpretation von
Gesellschaft.32 Als Disziplin ist sie nicht nur paradigmatischer Ausdruck der
reflexiven Modernisierung, vielmehr lasst sich die soziologische Tatigkeit als
Arbeit am Nexus von Sinnproduktion und Kritik begreifen. Entsprechend
beschreibt Kaesler das soziologische Programm: »[NJachdem die wissen-
schaftliche Soziologie ganz wesentlich dazu beigetragen hat, das Wissen um
die Selbstreflexivitat gesellschaftlicher Wirklichkeit zu erarbeiten, ist es ihr
grofSter Nutzen, an der Schaffung gesellschaftlicher Wirklichkeit in aufge-
klarter und kritischer Weise mitzuwirken.«33 Nimmt man dieses Selbstver-
standnis zum Ausgangspunkt, dann eroffnet gerade die Auseinandersetzung

27 Vgl. Boltanski, Chiapello 2003.

28 Vgl. Dirmann, Wildt 2021.

29 Gouldner 1980, S. 10.

30 Ebd.; vgl auch Bourdieu 2001; Koselleck 1992.

31 Lepsius 2009, S.278.

32 Vgl. unter anderem Boltanski 2010; Kaesler 1997; Vobruba 2019, S. 18.
33 Kaesler 1997, S. 8.

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 583

mit dem soziologischen Archiv Einblicke in gesellschaftliche Reflexionsse-
mantiken und pravalente Imaginire der Kritik.3*

Sicher mag der Eindruck vorherrschen, wissenschaftliche Praktiken des
Kritisierens, die unter dem Signum von Wertneutralitit und Sachlichkeit
vollzogen werden, seien frei von Affekten. Dennoch sollte Rationalisierung
und Akademisierung der Kritik nicht als Affektunterdriickung gelesen wer-
den, sondern mit Elias3 als Zivilisierung der Affekte, das heifst als ein
wohltemperierter Umgang mit Affekten. Wissenschaftliches Denken und
intellektuelle Kritik sind keine affektfreien Prozesse. Affekte sind Teil der
performativen Seite wissenschaftlicher Argumentationen, und dies unabhan-
gig davon, ob sie von den Autor:innen instrumentell eingesetzt oder unin-
tendiert kommuniziert werden.3¢ Beregow spricht in diesem Zusammen-
hang von Theorieatmosphiren. Demzufolge weisen Theorien eine affektive
Dimension auf, die sowohl den Prozess des Theoretisierens wie den der
Rezeption strukturieren, und dies unabhingig davon, ob in niichternem
Duktus gehalten oder dsthetisch aufgeladen.3”

Affekte machen in der Theorie einen eigenen Artikulationsraum fiir die
Krisenhaftigkeit des Sozialen auf und fliefSen in die Artikulation der »ratio-
nalisierten« Kritik. Die Autoritit des soziologischen Wissens basiert auf
der Herstellung ihres gesellschaftskritischen Wertes, welcher sich wiederum
aus seiner Affektionsmacht schopft: » Autoritat herzustellen heifst im grofSen
Stil zu affizieren.«38 Affizierungen sind Teil der kommunikativen Praxis
wissenschaftlicher Kritik; positiv, indem sie ein Publikum aufrithren, nega-
tiv, weil invektive Praktiken wie Herabsetzungen3® Bestandteile der Inszenie-
rung argumentativer Grenzziehungen sind. Versteht man die soziologische
Gesellschaftskritik als affektive Praxis,*® dann erlaubt das Studium der
performativen Seite der Texte, die teils impliziten Dimensionen der Politi-
sierung durch diese autorisierten Sprecher:innen der Kritik in Augenschein
zu nehmen. Wenn die vorliegende Untersuchung wissenschaftliche Texte
auf ihre Affektivitit hin untersuchen will, dann tut sie dies mit dem Ziel,
sich der zum Teil latenten, politischen Dimension der Theorieproduktion
anzunahern.

34 Wobei sich das institutionalisierte Wissen der Kritik in den »semantischen Haushalt moderner
Gesellschaften« einschreibt; vgl. Kieserling 2004 wie auch Boltanski 2010.

35 Elias 2010, S. 389 ff.
36 Vgl. Bartmanski 2012.
37 In Differenz zu Beregow 2021 wird hier nur die textimmanente Ebene betrachtet.

38 Vgl. unter anderem Boltanski 2010, S.132: »Mogen diese Sprecher auch offiziell beauftragt
und bevollmichtigt sein, sind sie doch nichts als gewohnliche korperliche Wesen, also situiert,
interessiert, triebhaft.«

39 Vgl. zum Beispiel Pe¢ar 2020.
40 Vgl. Wetherell 2012.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

584 Veronika Zink

4. Soziologische Affektpolitiken der Veralltaglichung

Im Fokus der Analyse stehen gesellschaftswissenschaftlich kanonisierte
Texte, in denen der Alltag als ein eigenstindiges Konzept der Theorie
erscheint. Die folgende Auswahl orientiert sich an einer »Analytik des
Bruchs«,*1 das heifst, dass Rekonfigurationen der sozialtheoretischen Klassi-
fikationsschemata, die sowohl die Deutungen des Alltags als auch leitende
Vorstellungen von Kritik begriinden, die Zusammenstellung des Materials
anleiten. Augenmerk liegt auf der historisierenden Betrachtung von diskursi-
ven Um- und Neubewertungen des Alltiaglichen. Im Konkreten werden drei
Bedeutungskonfigurationen des Alltidglichen typologisiert, welche Transfor-
mationen im soziologischen Diskurs abbilden. Waihrend der Alltag bei den
Klassikern des Fachs, wie exemplarisch anhand der Konzeptionen von
Max Weber und Emile Durkheim gezeigt wird, als bedeutungsschwacher
Differenzbegriff zum AufSerordentlichen aufscheint, lasst sich etwa ab den
1960er Jahren eine gesellschaftstheoretische Aufwertung des Alltaglichen
nachzeichnen, in deren Resultat der Alltag als eine eigenstindige Kategorie
der Gesellschaftstheorie prasentiert wird, wie beispielhaft an den Schriften
von Henri Lefebvre und Harold Garfinkel veranschaulicht wird. Diese dis-
kursive Neubewertung bildet den Ausgangspunkt fiir eine Revaluierung des
Alltaglichen, die sich etwa ab den 1980er Jahren und in Reaktion auf die
Krise der Kritik abzeichnet. An den Arbeiten von Michel de Certeau und
Luc Boltanski, die beide den Alltag zu einem potenten Topos der Kritik
erklaren, lassen sich unterschiedliche Spielarten der Veralltiglichung des
kritischen Diskurses studieren. Insgesamt werden somit sechs Theorieposi-
tionen vorgestellt, die paarweise einander gegeniibergestellt werden. Das
vergleichende Vorgehen hat das Ziel, Deutungsdifferenzen zwischen den
Autoren zu destillieren, um so einerseits die historisch situierten Potenzen
des Alltagsbegriffs sichtbar zu machen und hiervon ausgehend andererseits
sozialhistorische Gemeinsamkeiten in ihrer Idealtypik zu rekonstruieren.
Der Vergleich der theoretischen Positionen wird mittels der leitenden
Forschungsfragen, welche die einzelnen Analysen heuristisch anleiten, sys-
tematisiert. Mit welcher affektiven Potenz wird das Alltagliche in den
Theorien ausgestattet, und welche Imaginire der Modernekritik flackern
so auf? Und was sagen uns die gesellschaftstheoretischen Konstruktionen
des Alltaglichen und die damit verbundenen symbolischen Formungen der
modernen Idee der Veralltaglichung tiber das gesellschaftlich-geschichtlich
erdachte Verhaltnis von Affekt und Kritik? Dies bedeutet in einem ersten
Schritt, die manifesten Bedeutungen des Alltaglichen zu rekonstruieren
(affektive Semiotisierung des Alltags): Was verstehen die Autoren unter

41 Brockling 2013, S. 318.

m 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
I far oder



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 585

Alltag? Welche Affektwerte und welche Potenzen schreiben sie ihm zu? Wel-
che gesellschaftlichen Problemlagen finden so einen Ausdruck? In einem
zweiten Schritt richtet sich dann der Blick auf die sich so verdufSernden
Affektpolitiken der Kritik (affektive Politisierung des Alltags): Wie wird das
Verhiltnis von Alltag und Kritik affektiv produziert? Welche affektive Funk-
tion erfullen die benannten Semantiken der Veralltiglichung? Und welche
kulturpolitischen Vorstellungen der Moderne/Kritik werden auf diese Weise
prononciert?

4.1 Alltag als Differenzbegriff: Affektive Entzauberung

Spatestens seit den 1960er Jahren wurde der Alltagsbegriff in den Sozial-
und Kulturwissenschaften einer intellektuellen Aufwertung unterworfen.42
Um diesen Umwertungsprozess in Erscheinung treten zu lassen und den
Alltag als ein »historisches Apriori«#3 sichtbar zu machen, werden zunichst
die Deutungen des Alltiglichen von Max Weber und Emile Durkheim
befragt, um in Differenz hierzu aufbauend kritische Renovierungen des
Alltagsthemas zu perspektivieren. Aufschlussreich scheinen diese Positionen
nicht nur, weil beide Autoren frithe Repriasentanten divergierender sozial-
wissenschaftlicher Paradigmen und nationaler Theorieschulen sind. Dartiber
hinaus sind die Arbeiten beider von einer intensiven Auseinandersetzung
mit dem Anderen des Alltags gekennzeichnet, von der Soziologisierung des
Aufleralltaglichen (Weber) respektive des Sakralen (Durkheim). Der Alltag
beziehungsweise das Profane bilden hier Kontrastbegriffe, die ex negativo
definiert werden und innerhalb dieses Gegensatzpaares die schwicheren
Konzepte** sind. Der Alltag und das Profane sind freilich keine deckungs-
gleichen Konzepte.** Dennoch weisen beide eine sozial- und kulturklassifi-
katorische Verwandtschaft auf. Ausgehend von Deutungsdifferenzen, sollen
daher die historischen Gemeinsamkeiten in der inhaltlichen und affektpoliti-
schen Auslegung fokussiert werden.

Wie wird der Alltag/das Profane also affektiv semiotisiert? Bei Weber
fungiert das Alltagliche als Gegenbegriff zum AufSeralltiglichen und insbe-
sondere zur Idee des Charisma. Letzteres ist aus der Perspektive Webers
emotional besetzt, da es auf auflerordentlichen, jubelatorischen Gefiihlen
wie Hingabe und Begeisterung basiert und es vermag, Emotionen zu mobili-
sieren und eine Gemeinschaft affektiv anzurufen.*¢ Dagegen ist der Alltag

42 Vgl. unter anderem Allheit 1983; Bargetz 2016; Elias 1978; Prodoehl 1983.
43 Foucault 2015, S. 183.
44 Wie auch das bedeutungsvielfiltigere Konzept.

45 Wenngleich beide Konzepte in den Sozial- und Kulturwissenschaften in der Folge eine andere
Diskursgeschichte aufweisen.

46 Vgl. insbesondere Webers Herrschafts- wie auch seine Religionssoziologie.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

586 Veronika Zink

die Sphare der gewohnheitsmifligen Realitdt der Alltagsmenschen, deren
tagtagliches Handeln zumeist das Resultat eines prareflexiven Weltzugangs
ist, der in »dumpfer HalbbewufStheit«*7 verlauft. Gekennzeichnet von der
»Tragheit des Gewohnten«,*® ist der Alltag ein Gebilde der »Stetigkeit«#’
und »Eingestelltheit«30. Der Alltag ist eine konservierende Sozialsphire, die
»fuhlbare >Hemmungen« gegen Neuerungen in sich schliefst«.’1 Veralltagli-
chung wird von Weber als eine perennierende » Gewalt«2 gedeutet. So wird
die Veralltidglichung mit der Kraft ausgestattet, die Affektmacht des Cha-
risma zu begrenzen, indem sie diese »mechanisiert« und »zuriickdrangt«.’3
Kurzum: Der Alltag wird affektiv entzaubert und wirkt emotional demobili-
sierend.

In vergleichbarer Weise wird das Profane bei Durkheim konturiert.
Bekanntermaflen betrachtet Durkheim das (reine) Sakrale als soziale Wert-
kategorie schlechthin, die moralische Wiirde, kulturelle Superioritit und
Michtigkeit ausdriickt, indem sie affektiv wirksam ist. Einerseits flofSt sie
Achtung ein, und andererseits garantiert sie dank der kultischen Emotionali-
sierungen eines Kollektivs den sozialen Zusammenhalt. Dagegen erscheint
das Profane als kulturelle Klasse symbolischer Mittel- und Minderwertig-
keit, die in der entemotionalisierten, anti-vitalistischen Stasis sozialer Isola-
tion gelebt wird. Im profanen Leben »herrscht«, wie Durkheim in Ausein-
andersetzung mit den tribalen Gesellschaften Australiens formuliert, »die
okonomische Titigkeit vor, die im Allgemeinen sehr wenig intensiv ist. Das
Sammeln von den notwendigen Kornern und Grisern fiir die Nahrung,
die Jagd oder der Fischfang sind keine Beschiftigungen, die grofSe Leiden-
schaften erwecken. Die Zerstreuung, in der die Gesellschaft lebt, macht das
Leben vollends gleichformig, schleppend und farblos«.’* Arbeitssamkeit,
Monotonie und soziale Desintegration kennzeichnen das Profane und grun-
dieren die Deutung eines bezeichnenden Mangels an Affektpotenzial.>d

47 Weber 1980, S. 10.
48 Ebd., S.188.

49 Ebd., S.654.

50 Ebd.,S.188.

51 Ebd.

52 Ebd., S.147.

53 Ebd, S.661.

54 Durkheim 2007, S. 320. Durkheims Deutungen des Sakralen waren freilich von Mauss’ Arbei-
ten inspiriert, welcher etwa das Profane als eine »Phase einer verkiimmerten und deprimierten
Sozialitit« (Mauss 2010, S.271) beschreibt, und hatten Einfluss auf die kulturpolitischen Aus-
legungen der Autoren des College de Sociologie.

55 Die Idee der »Profanation« (ebd., S.599) wurde hier aufler Acht gelassen. Diese bildet einen
Grenzfall. Rein kategorial gehort sie der sakralen Sphire an, da die Profanation hier ein Ele-
ment der Bipolaritit des Sakralen ist.

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 587

Insofern beide Autoren das Alltagliche beziehungsweise Profane als soziale
Stabilisationsmacht prifigurieren, tritt mit dem Alltag die Idee der Ord-
nung als ein Imaginares moderner Gesellschaftlichkeit in Erscheinung.’¢ Die
affektiven Charakteristika der Tragheit und der Gleichformigkeit fungieren
als Ordnungsgaranten. Das Problem der sozialen Ordnung wird sozialtheo-
retisch dem Alltag tiberantwortet, wobei die Ausrichtung des alltdglichen
Handelns an 6konomischer Notwendigkeit und produktiver Arbeit als das
strukturgebende Prinzip erscheint.’” Am Nexus von sozialer Ordnung und
Wirtschaft situiert, erscheint die soziologische Deutung des Alltaglichen/Pro-
fanen somit als Reflektion einer materialistischen Gesellschaftsstruktur des
ausgehenden 19. Jahrhunderts.

Bei beiden Theoretikern macht sich eine Affektpolitik der emotionalen
Neutralisierung und affektiven Depotenzierung des Alltags bemerkbar.
Wihrend die emotional mobilisierende Wirkmacht des Charisma bezie-
hungsweise des Sakralen als eine gesellschaftsformierende Kraft gesehen
wird, erscheint der Alltag aufgrund seiner ihm zugedachten affektiven
Bedeutungsarmut als anti-revolutionire,®® anti-schopferische Sphire bar
jeder transformativen Wirkkraft: »It is lifeless and powerless.«%? Weiterhin
bezeichnet der Alltag, eben weil er als nicht problematisierend und regelhaft
angesehen wird, keinen Ort der Kritik. Dergestalt ist der Alltag in zweier-
lei Hinsicht »dumpf«: Er ist einerseits emotional abgestumpft und daher
unwesentlich fur gesellschaftlichen Wandel, und er ist reflexiv abgestumpft
und daher per se unkritisch. In der Vorstellung, dem Alltag komme weder
ein kritisches noch ein gesellschaftstransformatives Potenzial zu, artikulieren
sich Imaginire der Modernekritik. Die affektive Neutralisierung des Alltags
kann als Ausdruck der intellektuellen Deutung der modernen Kulturkrise
gelesen werden.®® So fungiert die affektive Entzauberung des Alltaglichen
als ein sinnliches Korrelat zur Entsublimierung der Kultur, die bei Weber mit
der Einsicht verbunden ist, »daf§ die moderne Welt im ganzen zum illusions-

56 Das Profane und das Alltagliche stehen fir Stasis. Demgegeniiber stehen das Sakrale wie auch
das AufSeralltigliche fiir eine (emotionale) Vitalisierung des Sozialen. Weber und Durkheim
denken jedoch beide Konzepte nicht als distinkt, sondern gehen von einer Dialektik der Wirk-
prinzipien aus. Wihrend die Veralltiglichung/Profanierung demobilisierend und stabilisierend
wirkt, fungiert das AufSeralltigliche/das Sakrale, welches punktuell in charismatischen Figuren
erscheint, in einem Totem symbolisiert oder in Festen berufen wird, als eine belebende Infusion
des sozialen Korpers. Vgl. hierzu beispielhaft Durkheim 2007, S. 304.

57 Vgl. unter anderem Weber 1980, S. 661; sowie Durkheim 2007, S. 320; Durkheim 2012.

58 Revolutiondr meint bei Weber die Umwertung der bestehenden Wertordnungen (Weber 1980,
S.657). Revolutiondr ist bei ihm vor allem das Charisma, welches von »innen«, also emotional
wirkt. Daneben kann auch die Rationalisierung revolutionir wirken. Sie tut dies Weber zufolge
aber von aufSen, das heifdt durch das Wirksamwerden von technischen Instrumenten.

59 Vgl. Pickering 1984, S. 147: »Es ist leblos und ohnmichtig.« (Ubersetzung V.Z.)

60 Vgl. Lichtblau 1996.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

588 Veronika Zink

losen >Alltag« wird, der nicht mehr, zumindest nicht absehbar, transzendiert
werden konne«.®! Und bei Durkheim scheinen gerade in der Energielosig-
keit des Alltags die der Moderne inhidrenten Profanierungstendenzen auf,
die Durkheim bekanntlich als die moralische Gefahr fiir den Zusammenhalt
moderner Gesellschaften interpretiert.? Mit der emotionalen Demobilisie-
rung des profanen Lebens wird dieses interessanterweise affektiv nicht
aufer Kraft gesetzt. Vielmehr wird so die Drohkulisse der sozialen Desinte-
gration und der Anomie affektiv generiert, die von der »modernen Angst«®3
vor einer Erosion kollektiv verbindlicher, emotional verburgter Ideale, die
die individuelle, empirisch-bedingte Existenz transzendieren, getragen wird.
Den emotional neutralisierenden Semantiken der Monotonisierung und der
Dumpfheit kommt also die Funktion zu, den Prozess der Veralltiglichung
beziehungsweise der Profanierung affektiv als eine kulturelle Bedrohung der
modernen Gesellschaft zu konturieren.

4.2 Kritische Entdeckung des Alltags: Affektive Neubesetzung

Etwa ab den 1960er Jahren ldsst sich eine gesellschaftstheoretische Diskurs-
wende beobachten.®* In deren Resultat wird der Alltag als eigenstindige
Kategorie des soziologischen Denkens formiert und so zu einem semioti-
sierbaren Problem der soziologischen Wahrnehmung. Mit dem verstirkten
Interesse an Mikrostudien und der Institutionalisierung der Soziologie des
Alltags wird das Alltagliche nicht nur intellektuell aufgewertet, sondern
erscheint auch als Kampffeld der sozialwissenschaftlichen Theoriediskus-
sion.®S Epistemologische und politische Konfliktlinien verlaufen vorweg
zwischen neo-marxistischen Perspektiven und dem ethnomethodologischen
wie phdnomenologisch inspirierten Studium des Alltagslebens. Folgend wer-
den Deutungsdifferenzen und -gemeinsamkeiten dieser Lesarten beispielhaft
unter Rekurs auf die Arbeiten von Henri Lefebvre und Harold Garfinkel
veranschaulicht. Zudem liefern beide Alltagstheorien zentrale Bausteine fir
eine postkritische Soziologisierung des Alltags — wie sie nachfolgend vorge-
stellt wird.

Henri Lefebvre geht es in seinem neo-marxistischen Projekt einer Kritik
des Alltagslebens darum, die entfremdeten und entfremdenden Emotions-

61 Kaesler 1977, S. 198, Hervorhebung im Original; vgl. auch Seyfarth 1979, S. 166.

62 Vgl. hierzu Durkheim 2012, S. 480; wie auch Sirkeld 2014; Pickering 1984.

63 Bauman 2007, S. 170 ff.

64 Vorlaufer dieser Diskurswende finden sich in den marxistischen wie in den phianomenologi-
schen Theorien der Zwischenkriegsjahre. Systematisch werden die hier entwickelten Ideen ab
den 1950er Jahren aufgenommen und erfahren insbesondere im Nachgang an die 1968er Bewe-
gung eine eigene geschichtliche Bedeutung.

65 Vgl. unter anderem Allheit 1983; Beemer 2006; Bargetz 2016; Elias 1978; Hammerich, Klein
1978; Prodoehl 1983.

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 589

regime, Sinnlichkeitskulturen und Reprdsentationen blofSzulegen, die den
Alltag (spat)moderner Gesellschaften priagen. Damit verbunden ist eine
doppelte Kritik am Alltag. Eine erste Kritik fokussiert die affektiv-emotio-
nale Farbung, die der gelebte Alltag unter Bedingungen des Spatkapitalis-
mus annimmt. Er wird als Ausdruck von »Verarmung«,®® » Monotonie«®’
und »parzellierten Tatigkeiten«®® erfahren und durch konsumkapitalistische
Konstruktionen von Alltagsfluchten, wie sie von der »Gesellschaft des Spek-
takels«®? bereitgehalten werden, tibersteigert, ohne dass diese, wie Lefebvre
konstatiert, mit der »kolonialisierenden« Logik kapitalistischer Gesellschaf-
ten brechen. Vielmehr stehen beide Welten — das eintonige »métro-bou-
lot-dodo-Leben« wie die ekstatisch erscheinenden Freizeitwelten — unterm
Signum der organisierten Passivitit. Eine zweite Kritik richtet sich gegen die
intellektuelle Reprasentation und Verwertung des Alltagslebens, also gegen
den entfremdenden Blick der biirgerlichen Intellegentsia. Zur Disposition
stehen hier zwei — zwar distinkte, aber jeweils eindimensionale — Affekt-
haltungen gegentiber dem alltaglichen Dasein. So wird das Alltagsleben
wahlweise skandalisiert, indem ein »verstaubter Populismus« ein »finsteres
Bild der Frustration«”0 zeichnet, oder glorifiziert und surrealisiert, indem
das Wundersame, Groteske, Bizarre und Magische des Alltags uberstilisiert
wird. Beide auf den ersten Blick valorisierenden Haltungen gegentiber dem
Alltag sind aus Sicht Lefebvres Ausdruck einer biirgerlichen Verachtung des
Alltagslebens, da sie den Alltag einseitig formalisieren, statt den Blick fir
die informellen und ambigen Vollzugsformen der alltiglichen Monotonie zu
schirfen und dem Eigenleben des Alltaglichen gerecht zu werden.
Dementgegen prononciert Lefebvre die Untersuchung des gelebten Rhyth-
mus des Alltagslebens, das heifSt der affektiv strukturierten und situativ
generierten Prozessierung des Alltaglichen.”! Diagnostischer Fokus dieser
Analyseperspektive soll auf einer soziologischen Kritik des Alltags liegen,
die weder die schiandlich frustrierenden noch die aufSerordentlich spektaku-
liren Momente des Alltags intellektuell favorisiert, sondern die tibergreifen-
den, monotonisierenden Vollzugslogiken sichtbar macht. Eine »Soziologie
der Langeweile«”2 bildet fiir Lefebvre daher den Ausgangspunkt fiir eine
gesellschaftswissenschaftliche Kritik der Entfremdung. Einen Ausweg aus

66 Lefebvre 1987, S.11.
67 Ebd., S.330.
68 Ebd., S.603.

69 Vgl. Debord 1996, dessen theoretische wie kiinstlerische Arbeiten fiir Lefebvres Soziologie von
Bedeutung waren.

70 Lefebvre 1987, S.298.
71 Vgl. unter anderem ebd., S. 594; Lefebvre 2007.
72 Ebd., S. 330.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

590 Veronika Zink

der strukturierten Gleichférmigkeit des spatmodernen Alltagslebens eroff-
net, wie Lefebvre angelehnt an Brecht formuliert, die Verfremdung der Ent-
fremdung. Das heifdt, indem ein »Gefiihl der Fremdheit«”3 gegeniiber der
unhinterfragten Gegebenheit des Alltagslebens evoziert wird, kann dieses
affektiv beunruhigt werden und zur Bewusstwerdung der gesellschaftlichen
Strukturen anrufen. Das Gefiihl der Befremdung bildet folglich sowohl den
Ausgangspukt fur eine aufgeklarte Gesellschaftskritik wie die Moglichkeit
zur affektiven Neubesetzung des Alltaglichen, mithin fiir einen transformati-
ven Bruch mit der Kultur der Monotonie.

Im Gegensatz zum gesellschaftskritischen Projekt Lefebvres geht es Harold
Garfinkel in seinen ethnomethodologischen Studien zuvorderst um ein Ver-
stehen der »terra incognita«’# des Alltags und damit um die Frage, wie der
Alltag, diese »seen but unnoticed«” Realitdt, konkret von den Akteuren
erarbeitet wird. Als Produkt des tagtiglichen »doing being ordinary«7¢
bildet der Alltag den Gegenstand der soziologischen Problematisierung
und der wissenschaftlichen Verwunderung. Garfinkel geht davon aus, dass
Jedermanns/Jederfraus alltiagliche Konstruktionen auf affektiv verankerten
Bezugnahmen zu den sogenannten »common understandings«”” basieren.
Gemeint ist hier, dass wir uns tagtiglich in einer Art nicht artikulierbaren
Responsivitit gegeniiber sozial geteilten Hintergrunderwartungen (»back-
ground expectations«)’8 verhalten. Soziale Affekte”® fungieren dieser Inter-
pretation zufolge als eine Schutzmacht des Alltags, als Stabilisatoren, die
gegen Krisen und Konflikte immunisieren. Eine spezifische Idee von Alltag
wird hier als kulturell signifikant erachtet, namentlich jene Vollzugsformen,
die den »common sense«80 (re)produzieren. Der Alltag wird mit lebenswelt-
lichen Praktiken der Veralltiglichung gleichgesetzt, die vom Gesellschafts-
theoretiker als »ongoing accomplishments of organized artful practices of
everyday life«8! valorisiert werden. Ziel der soziologischen Arbeit ist es,

73 Ebd., S.31.

74 Garfinkel 1967, S. 49.

75 Ebd., S.118.

76 Sacks 1985, S.413.

77 Garfinkel spricht an dieser Stelle von »social affects«; vgl. unter anderem Garfinkel 1967,
S.38ff.

78 Zum Beispiel ebd., S. 47 ff.

79 Ebd., S.49ff.: »it is precisely this relationship [between common understandings and social
affects] that persons are concerned with in their common sense portrayals of how to conduct
one’s daily affairs so as to solicit enthusiasm and friendliness or avoid anxiety, guilt, shame, or
boredom. «

80 Vgl. unter anderem ebd.

81 Ebd., S.11: »fortlaufende Leistungen der organisierten, kunstreichen Praktiken des Alltagsle-
bens« (Ubersetzung V.Z.).

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 591

das Kunstwerk der Konstruktion einer alltiglichen Realitit sichtbar zu
machen, indem in Anbetracht der klaffenden Krisenpotenziale des Alltagli-
chen die Stabilisationsleistungen der Akteure und die alltdglichen Methoden
(»accounts«) der Normalisierung in den Mittelpunkt riicken. Mittel der
soziologischen Untersuchung bildet ein experimentelles »bewilderment«,82
das heifSt der Versuch einer affektiven Verunordnung der gegebenen Reali-
tatsbestimmung mit dem Ziel, punktuell Krisensituationen zu produzieren.

Den differenten Theorieschulen entsprechend unterscheiden sich beide
Konzeptionen in einigen sozialtheoretischen Annahmen. So bildet aus der
Sicht Lefebvres die Struktur rezeptiver Passivitit das den Alltag bestim-
mende soziale Wirkprinzip, wihrend Garfinkel das Handeln der Aktuere als
praktische Aktivitit beschreibt und damit der Vorstellung, die Alltagsmen-
schen seien determinierte »cultural dopes«,83 eine Absage erteilt.8 Neben
den offenkundigen epistemologischen und politischen Differenzen weisen
jedoch beide Anschauungen des Alltags auch einige Ubereinstimmungen
auf, die fur eine diskursive Neubewertung des Alltaglichen wesentlich sind.
So hallen klassische Deutungen des Alltidglichen (unter anderem Monotonie,
Stabilisationsmacht) zwar in den Auslegungen Lefebvres und Garfinkels
wider, sie werden jedoch nicht nur grundsatzlich anders bewertet, sondern
bilden Bestandteile einer fundamentalen Reformulierung der Alltagskonzep-
tionen. Erstens erfihrt der Alltag eine Bedeutungsextension: Er ist nun
sowohl Ort der Repetition wie auch der Kreation. Zum zweiten wird die
Vertrautheit mit dem Alltag zum notwendigen Ausgangspunkt der soziologi-
schen Hinterfragung. Drittens verbindet sich bei beiden Autoren das Inter-
esse am Alltag mit dem Anspruch auf eine situierte Soziologie. Und nicht
zuletzt gehen beide davon aus, dass dem Alltag Kritik- und Transformati-
onspotenziale (Lefebvre) beziehungsweise Krisen- und Konfliktpotenziale
(Garfinkel) inhirent sind.

Getragen werden diese Anschauungen des Alltaglichen von einer affekti-
ven Neubesetzung des Alltags. Wurde der Alltag bei den Klassikern noch
als Raum affektiver Insonanz® betrachtet, so wird nun die Bedeutung
von Affektivitit und Emotionalitat in gesellschaftsdiagnostischer wie in kri-
tischer Hinsicht betont, das heift fiir die Konstruktion und Transformation
beziehungsweise Verunordnung des Alltags. Einerseits treffen wir bei beiden

82 Ebd., S.47ff.

83 Ebd., S.68.

84 Hieraus ergeben sich auch divergierende Interpretationen von Wiederholung und Kreation: Fiir
Lefebvre ist Repetition das monotone Produkt eines formalisierten Lebens, wihrend kreative
Potenziale unterhalb dieser Struktur, innerhalb der informalen Alltdglichkeit, schlummern. Fiir
Garfinkel sind Routine und Kreation keine Gegensitze, vielmehr wird die Herstellung von
Normalitit als Kunstfertigkeit betrachtet.

85 Vgl. Bosel 2017.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

592 Veronika Zink

Autoren auf die Annahme, dass Affekte ein Navigator des Sozialen sind,
die konstitutiv fiir das Funktionieren des Alltidglichen sind. Andererseits
werden Affekte als ein soziologisches Erkenntnismittel eingefiihrt, das die
Analyse wie auch die Kritik der gesellschaftlichen Konstruktionen anleitet.
Eine Schlusselfunktion erfahren die Konzepte der Befremdung (Lefebvre)
beziehungsweise der Verwirrung (Garfinkel), welche als ein affektiv veran-
kerter Modus beschrieben werden, das Selbstverstandliche und Bekannte
durch Beunruhigung sichtbar zu machen. Affekte und Emotionen sind dem-
nach ein Medium zur Reflexion und Problematisierung des Alltags. Aus
dieser affektiven Neuverhandlung des Alltaglichen resultiert analog zum je
vorherrschenden theoretischen und kulturpolitischen Programm jedoch eine
ganzlich anders akzentuierte Affekthaltung der Wissenschaftler:innen. Waih-
rend sozialwissenschaftliche Analyse bei Lefebvre mit dem Anspruch auf
eine Soziologie der Langeweile einhergeht, die an der Kritik der Passivierung
ansetzt, wird Soziologie, dem krisenexperimentellen Design von Garfinkel
entsprechend, selbst zum »Happening«.86

Diese Affekthaltungen materialisieren zugleich andere Vorstellungen wis-
senschaftlicher Kritik. Lefebvres Affektpolitik der Langeweile inkorporiert
klassische Imagindre einer marxistischen Gesellschaftskritik, die auf den
spatmodernen Neokapitalismus hin aktualisiert werden. Kritik richtet sich
gegen die entfremdenden und desintegrierenden Strukturen der funktionalen
Rationalisierung, welche die alltigliche Lebenswelt in ihrer Totalitat betref-
fen, wie auch gegen die biirgerliche Kultur und die durch Intellektuelle
hervorgebrachten Klasseninstitutionen. Insofern Entfremdung und Verach-
tung des Alltaglichen als Skandalon der spatkapitalistischen Gesellschaft
ausgestellt werden, verschreibt sich Lefebvres Kritik freilich einem humanis-
tischen Ideal, das die Vorstellungen moderner Vergesellschaftung anleitet.
Das Alltagliche bildet hier jedoch nicht nur Gegenstand der sozialwissen-
schaftlichen Forschung und Kritik, sondern auch das Wertmaf$ einer gesell-
schaftskritischen Haltung. Mit dem Prinzip der Langeweile und seiner Kri-
tik an der Inszenierung des Alltags als ein Spektakel (des Leids oder des
Grotesken) prononciert Lefebvre eine Affektpolitik der Veralltiaglichung, die
von der Hoffnung auf eine Demystifizierung des modernen Lebens getragen
ist.

Dementgegen verfolgt Garfinkel keine Gesellschaftskritik im engeren Sinn.
Vielmehr handelt es sich um ein methodologisches Projekt, das mit der
Vorstellung von deutungsmichtigen, wissenschaftlichen Expert:innen inklu-
sive deren privilegierter Position der Erkenntnis, der Moral und des Kor-
rektivs (das heifst in reflexiver, normativer und kritischer Hinsicht) bricht.

86 Gouldner 1974, S. 466.

m 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
I far oder



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 593

Wenn die Ethnomethodologie vorgefundene Alltagsmethoden verwissen-
schaftlicht und die reflexiv-konstruktiven Leistungen der Alltagsmenschen
betont, dann artikuliert sich in diesem Vorhaben freilich auch eine Kritik am
autoritativen Objektivitits- und Professionalitatsanspruch der Wissenschaf-
ten. Stellt man die Frage nach dem kritischen Potenzial der Ethnomethodo-
logie,8” so mag diese im Vergleich zu einer neomarxistischen Gesellschafts-
kritik als eine anti-revolutiondre Wissenschaftspraxis erscheinen, die, wie
Gouldner notiert, »ein sich elegant gebirdender Anarchismus«38 ohne
Transformationsbestrebungen ist. Im Gegensatz zur Hoffnung auf eine
Demystifizierung wird hier zwar eine Affektpolitik der Veralltaglichung
gezeichnet, welche die Normalisierungsarbeit der alltidglichen Akteure exoti-
siert. Aber auch hier wird die Idee einer Veralltaglichung der Kultur kritisch
in die sozialwissenschaftliche Praxis ubersetzt. Jedoch liegt in diesem Fall
der Fokus anders. Wenn Lefebvre den intellektuellen Blick auf den Alltag
veralltaglichen will, dann geht die affektpolitische Exotisierung der Kon-
struktionsleistungen der gemeinen Menschen bei Garfinkel mit einer Ent-
machtung der Sonderrolle des Intellektuellen einher. So leiten der »metho-
dologische [...] Egalitarismus«,% die Enthebung der Akteure vom Status der
judgemental dopes wie auch die Veralltaglichug und Demokratisierung kriti-
scher Kompetenzen?® eine Neusituierung des Verhiltnisses von Praxis und
Theorie ein, die wesentlich fiir die Konturierung einer postkritischen Sozio-
logie ist.

4.3 Veralltdglichung der Kritik: Affektmacht des Alltags

Mit der Institutionalisierung der Cultural Studies und dem verstarkten Inter-
esse an poststrukturalistischen Denkbewegungen gewinnt der Alltag ab den
1980er Jahren insbesondere in seiner subjektivierten Form (unter anderem
als Praxis des Alltagsmenschen) als politisierter Topos der Kritik an Kontur.
Die gesellschaftstheoretische Auseinandersetzung mit dem Alltag gibt sich
als eine »wissenschafts- und gesellschaftskritische Intervention«,”! die auch
eine Antwort auf die seit der Studierendenrevolte von 1968 immer wieder
beschworene »Krise der Kritik« zu liefern sucht. Michel de Certeaus Uberle-
gungen zur Widerstindigkeit des Alltags und Luc Boltanskis Valorisierung
der Alltagskritik werden im Folgenden trotz der zeitlichen Differenz als

87 Vgl. unter anderem Abels 2001, S. 137 ff.
88 Gouldner 1974, S.472.

89 Celikates 2009, S. 10.

90 Vgl. Garfinkel 1956.

91 Bargetz 2016, S. 14.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

594 Veronika Zink

beispielhaft fiir postkritische Diskurse®? betrachtet. Zum einen wird der
Alltag als eine zentrale Instanz der Kritik figuriert, die mit transformativer
Affektmacht ausgestattet wird, und zum anderen werden in beiden Theorien
divergente Modi der Politisierung des Alltaglichen profiliert, die ihrerseits
auf widerstreitende Imaginare der Kritik verweisen.

De Certeau besieht das Alltagsleben im Zeichen der Popularkultur, wobei
er eine »neue« Perspektive auf das Handeln der Akteure im Allgemei-
nen und auf Praktiken der Konsumgesellschaft im Besonderen vorschligt.
Statt diese unter die Kategorie der Passivierung, Disziplinierung und Beherr-
schung zu subsumieren, will er sie als kunstfertige Aktivititen anerkennen.
Die Begriffe des Alltaglichen, des Gemeinen und Populiren dienen de Cer-
teau dazu, den profanen Raum als kulturelle Klasse der Unterprivilegierung
zu beschreiben, der von »infinitesemale[n] Prozeduren« durchzogen ist,
die diskursiv nicht valorisiert sind,”> wie das Kleine, Infame, Marginale
und Ubersehene. Das Alltigliche ist im besten Sinne insignifikant:** Es ist
eine »diskurslose [...] Aktivitat«, der »gewaltige [...] >Rest¢, der durch das
gebildet wird, was von der menschlichen Erfahrung nicht in der Sprache
gezihmt und symbolisiert worden ist«®S — »etwas, das entweder in-fans
oder sschlecht erzogen«< ist«.”¢ Mit dem Verweis auf die Insignifikanz des
Alltaglichen wird dieses mit immenser Affektmacht ausgestattet. Da es als
das Ungezdhmte, Nicht-Fixierbare, Nicht-Archivierte begrifflich wird, inter-
pretiert de Certeau das Populdre im Gegensatz zur anerkannten Kultur
als Ort der Lebendigkeit, als ein nicht-denotierbares »Gemurmel«,’” das
das Wesentliche des sozialen Lebens ausmache. Fir de Certeau — und dies
veranschaulicht die dem Buch vorangestellte, hypostatisierende Widmung —
ist das Alltagliche, weil es sich in lebendiger Abwesenheit und Anonymitat
vollzieht, Gegenstand des »Begehren|[s], dessen unmogliches Objekt er [der
gemeine Mann; V.Z.] darstellt«.”8

Das Alltagshandeln ist, so de Certeau, durch Praktiken des »Wilderns«®?
gekennzeichnet, durch eine »zersplitterte, taktische und bastelnde Kreativi-
tat«190 ohne bestimmbares Ziel. Diese Alltagspraktiken verbinden »Mani-

92 Im Nachgang an die Krise der Kritik will die Postkritik nicht nur die Grenzen eines klassischen
Kritikverstindnisses aufzeigen, sondern erkundet vor diesem Hintergrund auch neue Wege
und Zuginge der kritischen Gesellschaftsanalyse.

93 de Certeau 1988, S. 112; vgl. hierzu Groys 1992.
94 Vgl. de Certeau 1988, S. 68.
95 Ebd., S.131.
96 Ebd., S.266.
97 Ebd.,S.9.
98 Ebd.
99 Ebd., S.12.
100 Ebd., S.17.

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 595

pulieren und GeniefSen« und stellen damit eine »fliichtige und massive
Realitit einer gesellschaftlichen Aktivitit, die mit ihrer Ordnung spielt«.10
Fragt man, welches Verhiltnis zwischen Alltag und Kritik hier affektiv
konstruiert wird, so erscheint der Alltag bei de Certeau als ein Raum
der »Taktiken«;192 der Listen, Finten und Coups, die »unterhalb der ideo-
logisierenden Diskurse wuchern«.103 Der Alltag wird als Ort mikroskopi-
scher Widerstandigkeiten und einer nichtklassifizierbaren, »stillschweigen-
den Subversion«1%4 ohne fixierbares Kalkiil imaginiert. Die Potenz dieser
alltaglichen Prozeduren griindet einerseits darin, dass sie ihre » Andersheit
bewahr[en]«,19° sich also nicht einfach kolonialisieren lassen, und zum
anderen darin, dass sie im »Inneren der technokratischen Strukturen«106
unerkannt ein »Netz der Antidisziplin«197 ausbilden, welches dieses »vam-
pirisiert«.108 Die alltdglichen Taktiken des Widerstands werden als affektiv
eigenmachtige — am Genuss ausgerichtete — und ermachtigende Kunstfertig-
keiten beschrieben: Sie sind die »Kriegswissenschaft der Schwachen«.109
Mit dieser affektiven Politisierung der Alltagspraktiken wird eine spezifi-
sche Vorstellung von Kritik akzentuiert: Die kritische Potenz des Populidren
grundet auf der Macht der »Schwachen«, die bestehende Ordnung zu ver-
unordnen, ohne dass ihr Dissens die Form einer reflexiven und diskursiv
rationalisierten Strategie der Kritik annehmen miisste.!1® Hiermit verbindet
de Certeau die Hoffnung auf eine »stumme Reserve« der Transformation,
also dass diese marginalen Alltagshandlungen die »Sproflinge oder Reste
von differenten [...] Hypothesen fiir diese oder andere Gesellschaften enthal-
ten« 111

Das »Arkanum« des Alltags wird hier zum ersehnten Politikum. Mit die-
ser Vorstellung von Veralltiaglichung schreibt sich de Certeau zwar einerseits
in den Diskurs moderner Selbstbeschreibungen ein, da das untergriindige
Leben der gewohnlichen Menschen als ein ebenso »verfuhrerische[s]« wie

101 Ebd., S.31.

102 Vgl. unter anderem ebd., S. 85 ff.
103 Ebd., S.185.

104 Ebd., S.352.

105 Ebd., S. 81.

106 Ebd.,S.17.

107 Ebd.

108 Ebd., S.111.

109 Ebd., S.89. In Anlehnung an Muiioz lassen sich diese Taktiken auch als Praktiken der »Dis-
identifikation« bezeichnen: »a mode of dealing with dominant ideology, one that neither opts
to assimilate within such a structure nor strictly opposes it, [...] [but] rather works on and
against dominant ideology« (Mufioz 1999, S. 11).

110 Vgl. hierzu auch Ranciere 2002.
111 de Certeau 1988, S. 110.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

596 Veronika Zink

»gefahrliche[s]«!12 Faszinosum erscheint. Desgleichen bildet diese Annahme
den Ausgangspunkt fir eine Kritik an den modernen Apparaten der Repra-
sentation wie den Medien, Wissenschaften und allen voran an der kritischen
Soziologie,'13 die mittels modernistischer Kontroll- und Identifikationsme-
thoden (wie Aufzeichnungstechniken, Statistiken und Umfragen) die gelebte
Alltaglichkeit bannen. Die mediale wie wissenschaftliche Publizierung des
Alltagslebens diene nicht, wie es den Anschein mache, einer Egalisierung der
Kultur oder der Ermachtigung der Schwachen. Im Gegenteil, sie authentifi-
ziere und legitimiere auf diese Weise den Herrschaftsapparat. Das Alltags-
leben werde zum Biirgen des Realen, welches in der Moderne als wahr
sprechender Garant der Ordnungsmacht instituiert ist: »Der gemeine Mann
dient dem Diskurs als Totalisierungs- und Glaubwiirdigkeits-Prinzip; er
ermoglicht es dem Diskurs, zu sagen: >das gilt fir alle und das ist die
Realitiat der Geschichte«. Er hat im Diskurs dieselbe Funktion wie der Gott
fritherer Zeiten.«114 Mit dieser Herrschafts- und Intellektuellenkritik verbin-
det sich im Denken de Certeaus ein ideologiekritisches Manover mit einer
egalitaristischen Methodologiekritik. Statt im Namen des alltaglichen Men-
schen zu sprechen und dem Publikum eine »hagiographische Alltaglichkeit
zur Erbauung«!!S anzubieten, sieht er die Aufgabe der Gesellschaftstheorie
darin, transformative Potenziale des Alltaglichen aufzudecken, das heifst die
»Risse aufspiiren, die in den Randbereichen einen Hinweis darauf geben,
wo eine Wissenschaft in Bewegung gerdt«.116

Mit dem Programm einer pragmatischen Soziologie der Kritik will auch
Luc Boltanski eine Herrschaftskritik, die er in Tradition der Arbeiterbewe-
gung sieht, in Relation mit einer methodologischen Kritik denken, welche
die Kritik der Alltagsakteure zum Anlass einer soziologischen Gesellschafts-
kritik macht. Der Versuch, die kritische Soziologie mit der Soziologie der
Kritik, Metakritik mit Alltagskritik, Theorie mit Praxis zu versohnen, wird
als Antwort auf eine Krise der Kritik prisentiert, die Boltanski auf eine
Spielart der marxistischen Ideologiekritik riickfithrt. Als » Theorie der blind-
machenden Illusionen«!17 demarkiert, behandelt die kritische Herrschafts-
soziologie die Akteure als passive Subjekte, als »Hintergangene oder als
>cultural dopes<««118 und verkennt deren reflektierende, problematisierende
und kritische Kompetenzen. Ziel einer kritischen Soziologie der Kritik muss

112 Ebd., S.242.

113 Unter anderem ebd., S. 95, 311.
114 Ebd., S. 39.

115 Ebd., S.41.

116 Ebd.

117 Boltanski 2010, S. 41.

118 Ebd.

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 597

es sein, »den Abstand zwischen dem Soziologen, der den Durchblick hat,
und den [...] unsichtbaren oder (in den kritischen Versionen) missbrauchten
Akteuren [zu] verringer[n]«.!® Im Anschluss an die egalitaristischen Annah-
men des Pragmatismus werden die Alltagsakteure als die »zentralen perfor-
mativen Wirkkrifte des Sozialen«120 betrachtet. Sie sind sich der »Tatsache
der Machtausiibung«!2! bewusst und in ihren herrschaftslegitimatorischen
wie in ihren kritischen Praktiken in diese verstrickt. Dergestalt bricht Bolt-
anski jedoch auch mit einem radikal pragmatischen Standpunkt, der einzig
vom »stillschweigenden Willen zu konstruktiver Zusammenarbeit« ausgeht
und den »sozialen horror vacui [zum] wichtigsten Impuls des homo sociolo-
gicus«122 macht. Damit tdusche diese Haltung tber die konstitutive Bedeu-
tung von Dissens, Konflikten und Kritik fiir das soziale Leben hinweg.

In der Theorie Boltanskis erscheint der Alltag einerseits als Reflexions-
punkt von Macht und Herrschaft. Andererseits steht er im Kontrast zu der
von Soziolog:innen betriebenen »systematischen«, weil auf »theoretischen
Konstruktionen«123 aufbauenden Metakritik der in die soziale Ordnung
eingelassenen Unterdriickungs-, Entfremdungs- und Ausbeutungsmechanis-
men. Im Gegensatz dazu gewinnt der Alltag die Kontur einer situierten,
»sozial verwurzelten und kontextabhingigen«!24 Praxis der Kritik, die auf
»fragmentarischen Urteilen der Akteure«!25 beruht. Zwar werden die All-
tagsakteure von der Vorstellung einer affirmativen Naivitat befreit, jedoch
werden ihre Moglichkeiten zur kritischen Distanznahme gegentiber der
Realitit deutlich von jenen der kritischen Gesellschaftstheoretiker:innen
unterschieden.’2¢ Wobei beide Vollzugslogiken der Kritik, die alltagswelt-
liche wie die wissenschaftliche, in differenten Affekthaltungen verkorper-
licht werden. Boltanksi und Chiapello unterscheiden zwei Ebenen der Kri-
tik: eine »urspriingliche Ebene«,!'2” die charakteristisch fiir die situierte
Praxis der Alltagskritik ist und ihren Ausgang in akuten Gefiihlen der
»Frustration«,'?% in Emotionen der Emporung und Affektionen des Leids
nimmt; und eine »theoretisch-argumentative Reflexionsebene«,'2? die das

119 Boltanski 2013, S.438f.

120 Boltanski 2010, S. 46; vgl Lemieux 2014; Celikates 2009.
121 Boltanski 2010, S. 15.

122 Ebd., S. 87.

123 Ebd., S. 24.

124 Ebd.

125 Ebd., S.23.

126 Vgl. unter anderem zur Idee der »komplexen Innenperspektive« ebd., S. 49.
127 Boltanski, Chiapello 2003, S. 80.

128 Boltanski 2010, S. 21.

129 Boltanski, Chiapello 2003, S. 80.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

598 Veronika Zink

Affektgeschehen in verallgemeinerbare Begriffe der Metakritik tibersetzt.
Der soziologische »Reiz« der Untersuchung und der Objektivierung der
Alltagskritik besteht nun darin, »die Intelligenz des Sozialen spiirbar [zu]
mach[en]«.130 Wihrend der »Erklarungsapparat«!3! der kritischen Gesell-
schaftstheorien dazu tendiert, diese gelebte Intelligenz zu »erdriicken«!32
und so einen Nihrboden fir »Demoralisierung«, »Nihilismus« und »Fata-
lismus«133 bereitet, muss es das Ziel der Soziologie sein, die Alltagskritik
wie ihre Akteure zu ermachtigen. Eine »pessimistische«, auf Herrschaftskri-
tik abzielende Beschreibung des Sozialen soll mit einer »optimistischen«!34
Analyse verbunden werden, welche die historischen Emanzipationspoten-
ziale, wie sie den Akteuren zuhanden sind, aufdeckt. Das Alltagsleben
erscheint hier als Antriebs- und Anziehungskraft der soziologischen Arbeit.
Diese wird zugleich vom Anspruch auf eine erhohte Sensibilitit gegentiber
dem »Alltagsgespiir der Gerechtigkeit«!35 der »normalen Menschen« getra-
gen. Affektionen fungieren als eine Art Lebenskraft der Kritik.13¢ Entspre-
chend scheint es wesentlich, dass diese »urspriinglichen« Affekte nie ganz
»verstummen, da sie gewahrleisten, dass die Kritik selbst nicht verstummt,
dass diese zu ergreifen und zu mobilisieren weifs.

Kritische Theorien mussen sich, so Boltanski, aus den »Alltagskritiken
[speisen]«.137 Thr Wert basiert darauf, dass sie an die realen Erfahrungen der
Alltagsmenschen, an die »Sorgen und Anliegen der Akteure«!3% angebun-
den sind. Die affektiv-sinnliche Verankerung der Alltagskritik weist jedoch
zugleich auf die Grenzen der Alltagskritik hin, auf die Situiertheit und Loka-
litat der Alltagserfahrung. Diese stattet die Kritik zwar mit Affektmacht aus.
Sie biirgt fiir ihre Realitdt und konsolidiert deren »Uberzeugungskraft«,13?
Jedoch beschrankt die Alltagserfahrung auch die Wirkmacht der Alltagskri-
tik, da diese immer Gefahr lauft, als Ausdruck partikularer, fragmentierter
und individueller Interessen gewertet zu werden. Jede Kritik bemisst sich an
Standards der legitimen Kritik. Um glaubwiirdig zu sein, muss sie, so Bolt-
anski, in der Sprache der Normalitit und der Verallgemeinerbarkeit artiku-

130 Boltanski 2013, S. 438.

131 Boltanski 2010, S. 45.

132 Ebd.

133 Ebd., S.77.

134 Ebd., S. 33.

135 Ebd., S. 56.

136 Vgl. Boltanski, Chiapello 2003, S. 80.
137 Boltanski 2010, S. 21.

138 Ebd.

139 Ebd., S. 46.

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 599

liert sein.140 Entpartikularisierend beziehungsweise kollektivierend wirken
kann die Alltagskritik nur, sofern sie rationalisiert wird. Anderenfalls ver-
bleiben die Affekte der Emporung ohne sozialen Widerhall. Strategisches
Ziel der soziologischen Kritik musse es daher sein, »[d]ie Rolle der Kritik
zu starken«, was hier bedeuten soll, »die Stirke derer erhohen, die ihre
Trager sind, und ihre Macht festigen«.14! Boltanskis Antwort auf die Krise
der Kritik griindet so gesehen sowohl auf einer alltagsweltlich affektiven
Ermachtigung der soziologischen Kritik wie auf einer (meta)kritischen, dis-
kursiv rationalisierenden Ermachtigung des Alltags.

Mit dieser Vorstellung von Ermichtigung treten auch die sozialtheoreti-
schen Differenzen zwischen Boltanksi und de Certeau offen zutage. Nicht
nur ist ihr Werk von einer grundsitzlich verschiedenen Anschauung des
Alltags gekennzeichnet, gleichzeitig dufSern sich hierin auch unterschiedliche
Vorstellungen von Kritik. Insofern de Certeau seine Leser:innen mit einer
metaphorisch aufrithrenden Affektpolitik der Veralltaglichung konfrontiert,
ermachtigt er das Alltdgliche, nicht indem er es diskursiv aufwertet (Bolt-
anski), sondern indem er es affektiv inszeniert. Der Alltag wird hier zu
einem Hoffnungstrager des Kulturkampfes, weil er als insignifikanter, nicht
objektivierbarer Untergrund der Kultur ausgestellt wird. Die Hoffnung auf
Veralltiglichung ruht auf den schwelenden Potenzialen des Alltags, die ver-
mittels Semantiken des Geheimnisvollen und Mystischen eingefangen wer-
den und in dieser Form affektiv die Moglichkeit einer Beunruhigung der
hegemonialen Kultur anzeigen. Wihrend de Certeau die alltdglichen Takti-
ken des Widerstandigen betont, muss Kritik, folgt man Boltanski, die Form
einer Strategie annehmen. Fur Boltanski basiert der Erfolg der Kritik auf
der Machtposition, die die Kritik einnehmen kann. Will Kritik im Prozess
der gesellschaftlichen Selbstverstindigung mit machtiger Stimme auftreten,
muss sie die Gestalt des rationalen Diskurses annehmen. Damit stellen sich
auch andere Herausforderungen an die Gesellschaftstheorie: Wahrend zuvor
der Alltag als Schauplatz des Dissenses figuriert wird, geht es hier um die
Frage, wie die alltiglichen Praktiken der Kritik kulturell valorisiert und
ihrer kontextuellen Verwobenheit enthoben werden konnen.

Boltanskis Theorie verschreibt sich, wie er betont, dem Projekt der Eman-
zipation, welches seine Sozialkritik begrindet und antreibt. Aufgabe der
kritischen Wissenschaften muss es daher sein, den »Alltagsmenschen [...]
beizustehen«!42 und sie auf ihrem Weg zur Emanzipation zu bestirken.
Die Soziologie wird in die Rolle einer Fiirsprecherin der »Namenlose[n]«143

140 Unter anderem ebd., S. 65; wie auch Boltanski 1987.
141 Boltanski 2010, S. 215.

142 Ebd., S.228.

143 Ebd., S.216.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

600 Veronika Zink

berufen, der die Aufgabe zukommt, deren infame Kritik zu publizieren, zu
rationalisieren und wirkmachtig zu institutionalisieren. Die Forderung nach
methodologischem Egalitarismus und lebenspraktischer Verankerung der
soziologischen Diskurse soll vor allem die Gefahr einer »dogmatischen Ent-
artung von Revolutionen«14* einhegen. So wird in der Tat die » Asymmetrie
zwischen dem durch die Weihen der Wissenschaft aufgeklirten Soziologen
und den in den Sphiren der Illusion versunkenen gewohnlichen beziehungs-
weise Alltagsmenschen«145 verworfen. Aber indem der akademischen Sozio-
logie die Funktion der Reprisentation der Alltagsmenschen und der Objek-
tivation der sozialen Intelligenz zugedacht wird, wird die institutionelle
Sonderrolle der Soziologie untermauert. Gezeichnet wird das Bild einer mit
den »Weihen« des Alltags ausgestatteten soziologischen Kritik, wobei die
produktive Arbeit der Kritik von den Alltagsakteuren geleistet und die Ver-
wertung dieser Kritik von der Wissenschaft vollzogen wird. Dergestalt
betrachtet, schreibt sich Boltanskis pragmatische Soziologie der Kritik in ein
modernes Imaginires des kritischen Diskurses ein. Auch wenn Affekte den
Stachel der Kritik, mithin der Transformation bilden, griindet, dieser Vor-
stellung folgend, die strategische Macht der Kritik auf der Objektivierung
und Rationalisierung des Affektiven und Situativen. Ausgestattet mit der
Affektmacht des Alltagslebens, tritt der Intellektuelle unter dem Vorzeichen
der Veralltiaglichung erneut als professionalisierte Sozialfigur der Kritik in
Erscheinung.

5. Fazit: Affekte der Kritik

Der Alltagsbegriff hat in den Sozial- und Kulturwissenschaften eine bezeich-
nende Konjunktur erfahren, in deren Resultat der Alltag als Ort der gesell-
schaftlichen Selbstproblematisierung und als Instanz der Kritik formiert
wird. Ziel des Beitrags war es, den diskursiven Konstruktionen des Alltagli-
chen nachzuspiiren, um auf diesem Weg pravalente Imaginare der Moderne
und der Modernekritik in ihren affektpolitischen Nuancierungen sichtbar zu
machen.

Die Auseinandersetzung mit dem Diskurs der Soziologie ist aufschluss-
reich, da das diskursive Archiv der Soziologie als Wissensvorrat der Gesell-
schaftskritik fungiert, der reflexiv auf Problemlagen der historischen Gesell-
schaft antwortet. Auf der Basis affekttheoretischer Annahmen kombinierte
das vorliegende Studium die Perspektive einer Soziologie der Kritik mit

144 Ebd., S. 66.
145 Ebd., S.45.

m 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
I far oder



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 601

der Idee der reflexiven Verwissenschaftlichung:14¢ Erstens galt es, das von
der Soziologie bereitgestellte Repertoire der Kritik zu sichten und zu unter-
suchen, von welchen Imaginidren der Modernekritik es geleitet ist; zweitens
ging es darum, diese Imagindre der Kritik auf ihre affektive Form hin zu
betrachten. Getragen wurde das Vorgehen von der Annahme, dass die infor-
mierenden kulturpolitischen Vorstellungen affektiv kommuniziert werden
und so den Diskurs pragen. Gezeigt wurde, dass die sozialdiagnostischen
und gesellschaftskritischen Auf- und Umwertungen des Alltags im wissen-
schaftlichen Diskurs mit affektiven Neubesetzungen einhergehen. Wurde der
Alltag in den klassischen Sozialtheorien affektiv entzaubert, ist der jiingere
Diskurs von einer affektiven Vitalisierung wie von einer kritischen und/oder
gesellschaftstransformativen In-Wert-Setzung der Affektmacht des Alltagli-
chen gekennzeichnet: Zunachst im Kontrast zur emotional mobilisierenden
Kraft des AufSeralltaglichen als Ort dumpfer Gleichformigkeit ausgewiesen,
wird der Alltag wahlweise als Symbol des routinierten Lebens der anony-
men Massen skandalisiert, als Versprechen auf ein informes Leben abseits
der technisch-rationalisierten Industriegesellschaft insinuiert oder als egali-
sierendes Gegenbild zur Herrschaft einer Elitenkultur mobilisiert.

Die Betrachtung von unterschiedlichen Strategien der affektiven Inszenie-
rung des Alltaglichen im gesellschaftswissenschaftlichen Diskurs gibt einen
differenzierten Blick auf verschiedene Affektpolitiken der akademischen
Kritik frei. Diese lassen sich weder auf die Formel der wissenschaftlichen
Affektneutralitat noch auf die Rede vom »Katzenjammer« der Intellektuel-
len-Kritik reduzieren. Die affektiven Formungen des Alltaglichen vitalisieren
wiederum unterschiedliche Kulturpolitiken der Veralltidglichung. Die diffe-
renten Affektpolitiken der Veralltiglichung werden von unterschiedlichen
Angsten und Hoffnungen der modernen Kultur getragen, indizieren unter-
schiedliche Bilder einer professionalisierten Kritik der Gesellschaftstheorie
und reflektieren spiirbar unterschiedliche Spielarten der Modernekritik, von
der Kritik an einer Entsublimierung der Kultur innerhalb einer biirokratisch
organisierten, materialistischen Gesellschaft tiber die Kritik an den tagtagli-
chen Formen der Entfremdung in spatkapitalistischen Gesellschaften bis hin
zur egalitaristischen Herrschafts- und Intellektuellenkritik.

Was sagt nun der Blick auf diese diskursiven Formationen des Alltags
uber das intellektuell figurierte Verhiltnis von Affekt und Kritik? Die Aus-
einandersetzung mit den Affektpolitiken der soziologischen Kritik zielte
zuvorderst darauf, historische Transformationen in den Vorstellungen von
Modernisierung ebenso wie die sich zeitgleich vollziehenden Ambivalenzen
einer modernen Kritik der Veralltiglichung aufzuzeigen. Der epistemolo-

146 Vgl. neben Beck 2015 insbesondere Kieserling 2004.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

602 Veronika Zink

gischen, kulturpolitischen und gesellschaftshistorischen Unterschiede zum
Trotz zeigt der Blick auf die divergenten Figurationen des Alltaglichen
jedoch auch, dass diese Theorien von einer geteilten Vorstellung vom Ver-
haltnis von Affekt und Kritik ausgehen. Auch wenn im o6ffentlichen Diskurs
der Verweis auf Emotionen und Affekte haufig eher zur Delegitimierung von
Kritik eingesetzt wird, zeichnet der intellektuelle Diskurs ein ginzlich ande-
res Bild. Als Beweggriinde der Kritik und/oder als Treiber des gesellschaftli-
chen Wandels perspektiviert, erscheinen Affekte und Emotionen hier als eine
potenziell destabilisierende, kreative und revolutionierende Macht, mithin
als Trager der Modernisierung. Dergestalt stehen Affekte fur ein Immanent-
Werden der modernen Ordnung, weil ihnen die Potenz zugesprochen wird,
gesellschaftliche Transformationen von »innen« heraus anzustofSen. Und
dies zundchst ganz unabhidngig davon, wie der intellektuelle Umgang mit
der Potenz des Affektiven jeweils konkret ausfillt, ob die Mobilisationskraft
der Affekte berufen wird, ob deren disruptive Krifte genutzt werden, ob es
gilt, diese zu rationalisieren, oder ob eine kritisch-subversive Potenz darin
vermutet wird, dass die gelebte Wirklichkeit spiirbar gemacht wird.
Obgleich im gesellschaftstheoretischen Diskurs Affekte nicht als Gegen-
part zu einer modernen Kultur der Kritik betrachtet werden, so muss den-
noch nach den pravalenten affektpolitischen Praktiken der intellektuellen
Gesellschaftskritik gefragt werden. Die unterschiedlichen wissenschaftlichen
Verwertungsformen der Affekte der Kritik fungieren, wie deutlich wurde,
als ein Maf$ fur die Standortbestimmung der kritischen Gesellschaftstheo-
rien: Sie indizieren das sozialwissenschaftliche Selbstverstindnis und reflek-
tieren die tragenden kulturpolitischen Imaginare von Gesellschaftskritik.
Was bedeutet also der Blick auf diese historischen Facetten und die
affektpolitischen Verschiebungen fir den Gegenwartsdiskurs und die hierin
verhandelten Affekte der Kritik? Fiktokritische Projekte der Gegenwart,!4”
wie sie etwa von Kathleen Stewart praktiziert werden, sind getragen von
der Hoffnung auf ein Spiirbar-Machen der Kritik. Mit der autoethnographi-
schen Immersion in den Alltag erscheint die Autorin, so gesehen, in einer
Doppelrolle der Kritikerin, layman und expert in einem. Diese zweifache
Positionierung der Intellektuellen gibt sich im diskursgeschichtlichen Ver-
gleich als ein spezifischer Modus der Veralltaglichung der Kritik, dessen
Wert sich aber ebenso auf den Glauben an die Affektmacht der Kritik stiitzt.
Mit der Krise der Kritik, die ja immer auch eine Krise der Intellektuellen ist,

147 Vgl. insbesondere Berlant, Stewart 2019, S. 153. In Tradition einer feministischen und affekt-
theoretisch inspirierten Kritik legen Fiktokritiken einen Akzent auf die performative Seite von
Texten, mit dem Ziel, Lebensweisen in ihren ermichtigenden wie ohnmichtigen Dimensionen
spiirbar zu machen: »it says something which can’t be said in any other way«; vgl. Gibbs
1997, S. 1. Insofern handelt es sich um eine affektiv vermittelte, intellektuelle Aneignung des-
sen, was de Certeau als widerstindige Taktiken des Alltagslebens bezeichnete.

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 603

wichst die Bedeutung der Affektmacht des Alltdglichen fir die Vorstellung
einer kompetenten Gesellschaftskritik. Nach der Kritik des Alltags scheint
die Veralltaglichung der Kritik bis in den Gegenwartsdiskurs hinein als eine
Moglichkeit der affektiven Autorisierung der wissenschaftlichen Kritik. In
Anbetracht dieser Affektpolitik der Veralltiglichung stellt sich jedoch nicht
mehr allein die Frage, was mit » Alltag« konkret gemeint ist, sondern wessen
Alltag hier diskursiv zur Disposition gestellt wird.

Literatur

Abels, Heinz 2001. Interaktion, Identitdit, Prdsentation. 2., Uberarbeitete Auflage. Wiesba-
den: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Allheit, Peter 1983. Alltagsleben. Zur Bedeutung eines gesellschaftlichen » Restphinomens«.
Frankfurt a. M.: Campus.

Angerer, Marie-Luise 2007. Vom Begebren nach dem Affekt. Zirich: Diaphanes.

Arendt, Hannah 2002. Vita activa oder Vom tdtigen Leben. Miinchen: Piper.

Bargetz, Brigitte 2016. Ambivalenzen des Alltags. Neuorientierung fiir eine Theorie des
Politischen. Bielefeld: transcript.

Bartmanski, Dominik 2012. »How to Become an Iconic Social Thinker. The Intellectual Pur-
suits of Malinowski and Foucault«, in European Journal of Social Theory 15, S.426-
452.

Baudrillard, Jean 2016. Agonie des Realen. Berlin: Merve.

Bauman, Zygmunt 2007. Flaneure, Spieler und Touristen. Essays zu postmodernen Lebens-
formen. Hamburg: HIS.

Beckl,( Ulrich 2015. Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Berlin: Suhr-

amp.

Beemer, Jeffrey K. 2006. »Breaching the Theoretical Divide: Reassessing the Ordinary and
Everyday in Habermas and Garfinkel«, in Sociological Theory 24, 1, S. 81-104.

Beregow, Elena 2021. »Theorieatmosphiren. Soziologische Denkstile als affektive Praxis«,
in Berliner Journal fiir Soziologie 31, S. 189-217.

Berlant, Laurent; Stewart, Kathleen 2019. The Hundreds. Durham: Duke University Press.

Boltanski, Luc 1987. »Bezichtigung und Selbstdarstellung. Die Kunst, ein normales Opfer zu
sein«, in Selbstthematisierung und Selbstzeugnis: Bekenninis und Geddchinis, hrsg. v.
Hahn, Alois; Kapp, Volker, S. 149-169. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Boltanski, Luc 2010. Soziologie und Sozialkritik. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Boltanski, Luc 2013. Rdtsel und Komplotte. Kriminalliteratur, Paranoia, moderne Gesell-
schaft. Berlin.: Suhrkamp.

Boltanski, Luc; Chiapello, Eve 2003. Der neue Geist des Kapitalismus. Konstanz: UVK.

Bosel, Bernd 2017. »Affektive Differenzen, oder: Zwischen Insonanz und Resonanz«, in
Resonanzen und Dissonanzen. Hartmut Rosas kritische Theorie in der Diskussion, hrsg.
v. Peters, Christian Helge; Schulz, Peter, S. 33-51. Bielefeld: transcript.

Bourdieu, Pierre 2001. Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Vernunft. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Bourﬁlieu, Pierre; Wacquant, Louis 2006. Reflexive Anthropologie. Frankfurt a. M.: Suhr-

amp.

Brockling, Ulrich 2013. »Der Kopf der Leidenschaft. Soziologie und Kritik«, in Leviathan
41,2,S5.309-323

Castoriadis, Cornelius 1984. Gesellschaft als imagindre Institution. Entwurf einer politi-
schen Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Celikates, Robin 2009. Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverstindigung und
kritische Theorie. Frankfurt a. M.: Campus.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

604 Veronika Zink

Currid-Halkett, Elizabeth 2017. The Sum of Small Things: A Theory of the Aspirational
Class. Princeton: Princeton University Press.

Danto, Arthur C. 1991. Die Verklirung des Gewdohnlichen. Eine Philosophie der Kunst.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Darmann, Iris; Wildt, Michael 2021. »Widerstandige Praktiken. Eine Einleitung«, in Mittel-
weg 36 30, 2, S. 1-9.

Debord, Guy 1996. Die Gesellschaft des Spektakels. Berlin: Tiamat.

de Certeau, Michel 1988. Die Kunst des Handelns. Berlin: Merve.

Delitz, Heike 2019. »Theorien des gesellschaftlichen Imaginiren«, in Osterreichische Zeit-
schrift fiir Soziologie 44, S. 77-98.

Diefenbach, Aletta 2022. »Zur rationalisierten Affektpolitik der >Islamisierung« am Beispiel
rechtsextremer Basisaktivisten«, in Soziale Welt 25, S. 270-302.

Durkheim, Emile 2007. Die elementaren Formen des religiosen Lebens. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Durkheim, Emile 2012. Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die Organisation hoherer
Gesellschaften. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Elias, Norbert 1978. »Der Begriff des Alltags«, in Materialien zur Soziologie des Alltags,
hrsg. v. Hammerich, Kurt; Klein, Michael, S. 22-29. Opladen: Westdeutscher Verlag.
Elias, Norbert 2010. Der Prozess der Zivilisation. Wandlungen der Gesellschaft. Band 2.

Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel 2015. Archdologie des Wissens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Gauchet, Marcel 1997. The Disenchantment of the World: A Political History of Religion.
Princeton: Princeton University Press.

Garfinkel, Harold 1956. »Conditions of Successful Degradation Ceremonies«, in American
Journal of Sociology 61, 5, S. 420-424.

Garfinkel, Harold 1967. Studies in Ethnomethodology. Englewood Cliffs: Prentice-Hall.

Gibbs, Anna 1997. »Bodies of Words. Feminsim and Fictocriticsm — Explanation and
Demonstration«, in TEXT 1, 2, S. 1-4.

Gouldner, Alvin W. 1974. Die westliche Soziologie in der Krise. Reinbek: Rowohlt.

Gouldner, Alvin W. 1980. Die Intelligenz als neue Klasse. 16 Thesen zur Zukunft der
Intellektuellen und der technischen Intelligenz. Frankfurt a. M.: Campus.

Groys, Boris 1992. Uber das Neue. Versuch einer Kultur6konomie. Miinchen: Hanser.

Habermas, Jirgen 2016. Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2: Zur Kritik der
funktionalistischen Vernunft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hammerich, Kurt; Klein, Michael 1978. » Alltag und Soziologie«, in Materialien zur Soziolo-
gie des Alltags, hrsg. v. Hammerich, Kurt; Klein, Michael, S. 7-20. Opladen: Westdeut-
scher Verlag.

Heller, Agnes 1978. Das Alltagsleben. Versuch einer Erkldrung der individuellen Reproduk-
tion. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Hirschman, Albert O. 1987. Leidenschaften und Interessen. Politische Begriindung des Kapi-
talismus vor seinem Sieg. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Illouz, Eva 2009. Die Errettung der modernen Seele. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Joas, Hans 1978. »Einleitung«, in Agnes Heller: Das Alltagsleben. Versuch einer Erklirung
der individuellen Reproduktion, S. 7-23. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kaesler, Dirk 1977. Revolution und Veralltaglichung. Eine Theorie postrevolutiondrer Pro-
zesse. Mlnchen: Nymphenburger.

Kaesler, Dirk 1997. Soziologie als Berufung. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Kieserling, André 2004. Selbstbeschreibung und Fremdbeschreibung. Beitrdge zur Soziologie
soziologischen Wissens. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Koselleck, Reinhart 1992. Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der biirgerlichen
Welt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kosik, Karl 2016. Die Dialektik des Konkreten. Eine Studie zur Problematik des Menschen
und der Welt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lefebvre, Henri 1972. Das Alltagsleben in der modernen Welt. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lefebvre, Henri 1987. Kritik des Alltagslebens. Grundrisse einer Soziologie der Alltiglich-
keit. Frankfurt a. M.: Fischer.

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 605

Lefebvre, Henri 2004. Rythmanalysis. Space, Time, and Everyday Life. London, New York:
Continum.

Lemieux, Cyril 2014. »The Moral Idealism of Ordinary People as a Sociological Challenge:
Reflections on the French Reception of Luc Boltanski and Laurent Thévenot’s on Justifi-
cation«, in The Spirit of Luc Boltanski. Essays on the »Pragmatic Sociology of Criti-
que«, hrsg. v. Susen, Simon; Turner, Bryan S., S. 153-170. London: Anthem Press.

Lepsius, Rainer M. 2009. »Kritik als Beruf. Zur Soziologie der Intellektuellen«, in Rainer M.
Lepsius: Interessen, Ideen und Institutionen, S.270-285. Wiesbaden: VS Verlag fiir
Sozialwissenschaften.

Lichtblau, Klaus 1996. Kulturkrise und Soziologie um die Jabrbundertwende. Zur Genealo-
gie der Kultursoziologie in Deutschland. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lordon, Frédéric 2015. »Institutionen in der Gesellschaft der Affekte«, in Mittelweg 36 24,
1-2, S.46-73.

Mannheim, Karl 1932. Die Gegenwartsaufgaben der Soziologie. Ihre Lebrgestalt. Tubingen:
J. C. B. Mohr.

Massumi, Brian 20135. The Politics of Affect. Cambridge, Malden: Polity Press.

Mauss, Marcel 2010. »Soziale Morphologie. Uber den jahreszeitlichen Wandel der Eskimo-
gesellschaft«, in Soziologie und Anthropologie, Band 1, S. 183-278. Wiesbaden: VS Ver-
lag fur Sozialwissenschaften.

Morris, Meaghan 1990. »Banality in Cultural Studies«, in Logics of Television. Essays in
Cultural Criticsm, hrsg. v. Mellencamp, Patricia, S. 14-43. Bloomington: Indiana Uni-
versity Press.

Miihlhoff, Rainer 2018. Immersive Macht. Affekttheorie nach Spinoza und Foucault. Frank-
furt a. M.: Campus.

Murioz, José Esteban 1999. Disidentification. Queers of Color and the Performance of
Politics. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Pecar, Andreas 2020. »Schmihungen im kommunikativen Handeln aufgeklarter Philoso-
phen«, in Saeculum 70, 1, S. 75-98.

Pickering, William S. F. 1984. Durkheim’s Sociology of Religion. Themes and Theories.
Cambridge: James Clark & Co.

Prodoehl, Hans G. 1983. Theorie des Alltags. Berlin: Duncker & Humblot.

Ranciére, Jacques 2002. Das Unvernebmen: Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Ranciére, Jacques 2006. Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und ibre
Paradoxien. Berlin: b_books.

Reckwitz, Andreas 2015. »Praktiken und ihre Affekte«, in Mittelweg 36 24, 1-2, S.27-45.

Sacks, Harvey 1985. »On Doing >Being Ordinary««, in Structures of Social Action. Studies in
Emotion and Social Interaction, hrsg. v. Atkinson, J. Maxwell; Heritage, John, S. 413-
429. Cambridge: Cambridge University Press.

Sarkeld, Arvi 2014. »Sdkularisierung ohne Profanisierung? Durkheim tber die integrative
Kraft religioser Erfahrungen«, in Religion und Sikularisierung. Ein interdisziplindres
Handbuch, hrsg. v. Schmidt, Thomas; Pitschmann, Anette, S.7-13. Stuttgart: J. B.
Metzler.

Schober, Anne (2005). »Everybody. Figuren wie >Sie und ich< und ihr Verhiltnis zum Publi-
kum in historischem und medialem Umbruch«, in Kampf um Images, hrsg. v. Ahrens,
Jorn; Kautt, York; Hieber, Lieber, S.241-270. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissen-
schaften.

Seyfarth, Constans 1979. »Alltag und Charisma bei Max Weber. Eine Studie zur Grundle-
gung der >Verstehenden Soziologie««, in Alfred Schiitz und die Idee des Alltags in den
Sozialwissenschaften, hrsg. v. Sprondel, Walter M.; Grathoff, Richard, S.155-177.
Stuttgart: Enke.

Seyfert, Robert 2011. Das Leben der Institutionen. Zu einer Allgemeinen Theorie der Insti-
tutionalisierung. Weilerswist: Velbriick.

Slaby, Jan; von Scheve, Christian. Hrsg. 2019. Affective Societies. Key Concepts. New York,
London: Routledge.

Stewart, Kathleen 2007. Ordinary Affects. Durham: Duke University Press.

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

606 Veronika Zink

Vobruba, Georg 2019. Die Kritik der Leute. Einfachdenken gegen besseres Wissen. Wein-
heim: Beltz Juventa.

Waldenfels, Bernhard 1978. »Im Labyrinth des Alltags«, in Phdnomenologie und Marxismus
3. Sozialphilosophie, hrsg. v. Waldenfels, Bernhard; Broekman, Jan M.; Pazanin, Ante,
S. 18-43. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Weber, Max 1980. Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriffi der verstehenden Soziologie.
Tiibingen: Mohr.

Wetherell, Margaret 2012. Affect and Emotion. A New Social Science Understanding. Lon-
don: Sage.

Zink, Veronika; Kleinmichel, Philipp 2020. »Becoming Ordinary: The Ludic Politics of the
Everyday«, in Popularisation and Populism in the Visual Arts, hrsg. v. Schober, Anne,
S.46-58. New York: Routledge.

m 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

Alltag und Modernekritik 607

Zusammenfassung: Ziel des Beitrags ist es, der affektiven Produktion des Alltagsbegriffs
im Diskurs der Soziologie nachzusptren und Imaginire der Modernekritik sichtbar zu
machen. Die Analyse von Affektpolitiken der Veralltiglichung zeigt, dass Affekte selbst
im rationalisierten Diskurs der akademischen Kritik als eine wirkmichtige Waffe der
Kritik insinuiert werden.

Stichworte: Soziologie der Kritik, Soziologie des Alltags, Intellektuellensoziologie, Verall-
taglichung, Affektpolitiken, Imaginire der Kritik

Everyday Life and Modern Criticism — Social Theory and the Affective Politics
of Normalization

Summary: Focusing on the discourse of sociology the article considers the affective
production of the »everyday« aiming to make prevalent imaginaries of modern critique
visible. Analyzing affective politics of normalization (Veralltdglichung) illustrates that
even within the rationalized discourses of academic critique affects are insinuated as a
potent weapon of critique.

Keywords: sociology of critique, sociology of the everyday, sociology of intellectual life,
normalization, Veralltdaglichung, politics of affect, imaginaries of criticsm

Autorin

Veronika Zink

Institut fiir Soziologie
Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg
Emil-Abderhalden-Str. 26-27

06108 Halle (Saale)

Deutschland
veronika.zink@soziologie.uni-halle.de

Leviathan, 51.Jg., 4/2023

am 02.02.2026, 23:52:09. © Urheberrechtlich geschitzter Inhal 3
\halts Ir far oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-4-575

