Archiv

https://dol.org/10.5771/9783748810961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41.


https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10,5771/9783748810961-257 - am 02,02.2026, 02:44:41,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Merleau-Ponty

»Die Gewohnheit« — Wahrnehmungsphdnomenologie als Weg in die
Technikphilosophie?

Ein Auszug aus Merleau-Pontys Phdnomenologie der Wahrnehmung,
neu gelesen und kommentiert von Petra Gehring und Christoph Hubig

Dass es sich bei dem franzdsischen Phénomenologen Maurice Merleau-Ponty
(1908-1961) um einen modernen philosophischen Klassiker handelt, muss man
nicht betonen. Es ist auch ein Allgemeinplatz, dass seine Uberlegungen die Grenzen
von philosophischen Teilgebieten wie auch Disziplinen unterlaufen. Merleau-Ponty
hat an die Gestaltpsychologie angekniipft, der marxistischen Geschichtsphilosophie
eine eigene (spdter, nicht ganz passend, >humanistisch« genannte) Wendung gege-
ben, er hat das strukturalistische Sprachdenken Ferdinand de Saussures rezipiert, um
daraus eine vom Korper her revidierte Konzeption »der< Sprachlichkeit zu gewinnen
—und er hat eine generalisierende Theorie des Seins skizziert, die iiber Sartre, Berg-
son und Heidegger gleichermallen hinausgeht. Intensive Resonanzen lassen sich
nachlesen und haben ihrerseits Rezeptionspfade erdffnet.! Stichworte wie >Leiblich-
keit< oder auch (zentral im Spatwerk) chair, also >Fleisch¢, sind eng mit seinem
(Euvre verbunden und ziehen immer neue — teils von den Arbeiten des Phénomeno-
logen auch wegfiihrende — Rezeptionswellen auf sich, so die abgeleitete Idee einer
scorporeality« in einer englischsprachigen Leibphdnomenologie als philosophy of the
flesh oder zuletzt in der Kognitions- und Neuroforschung, die sich jenseits unge-
schlachter Hypothesen wie der, unser Hirn bediene sich abbildungsartig funktionie-
render sogenannter »Spiegelneuronen< (ahme wiedererkannte Auflenwelt also reflex-
artig nach), auch komplexeren Vorstellungen vom Funktionieren der menschlichen
Wahrnehmung — Umdeutungen des Modells eines neuronalen >Spiegelns< ein-
schlieBlich — zugewandt hat.

Allerdings wird man dennoch mit gutem Grund fragen, warum von dem hier zur
Neulektiire gesichteten Abschnitt der Phénoménologie de la Perception (1945) —
einem frithen, aber spéter durchaus noch modifizierten, gleichwohl sogenannten
Hauptwerk von Merleau-Ponty — ausgerechnet fiir die Technikphilosophie Impulse
ausgehen konnten. Begriindet eine Wahrnehmungsphinomenologie, die Grundlagen-
fragen in Sachen Bewusstsein, Leib, Geschlechtlichkeit und Intersubjektivitit be-
handelt, Hinwege zu Fragen der Technik?

1 Fiir den deutschsprachigen Diskurs kdnnen nach wie vor als Klassiker gelten: Alexandre Mé-
traux, Bernhard Waldenfels (Hg.): Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys Denken,
Miinchen 1986; sowie Regula Giuliani (Hg.): Merleau-Ponty und die Kulturwissenschaften,
Miinchen 2000.

259

https://dol.org/10.5771/9783748810961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41.


https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aus mehreren Griinden lautet die Antwort: Ja. Merleau-Ponty spricht zwar nicht
von Technik, greift aber zentrale Konzepte des Nachdenkens tiber Technik — man
kann sogar sagen: jeder Technikphilosophie im Sinne einer griindlichen und grund-
legenden Revision — auf: Die Gewohnheit (als Modus funktionaler und funktionsbe-
griindender Wiederkehr und damit der Technisierung), die Frage des >Organs¢, mit
welchem ein Korper nicht nur mit der Welt verbunden, sondern zur Welt und von
dieser Welt ist. Und eben iiberhaupt den Korper als »Leibe, der Objektverhéltnisse
nicht »hat¢, sondern stiftet, nimlich — und auch das ist bereits bis zu einem gewissen
Grad technisch zu nennen — aus sich entlésst.

Aus den nachfolgenden Uberlegungen Merleau-Pontys lassen sich mit Blick auf
technikphilosophische Arbeitslinien mindestens drei Pointen gewinnen: zwei allge-
meinere, kritische, und eine speziellere, konstruktive. Die allgemeinere 14sst sich ge-
gen Auffassungen von Technik als »Organprojektion< oder »Prothese< geltend ma-
chen. Nach diesen Auffassungen ist der Mensch als »Méngelwesen« gendtigt, zum
Zwecke der Verstirkung, der Entlastung oder des Ersatzes ihm fehlender korperli-
cher Moglichkeiten die (vorgestellten), auf Leistungserwartungen zielenden (Kor-
per-)Funktionen in technische Artefakte hinein zu >projizieren< und dort ihre Erfiil-
lung zu ermoéglichen oder zu optimieren (Arnold Gehlen). Eine entgegengesetzte
Hypothese lautet, der Mensch entwickele als »Uberschusswesen< aus einem techni-
schen Trieb heraus Werkzeuge, aus deren Anschauung er qua >Riickprojektion< Auf-
schluss iliber Funktionsmechanismen seiner Organe einschlieBlich des Gehirns oder
im weiteren Sinne sozialer Organisation gewinnen kann. So besehen wiirde der
Mensch sich also technomorph modellieren kdnnen und daraus sein Selbstverstind-
nis gewinnen (Ernst Kapp). Beiden Technikkonzepten liegt eine >reprasentationalis-
tische« Auffassung des Verhéltnisses des Korpers und von Kdérperorganen zur Tech-
nik sowie von deren Bezug zur Welt als Umwelt zugrunde. Auf einer solchen Basis
steht der Intellekt wie der Steuermann seines (werkzeugartigen) Korpers vor einer
im Detail mehr oder weniger gut nutzungsgerechten, atomistischen Objektwelt. Es
wiirden in funktionaler/instrumenteller Absicht Abstraktionen und Modelle gebildet,
unter denen Wissen als Regelwissen entsteht und aufeinander aufbauende Routinen
zu realisieren erlaubt. Dem hilt Merleau-Ponty entgegen, dass entsprechend unse-
rem Korper mit seinen Bewegungen — und von vornherein integriert in deren Sche-
ma als Teil der Welt -sich unsere Weltbeziehungen herausbilden und sich Gewohn-
heiten im Ganzen dieser Weltbeziiglichkeit stabilisieren. Im Rahmen einer so pro-
zessierenden Motorik agieren wir nicht auf Basis von analytisch isolierbaren Vor-
stellungen, Modellierungen von Gegenstdnden, Instrumenten und (Um-)welt(en).
Wir gewinnen vielmehr unsere Erfahrungen iiber diese selbst und iiber uns im Zuge
einer Bedeutungsgebung und Sinnstiftung von Beziehungen, wie wir sie in der Be-
wegung erfahren. Nicht jene (etwa fiir sich erfahrenen) Relata werden dann model-
lierend in eine Beziehung gesetzt, sondern die im Zuge unserer korperlichen Aktion

260

https://doi.org/10,5771/9783748810961-257 - am 02,02.2026, 02:44:41,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stets im Zusammenhang mobilisierten Beziige vermitteln uns ineins die Eigenschaf-
ten bzw. Verfasstheit der Gegenstéinde, der Instrumente sowie einer (stets schon ver-
raumlichten und potentiell zeitféormigen) Umwelt.

Die zweite allgemeinere Pointe ist, dass die Gewohnheit nur angemessen begrif-
fen werden kann, wenn dabei Dualismen wie jener von mechanisch-kausal vs. geis-
tig vermieden werden. Diese Einsicht gewinnt ihr kritisches Profil vor dem histori-
schen Hintergrund, dass die Gewohnheit iiber lange Zeit hinweg vor allem als Me-
chanisierung aufgefasst worden ist: als Sache der Ausprigung fraglos-notwendiger
Bahnen durch schiere Wiederholung. In dieser Mechanisierung wird der Korper als
blinder Teil von Kausalprozessen gedacht, in dieser Form steht er dem Geist nicht
nur in einem cartesischen Weltbild, sondern eben auch in den behavioristischen Pa-
radigmen des 20. Jahrhunderts gegeniiber. Merleau-Pontys zentrale Behauptung —
der Korper ist verstehend in der Gewohnheit — lédsst sich daher in zweierlei Weise
kritisch lesen. Der Korper ist verstehend, bedeutet, er ist kein blinder Mechanismus.
Der Korper ist verstehend heif3t aber auch, Verstehen ist in keiner Weise ein der phy-
sischen Welt entriickter, blof intellektueller, dem Reich des Ubens oder stummen
Lernens génzlich nachgelagerter Prozess.

Dass mit diesem phidnomenologischen Befund eine konstruktive Pointe einher-
geht, zeigt sich im Speziellen an der Entwicklung der Robotik, wie auch der Fort-
gang der KI-Entwicklung verdeutlicht. Roboter als >verkorperte< smarte Systeme
waren einst als mit Sensoren und Aktoren ausgestattete Einrichtungen konzipiert
(und realisiert), die unter einem Regler — fop down — mit seinem Wirklichkeitsmo-
dell und explizit programmierter hoch komplexer Verarbeitung des Sensorinputs ad-
aptiv ihre Funktionen wahrzunehmen hatten (etwa Punktschweillen). Die Anpassung
solcher frither Roboter an die jeweilige Situation hing von der Leistungsfahigkeit,
Vollstédndigkeit und Differenziertheit des implementierten Modells und der Kapazitét
der Symbolverarbeitung ab. Sie arbeiteten buchstéiblich in Kéfigen (etwa bei Daim-
ler), um zu verhindern, dass sie sich im Falle einer Havarie »selbstindig< machen
und den Rahmen ihrer vorgegebenen >allopoietischen< Adaption iiberschreiten. Thre
Architektur war diejenige des Verhiltnisses einer représentationalistisch-schlussfol-
gernden Steuerungs- und Regelungsinstanz zu »ihrem« (zu steuernden) Korper — wie
es Merleau-Ponty aber als verfehltes Verstandnis fungierender Leiblichkeit kritisiert.
Anders das neue Paradigma in der KI. Dieses setzt auf eine »autopoietische< adaptive
Regulierung, unter der die »intelligenten< Roboter ein dynamisches Kdrperschema
simulieren und — bottom up — ihre Aktorik-Outputs und die Sensorik-Inputs nach
MaBgabe von Belohnungsfunktionen koordinieren. Sie verfiigen nicht {iber ein mog-
lichst vollstandiges »mentales< Modell ihrer Umwelt sowie ihrer selbst, sondern bil-
den solche Modelle schrittweise von einer Mikroebene hin zu einer Makroebene, auf
der sich dann Routinen bilden, die fortschreibungsfahig und modifikationsfihig
sind. Situation und Roboter formen ein einziges System (unter einer funktionalen

261

https://dol.org/10.5771/9783748810961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorgabe). So gewinnt ein intelligenter< Staubsauger-Roboter schrittweise iiber seine
Bewegungen sowohl ein Bild seiner Umgebung als auch (a /imine) ein Selbstmodell
seiner Leistungen und Grenzen, dhnlich wie Merleau-Ponty es im Teil II, § 1 der
Phénomenologie der Wahrnehmung im Hinblick auf das menschlich-wahrnehmende
Sich-Bewegen in einer Wohnung beschreibt.

Bei aller Analogie dieses Ansatzes neuerer Robotik zu Merleau-Pontys Untersu-
chungen ist freilich nicht zu libersehen, dass anthropomorphe Begriffsverwendungen
wie »Wahrnehmungg, >Entscheidung¢, yGewohnheit< etc. auch fiir noch so >intelli-
gente< Roboter allenfalls uneigentlich und metaphorisch einsetzbar sind. Thnen fehlt
die bei Menschen mitzudenkende Komponente, dass die geschilderten Vollziige im-
mer zugleich reflexiv begriffen werden miissen. Anders gesagt: Das Subjekt muss
sich — und auch das wire nach Merleau-Ponty ein Aspekt von Leiblichkeit in einem
angemessen weitreichenden Sinn — als »Autor< in gelungenen Weil-Beziehungen
mitdenken und anerkennen kdnnen.

Nachstehend dokumentieren und kommentieren wir zunichst denjenigen Ab-
schnitt des dritten Kapitels des ersten Teils der Phdnomenologie der Wahrnehmung,
der die Frage der Gewohnheit zum Gegenstand hat. In die Ubersetzung haben wir
eingegriffen. Zum einen enthilt die deutschsprachige Ubersetzung von Rudolf
Boehm doch einige fiir den Kontext >Technik< missverstindliche Ubersetzungsent-
scheidungen — ndmlich: unnétig kantianisierende oder an Heidegger sich anlehnende
Wendungen sowie auch iiberhaupt womoglich eine zu sehr auf deutschsprachig pha-
nomenologische Fachtermini verengte Wortwahl. Und zum anderen md&chten wir
durch einen Aktualisierungsversuch die technikphilosophischen Beziige in vorsichti-
ger Form herausheben. Daher modifizieren wir in den zitierten Ausschnitten die
klassische Ubersetzung — deren Wortwahl in Sachen »Korper< bzw. »>Leib¢ wir beibe-
halten.2 Abweichungen von der Ubersetzung sind, sofern es sich nicht um den Ver-
zicht auf Zusitze oder kleine Umstellungen handelt, mittels der eingefiigten Origi-
nalausdriicke markiert. Zudem wurde die Rechtsschreibung aktualisiert.

seskesk

2 Bekanntlich kann man corps als Korper oder aber Leib iibertragen, und die phdnomenologische
Philosophie préferiert fiir Merleau-Pontys Texte die Wortwahl »Leib< — Husserls wie auch Berg-
sons Leitgedanken betonend, dass der Korper kein Ding unter Dingen ist. Vgl. zu Bedenken ge-
gen die Verwendung des Leibbegriffs: Marc Rolli: »Leib und Korper. Zur anthropologiege-
schichtlichen Kritik des phinomenologischen Leibbegriffs«, in: Hans-Dieter Gondek, Laszlo
Tengelyi und Tobias Nikolaus Klass (Hg.): Phdnomenologie der Sinnereignisse, Paderborn
2011, S.251-265.

262

https://doi.org/10,5771/9783748810961-257 - am 02,02.2026, 02:44:41,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maurice Merleau-Ponty: Die Gewohnheit als Erwerb einer neuen
Bedeutung3

Die Erwerbung einer Gewohnheit, als Verwandlung und Erneuerung des Korper-
schemas, bereitet den klassischen Philosophien die grofiten Schwierigkeiten, da sie
stets dazu neigen, jede Synthese als eine intellektuelle aufzufassen. Gewiss ist es
freilich keine duflere Assoziation, die in der Gewohnheit elementare Bewegungen,
Reaktionen und >Stimuli< in Zusammenhang bringt.* Jede mechanistische Theorie
scheitert hier an der Tatsache, dass die lernende Gewdhnung systematisch ist [es?
systematique]. Das Subjekt verkniipft nicht die individuellen Bewegungen mit indi-
viduellen Stimuli, sondern erwirbt das Vermdgen, Situationen gewisser Gestalt in
Losungen eines gewissen Typs zu entsprechen, wobei die Situationen von einem
Fall zum anderen sehr verschiedene sein und die ihnen entsprechenden Bewegungen
bald diesem, bald jenem ausfithrenden Organ [organe effecteur] tiberlassen werden
konnen, Situationen und entsprechende Bewegungen sich als in den verschiedenen
Féllen weniger durch partielle Identitdt der Elemente als durch Gemeinsamkeit des
Sinnes dhneln. Ist also als Ursprung der Gewohnheit ein Verstandesakt anzusetzen,
der ihre Elemente organisierte und alsdann sich wieder aus ihnen zuriickzoge?’
Heil3t also etwa einen Tanz erlernen, auf analytischem Wege seine Bewegungsfor-
mel finden und ihn alsdann am Leitfaden dieser idealen Vorzeichnung mit Hilfe
schon erworbener Bewegungen — denen des Gehens und des Laufens — wieder zu-
sammenzusetzen? Soll aber die Formel des neuen Tanzes bestimmte Elemente der
allgemeinen Motorik in sich integrieren konnen, so muss sie zundchst und zuvor
selbst schon so etwas wie eine motorische Absegnung [consécration] erfahren ha-
ben. Der Korper ist es, der, wie man oft genug schon bemerkt hat, dic Bewegung
»schnappt« [attrape] (kapiert) und >versteht«. Der Erwerb einer Gewohnheit ist das
Erfassen [la saisie] einer Bedeutung, aber das motorische Erfassen einer Bewe-
gungsbedeutung. Was will das genau [au juste] besagen? Eine Frau hélt ohne jede
Berechnung zwischen ihrer Hutfeder und Gegenstidnden, die diese abknicken konn-
ten, einen Sicherheitsabstand ein; sie hat es ebenso im Gefiihl, wo ihre Feder ist, wie

3 Maurice Merleau-Ponty: Phdnomenologie der Wahrnehmung (1945), tbersetzt von Rudolf
Boehm, Berlin 1966, S. 172-177 (Teil 1, 3, § 21); frz. Phénomenologie de la perception, Paris
1945, S.166-172. In der deutschsprachigen Ausgabe von 1966: »§2l«. Die
Paragraphenzihlung wurde durch den Ubersetzer eingefiigt. Die vorliegende Fassung weicht
jedoch vom zugrunde gelegten Text orthographisch ab (siehe editorische Notiz oben). Die
bibliographischen Angaben in den FuBnoten wurden leicht angepasst und an einigen Stellen
korrigiert.

4 Siehe hierzu Maurice Merleau-Ponty: La structure du comportement, Paris 1967, S. 125 ft.

5 Wie z.B. Bergson meint, wenn er die Gewohnheit als das >fossile Residuum einer geistigen Ak-
tivitét [activité]« definiert.

263

https://dol.org/10.5771/9783748810961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41.


https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wir es im Gefiihl haben, wo sich unsere Hand befindet.® Bin ich ans Autofahren ge-
wohnt [si j 'ai [’habitude de conduire une voiture], so wihle ich eine Durchfahrt und
sehe, dass »ich durchkommes, ohne erst die Breite des Weges mit derjenigen der
Kotfliigel vergleichen zu miissen, so wie ich durch einen Tiirrahmen gehe [franchis
une porte], ohne dessen Hohe [largeur] mit derjenigen meines Korpers abzuglei-
chen.” Hut und Automobil sind hier nicht mehr Gegenstiinde, deren GroRe und Volu-
men sich durch Vergleich mit anderen Gegenstéinden bestimmen. Sie sind zu volu-
mindsen Méchten [puissances] geworden, zur Anforderung [exigence] eines be-
stimmten Freiraums [espace libre]. Korrelativ sind die Tiir zur U-Bahn und die
Fahrbahn zu einengenden Méchten [puissances] geworden und erscheinen auf An-
hieb [d’emblée] als praktikabel oder aber nicht praktikabel fiir meinen Kdrper mit
dem, was zu ihm gehért [avec ses annexes]. Der Stock des Blinden ist fiir ihn kein
Gegenstand mehr, er ist nichts fiir sich selbst mehr Wahrgenommenes [il n’est plus
percu pour lui-méme), seine Spitze [son extremité] ist zu einer Sinneszone gewor-
den, er vergroBert das AusmaB [/ ‘ampleur] und die Reichweite des Beriihrens, ist zu
einem Analogon des Blicks geworden. Beim Erkunden von Gegenstinden spielt die
Lénge des Stocks nicht mehr ausdriicklich eine Rolle, sie ist nicht mehr ein Mittel-
begriff [moyen terme]: Der Blinde kennt eher die Lange seines Stockes von der Posi-
tion der Gegenstdnde her als umgekehrt deren Position dank seines Stocks [que la
position des objets par elle]. Die Position der Gegenstinde ist ihm unmittelbar durch
die Weite der sie erreichenden Geste gegeben, die iiber die Ausdehnungsmacht [la
puissance de [’extension] des Armes hinaus die Reichweite des Stockes mit umfasst.
Will ich mich an einen Spazierstock gewdhnen, so erprobe ich ihn [je [’essaye], be-
rithre Gegenstidnde mit ihm, und nach einiger Zeit habe ich ihn dann »in der Handy,
sehe ich, welche Gegenstinde >in Reichweite< meines Stockes sind und welche
nicht. Hier liegt nicht eine rasche Schétzung oder ein Verglich zwischen der objekti-
ven Liange des Stockes und dem objektiven Abstand eines Gegenstandes vor. Die
Orte des Raumes bestimmen sich nicht als objektive Positionen im Verhéltnis zur
objektiven Position unseres Leibes, sondern schreiben [inscrivent] um uns herum die
wandelbare Reichweite unserer Zweckbestrebungen [visées] und unserer Gesten in
unsere Umgebung ein. Sich an einen Hut, an ein Automobil oder an einen Stock ge-
wohnen heift, sich in ihnen einzurichten oder, umgekehrt, sie an der Voluminositét
des eigenen Leibes teilhaben zu lassen. Die Gewohnheit ist der Ausdruck unseres
Vermogens, unser Sein zur Welt zu erweitern oder unsere Existenz zu verwandeln,
indem wir uns neue Instrumente zugehorig machen [en nous annexant de nouveaux

6 Henry Head und Gordon Holmes: »Sensory Disturbances from Cerebral Lesion, in: Brain 34
(1911), Heft 2-3, S. 102-254, hier: S. 188.

7 Abraham A. Griinbaum: »Aphasie und Motorik«, in: Zeitschrift fiir die gesamte Neurologie und
Psychiatrie 130 (1930), S. 385-412, hier: S. 395.

264

https://doi.org/10,5771/9783748810961-257 - am 02,02.2026, 02:44:41,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

instruments].3 Man kann Schreibmaschine schreiben kénnen, ohne in der Lage zu
sein zu sagen [sans savoir indiquer]|, wo sich auf der Tastatur [sur le clavier] die
Buchstaben befinden, aus denen man die Worte zusammensetzt. Maschinenschrei-
ben konnen heiflt nicht, die Stelle jedes Buchstabens auf der Tastatur zu kennen,
noch auch sich fiir jeden von ihnen einen bedingten Reflex antrainiert [acquis] zu
haben, der sich dann beim Hinblicken auf den Buchstaben ausldsen wiirde. Was aber
ist die Gewohnheit dann, wenn sie weder eine Kenntnis noch ein Automatismus ist?
Ein Wissen, das in den Hénden ist, das allein der leiblichen Betitigung zur Verfii-
gung steht, ohne sich in eine objektive Bezeichnung iibertragen zu lassen. Man
weill, wo sich die Buchstaben auf der Tastatur befinden, wir wissen, wo sich ein je-
des unserer Glieder befindet, aus dem Wissen einer Vertrautheit heraus [d 'un savoir
de familiarité], die uns nicht durch eine Position im objektiven Raum gegeben wird
[qui nous donne pas une position dans [’espace objectif]. Der Frau an der Schreib-
maschine ist die Bewegung ihrer Finger nicht als eine objektiv beschreibbare Orts-
bewegung gegeben, sondern allein in Gestalt einer bestimmten Modulation der Mo-
torik, die sich physiognomisch von jeder anderen unterscheidet. Oft wird die Frage
erortert, als erweckte die Wahrnehmung eines aufs Papier geschriebenen Buchsta-
bens eine Vorstellung dieses selben Buchstabens, die ihrerseits die Vorstellung der
Bewegung erweckte, die erforderlich ist, diesen auf der Tastatur zu treffen. Aber das
ist mythisches Sprechen [ce langage est mythologique]. Durchlaufe ich einen mir
vorgelegten Text mit dem Blick, so liegen keinerlei Vorstellungen erweckende
Wahrnehmungen vor, sondern es bilden sich aktuell [se composent actuellement] Zu-
sammenhéinge, geschuldet [doués] einer typischen oder vertrauten Physiognomie.
Setze ich mich an meine Maschine, so 6ffnet sich unter meinen Hénden ein Bewe-
gungsraum, in dem ich abspielen kann, was ich gelesen habe. Das gelesene Wort ist
eine Modulation des sichtbaren Raumes, die motorische Ausfithrung eine Modulati-
on des manuellen Raumes [espace manuel] und die ganze Frage ist die, wie eine ge-
wisse Physiognomie >visueller« Ensembles einen gewissen Stil motorischer Entspre-
chungen hervorrufen kann, wie jede »visuelle« Struktur sich letztlich [finalement] ein
motorisches Wesen zueignet, ohne dass es eines Buchstabierens der Worte und der
Bewegungen bediirfte, um Worte in Bewegungen zu tibertragen. Doch dieses Ver-
mdgen aus Gewohnheit [pouvoir de [ ‘habitude] unterscheidet sich nicht von derjeni-
gen, die wir iiber unseren Leib haben: fordert man mich auf, mein Ohr oder mein
Knie zu beriihren, so fiihre ich auf dem kiirzesten Wege meine Hand ans Ohr oder
ans Knie, ohne erst die Ausgangsstellung meiner Hand, die Lage meines Ohres und
den Weg von jener zu dieser mir vorstellen zu miissen. Der Leib ist es, so sagten wir,

8 Sie erldutern uns damit auch das Wesen des Korperschemas. Wenn wir sagen, dieses gebe uns
unmittelbar die Stellung unseres Leibes, so wollen wir damit nicht nach Art der Empiristen sa-
gen, es bestiinde aus einem Mosaik >extensiver Empfindungenc. Es ist vielmehr ein der Welt of-
fenes System, Korrelat der Welt.

265

https://dol.org/10.5771/9783748810961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41.


https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der im Erwerb einer Gewohnheit »versteht<. Diese Formulierung ware absurd, wenn
Verstehen nur hiefle, ein sinnlich Gegebenes unter eine Idee zu subsumieren, und der
Leib nichts anderes wire als ein Gegenstand. Doch eben das Phédnomen der Ge-
wohnheit nétigt uns, unseren Begriff von »Verstehen« sowohl als auch den des »Kor-
pers< zu revidieren. Verstehen heifit, die Ubereinstimmung zwischen Intention und
Vollzug zu erproben [éprouver], zwischen dem, worauf wir abzielen, und dem, was
gegeben ist; und der Leib ist unsere Verankerung in der Welt. Indem ich meine Hand
an mein Knie fithre, erfahre ich in jedem Moment der Bewegung die Realisierung
einer Intention, die nicht auf mein Knie als Idee oder auch nur als Gegenstand ab-
zielt, sondern als gegenwirtigen und wirklichen Teil meines lebendigen Leibes, und
d.h. letztlich als Durchgangspunkt meiner bestindigen Bewegung auf die Welt zu.
Wenn der Mensch an der Schreibmaschine die notwendigen Bewegungen auf der
Tastatur ausfiihrt, so sind diese Bewegungen von einer Intention dirigiert [dirigés],
doch diese setzt die Tasten auf der Tastatur nicht als objektive Zielstellen [emplace-
ments] an. Es ist buchstdblich wahr, dass Maschinenschreiben lernen heifit, den
Raum der Tastatur in seinen Korperraum zu integrieren.

Deutlicher noch zeigt das Beispiel der Instrumentalmusik, dass Gewohnheit we-
der im Denken noch im objektiven Leib, sondern im Leib als Vermittler einer Welt
[comme médiateur d’un monde] ihren Sitz hat [réside]. Ein geiibter Organist kann
bekanntlich® auch auf einer ihm unbekannten Orgel mit mehr oder weniger Klaviatu-
ren und anderer Anordnung der Register als bei seinem gewohnten Instrument spie-
len. Eine Ubungsstunde reicht aus zur Vorbereitung eines Konzerts. Eine so kurze
Gewohnungszeit schlieft die Annahme aus, an die Stelle des vorgegebenen Disposi-
tionsgeriists seien neue bedingte Reflexe getreten, es sei denn die alten wie die neu-
en >Reflexe« bildeten je ein System und der Wechsel wire ein totaler, in welchem
Falle wir aber die mechanistische Theorie bereits hinter uns gelassen hétten, denn
dann sind die Reaktionen durch eine Totalerfassung des Instruments vermittelt. Sol-
len wir also sagen, der Organist analysiere die Orgel, indem er sich von Registern,
Pedalen, Klaviaturen und ihren rdumlichen Verhiltnissen eine Vorstellung bildet und
bewahrt? Doch wihrend des kurzen Durchprobens [la courte répétition] des Instru-
ments vor dem Konzert verhilt er sich keineswegs wie jemand, der einen Plan anle-
gen will. Er setzt sich auf die Bank, bedient die Pedale, zieht die Register, nimmt an
dem Instrument mit seinem Leib MaB, verleibt sich Richtungen und Dimensionen
ein, richtet sich in der Orgel ein wie man sich in einem Haus einrichtet. Nicht die
Stelle im objektiven Raum ist es, die er fiir jedes Register und jedes Pedal erlernen
wiirde und im >Gedédchtnis< behielte. Wihrend der Probe wie auch wihrend des
Konzerts sind ihm Register, Pedale und Klaviaturen allein als Méchte [puissances]
dieses und jenes emotionalen oder musikalischen Werts gegeben, und ihre Stellung

9 Vgl. Jacques Chevalier: L’ habitude. Essai de métaphysique scientifique, Paris 1929, S. 202 ft.

266

https://doi.org/10,5771/9783748810961-257 - am 02,02.2026, 02:44:41,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im Raum nur als der Ort des Erscheinens dieses Werts in der Welt. Zwischen dem
musikalischen Wesen des Stiicks, wie es die Partitur vorzeichnet, und der wirklich
um die Orgel herum erklingenden Musik stiftet sich ein so unmittelbarer Bezug, dass
der Leib des Organisten und das Instrument nur mehr Durchgangsorte dieses Bezu-
ges sind. Nunmehr existiert die Musik durch sich selbst, und nur durch sie existiert
alles andere.!? Fiir eine >Erinnerung« der Anordnung der Register ist hier gar kein
Raum, und es ist auch nicht so, dass der Organist im objektiven Raum spielen wiir-
de. In Wahrheit sind seine Gesten wihrend der Probe solche einer Einweihung [con-
secration]: sie spannen affektive Vektoren auf, entdecken emotionale Quellen und
schaffen einen Ausdrucksraum, so wie die Gesten des Auguren das templum um-
grenzen.

Das ganze Problem der Gewohnheit ist hier dies, wie die musikalische Bedeutung
einer Geste sich dergestalt an einem bestimmten Ort niederschlagen kann, dass der
Organist, ganz der Musik hingegeben, gerade diejenigen Register und Pedale trifft,
die sie zu verwirklichen vermdgen. Nun ist der Leib in ganz besonderer Weise ein
expressiver Raum [/e corps est éminemment un espace expressif]. Ich will einen Ge-
genstand ergreifen, und schon erhebt sich an einem Raumpunkt, an den ich nicht
dachte, jenes Greifvermdgen, das meine Hand ist, diesem Gegenstande entgegen.
Meine Beine bewege ich nicht, insofern sie sich im Raum achtzig Zentimeter von
meinem Kopf entfernt befinden, sondern insoweit ihre Macht zu Gehen [leur puis-
sance ambulatoire] meine Bewegungsintention nach unten hin verldngert. Eine jede
der Hauptregionen meines Leibes ist bestimmten Handlungen zugeeignet, sie haben
Teil an ihrem Wert [valeur], und es ist ein und dasselbe Problem, zu wissen, warum
der gemeine Verstand den Sitz des Denkens in den Kopf verlegt sowie auf welche
Weise der Organist die musikalischen Bedeutungen in den Raum der Orgel hinein-
verteilt [distribué]. Doch unser Leib ist nicht allein ein Ausdrucksraum unter all den
anderen [parmi tous les autres]. Das gilte nur fiir den konstituierten Leib. Er selbst
ist der Ursprung aller anderen Ausdrucksrdume, die Bewegung des Ausdriickens
selbst, das, was Bedeutungen aus sich erst und unter unseren Augen existieren lasst.
Wenngleich unser Leib uns nicht, wie es beim Tier geschieht, von unserer Geburt an
definierte [définis] Instinkte auferlegt, so ist es doch jedenfalls er, der unserem Le-
ben die Form der Allgemeinheit gibt und unsere personalen Akte zu festen Disposi-
tionen verldngert. Unsere Natur ist in diesem Sinne nicht eine alte Gewohnheit, da
vielmehr eine jede solche schon die Gestalt der Passivitit einer Natur voraussetzt.
Der Leib ist unser generelles Mittel [moyen général], eine Welt zu haben. Bald be-
schrinkt er sich auf die zum Lebenserhalt erforderlichen Gesten und setzt korrelativ

10 Vgl. Marcel Proust: Du céte de chez Swann 11, Paris 1913: »Als ob die Musiker weit weniger
diese kleine Melodie spielten als vielmehr die erforderlichen Riten begingen, um sie zum Er-
scheinen zu bringen ... « (S. 187). »lhre Aufschreie waren so plotzliche, dall der Geiger sich
formlich auf seinen Bogen stiitzen mufite, um sie aufzufangen« (S. 193).

267

https://dol.org/10.5771/9783748810961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41.


https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

um uns herum eine biologische Welt; bald spielt er auf diesen ersten Gesten und
geht von ihrem unmittelbaren zu einem figiirlich-libertragenen Sinn [un sens figuré]
ihrer {iber, wobei er durch sie hindurch einen neuen Bedeutungskern kundgibt [ma-
nifeste]: so im Falle einer motorischen Angewohnheit [Ahabitude] wie etwa des Tan-
zes. Bald endlich ist die bezweckte Bedeutungsgebung [la signification visée] sol-
cher Art, dass die natiirlichen Mittel des Leibes sie nicht zu erreichen vermogen;
dann muss er sich ein Instrument [instrument] schaffen und entwirft um sich herum
eine Kulturwelt. Auf diesen sé@mtlichen Ebenen aber vollzieht er ein und dieselbe
Funktion: die, den Augenblicksbewegungen der Spontaneitit >ein wenig Wiederhol-
barkeit des Tuns und unabhingige Existenz¢< zu verleihen.!" Die Gewohnheit ist
nichts anderes als ein Modus dieses Grundvermogens. Man sagt, der Leib habe ver-
standen und die Gewohnheit sei erlangt, wenn er von einer neuen Bedeutung sich
hat durchdringen lassen, einen neuen Bedeutungskern sich angeeignet hat.

Was unsere Untersuchung der Motorik uns lehrt, ist schlieBlich ein neuer Sinn des
Wortes >Sinn«. Intellektualistische Psychologie und idealistische Philosophie bezo-
gen daher ihre Stirke, dass sie ohne Miihe nachzuweisen vermochten, dass Wahr-
nehmung und Denken ihren inneren Sinn haben und nicht aus der duBleren Assoziati-
on zufdllig angesammelter Inhalte zu erkldren sind. Das cogito war die Bewusstma-
chung dieser Innerlichkeit. Doch eben damit war jederlei Bedeutungsgebung [signi-
fication] als ein Denkakt aufgefasst, als Leistung eines reinen Ich, und wenn auch
der Intellektualismus mit dem Empirismus ein leichtes Spiel hatte, so blieb er doch
selbst unfahig, der Mannigfaltigkeit unserer Erfahrungen, dem was in ihnen Nicht-
Sinn [non-sens] ist, und der Kontingenz der Inhalte Rechnung zu tragen. Die Erfah-
rung des Leibes aber gibt uns Einblick in eine Form der Sinnstiftung, die nicht die
eines universalen konstituierenden Bewusstseins ist, und in einen Sinn, der bestimm-
ten Inhalten selber anhéngt. Mein Leib ist jener Bedeutung stiftende Kern [noyeau
significatif], der sich wie eine allgemeine Funktion verhilt, jedoch existiert und der
Krankheit zugénglich ist. In ihm lernen wir eine Verkniipfung von Wesen und Exis-
tenz kennen, die wir in der Wahrnehmung auch iiberhaupt wiederfinden und die wir
dann vollstandiger zu beschreiben haben werden.

skokk

Um den Reiz und auch die begriffliche Prizision von Merleau-Pontys Uberlegungen
zu verdeutlichen, heben wir abschlieBend nochmals eine Stelle aus der verdnderten
Ubersetzung der Textpassage hervor, die leicht iiberlesen werden kann, aber eine po-
lemische, fast schon witzige Pointe enthidlt: »Beim Erkunden eines Gegenstandes
spielt die Lange des Stockes nicht mehr ausdriicklich eine Rolle; sie hat nicht mehr
die Funktion eines Mittelbegriffs...« (s.0.). Wiirde das Denken als »Steuermannc

11 Paul Valéry: Introduction a la méthode de Léonard de Vinci (1894), Paris 1919, S. 177.

268

https://doi.org/10,5771/9783748810961-257 - am 02,02.2026, 02:44:41,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(s.0.) unserer Welterschliefung auftreten, miisste es die atomisierten Wahrnehmun-
gen von Instrument, Gegenstand und Korper schlussfolgernd miteinander verkniip-
fen. Dabei wiirde in der Tat der Verfasstheit des Instruments die Rolle des Mittelbe-
griffs zufallen: Man wiirde es als Vorstellung modellieren, die den allgemeinen Be-
griff und den speziellen Begriff der Pramissen in der Conclusio zusammenfiihrt, das
hieBe hier: Die Beriihrung des x-langen Stocks (Mittelbegriff) markiert die x-Distanz
zum Gegenstand. Der Gegenstand beriihrt den x-langen Stock. Also: Der Gegen-
stand ist x-weit entfernt. Eine solche Ableitung im Rahmen abstrakt-repriasentationa-
listischen Denkens als Modell korperlicher Erfahrung lehnt Merleau-Ponty aber
eben ab. Vielmehr entwickeln sich die Erfahrung der Position des Stocks, der Posi-
tion des Gegenstands sowie die Erfahrung unseres Korpers (in der »Geste«) in ihrem
Wechselspiel als Gesamtes.

Entsprechend hat Merleau-Ponty bereits in der Phdnomenologie der Wahrneh-
mung, die sich in § 1 des zweiten Teils der »Theorie des Leibes als Grundlegung
einer Theorie der Wahrnehmung« widmet, seine Uberlegungen zu einer veritablen
Theorie der Leiblichkeit ausgebaut — und einer philosophischen Revision dessen,
was wir unseren »Korper<« nennen und uns filschlicherweise als eine Art grofles Ob-
jekt unter Objekten vorzustellen pflegen. Namentlich Merleau-Pontys Spéatwerk ent-
wirft von der Leiblichkeit her eine ganz neue Ontologie — die man »Ontologie« ei-
gentlich gar nicht mehr nennen kann, da auch der alte Begriff des Seins in einer ver-
anderten Theorie unseres Zur-Welt-Seins nicht mehr ohne Weiteres Verwendung fin-
den kann.

269

https://dol.org/10.5771/9783748810961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10,5771/9783748810961-257 - am 02,02.2026, 02:44:41,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

