
Archiv

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Merleau-Ponty

»Die Gewohnheit« – Wahrnehmungsphänomenologie als Weg in die
Technikphilosophie?

Ein Auszug aus Merleau-Pontys Phänomenologie der Wahrnehmung,
neu gelesen und kommentiert von Petra Gehring und Christoph Hubig

Dass es sich bei dem französischen Phänomenologen Maurice Merleau-Ponty
(1908–1961) um einen modernen philosophischen Klassiker handelt, muss man
nicht betonen. Es ist auch ein Allgemeinplatz, dass seine Überlegungen die Grenzen
von philosophischen Teilgebieten wie auch Disziplinen unterlaufen. Merleau-Ponty
hat an die Gestaltpsychologie angeknüpft, der marxistischen Geschichtsphilosophie
eine eigene (später, nicht ganz passend, ›humanistisch‹ genannte) Wendung gege‐
ben, er hat das strukturalistische Sprachdenken Ferdinand de Saussures rezipiert, um
daraus eine vom Körper her revidierte Konzeption ›der‹ Sprachlichkeit zu gewinnen
– und er hat eine generalisierende Theorie des Seins skizziert, die über Sartre, Berg‐
son und Heidegger gleichermaßen hinausgeht. Intensive Resonanzen lassen sich
nachlesen und haben ihrerseits Rezeptionspfade eröffnet.1 Stichworte wie ›Leiblich‐
keit‹ oder auch (zentral im Spätwerk) chair, also ›Fleisch‹, sind eng mit seinem
Œuvre verbunden und ziehen immer neue – teils von den Arbeiten des Phänomeno‐
logen auch wegführende – Rezeptionswellen auf sich, so die abgeleitete Idee einer
›corporeality‹ in einer englischsprachigen Leibphänomenologie als philosophy of the
flesh oder zuletzt in der Kognitions- und Neuroforschung, die sich jenseits unge‐
schlachter Hypothesen wie der, unser Hirn bediene sich abbildungsartig funktionie‐
render sogenannter ›Spiegelneuronen‹ (ahme wiedererkannte Außenwelt also reflex‐
artig nach), auch komplexeren Vorstellungen vom Funktionieren der menschlichen
Wahrnehmung – Umdeutungen des Modells eines neuronalen ›Spiegelns‹ ein‐
schließlich – zugewandt hat.

Allerdings wird man dennoch mit gutem Grund fragen, warum von dem hier zur
Neulektüre gesichteten Abschnitt der Phénoménologie de la Perception (1945) –
einem frühen, aber später durchaus noch modifizierten, gleichwohl sogenannten
Hauptwerk von Merleau-Ponty – ausgerechnet für die Technikphilosophie Impulse
ausgehen könnten. Begründet eine Wahrnehmungsphänomenologie, die Grundlagen‐
fragen in Sachen Bewusstsein, Leib, Geschlechtlichkeit und Intersubjektivität be‐
handelt, Hinwege zu Fragen der Technik?

1 Für den deutschsprachigen Diskurs können nach wie vor als Klassiker gelten: Alexandre Mé‐
traux, Bernhard Waldenfels (Hg.): Leibhaftige Vernunft. Spuren von Merleau-Pontys Denken,
München 1986; sowie Regula Giuliani (Hg.): Merleau-Ponty und die Kulturwissenschaften,
München 2000.

259

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus mehreren Gründen lautet die Antwort: Ja. Merleau-Ponty spricht zwar nicht
von Technik, greift aber zentrale Konzepte des Nachdenkens über Technik – man
kann sogar sagen: jeder Technikphilosophie im Sinne einer gründlichen und grund‐
legenden Revision – auf: Die Gewohnheit (als Modus funktionaler und funktionsbe‐
gründender Wiederkehr und damit der Technisierung), die Frage des ›Organs‹, mit
welchem ein Körper nicht nur mit der Welt verbunden, sondern zur Welt und von
dieser Welt ist. Und eben überhaupt den Körper als ›Leib‹, der Objektverhältnisse
nicht ›hat‹, sondern stiftet, nämlich – und auch das ist bereits bis zu einem gewissen
Grad technisch zu nennen – aus sich entlässt.

Aus den nachfolgenden Überlegungen Merleau-Pontys lassen sich mit Blick auf
technikphilosophische Arbeitslinien mindestens drei Pointen gewinnen: zwei allge‐
meinere, kritische, und eine speziellere, konstruktive. Die allgemeinere lässt sich ge‐
gen Auffassungen von Technik als ›Organprojektion‹ oder ›Prothese‹ geltend ma‐
chen. Nach diesen Auffassungen ist der Mensch als ›Mängelwesen‹ genötigt, zum
Zwecke der Verstärkung, der Entlastung oder des Ersatzes ihm fehlender körperli‐
cher Möglichkeiten die (vorgestellten), auf Leistungserwartungen zielenden (Kör‐
per-)Funktionen in technische Artefakte hinein zu ›projizieren‹ und dort ihre Erfül‐
lung zu ermöglichen oder zu optimieren (Arnold Gehlen). Eine entgegengesetzte
Hypothese lautet, der Mensch entwickele als ›Überschusswesen‹ aus einem techni‐
schen Trieb heraus Werkzeuge, aus deren Anschauung er qua ›Rückprojektion‹ Auf‐
schluss über Funktionsmechanismen seiner Organe einschließlich des Gehirns oder
im weiteren Sinne sozialer Organisation gewinnen kann. So besehen würde der
Mensch sich also technomorph modellieren können und daraus sein Selbstverständ‐
nis gewinnen (Ernst Kapp). Beiden Technikkonzepten liegt eine ›repräsentationalis‐
tische‹ Auffassung des Verhältnisses des Körpers und von Körperorganen zur Tech‐
nik sowie von deren Bezug zur Welt als Umwelt zugrunde. Auf einer solchen Basis
steht der Intellekt wie der Steuermann seines (werkzeugartigen) Körpers vor einer
im Detail mehr oder weniger gut nutzungsgerechten, atomistischen Objektwelt. Es
würden in funktionaler/instrumenteller Absicht Abstraktionen und Modelle gebildet,
unter denen Wissen als Regelwissen entsteht und aufeinander aufbauende Routinen
zu realisieren erlaubt. Dem hält Merleau-Ponty entgegen, dass entsprechend unse‐
rem Körper mit seinen Bewegungen – und von vornherein integriert in deren Sche‐
ma als Teil der Welt -sich unsere Weltbeziehungen herausbilden und sich Gewohn‐
heiten im Ganzen dieser Weltbezüglichkeit stabilisieren. Im Rahmen einer so pro‐
zessierenden Motorik agieren wir nicht auf Basis von analytisch isolierbaren Vor‐
stellungen, Modellierungen von Gegenständen, Instrumenten und (Um-)welt(en).
Wir gewinnen vielmehr unsere Erfahrungen über diese selbst und über uns im Zuge
einer Bedeutungsgebung und Sinnstiftung von Beziehungen, wie wir sie in der Be‐
wegung erfahren. Nicht jene (etwa für sich erfahrenen) Relata werden dann model‐
lierend in eine Beziehung gesetzt, sondern die im Zuge unserer körperlichen Aktion

260

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stets im Zusammenhang mobilisierten Bezüge vermitteln uns ineins die Eigenschaf‐
ten bzw. Verfasstheit der Gegenstände, der Instrumente sowie einer (stets schon ver‐
räumlichten und potentiell zeitförmigen) Umwelt.

Die zweite allgemeinere Pointe ist, dass die Gewohnheit nur angemessen begrif‐
fen werden kann, wenn dabei Dualismen wie jener von mechanisch-kausal vs. geis‐
tig vermieden werden. Diese Einsicht gewinnt ihr kritisches Profil vor dem histori‐
schen Hintergrund, dass die Gewohnheit über lange Zeit hinweg vor allem als Me‐
chanisierung aufgefasst worden ist: als Sache der Ausprägung fraglos-notwendiger
Bahnen durch schiere Wiederholung. In dieser Mechanisierung wird der Körper als
blinder Teil von Kausalprozessen gedacht, in dieser Form steht er dem Geist nicht
nur in einem cartesischen Weltbild, sondern eben auch in den behavioristischen Pa‐
radigmen des 20. Jahrhunderts gegenüber. Merleau-Pontys zentrale Behauptung –
der Körper ist verstehend in der Gewohnheit – lässt sich daher in zweierlei Weise
kritisch lesen. Der Körper ist verstehend, bedeutet, er ist kein blinder Mechanismus.
Der Körper ist verstehend heißt aber auch, Verstehen ist in keiner Weise ein der phy‐
sischen Welt entrückter, bloß intellektueller, dem Reich des Übens oder stummen
Lernens gänzlich nachgelagerter Prozess.

Dass mit diesem phänomenologischen Befund eine konstruktive Pointe einher‐
geht, zeigt sich im Speziellen an der Entwicklung der Robotik, wie auch der Fort‐
gang der KI-Entwicklung verdeutlicht. Roboter als ›verkörperte‹ smarte Systeme
waren einst als mit Sensoren und Aktoren ausgestattete Einrichtungen konzipiert
(und realisiert), die unter einem Regler – top down – mit seinem Wirklichkeitsmo‐
dell und explizit programmierter hoch komplexer Verarbeitung des Sensorinputs ad‐
aptiv ihre Funktionen wahrzunehmen hatten (etwa Punktschweißen). Die Anpassung
solcher früher Roboter an die jeweilige Situation hing von der Leistungsfähigkeit,
Vollständigkeit und Differenziertheit des implementierten Modells und der Kapazität
der Symbolverarbeitung ab. Sie arbeiteten buchstäblich in Käfigen (etwa bei Daim‐
ler), um zu verhindern, dass sie sich im Falle einer Havarie ›selbständig‹ machen
und den Rahmen ihrer vorgegebenen ›allopoietischen‹ Adaption überschreiten. Ihre
Architektur war diejenige des Verhältnisses einer repräsentationalistisch-schlussfol‐
gernden Steuerungs- und Regelungsinstanz zu ›ihrem‹ (zu steuernden) Körper – wie
es Merleau-Ponty aber als verfehltes Verständnis fungierender Leiblichkeit kritisiert.
Anders das neue Paradigma in der KI. Dieses setzt auf eine ›autopoietische‹ adaptive
Regulierung, unter der die ›intelligenten‹ Roboter ein dynamisches Körperschema
simulieren und – bottom up – ihre Aktorik-Outputs und die Sensorik-Inputs nach
Maßgabe von Belohnungsfunktionen koordinieren. Sie verfügen nicht über ein mög‐
lichst vollständiges ›mentales‹ Modell ihrer Umwelt sowie ihrer selbst, sondern bil‐
den solche Modelle schrittweise von einer Mikroebene hin zu einer Makroebene, auf
der sich dann Routinen bilden, die fortschreibungsfähig und modifikationsfähig
sind. Situation und Roboter formen ein einziges System (unter einer funktionalen

261

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorgabe). So gewinnt ein ›intelligenter‹ Staubsauger-Roboter schrittweise über seine
Bewegungen sowohl ein Bild seiner Umgebung als auch (a limine) ein Selbstmodell
seiner Leistungen und Grenzen, ähnlich wie Merleau-Ponty es im Teil II, § 1 der
Phänomenologie der Wahrnehmung im Hinblick auf das menschlich-wahrnehmende
Sich-Bewegen in einer Wohnung beschreibt.

Bei aller Analogie dieses Ansatzes neuerer Robotik zu Merleau-Pontys Untersu‐
chungen ist freilich nicht zu übersehen, dass anthropomorphe Begriffsverwendungen
wie ›Wahrnehmung‹, ›Entscheidung‹, ›Gewohnheit‹ etc. auch für noch so ›intelli‐
gente‹ Roboter allenfalls uneigentlich und metaphorisch einsetzbar sind. Ihnen fehlt
die bei Menschen mitzudenkende Komponente, dass die geschilderten Vollzüge im‐
mer zugleich reflexiv begriffen werden müssen. Anders gesagt: Das Subjekt muss
sich – und auch das wäre nach Merleau-Ponty ein Aspekt von Leiblichkeit in einem
angemessen weitreichenden Sinn – als ›Autor‹ in gelungenen Weil-Beziehungen
mitdenken und anerkennen können.

Nachstehend dokumentieren und kommentieren wir zunächst denjenigen Ab‐
schnitt des dritten Kapitels des ersten Teils der Phänomenologie der Wahrnehmung,
der die Frage der Gewohnheit zum Gegenstand hat. In die Übersetzung haben wir
eingegriffen. Zum einen enthält die deutschsprachige Übersetzung von Rudolf
Boehm doch einige für den Kontext ›Technik‹ missverständliche Übersetzungsent‐
scheidungen – nämlich: unnötig kantianisierende oder an Heidegger sich anlehnende
Wendungen sowie auch überhaupt womöglich eine zu sehr auf deutschsprachig phä‐
nomenologische Fachtermini verengte Wortwahl. Und zum anderen möchten wir
durch einen Aktualisierungsversuch die technikphilosophischen Bezüge in vorsichti‐
ger Form herausheben. Daher modifizieren wir in den zitierten Ausschnitten die
klassische Übersetzung – deren Wortwahl in Sachen ›Körper‹ bzw. ›Leib‹ wir beibe‐
halten.2 Abweichungen von der Übersetzung sind, sofern es sich nicht um den Ver‐
zicht auf Zusätze oder kleine Umstellungen handelt, mittels der eingefügten Origi‐
nalausdrücke markiert. Zudem wurde die Rechtsschreibung aktualisiert.

***

2 Bekanntlich kann man corps als Körper oder aber Leib übertragen, und die phänomenologische
Philosophie präferiert für Merleau-Pontys Texte die Wortwahl ›Leib‹ – Husserls wie auch Berg‐
sons Leitgedanken betonend, dass der Körper kein Ding unter Dingen ist. Vgl. zu Bedenken ge‐
gen die Verwendung des Leibbegriffs: Marc Rölli: »Leib und Körper. Zur anthropologiege‐
schichtlichen Kritik des phänomenologischen Leibbegriffs«, in: Hans-Dieter Gondek, László
Tengelyi und Tobias Nikolaus Klass (Hg.): Phänomenologie der Sinnereignisse, Paderborn
2011, S. 251–265.

262

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Maurice Merleau-Ponty: Die Gewohnheit als Erwerb einer neuen
Bedeutung3

Die Erwerbung einer Gewohnheit, als Verwandlung und Erneuerung des Körper‐
schemas, bereitet den klassischen Philosophien die größten Schwierigkeiten, da sie
stets dazu neigen, jede Synthese als eine intellektuelle aufzufassen. Gewiss ist es
freilich keine äußere Assoziation, die in der Gewohnheit elementare Bewegungen,
Reaktionen und ›Stimuli‹ in Zusammenhang bringt.4 Jede mechanistische Theorie
scheitert hier an der Tatsache, dass die lernende Gewöhnung systematisch ist [est
systematique]. Das Subjekt verknüpft nicht die individuellen Bewegungen mit indi‐
viduellen Stimuli, sondern erwirbt das Vermögen, Situationen gewisser Gestalt in
Lösungen eines gewissen Typs zu entsprechen, wobei die Situationen von einem
Fall zum anderen sehr verschiedene sein und die ihnen entsprechenden Bewegungen
bald diesem, bald jenem ausführenden Organ [organe effecteur] überlassen werden
können, Situationen und entsprechende Bewegungen sich als in den verschiedenen
Fällen weniger durch partielle Identität der Elemente als durch Gemeinsamkeit des
Sinnes ähneln. Ist also als Ursprung der Gewohnheit ein Verstandesakt anzusetzen,
der ihre Elemente organisierte und alsdann sich wieder aus ihnen zurückzöge?5

Heißt also etwa einen Tanz erlernen, auf analytischem Wege seine Bewegungsfor‐
mel finden und ihn alsdann am Leitfaden dieser idealen Vorzeichnung mit Hilfe
schon erworbener Bewegungen – denen des Gehens und des Laufens – wieder zu‐
sammenzusetzen? Soll aber die Formel des neuen Tanzes bestimmte Elemente der
allgemeinen Motorik in sich integrieren können, so muss sie zunächst und zuvor
selbst schon so etwas wie eine motorische Absegnung [consécration] erfahren ha‐
ben. Der Körper ist es, der, wie man oft genug schon bemerkt hat, die Bewegung
›schnappt‹ [attrape] (kapiert) und ›versteht‹. Der Erwerb einer Gewohnheit ist das
Erfassen [la saisie] einer Bedeutung, aber das motorische Erfassen einer Bewe‐
gungsbedeutung. Was will das genau [au juste] besagen? Eine Frau hält ohne jede
Berechnung zwischen ihrer Hutfeder und Gegenständen, die diese abknicken könn‐
ten, einen Sicherheitsabstand ein; sie hat es ebenso im Gefühl, wo ihre Feder ist, wie

3 Maurice Merleau-Ponty: Phänomenologie der Wahrnehmung (1945), übersetzt von Rudolf
Boehm, Berlin 1966, S. 172–177 (Teil I, 3, § 21); frz. Phénomenologie de la perception, Paris
1945, S. 166–172. In der deutschsprachigen Ausgabe von 1966: »§ 21«. Die
Paragraphenzählung wurde durch den Übersetzer eingefügt. Die vorliegende Fassung weicht
jedoch vom zugrunde gelegten Text orthographisch ab (siehe editorische Notiz oben). Die
bibliographischen Angaben in den Fußnoten wurden leicht angepasst und an einigen Stellen
korrigiert.

4 Siehe hierzu Maurice Merleau-Ponty: La structure du comportement, Paris 1967, S. 125 ff.
5 Wie z.B. Bergson meint, wenn er die Gewohnheit als das ›fossile Residuum einer geistigen Ak‐

tivität [activité]‹ definiert.

263

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wir es im Gefühl haben, wo sich unsere Hand befindet.6 Bin ich ans Autofahren ge‐
wöhnt [si j’ai l’habitude de conduire une voiture], so wähle ich eine Durchfahrt und
sehe, dass ›ich durchkomme‹, ohne erst die Breite des Weges mit derjenigen der
Kotflügel vergleichen zu müssen, so wie ich durch einen Türrahmen gehe [franchis
une porte], ohne dessen Höhe [largeur] mit derjenigen meines Körpers abzuglei‐
chen.7 Hut und Automobil sind hier nicht mehr Gegenstände, deren Größe und Volu‐
men sich durch Vergleich mit anderen Gegenständen bestimmen. Sie sind zu volu‐
minösen Mächten [puissances] geworden, zur Anforderung [exigence] eines be‐
stimmten Freiraums [espace libre]. Korrelativ sind die Tür zur U-Bahn und die
Fahrbahn zu einengenden Mächten [puissances] geworden und erscheinen auf An‐
hieb [d’emblée] als praktikabel oder aber nicht praktikabel für meinen Körper mit
dem, was zu ihm gehört [avec ses annexes]. Der Stock des Blinden ist für ihn kein
Gegenstand mehr, er ist nichts für sich selbst mehr Wahrgenommenes [il n’est plus
perçu pour lui-même], seine Spitze [son extremité] ist zu einer Sinneszone gewor‐
den, er vergrößert das Ausmaß [l‘ampleur] und die Reichweite des Berührens, ist zu
einem Analogon des Blicks geworden. Beim Erkunden von Gegenständen spielt die
Länge des Stocks nicht mehr ausdrücklich eine Rolle, sie ist nicht mehr ein Mittel‐
begriff [moyen terme]: Der Blinde kennt eher die Länge seines Stockes von der Posi‐
tion der Gegenstände her als umgekehrt deren Position dank seines Stocks [que la
position des objets par elle]. Die Position der Gegenstände ist ihm unmittelbar durch
die Weite der sie erreichenden Geste gegeben, die über die Ausdehnungsmacht [la
puissance de l’extension] des Armes hinaus die Reichweite des Stockes mit umfasst.
Will ich mich an einen Spazierstock gewöhnen, so erprobe ich ihn [je l’essaye], be‐
rühre Gegenstände mit ihm, und nach einiger Zeit habe ich ihn dann ›in der Hand‹,
sehe ich, welche Gegenstände ›in Reichweite‹ meines Stockes sind und welche
nicht. Hier liegt nicht eine rasche Schätzung oder ein Verglich zwischen der objekti‐
ven Länge des Stockes und dem objektiven Abstand eines Gegenstandes vor. Die
Orte des Raumes bestimmen sich nicht als objektive Positionen im Verhältnis zur
objektiven Position unseres Leibes, sondern schreiben [inscrivent] um uns herum die
wandelbare Reichweite unserer Zweckbestrebungen [visées] und unserer Gesten in
unsere Umgebung ein. Sich an einen Hut, an ein Automobil oder an einen Stock ge‐
wöhnen heißt, sich in ihnen einzurichten oder, umgekehrt, sie an der Voluminosität
des eigenen Leibes teilhaben zu lassen. Die Gewohnheit ist der Ausdruck unseres
Vermögens, unser Sein zur Welt zu erweitern oder unsere Existenz zu verwandeln,
indem wir uns neue Instrumente zugehörig machen [en nous annexant de nouveaux

6 Henry Head und Gordon Holmes: »Sensory Disturbances from Cerebral Lesion«, in: Brain 34
(1911), Heft 2–3, S. 102–254, hier: S. 188.

7 Abraham A. Grünbaum: »Aphasie und Motorik«, in: Zeitschrift für die gesamte Neurologie und
Psychiatrie 130 (1930), S. 385–412, hier: S. 395.

264

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


instruments].8 Man kann Schreibmaschine schreiben können, ohne in der Lage zu
sein zu sagen [sans savoir indiquer], wo sich auf der Tastatur [sur le clavier] die
Buchstaben befinden, aus denen man die Worte zusammensetzt. Maschinenschrei‐
ben können heißt nicht, die Stelle jedes Buchstabens auf der Tastatur zu kennen,
noch auch sich für jeden von ihnen einen bedingten Reflex antrainiert [acquis] zu
haben, der sich dann beim Hinblicken auf den Buchstaben auslösen würde. Was aber
ist die Gewohnheit dann, wenn sie weder eine Kenntnis noch ein Automatismus ist?
Ein Wissen, das in den Händen ist, das allein der leiblichen Betätigung zur Verfü‐
gung steht, ohne sich in eine objektive Bezeichnung übertragen zu lassen. Man
weiß, wo sich die Buchstaben auf der Tastatur befinden, wir wissen, wo sich ein je‐
des unserer Glieder befindet, aus dem Wissen einer Vertrautheit heraus [d’un savoir
de familiarité], die uns nicht durch eine Position im objektiven Raum gegeben wird
[qui nous donne pas une position dans l’espace objectif]. Der Frau an der Schreib‐
maschine ist die Bewegung ihrer Finger nicht als eine objektiv beschreibbare Orts‐
bewegung gegeben, sondern allein in Gestalt einer bestimmten Modulation der Mo‐
torik, die sich physiognomisch von jeder anderen unterscheidet. Oft wird die Frage
erörtert, als erweckte die Wahrnehmung eines aufs Papier geschriebenen Buchsta‐
bens eine Vorstellung dieses selben Buchstabens, die ihrerseits die Vorstellung der
Bewegung erweckte, die erforderlich ist, diesen auf der Tastatur zu treffen. Aber das
ist mythisches Sprechen [ce langage est mythologique]. Durchlaufe ich einen mir
vorgelegten Text mit dem Blick, so liegen keinerlei Vorstellungen erweckende
Wahrnehmungen vor, sondern es bilden sich aktuell [se composent actuellement] Zu‐
sammenhänge, geschuldet [doués] einer typischen oder vertrauten Physiognomie.
Setze ich mich an meine Maschine, so öffnet sich unter meinen Händen ein Bewe‐
gungsraum, in dem ich abspielen kann, was ich gelesen habe. Das gelesene Wort ist
eine Modulation des sichtbaren Raumes, die motorische Ausführung eine Modulati‐
on des manuellen Raumes [espace manuel] und die ganze Frage ist die, wie eine ge‐
wisse Physiognomie ›visueller‹ Ensembles einen gewissen Stil motorischer Entspre‐
chungen hervorrufen kann, wie jede ›visuelle‹ Struktur sich letztlich [finalement] ein
motorisches Wesen zueignet, ohne dass es eines Buchstabierens der Worte und der
Bewegungen bedürfte, um Worte in Bewegungen zu übertragen. Doch dieses Ver‐
mögen aus Gewohnheit [pouvoir de l‘habitude] unterscheidet sich nicht von derjeni‐
gen, die wir über unseren Leib haben: fordert man mich auf, mein Ohr oder mein
Knie zu berühren, so führe ich auf dem kürzesten Wege meine Hand ans Ohr oder
ans Knie, ohne erst die Ausgangsstellung meiner Hand, die Lage meines Ohres und
den Weg von jener zu dieser mir vorstellen zu müssen. Der Leib ist es, so sagten wir,

8 Sie erläutern uns damit auch das Wesen des Körperschemas. Wenn wir sagen, dieses gebe uns
unmittelbar die Stellung unseres Leibes, so wollen wir damit nicht nach Art der Empiristen sa‐
gen, es bestünde aus einem Mosaik ›extensiver Empfindungen‹. Es ist vielmehr ein der Welt of‐
fenes System, Korrelat der Welt.

265

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der im Erwerb einer Gewohnheit ›versteht‹. Diese Formulierung wäre absurd, wenn
Verstehen nur hieße, ein sinnlich Gegebenes unter eine Idee zu subsumieren, und der
Leib nichts anderes wäre als ein Gegenstand. Doch eben das Phänomen der Ge‐
wohnheit nötigt uns, unseren Begriff von ›Verstehen‹ sowohl als auch den des ›Kör‐
pers‹ zu revidieren. Verstehen heißt, die Übereinstimmung zwischen Intention und
Vollzug zu erproben [éprouver], zwischen dem, worauf wir abzielen, und dem, was
gegeben ist; und der Leib ist unsere Verankerung in der Welt. Indem ich meine Hand
an mein Knie führe, erfahre ich in jedem Moment der Bewegung die Realisierung
einer Intention, die nicht auf mein Knie als Idee oder auch nur als Gegenstand ab‐
zielt, sondern als gegenwärtigen und wirklichen Teil meines lebendigen Leibes, und
d.h. letztlich als Durchgangspunkt meiner beständigen Bewegung auf die Welt zu.
Wenn der Mensch an der Schreibmaschine die notwendigen Bewegungen auf der
Tastatur ausführt, so sind diese Bewegungen von einer Intention dirigiert [dirigés],
doch diese setzt die Tasten auf der Tastatur nicht als objektive Zielstellen [emplace‐
ments] an. Es ist buchstäblich wahr, dass Maschinenschreiben lernen heißt, den
Raum der Tastatur in seinen Körperraum zu integrieren.

Deutlicher noch zeigt das Beispiel der Instrumentalmusik, dass Gewohnheit we‐
der im Denken noch im objektiven Leib, sondern im Leib als Vermittler einer Welt
[comme médiateur d’un monde] ihren Sitz hat [réside]. Ein geübter Organist kann
bekanntlich9 auch auf einer ihm unbekannten Orgel mit mehr oder weniger Klaviatu‐
ren und anderer Anordnung der Register als bei seinem gewohnten Instrument spie‐
len. Eine Übungsstunde reicht aus zur Vorbereitung eines Konzerts. Eine so kurze
Gewöhnungszeit schließt die Annahme aus, an die Stelle des vorgegebenen Disposi‐
tionsgerüsts seien neue bedingte Reflexe getreten, es sei denn die alten wie die neu‐
en ›Reflexe‹ bildeten je ein System und der Wechsel wäre ein totaler, in welchem
Falle wir aber die mechanistische Theorie bereits hinter uns gelassen hätten, denn
dann sind die Reaktionen durch eine Totalerfassung des Instruments vermittelt. Sol‐
len wir also sagen, der Organist analysiere die Orgel, indem er sich von Registern,
Pedalen, Klaviaturen und ihren räumlichen Verhältnissen eine Vorstellung bildet und
bewahrt? Doch während des kurzen Durchprobens [la courte répétition] des Instru‐
ments vor dem Konzert verhält er sich keineswegs wie jemand, der einen Plan anle‐
gen will. Er setzt sich auf die Bank, bedient die Pedale, zieht die Register, nimmt an
dem Instrument mit seinem Leib Maß, verleibt sich Richtungen und Dimensionen
ein, richtet sich in der Orgel ein wie man sich in einem Haus einrichtet. Nicht die
Stelle im objektiven Raum ist es, die er für jedes Register und jedes Pedal erlernen
würde und im ›Gedächtnis‹ behielte. Während der Probe wie auch während des
Konzerts sind ihm Register, Pedale und Klaviaturen allein als Mächte [puissances]
dieses und jenes emotionalen oder musikalischen Werts gegeben, und ihre Stellung

9 Vgl. Jacques Chevalier: L’habitude. Essai de métaphysique scientifique, Paris 1929, S. 202 ff.

266

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Raum nur als der Ort des Erscheinens dieses Werts in der Welt. Zwischen dem
musikalischen Wesen des Stücks, wie es die Partitur vorzeichnet, und der wirklich
um die Orgel herum erklingenden Musik stiftet sich ein so unmittelbarer Bezug, dass
der Leib des Organisten und das Instrument nur mehr Durchgangsorte dieses Bezu‐
ges sind. Nunmehr existiert die Musik durch sich selbst, und nur durch sie existiert
alles andere.10 Für eine ›Erinnerung‹ der Anordnung der Register ist hier gar kein
Raum, und es ist auch nicht so, dass der Organist im objektiven Raum spielen wür‐
de. In Wahrheit sind seine Gesten während der Probe solche einer Einweihung [con‐
sécration]: sie spannen affektive Vektoren auf, entdecken emotionale Quellen und
schaffen einen Ausdrucksraum, so wie die Gesten des Auguren das templum um‐
grenzen.

Das ganze Problem der Gewohnheit ist hier dies, wie die musikalische Bedeutung
einer Geste sich dergestalt an einem bestimmten Ort niederschlagen kann, dass der
Organist, ganz der Musik hingegeben, gerade diejenigen Register und Pedale trifft,
die sie zu verwirklichen vermögen. Nun ist der Leib in ganz besonderer Weise ein
expressiver Raum [le corps est éminemment un espace expressif]. Ich will einen Ge‐
genstand ergreifen, und schon erhebt sich an einem Raumpunkt, an den ich nicht
dachte, jenes Greifvermögen, das meine Hand ist, diesem Gegenstande entgegen.
Meine Beine bewege ich nicht, insofern sie sich im Raum achtzig Zentimeter von
meinem Kopf entfernt befinden, sondern insoweit ihre Macht zu Gehen [leur puis‐
sance ambulatoire] meine Bewegungsintention nach unten hin verlängert. Eine jede
der Hauptregionen meines Leibes ist bestimmten Handlungen zugeeignet, sie haben
Teil an ihrem Wert [valeur], und es ist ein und dasselbe Problem, zu wissen, warum
der gemeine Verstand den Sitz des Denkens in den Kopf verlegt sowie auf welche
Weise der Organist die musikalischen Bedeutungen in den Raum der Orgel hinein‐
verteilt [distribué]. Doch unser Leib ist nicht allein ein Ausdrucksraum unter all den
anderen [parmi tous les autres]. Das gälte nur für den konstituierten Leib. Er selbst
ist der Ursprung aller anderen Ausdrucksräume, die Bewegung des Ausdrückens
selbst, das, was Bedeutungen aus sich erst und unter unseren Augen existieren lässt.
Wenngleich unser Leib uns nicht, wie es beim Tier geschieht, von unserer Geburt an
definierte [définis] Instinkte auferlegt, so ist es doch jedenfalls er, der unserem Le‐
ben die Form der Allgemeinheit gibt und unsere personalen Akte zu festen Disposi‐
tionen verlängert. Unsere Natur ist in diesem Sinne nicht eine alte Gewohnheit, da
vielmehr eine jede solche schon die Gestalt der Passivität einer Natur voraussetzt.
Der Leib ist unser generelles Mittel [moyen général], eine Welt zu haben. Bald be‐
schränkt er sich auf die zum Lebenserhalt erforderlichen Gesten und setzt korrelativ

10 Vgl. Marcel Proust: Du côte de chez Swann II, Paris 1913: »Als ob die Musiker weit weniger
diese kleine Melodie spielten als vielmehr die erforderlichen Riten begingen, um sie zum Er‐
scheinen zu bringen … « (S. 187). »Ihre Aufschreie waren so plötzliche, daß der Geiger sich
förmlich auf seinen Bogen stützen mußte, um sie aufzufangen« (S. 193).

267

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um uns herum eine biologische Welt; bald spielt er auf diesen ersten Gesten und
geht von ihrem unmittelbaren zu einem figürlich-übertragenen Sinn [un sens figuré]
ihrer über, wobei er durch sie hindurch einen neuen Bedeutungskern kundgibt [ma‐
nifeste]: so im Falle einer motorischen Angewohnheit [habitude] wie etwa des Tan‐
zes. Bald endlich ist die bezweckte Bedeutungsgebung [la signification visée] sol‐
cher Art, dass die natürlichen Mittel des Leibes sie nicht zu erreichen vermögen;
dann muss er sich ein Instrument [instrument] schaffen und entwirft um sich herum
eine Kulturwelt. Auf diesen sämtlichen Ebenen aber vollzieht er ein und dieselbe
Funktion: die, den Augenblicksbewegungen der Spontaneität ›ein wenig Wiederhol‐
barkeit des Tuns und unabhängige Existenz‹ zu verleihen.11 Die Gewohnheit ist
nichts anderes als ein Modus dieses Grundvermögens. Man sagt, der Leib habe ver‐
standen und die Gewohnheit sei erlangt, wenn er von einer neuen Bedeutung sich
hat durchdringen lassen, einen neuen Bedeutungskern sich angeeignet hat.

Was unsere Untersuchung der Motorik uns lehrt, ist schließlich ein neuer Sinn des
Wortes ›Sinn‹. Intellektualistische Psychologie und idealistische Philosophie bezo‐
gen daher ihre Stärke, dass sie ohne Mühe nachzuweisen vermochten, dass Wahr‐
nehmung und Denken ihren inneren Sinn haben und nicht aus der äußeren Assoziati‐
on zufällig angesammelter Inhalte zu erklären sind. Das cogito war die Bewusstma‐
chung dieser Innerlichkeit. Doch eben damit war jederlei Bedeutungsgebung [signi‐
fication] als ein Denkakt aufgefasst, als Leistung eines reinen Ich, und wenn auch
der Intellektualismus mit dem Empirismus ein leichtes Spiel hatte, so blieb er doch
selbst unfähig, der Mannigfaltigkeit unserer Erfahrungen, dem was in ihnen Nicht-
Sinn [non-sens] ist, und der Kontingenz der Inhalte Rechnung zu tragen. Die Erfah‐
rung des Leibes aber gibt uns Einblick in eine Form der Sinnstiftung, die nicht die
eines universalen konstituierenden Bewusstseins ist, und in einen Sinn, der bestimm‐
ten Inhalten selber anhängt. Mein Leib ist jener Bedeutung stiftende Kern [noyeau
significatif], der sich wie eine allgemeine Funktion verhält, jedoch existiert und der
Krankheit zugänglich ist. In ihm lernen wir eine Verknüpfung von Wesen und Exis‐
tenz kennen, die wir in der Wahrnehmung auch überhaupt wiederfinden und die wir
dann vollständiger zu beschreiben haben werden.

***

Um den Reiz und auch die begriffliche Präzision von Merleau-Pontys Überlegungen
zu verdeutlichen, heben wir abschließend nochmals eine Stelle aus der veränderten
Übersetzung der Textpassage hervor, die leicht überlesen werden kann, aber eine po‐
lemische, fast schon witzige Pointe enthält: »Beim Erkunden eines Gegenstandes
spielt die Länge des Stockes nicht mehr ausdrücklich eine Rolle; sie hat nicht mehr
die Funktion eines Mittelbegriffs…« (s.o.). Würde das Denken als ›Steuermann‹

11 Paul Valéry: Introduction à la méthode de Léonard de Vinci (1894), Paris 1919, S. 177.

268

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(s.o.) unserer Welterschließung auftreten, müsste es die atomisierten Wahrnehmun‐
gen von Instrument, Gegenstand und Körper schlussfolgernd miteinander verknüp‐
fen. Dabei würde in der Tat der Verfasstheit des Instruments die Rolle des Mittelbe‐
griffs zufallen: Man würde es als Vorstellung modellieren, die den allgemeinen Be‐
griff und den speziellen Begriff der Prämissen in der Conclusio zusammenführt, das
hieße hier: Die Berührung des x-langen Stocks (Mittelbegriff) markiert die x-Distanz
zum Gegenstand. Der Gegenstand berührt den x-langen Stock. Also: Der Gegen‐
stand ist x-weit entfernt. Eine solche Ableitung im Rahmen abstrakt-repräsentationa‐
listischen Denkens als Modell körperlicher Erfahrung lehnt Merleau-Ponty aber
eben ab. Vielmehr entwickeln sich die Erfahrung der Position des Stocks, der Posi‐
tion des Gegenstands sowie die Erfahrung unseres Körpers (in der ›Geste‹) in ihrem
Wechselspiel als Gesamtes.

Entsprechend hat Merleau-Ponty bereits in der Phänomenologie der Wahrneh‐
mung, die sich in § 1 des zweiten Teils der ›Theorie des Leibes als Grundlegung
einer Theorie der Wahrnehmung‹ widmet, seine Überlegungen zu einer veritablen
Theorie der Leiblichkeit ausgebaut – und einer philosophischen Revision dessen,
was wir unseren ›Körper‹ nennen und uns fälschlicherweise als eine Art großes Ob‐
jekt unter Objekten vorzustellen pflegen. Namentlich Merleau-Pontys Spätwerk ent‐
wirft von der Leiblichkeit her eine ganz neue Ontologie – die man ›Ontologie‹ ei‐
gentlich gar nicht mehr nennen kann, da auch der alte Begriff des Seins in einer ver‐
änderten Theorie unseres Zur-Welt-Seins nicht mehr ohne Weiteres Verwendung fin‐
den kann.

269

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748910961-257 - am 02.02.2026, 02:44:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

