
33

4.	 Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und 
Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

4.1	 Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche 
Sphäre

In der internationalen sozialwissenschaftlichen Literatur werden die Kir-
chen weitgehend der Zivilgesellschaft zugeordnet, wenn dem Begriff eine 
raumtheoretische Definitionsvariante zugrunde gelegt ist (Liedhegener 2011: 
133 und 2016: 101 sowie Strachwitz 2014: 150 f.). Diese Einschätzung bestätigt 
sich auch im Blick auf europäischen Beispiele, die sich jedoch nicht nur auf 
den Raum der Kirchen beschränken, sondern auch andere Religionsgemein-
schaften umfassen (Strachwitz 2019 und 2020b sowie 2025).

Die Grenzlinien zwischen den Kirchen und der wirtschaftlichen Sphäre schei-
nen allgemein evident zu sein (Schleifenbaum 2021: 162 f.).13 Natürlich müssen 
Kirchen auch wirtschaftliche Logiken berücksichtigen, um ihren Organisations-

13	 Grundlegend reflektiert Meyns 2013 das Verhältnis von Wirtschaftsbereich und Kirche im Zu-
sammenhang von Kirchenreform und betriebswirtschaftlichem Denken, bes. 92–188 und 233–241. 
Er distanziert sich entschieden von der einseitigen Übernahme wirtschaftswissenschaftlicher 
Zweckrationalität für die kirchliche Strategieentwicklung bei den aktuellen Rückbauprozessen 
und zieht bei den von ihm favorisierten, systemtheoretisch orientierten Managementansätzen 
vor allem das Management von NPOs heran, a. a. O. 222–227, vgl. Meyns 2009: 169–173 und 2014: 
145–152. Ihm folgt Karle 2015: 321–323 und 2021: 114–117. Allerdings bleibt auch für Meyns „das be-
triebswirtschaftliche Denken zur Ausleuchtung blinder Flecke und produktiver Irritationen zu 
Entwicklung eigener Lösungen“ (2013: 238) relevant, die er u. a. für die sparsame Bewirtschaftung 
angesichts sinkender Ressourcen und ihres sinnvollen Einsatzes reklamiert. Ökonomische Logi-
ken sensibilisieren darüber hinaus für das traditionelle Defizit der Reflexion von organisatori-
schen Rahmenbedingungen des kirchlichen Handelns, vgl. Meyns 2014: 148 f. und 2016: 38 f. In 
dieser Lücke setzt die umfangreiche Studie von Schramm 2015 an. Schramm versteht kirchliche 
Leitung als theologisches Management und entwickelt Grundzüge eines theologischen Manage-
ments in Anlehnung an das St. Gallener Managementmodell, 2015: 95–107 u. 597–692. Vgl. als 
komprimierte Fassung seines Ansatzes, den er in einen dreigliedrigen Kirchenbegriff einbettet 
und der ethischen Dimension von Kirche als Rechtsgemeinschaft/ Organisation zuordnet, 
Schramm/Hoffmann 2017: 17–72.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

zweck erfüllen zu können (vgl. Bassler 2006). Der besteht aber nicht primär 
in der Erstellung von Produkten, deren Angebot und Nachfrage über Markt-
mechanismen geregelt werden sowie entsprechenden Geschäftsmodellen, son-
dern in der Gewährleistung von Gelegenheitsstrukturen und Vollzügen der 
religiösen Kommunikation, die sich den Entscheidungsprozessen der kirch-
lichen Organisation entziehen und ihr daher – nach eigenem Selbstverständ-
nis – institutionell vorgegeben sind. „Das, was Kirche konstituiert, [kann] 
nicht selbst als Gegenstand kirchlicher Entscheidungsprozesse verstanden 
werden.“ (Laube 2011: 166)

Zudem liegen den Kategorien der Wirtschaftlichkeit für kirchliche Organi-
sationen nicht die Maxime der Gewinnmaximierung zugrunde, sondern der 
Refinanzierung bzw. dem verantwortlichen Ressourceneinsatz zur Erfüllung 
der zentralen inhaltlichen Funktionen der kirchlichen Organisation: „Geld ist 
Mittel zum Zweck“ (Schnell 2017: 80), es bildet Rahmen, Ressource und Risi-
ko für kirchliches Handeln und dient als „Transmissionsriemen“ (ebd). einer 
von Menschen verantworteten kirchlichen Selbststeuerung. Bei den Kirchen 
dominieren, wenn man die Rede von Zielen zur Beschreibung der kirch-
lichen Handlungsintentionen heranziehen will, analog zu NPOs die Sach-
ziele gegenüber den Formalzielen der Gewinnmaximierung bzw. dem Erhalt 
der Organisation (Meyns 2009: 171 und Hauschildt / Pohl-Patalong 2013: 186).

Aufgrund des Kirchensteuersystems ist keine unmittelbare monetäre 
Steuerungsfunktion zwischen Angebot und Nachfrage bzw. Produzent:in / 
Dienstleister:in und Konsument:in / Dienstleistungsempfänger:in gegeben. Der 
Zusammenhang wird nur mittelbar über Teilnahmeverhalten und Kirchen-
austritte manifest, wenn er nicht – wie in den Jahrzehnten zwischen 2000 
und 2020 – von konjunkturellen Entwicklungen abgepuffert wird, was zum 
paradox anmutenden Konnex von sinkender Mitgliederzahl und steigenden 
Kirchensteuereinnahmen führte (Gutmann / Peters 2021: 40–42).14

Die bruchlose Anwendung von ökonomischen Logiken auf Prozesse kirch-
licher Organisationsentwicklung kann sogar mit kontraproduktiven Wirkun-
gen verbunden sein, weil die einseitige Orientierung an Effektivität und Effi-
zienz nach marktförmigen Gesichtspunkten dem komplexen Verhältnis von 
formalen und informellen Organisationsstrukturen in den Kirchen und dem 

14	 Angesichts von sinkenden Mitgliederzahlen der Kirchen im Zeitraum von 2000 bis 2019 in Höhe 
von 19 % stiegen die Kirchensteuereinnahmen kaufkraftbereinigt um 2 % leicht an, was mit den 
gesamtwirtschaftlichen Entwicklungen in Deutschland zu erklären ist.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


35

Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche Sphäre

Zusammenspiel von Religion, Organisation und Gemeinschaft (Interaktion) 
nicht gerecht wird (vgl. Henkel 2009 und Meyns 2013: 119–140).

„Die unreflektierte Übertragung betriebswirtschaftlicher Instrumente auf die 
evangelische Kirche übersieht mit ihrer einseitigen Konzentration auf die Profes-
sionalisierung organisationsförmiger Kommunikationsprozesse die Zusammen-
hänge der organisatorischen mit der religiösen und der interaktionalen Dimen-
sion des kirchlichen Lebens“ (Meyns 2013: 231).

Auch wenn ökonomische Logiken „produktive Irritation“ (Meyns 2016: 28) 
auslösen können und angesichts des zu erwartenden Rückgangs von Mit-
gliederzahlen und Finanzvolumen und des zu erwartenden Ausbaus von Fund-
raisingstrukturen an Bedeutung in der Kirche gewinnen werden, bleibt die 
ökonomische Rationalität der religiösen funktional zugeordnet (Dietz 2018a 
und Dietz 2018 b). Es sei an dieser Stelle ausdrücklich darauf hingewiesen, dass 
auch bei der Rede von ,Kirche als Unternehmen‘ bzw. vom ,Kirchenmarketing‘ 
in der Regel das Verhältnis von Theologie und Ökonomie kritisch reflektiert 
und das theologische Verständnis von Kirche als diakritischem Prinzip für 
die Rezeption betriebswirtschaftlicher Kategorien angewendet wurde. Beim 
Begriff einer „auftragsbestimmten Bedürfnisorientierung“ wird z. B. der Pri-
mat des Auftrags deutlich unterstrichen bzw. herausstellt (Famos 2005: 277 ff. 
und Famos / Kunz 2006: 12).15

Der Diskurs um die Rezeption wirtschaftlicher Kategorien innerhalb der Kir-
che vollzog sich in zwei Phasen ab Mitte der 90er Jahre, die jeweils auf Krisen-
phänomene der Evangelischen Kirche im Blick auf Mitgliedschaft, Finanzen 
und Relevanz reagierten (Huber 1998: 223–234 und Hauschildt/Pohl-Patalong 
2013: 108–110). Stand in der ersten Phase in den 1990er Jahren begrifflich die 
,Kirche als Unternehmen‘ (Brummer / Nethöfel 1997, Fetzer / Grabenstein / 
Müller 1999) im Vordergrund und verband sich mit dem Begriff des Kirchen-
marketings (Hillebrecht 1997), so bewegte sich die zweite Phase ab Anfang 
der Jahrtausendwende im Kontext der Reformprogramme der Landeskirchen 
(Karle 2009). Beide Diskurse trafen sich in der Debatte um das EKD-Impuls-
papier „Kirche der Freiheit“ 2006 (Kirchenamt 2006), das dezidiert betriebs-
wirtschaftliches Vokabular verwendete, ohne diese allerdings stringent in 
ökonomische Logiken einzubetten. Im aktuellen kirchentheoretischen Dis-
kurs wird auf die Rede von der ,Kirche als Unternehmen‘ fast nicht mehr 

15	 Einen umfangreichen Forschungsüberblick mit dem Fokus auf dem Dienstleistungsbegriff für 
den evangelischen wie katholischen Diskurs bietet Szymanowski 2023: 111–216.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

rekurriert.16 Der Begriff erlebt aber in der sprachlichen Variante einer „unter-
nehmerischen Kirche“ (affirmativ Fresh X-Netzwerk 2022, kritisch Böttcher 
2022) eine interessante Renaissance mit deutlicher Verschiebung in Richtung 
Kirche als einer Akteurin, die mit entsprechenden ,unternehmerischen‘ Hal-
tungen in einer Marktsituation Risiken eingeht oder als „Sozialunternehmen 
für eine lebenswerte Gesellschaft“ (Hoyer 2020: 132) gemeinwohlorientiert im 
Kontext der Zivilgesellschaft agiert

Rückblickend lässt sich festhalten:

„,Unternehmen Kirche‘ ist ein pointierter Begriff für die Wahrnehmung, dass die 
großen Kirchen nicht nur intensiv in Wirtschaftskreisläufe eingebunden sind, 
sondern sich in manchen Hinsichten ähnlich wie Wirtschaftsunternehmen orga-
nisieren – bzw. das tun oder nicht tun sollten“ (Moos 2020: 202).

Die Formulierung weist darauf hin, dass weder eine antagonistische Gegenüber-
stellung noch eine Identifikation dem Verhältnis von religiösen und wirtschaft-
lichen Logiken im Blick auf die Kirchen als Organisationen gerecht werden.

„Sinnvoller als die Frage, ob die Kirche ein Unternehmen ist oder nicht, ist die 
Frage, in welcher Hinsicht sie mit welchem Unternehmen verglichen werden 
kann und in welcher Hinsicht sie sich von den anderen Unternehmen unter-
scheidet“ (Hauschildt/Pohl Patalong 2013: 186 f.).

Hauschildt und Pohl-Patalong ziehen als Vergleichsfolie NPOs heran und stel-
len zahlreiche Analogien heraus, die sie im Blick auf die betriebswirtschaft-
lichen Kategorien wie Ziele, Leitbilder, Strategie, Management, Marketing, 
Portfolio-Analyse, Qualität, Personalmanagement, Controlling, Finanz-
management und Projektmanagement durchdeklinieren (2013: 194–211). Ihr 
Fazit formulieren sie in Anlehnung an Gerhard Wegners Definition von Kirche 

16	 Ausnahmen stellen die Ausführungen von Hauschildt und Pohl-Patalong dar, die den Begriff 
„Unternehmen Kirche“ jedoch bewusst in Anführungsstriche setzen und die Rolle der Betriebs-
wirtschaft einer kritischen Relecture auf dem Hintergrund theologischer Kriterien und im Ab-
gleich zu NPOs unterziehen, vgl. Hauschildt / Pohl-Patalong 2013, 181–215, bes. 194–213. Einen kir-
chentheoretischen Entwurf, der in seinem organisations- und leitungstheoretischen Teil 
ausdrücklich ökonomische Logiken integriert, hat Steffen Schramm vorgelegt. Er rekurriert auf 
das St. Gallener Managementmodell für NPOs, das aufgrund seiner normativen Dimension eine 
größere Adaptionsfähigkeit für kirchliche Kontexte aufweist, Schramm 2015: 95–107 u. 597–692. 
Auf die erste Fassung dieses Modells hatte sich schon Alfred Jäger bezogen, der Mitte der 1980er 
im Zuge der einsetzenden Transformation des Wohlfahrtsbereiches die Rede von der „Diakonie 
als ökonomisches Unternehmen“ prägte, dabei aber an der Theologie als normative „innere Ach-
se“ einer unternehmerischen Diakonie festhielt, vgl. Jäger 1984 sowie 1993: 163.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


37

Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche Sphäre

als „passiver Organisation“ (Wegner 2008: 293–305), die über die Ausrichtung 
ihrer religiösen Ziele nicht verfügen kann, weil sie – im Rahmen des theo-
logischen Selbstverständnisses gesprochen – der unverfügbaren Wirksamkeit 
Gottes und damit, anthropologisch gewendet, der Freiheit des aneignenden 
Subjektes unterliegen. Diesem theologisch konturierten Verständnis der eige-
nen Organisationsgestalt entspricht eine realistische Selbstrelativierung hin-
sichtlich einer zweckrationalen Optimierung nach betriebswirtschaftlichen 
Kategorien, denn die Kirche ist „eine Organisation so, dass sie zugleich den 
Abstand zur Betriebswirtschaft organisatorisch anzeigen will“ (Hauschildt/
Pohl-Patalong 2013: 213).

Die Selbsttranszendierung der kirchlichen Organisation erfolgt daher in dop-
pelter Weise: Zum einen nach innen in Richtung auf den Glauben als indi-
viduelle Selbstdeutung im religiösen Sprachzusammenhang, zum anderen 
nach außen im Blick auf eine spezifische Lebensform, deren Wirksamkeit 
sich nicht auf einen binnenkirchlichen Bereich beschränkt. Diese hier stär-
ker auf das religiöse Subjekt fokussierte Zusammenhang lässt sich auch klas-
sisch dogmatisch fassen. Kirche transzendiert sich dann nach innen auf den 
ihr entzogenen Grund, den sich im Geist vergegenwärtigenden Christus und 
zugleich nach außen auf das die jeweilige Kirchengestalt transzendierende, 
anbrechende Reich Gottes hin. Die Selbstorganisationsfähigkeit der Protes-
tanten beruht daher „vor allem auf der Unterscheidung zwischen dem, was 
im kirchlichen Leben organisierbar ist – und dem, was sich dem Medium der 
Organisation prinzipiell entzieht und ihnen voraus liegt: dem Eigensinn der 
christlich-religiösen Kommunikation“ (Wegner 2008: 282).17

Die Rezeption betriebswirtschaftlicher Logiken, die auf zweckrationale Opti-
mierung der Organisation zielen, verlangt reflexive Vermittlungsleistungen 
mit der theologischen Identität und der auf religiöse Kommunikation aus-
gerichteten Handlungspragmatik der Kirche. Betriebswirtschaftliche Theorien 
und theologische Selbststeuerung der Kirchen müssen kritisch aufeinander 
bezogen werden. So könnte ein interdisziplinärer Mehrwert generiert wer-
den, der (nicht nur) für Kirchentheorie und kirchliche Kybernetik produktive 

17	 Ähnlich argumentiert Hermelink, wenn er von einer indirekten Selbststeuerung der evangeli-
schen Kirche spricht, die „ihre Dynamik durch den beständigen Bezug auf informelle Vorausset-
zungen [gewinnt]: auf eine Praxis des Glaubens, die gerade nicht entscheidbar oder steuerbar er-
scheint, die aber zu einer realistischen Beschreibung der Kirche unbedingt dazugehört“, 
Hermelink 2011: 103. Er versteht Organisation aber nicht primär zweckrational im Sinne eines 
Unternehmens, sondern in Anlehnung an Luhmann und vor allem Nassehi systemtheoretisch 
und arbeitet die spezifische Dialektik zwischen Organisationsgestalt der Kirche, der ihr vorgege-
benen Institutionalität und den ihr entzogenen Interaktionen heraus, vgl. 2011: 89–103.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

Perspektiven öffnet (vgl. Famos / Kunz 2006, Fendler 2019: 32–45 und Szyma-
nowski 2023: 466–714). Das setzt fachkundige Expertise im Blick auf betriebs-
wissenschaftliche Diskurse voraus.

In der aktuellen Debatte um Innovation in der Kirche zeigt sich, wie im 
Zusammenhang eines kritischen Rezeptionsprozesses wirtschaftswissenschaft-
liche und organisationstheoretische Konzepte weiterführende Impulse liefern 
können. So lassen sich der Entrepreurshipbegriff (Sobetzko 2021), die Debat-
te um Open Innovation (Theiss 2022), das organisationstheoretische Kon-
zept der Ambidextrie (Elhaus / Schendel 2021) oder agile Methoden wie das 
Design-Thinking (Barth et al. 2022 und Graef et al. 2022) für den kirchlichen 
Kontext fruchtbar machen.

Vor diesem Hintergrund lässt sich die Debatte um den Begriff der „Kirche als 
Unternehmen“ nicht nur als Ökonomisierung der Kirchen unter neoliberalem 
Vorzeichen verstehen (Schlamelcher 2013) oder im Sinne eines Entwurfs als 
unternehmerisches Selbst (Klostermeier 2011) deuten. Im Diskurs zeigt sich 
darüber hinaus ein reflexiver Niederschlag der Dynamik, dass Kirchen auf-
grund religionskultureller Entwicklungen ihren institutionellen Charak-
ter zunehmend verlieren und als Reaktion stärker organisationsförmigere 
Strukturen herausbilden und sich (auch) als zweckrationale Organisation 
verstehen (Hauschildt/Pohl-Patalong 2013, 181–185 und Ludwig 2010: 176–
272). So erhielten die Methoden von Leitbildentwicklung und die Arbeit 
mit strategischen Zielen seit Mitte der 1990er Jahre vermehrt Einzug in die 
kirchliche Organisationsentwicklung, um die kirchlichen Handlungsvoll-
züge zweckrationaler nach Zielen auszurichten (Breitenbach 1994 und Lind-
ner 2000: 49–58 sowie Scherle 2007: 100–114). Die nachlassende Binde- und 
Integrationskraft der Kirche als Institution (greifbar z. B. im Rückgang von 
Gottesdienstbesuch und der Inanspruchnahme von Kasualien von Kirchen-
mitgliedern, Mitgliederverlust) verlangte nach verstärkter organisationaler 
Anstrengung, um Kontaktflächen zur Kirche zu schaffen und zu vertiefen 
(Mitgliederorientierung und -bindung (Auksutat 2010) sowie die Qualität 
der Angebote zu verbessern (Qualitätsentwicklung, Binder / Fendler 2012). 
Die Konkurrenzsituation mit anderen Anbietern auf dem Freizeitmarkt bzw. 
dem religiösen Markt führte zu vermehrten Anstrengungen, die Attraktivi-
tät der eigenen Angebote herauszustellen.

Der durch demografischen Wandel und die Austritte bedingte Mitglieder-
schwund führte zu geringer werdenden finanziellen Ressourcen, die wiederum 
Strukturanpassungsprozesse auf organisationaler Ebene nach sich zogen. Diese 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


39

Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche Sphäre

stehen oft vor der paradoxen Herausforderung, mit weniger Ressourcen eine 
qualitativ bessere Arbeit sichern zu wollen. Dem zunehmenden gesellschaft-
lichen Reputations- und Relevanzverlust versuchen die Kirchen durch eine 
profiliertere Form der Öffentlichkeitsarbeit im Sinne von strategischer Kom-
munikation (Public Relation) zu begegnen (Wiesenberg 2019: 231–292). Dieser 
Wandel lässt sich organisationssoziologisch als Vorgang einer ,externen Vermarkt-
lichung‘ verstehen, „bei der ausgeprägt der finanzielle Selbsterhalt bewusst als 
Ziel erkannt wird und die Aktivitäten als Dienstleistungsangebote und Mit-
glieder als Dienstleistungsabnehmer erscheinen“ (Hauschild/Pohl-Patalong 2013: 
184 im Anschluss an Schlamelcher 2008: 149–152). Der externen korrespondiert 
eine ,interne Vermarktlichung‘, bei der mittels Zielvereinbarungsgesprächen 
und Qualitätsentwicklungsprozessen Leistungen erfasst und optimiert wer-
den sollen. Die intensive Adaption betriebswirtschaftlicher Logiken seit Mitte 
der 1990er weist daher auf die forcierte Organisationswerdung der Kirche im 
Sinne eines zweiten Modernisierungsschubs hin, einer „von der Großkirche 
nachgeholten Modernisierung“ (Hauschildt/Pohl-Patalong 2013: 184), und ver-
schiebt diese stärker in die Nähe der wirtschaftlichen Arena. Kirche auch unter 
zweckrationalen Gesichtspunkten zu betrachten und zu gestalten, rückt diese 
jedoch nicht zwangsläufig in den Bereich von gewinnorientierten Organisa-
tionen und kommerziellen Unternehmen.

„Vielmehr ist es common sense unter den meisten Beiträgen zu Themen des 
Kirchenmarketing, Kirche in Analogie zu Nonprofit-Organisation zu sehen 
und damit die Anwendung betriebswirtschaftlicher Modelle und Methoden 
unter der Prämisse eines nicht verhandelbaren Auftrags und komplexer Struk-
turen zwischenmenschlicher Kommunikation und Interaktion zu betrachten“ 
(Fendler 2019: 48).

Die Adaption von wirtschaftlichen Logiken lässt sich daher als eine Art 
Inkulturation von zweckrationalen Organisationselementen in die institu-
tionalisierte Kirche begreifen, die auch kritische, kontrakulturelle Aspekte 
umfasst (vgl. Grethlein 2018: 42 f.).

In einer qualitativ angelegten Studie hat Stefanie Brauer-Noss herausgearbeitet, 
dass der finanzielle Druck der Anlass für eine verstärkte Rezeption wirtschafts-
wissenschaftlicher Theorien in den Kirchenleitungen bzw. landeskirchlichen 
Reformprogrammen innerhalb der von ihr untersuchten Landeskirchen dar-
stellte (Brauer-Noss 2016). Die Zielperspektive wechselte jedoch von einem 
Formalziel im Sinne der effektiven und effizienten Verwendung der Ressour-
cen hin zu einem inhaltlichen Ziel. Im Vordergrund stand die Hoffnung, einen 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

Relevanzgewinn im Sinne einer Öffnung der Kirche zur Gesellschaft hin zu 
erzielen (Brauer-Noss 2016: 20). Aus neoinstitutioneller Perspektive lässt sich 
die verstärkte Rezeption betriebswirtschaftlicher Logiken in Kombination 
mit diesem Zielhorizont als Isomorphie verstehen: aus Legitimationsgründen 
übernehmen die kirchlichen Organisationen Logiken aus ihrer Umwelt (Wal-
genbach / Meyer 2008: 35 ff.). In dem Maß, in dem spezifisch wirtschaftliche 
Logiken den öffentlichen Diskurs dominieren, bilden sie sich auch inner-
halb der Kirchen ab. Dieser Theorieansatz rückt die Kirchen damit erneut 
in Nähe der NPOs, bei denen sich die zunehmende Ökonomisierung (Zim-
mer 2014) nicht nur aus wirtschaftlichen Notwendigkeiten, sondern auch aus 
gesellschaftlichen Legitimationsinteressen verstehen lässt.

Die verstärkte Adaption von wirtschaftswissenschaftlichen Logiken im Rah-
men einer forcierten Organisationswerdung lässt sich auch als Absatzbewegung 
der evangelischen Kirche von ihrem staatskirchlichen Erbe deuten, da diese 
für die klassische Institutionalität von Kirche steht. Im Rahmen der Debat-
ten über eine verstärkte Organisationswerdung der Kirchen tauchen auch 
vermehrt NPOs als Referenzgröße für die Rolle von wirtschaftlichen Logi-
ken innerhalb der Kirche auf (Hauschildt 2006 und Beckmann 2007: 199–
209). Damit verschiebt sich die Verortung bereits stärker in Richtung Zivil-
gesellschaft, allerdings mit der dezidierten Wahrnehmungsbrille von Kirche 
als einer Organisation, in der auch zweckrationale Logiken wirken, wenn-
gleich nicht dominieren.

Am Ende des Disputes um die Ökonomisierung der Kirche im Kontext der 
Reformprozesse erlahmte die Orientierung der Diskussion zum Organisations-
charakter der Kirche. Als Alternative dazu ist eine Bewegung in Richtung 
Zivilgesellschaft festzustellen, die sich in den aktuellen Debatten zur seit 2015 
zunehmend dominanter werdenden Sozialraumorientierung niederschlägt 
(Hübner 2023). Diese Debatte orientiert sich stärker an der intentionalen Aus-
richtung kirchlichen Handelns als zivilgesellschaftliche Akteurin, nicht am 
Organisationscharakter der Kirchen selbst. Doch auch mit der Verortung als 
Akteurin innerhalb der Zivilgesellschaft lassen sich die Kirchen ebenfalls als 
hybride NPOs konzeptualisieren, die auch wirtschaftlichen Logiken unter-
liegen und diese permanent mit ihrer theologischen Steuerungslogik und den 
auf Kommunikation ausgerichteten Sachzielen auszutarieren haben.

Die finanziellen Probleme der Kirchen und damit die Fragen nach Effektivität 
und Effizienz des Einsatzes der geringer werdenden finanziellen Ressourcen 
aufgrund von demographischen Entwicklungen und Austrittsbewegungen 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


41

Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche Sphäre

bleiben jedoch virulent (Gutmann/Peters 2021: 17–44 u. 93–120). Dies wird in 
den letzten Jahren vor allem in der wachsenden Bedeutung des Fundraisings 
innerhalb der Kirchen als Ergänzung zur Kirchensteuer deutlich (Weyen 
2012).18 Es ist also damit zu rechnen, dass die kontroversen Debatten um die 
Rolle betriebswirtschaftlicher Theorien und Konzepte wieder in dem Maße 
aufflammen, wie sich die Finanzierungskrise und damit der Einsatz der gerin-
ger werdenden Ressourcen in den Vordergrund der kircheninternen Agenda 
spielt. In den aktuellen Finanzdebatten in den landeskirchlichen Synoden 
wird diese Entwicklung bereits sichtbar (Hermelink 2025).

Aufschlussreich ist, dass sich im Gegensatz zur verfassten Kirche im Kontext 
der diakonischen Einrichtungen die Rede von einer „unternehmerischen 
Diakonie“ fest etabliert hat (Eurich 2016 und 2022). Das weist darauf hin, dass 
die Diakonie im Kontext der raumtheoretischen Zuordnung von Staat, Wirt-
schaft und Zivilgesellschaft aktuell starke Überlappungen mit der wirtschaft-
lichen Sphäre aufweist, da sich die Steuerungsfunktion des Staates für den 
Wohlfahrtsbereich vom klassischen Subsidiaritätsprinzip zu marktförmigen 
Logiken verschoben hat. Die aktuelle Rede von einer „unternehmerischen 
Kirche“ (Fresh X-Netzwerk 2022, Böttcher 2022) deutet eine Tendenz an, wie 
sich die Kirchen selber im Sinne eines sozialen Entrepreneurship in Rich-
tung Nutzer:innenorientierung und Gemeinwohlorientierung neu aufstellen 
(Hoyer 2020). Die hybriden Zonen der verfassten Kirchen liegen jedoch, wie 
die folgenden Ausführungen zeigen, traditionell stärker in Richtung der 
staatlichen Sphäre.

Festzuhalten bleibt, dass sich im Rahmen der Bereichslogik die Kirchen von 
der wirtschaftlichen Sphäre unterscheiden lassen, weil in beiden gesellschaft-
lichen Subsystemen unterschiedliche Codes bzw. Rationalitäten dominieren. 
Die Kirchen weisen jedoch organisationstheoretisch Schnittmengen mit öko-
nomischen Logiken auf, die sie sowohl kirchentheoretisch zu begreifen als 
auch kybernetisch zu adaptieren haben.

Damit finden sich die Kirchen als Organisationen in einem Spannungs-
feld wieder, in dem sich auch NPOs bewegen und sich steuern müssen: zwi-
schen Ursprungsidentität, wertebasierter Mission, zivilgesellschaftlicher Aus-
richtung, wirtschaftlichen Notwendigkeiten und staatlicher Zusammenarbeit 
bzw. Refinanzierung. Kirchentheoretisch spiegelt sich dies z. B. in der Hybrid-

18	 Eine digitale Netzwerkplattform bietet einen guten Einblick in aktuelle Themen und Tenden-
zen: www.fundraising-evangelisch.de (10.7.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.fundraising-evangelisch.de
https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.fundraising-evangelisch.de


42

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

theorie im Blick auf das Verhältnis von kontrastreichen Kirchenbildern wider, 
deren Widersprüche prinzipiell nicht aufzuheben sind. Hierbei müssen die 
unterschiedlichen Dynamiken und Wechselwirkungen der drei Logiken von 
Institution, (zweckrationaler) Organisation und Bewegung (Gruppe) perma-
nent miteinander austariert werden (Hauschildt Pohl-Patalong 2013: 117–219). 
Für das Hybridmodell als Theoriefigur stand wiederum der NPO-Diskurs 
Pate (Hauschildt 2006 und 2022: 99–104).

Auch die spannungsvolle Vermittlung der drei systemtheoretisch inspirierten 
Theorieebenen von Interaktion, Organisation und Religion führt zu einer 
Konzeptualisierung der evangelischen Kirchen als NPO, weil NPOs über 
ein pluralismussensibles Management verfügen, das in der Lage ist, multiple 
Erwartungen auszuhalten und konstruktiv aufeinander zu beziehen (Meyns 
2013: 222–227 und Karle 2015: 321–324 und 2021: 111–117). „Versteht sich die Kir-
che als Non-Profit-Organisation, entwickelt sie ein konstruktives Verhält-
nis zur Komplexität ihrer Binnenstruktur“ (Karle 2021: 116). So bringen die 
Überlappungen der Kirchen als Organisation mit der wirtschaftlichen Sphä-
re diese in die Nähe des NPO-Sektors und damit auch zur organisationalen 
Infrastruktur der Zivilgesellschaft.

4.2	 Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchen 
und der Staat

Die Trennung von Religionsgemeinschaften und Staat sind in der inter-
nationalen Zivilgesellschaftsforschung deutlich konturiert, auch wenn dafür 
nicht immer laizistische Zuordnungsmodelle verantwortlich gemacht wer-
den (Strachwitz 2014 sowie, im europäischen Vergleich, Traunmüller 2011 
und Nox 2020). Religionsgemeinschaften werden fast durchgängig der zivil-
gesellschaftlichen Sphäre zugeordnet. Sämtliche Religionsgemeinschaften 
in den USA sind z. B. privatrechtlich konstituiert. Umstritten ist diese ein-
deutige Zuordnung jedoch in Deutschland. Verantwortlich hierfür wird 
die Tatsache gemacht, dass die Kirchen in der Bundesrepublik über einen 
verfassungsrechtlich besonders geschützten und privilegierten Status ver-
fügen (Strachwitz 2009), der im Bereich der evangelischen Kirche durch das 
landesherrliche Kirchenregiment und das spezifische Verhältnis von Thron 
und Altar historisch gewachsen ist (Link 2007 und 2017: 107–114 und 159–172) 
und sich in der Bundesrepublik durch ein korporatives Verständnis von Kir-
che und Staat als „asymmetrischen religionspolitischen Ordnung“ (Wimmer 
2011: 423) ausgeformt hat (Beymer 2015: 99–132). Die Besonderheit dieser ver-

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


43

Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchen und der Staat

fassungsrechtlichen Rahmenbedingungen des Grundgesetztes werden im 
gesamteuropäischen Vergleich besonders deutlich (Robbers 2019: 109–124) 
und mit der Rede von der ,hinkenden Trennung‘von Kirche und Staat illus-
triert (Großbölting 2023).

Charakteristisch für die Bundesrepublik Deutschland ist eine „partnerschaft-
liche Kooperation, die das Grundgesetz auf Basis von Religionsfreiheit und 
Neutralitatsgebot als massgeblich für die vielschichtigen Interaktionen zwi-
schen Staat und Religionsgemeinschaften bestimmt“ (Hidalgo 2023: 143 f.) 
Die religionspolitische Logik des Grundgesetzes kann „darin gesehen wer-
den, „dass zwischen religiöser und politischer Sphäre Trennungen und Ver-
bindungen koexistieren“ (Hidalgo 2023: 145, vgl. 146 f.).

Als trennende Regelungen sind generell der Ausschluss einer Legitimation poli-
tischer Macht und Verfügungsgewalt durch religiöse Wahrheitsansprüche zu 
nennen (vgl. Art 20 Abs. 1 GG), dem die Sicherung des bekenntnisunabhängigen 
Zugangs zu öffentlichen Ämtern entspricht (Art 33. Abs. 3 GG). Das Prinzip 
der Religionsfreiheit (Art. 4 Abs. 1 und 22 GG) und die freie Selbstentfaltung 
der Individuen (Art 2 Abs. 1 GG) sowie das Diskriminierungsverbot wegen 
religiöser Anschauungen (Art 3 Abs. 3 GG) markieren die Grenze von Ein-
griffen des Staates gegenüber Religionsgemeinschaften. Konversionen werden 
nicht staatlich sanktioniert. Es existiert keine Staatsreligion oder eine Staats-
kirche (Art 140 GG und Art 137 Abs, 1 WRV). Formal gesehen sind daher alle 
Religionsgemeinschaften gleichberechtigt. Dies unterstreicht der vom Bundes-
verfassungsgericht „in ständiger Rechtsprechung entwickelte Grundansatz der 
weltanschaulichen Neutralität des Staates“ (Hidalgo 2023: 146). Über das Selbst-
bestimmungsrecht wird die Selbstorganisation der Religionsgemeinschaften 
prinzipiell respektiert (Art. 140 GG und Art. 137 Abs. 3 WRV). Im Gegensatz 
zu politischen Parteien (Art 21 Abs. 1 S. 3 GG) muss jedoch die innere Ord-
nung von Kirchen nicht demokratischen Grundsätzen entsprechen. Dabei ist 
vorausgesetzt, dass die Religionsgemeinschaften das staatliche Gewaltmonopol 
anerkennen und über keine Mittel verfügen, um Zwangsgewalt auszuüben.

Ein verbindendes Element zwischen Staat und Kirche ist zunächst die 
Gewährung der positiven Religionsfreiheit und damit die staatlich geschützte 
Ausübung der eigenen Religiosität (Art. 4 und 140 GG). Dies wird unterstrichen 
durch den gesetzlichen Schutz des Sonntags und der staatlich anerkannten 
(religiösen) Feiertage (Art.  140 GG und Art. 139 WRV). Zudem wird in Art. 7 
der Religionsunterricht als ordentliches Lehrfach an öffentlichen Schulen ver-
bürgt. Der Staat erkennt damit die Relevanz der Religion im Rahmen seines 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

öffentlichen Erziehungsauftrages an (Art. 7 Abs 3 S. 1 GG). Außerdem können 
Religionsgemeinschaften gemäß dem in Art. 140 eingefügten Art. 137 Abs 5 
der Reichsverfassung von 1919 (Weimarer Reichsverfassung) den Status einer 
Körperschaft des öffentlichen Rechtes verliehen bekommen, sofern sie durch 
ihre Verfassung und die Anzahl ihrer Mitglieder die Gewähr der Dauer bie-
ten können, was bei den beiden großen Kirchen der Fall ist.

Mit dem Status der Körperschaft des öffentlichen Rechtes verbindet sich wie-
derum die Dienstherreneigenschaft, d. h. das Recht, Beamte zu beschäftigen. 
Weitere ausdrückliche Rechtsfolgen sind die Berechtigung, Steuern zu erheben 
(Art. 140 GG), die in der Regel vom Staat eingezogen werden, sowie die 
Organisationsgewalt, d. h. die Berechtigung, Untergliederungen oder Ein-
richtungen mit ebenfalls öffentlich-rechtlichem Charakter zu begründen. 
Besonders die Kirchensteuer wird als deutliches Indiz für die Staatsnähe 
der Kirchen wahrgenommen, weil hier laut Kritiker:innen eine Ungleichbe-
handlung religiöser und zivilgesellschaftlicher Assoziationen vorliegt (Klein 
2017: 186 f.). Der Rahmen des so genannten Selbstbestimmungsrechtes impli-
ziert das Recht auf eigene Rechtssetzung, z. B. beim Arbeits- oder Stiftungs-
recht. Kirchen weisen als Körperschaften des öffentlichen Rechtes, die sich 
über das Parochieprinzip gleichsam gebietskörperschaftlich über die ganze 
Bundesrepublik erstrecken, daher durchaus staatsanaloge Züge auf, die sich 
auch in ihrem bürokratischen Organisationsaufbau widerspiegeln. Sie han-
deln in zahlreicher Hinsicht wie öffentlich-rechtliche Gebietskörperschaften, 

„ohne solche zu sein und schon gar, ohne über eine vergleichbare demo-
kratische Legitimation zu verfügen“ (Strachwitz 2014: 145).

Darüber hinaus hat der Gesetzgeber den Kirchen weitere Aktionsmöglich-
keiten eingeräumt, die nicht aus dem spezifischen Körperschaftsstatus abzu-
leiten sind. Dazu gehört die Möglichkeit der Seelsorge in öffentlichen Ein-
richtungen (z. B. Krankenhäusern, Justizvollzugsanstalten, der Bundeswehr, 
der Polizei und Krankenhäusern, vgl. Art 140 GG und Art 141 WRV) sowie des 
konfessionellen Religionsunterrichtes an öffentlichen Schulen.19 Kirchlichen 
Amtsträger:innen wird ein Zeugnisverweigerungsrecht eingeräumt und sie 

19	 Religionsunterricht an öffentlichen Schulen wird im Zuge der Religionspluralisierung seit ers-
ten Pilotprojekten Anfang der 2000er Jahre auch islamischen Religionsgemeinschaften einge-
räumt, mittlerweile als bekenntnisorientierter Religionsunterricht in sieben Bundesländern, vgl. 
dazu die Beiträge in Kubik et al. 2022: bes. 273–290. Die religionsverfassungsrechtlichen Fragen, 
die damit verbunden sind, analysieren und diskutieren die Beiträge in Bock 2007. Zum Hambur-
ger Modell des „Religionsunterrichtes für alle“ mit religionspluraler Trägerschaft vgl. aus religi-
onsverfassungsrechtlicher Perspektive Wißmann 2019: 68–84. Zukünftige Modelle eines religi-
onspluralen Religionsunterrichtes erörtern von Scheliha / Wißmann 2024.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


45

Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchen und der Staat

waren im Wesentlichen von der Wehrpflicht bis zu deren Abschaffung frei-
gestellt. Ein weiteres Element der religionspolitischen Ordnung stellen die 
Konkordate und Kirchenverträge dar, die die westlichen Bundesländer in 
den 1950er und 1960er Jahren und die fünf neuen Bundesländer Anfang der 
1990er Jahre mit den beiden großen christlichen Kirchen geschlossen haben. 
In diesen Verträgen werden u. a. die theologischen Fakultäten an staatlichen 
Universitäten garantiert und die Staatsleistungen an die Kirchen, der Kirchen-
steuereinzug, die Einrichtungsseelsorge sowie die Ausgestaltung des Religions-
unterrichtes an öffentlichen Schulen geregelt (Anke 2016). Daneben werden 
durch weitere Gesetze und die politische Praxis die Beteiligung der Kirchen 
an Rundfunkräten, Ethikkommissionen und anderen gesellschaftspolitisch 
bedeutsamen Gremien gewährleistet.

Lassen sich die Kirchen in Deutschland raumlogisch klar von der wirtschaft-
lichen Sphäre abgrenzen und sich aufgrund ihres formalen Organisations-
grades eher mit NPOs vergleichen und dem Dritten Sektor zuordnen, so 
weisen sie in ihrem Status sowie ihren Strukturen traditionell deutliche Par-
allelen zum Staat auf, auch wenn sie natürlich nicht unmittelbar an staatlicher 
Gewalt partizipieren. Die Kirchen sind religionsverfassungsrechtlich nicht als

„dem Staat gleichgeordnete souveräne Größe, sondern als freiheitsberechtigter 
Akteur innerhalb der staatlichen Ordnung zu begreifen. Die für den Staat ent-
scheidenden Momente von Souveränität und Gewaltmonopol sind bei der Kir-
che explizit nicht gegeben“ (Munsonius 2023: 66).

Aufgrund der Verschiebungen im religionskulturellen Feld ist jedoch damit 
zu rechnen, dass auch religionspolitisch die Distanz zwischen Staat und Kir-
chen bzw. Religionsgemeinschaften zunehmen wird. „Die kirchliche Reli-
gion hat ihren Charakter als ‚zwingende‘ Primärinstitution verloren und ist 
zu einer (ab)wählbaren Sekundärinstitution geworden“ (Gabriel 2014a: 14.). 
Christliche Religion wird zur Option (Joas 2013), wandelt sich vom domi-
nanten kulturellen Erbe zur Möglichkeit unter anderen. Mit dem Verlust 
des religiösen Monopols büßen die Kirchen gegenüber den dominierenden 
Sphären von Politik und Wirtschaft an Einfluss ein. „Die Selbstverständlich-
keit, mit der bis dahin die kirchlich institutionalisierte Religion in der sym-
bolisch verfassten Integration der Gesellschaft eine zentrale Rolle gespielt hat, 
löst sich auf“ (Gabriel 2014a: 14.). Auf der Rückseite dieses Prozesses haben 
sich neue, individualisierte Sozialformen der christlichen Religion heraus-
gebildet. Trotz der Tatsache, dass die Kirchen nach wie vor die mitglieder-
stärksten Organisationen in Deutschland darstellen, verlieren sie aufgrund 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

der durch Globalisierungs- und Migrationseffekte gewachsenen Religions-
pluralität und der zunehmenden Deinstitutionalisierung und dem damit kor-
respondierenden Mitgliederverlust zunehmend ihre exklusive Stellung in der 
staatlichen Ordnungspolitik (von Beyme 2015: 33–61). „Der kulturelle Wandel 
verändert die Wahrnehmung des Rechtsgestalt der Kirchen“ (Tanner 2011: 520). 
Indiz dafür ist die semantische Verschiebung vom Staatskirchenrecht hin zu 
einem Religionsverfassungsrecht, in dem sich die religionsplurale Situation 
der bundesrepublikanischen Gesellschaft widerspiegelt (Heinig / Walter 2007 
und Heinig 2018 sowie Heinig 2023: 22).

In Einzelfallentscheidungen wird deutlich, dass die Kirchen vom Gesetz-
geber und den Gerichten zunehmend nicht mehr primär in ihrer Sonderrolle, 
sondern als egalitärer, wenngleich explizit religiöser Teil des Gemeinwesens 
betrachtet werden. Dies gilt vor allem für die Bereiche, in denen kirchliches 
Handeln in gewerblichen und wohlfahrts-ökonomisierten Zonen stattfindet. 
So scheint sich die aus kirchentheoretischer Perspektive attestierte plakative 
Rollenverschiebung der Kirchen von der staatsanalogen Institution hin zur 
zivilgesellschaftlichen Organisation (Grethlein 2013: 23, 38 ff. und 2015: 211 ff.) 
auch auf rechtlichem Feld nieder zu schlagen. Für die zukünftige Entwicklung 
des Religionsverfassungsrechtes und damit des institutionell gesicherten Sta-
tus der Kirchen und ihrer Handlungsspielräume stellt sich die offene Frage, 
ob die Rolle von Minderheitenkirchen als herausgehobene Akteure in der 
Öffentlichkeit weiterhin vom gesellschaftlichen Konsens getragen werden 
(Schönberger 2017: 346). Damit steht zur Debatte, ob die Religionspolitik in 
ihrer pluralen Diktion langfristig dem Pfad der positiven Religionsfreiheit mit 
privilegierter rechtlicher Stellung der Religionsgemeinschaften folgt oder – wie 
die EU – die Religionsgemeinschaften konsequent in den Bereich der Zivil-
gesellschaft einordnet (Schreiber 2012: 65–102 und Liedhegener / Pickel 2016).

Jenseits dieser Alternative zeichnet sich jetzt bereits ab, dass die Akzeptanz 
einer exklusiven, staatlich garantierten Stellung der Kirchen in dem Maß 
erodiert, in dem die beiden großen Kirchen an gesellschaftlicher Reputation 
bzw. Relevanz verlieren. So scheint angesichts einer bipolaren Alternative von 
staatlicher oder gesellschaftlicher Nähe nur der Weg in Richtung einer ,Ver-
gesellschaftung‘ offen, in der die Kirchen sich als gesellschaftliche Akteurin-
nen unter anderen in einer zunehmend pluralen und heterogenen gesellschaft-
lichen Öffentlichkeit verstehen und positionieren.

„Mit der Sphäre bzw. dem sozialen Raum jenseits der bürgerlich-liberalen Privat-
heit einerseits, aber auch der staatlichen wie parteipolitischen Öffentlichkeit 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


47

Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchen und der Staat

andererseits lässt sich ein Ort ausmachen, der den Kirchen im Kontext des reli-
giösen Pluralismus entspricht“ (Gabriel 2014a, 25).20

Mit der zivilgesellschaftlichen Öffentlichkeit öffnet sich daher ein Raum, in 
dem sich die Kirchen als organisierte Religionsgemeinschaften jenseits von 
religiöser Privatsphäre und erodierendem staatskirchlichem Erbe einbringen 
können (Gabriel 2011). Gabriel sieht den Weg in den öffentlichen Raum als eine 
wichtige Zukunftsoption für Religion angesichts der Säkularisierungseffekte:

„Wo die moderne Ausdifferenzierung von Religion und Politik nicht gleichzeitig 
zur Privatisierung der Religion führt, sondern die Religion den Status eines 
lebendigen Faktors im öffentlichen Raum erringt, hat sie offenbar die besten 
Entwicklungschancen“ (2006: 95).

Dieser Tendenz schließen sich im Blick auf die beiden Großkirchen – mit 
jeweils unterschiedlichen Argumentationsketten – zahlreiche Autor:innen 
an (Fischer 2004 und 2008, Anhelm 2009, Strachwitz 2014, Kreutzer 2017, Jäger 
2019, Hoyer 2020 und Schleifenbaum 2021). Der Verlust des staatskirchlichen 
Erbes und die zunehmende Dysfunktionalität einer hierarchischen Bürokratie 
könnten sich angesichts dieser Verortung als Gewinn erweisen.

„In dem Verlust der Monopolstellung bietet sich für die Kirchen die Chance, ihre 
Beiträge für die Zivilgesellschaft profilierter darstellen zu müssen und über die 
verlorenen Sicherheiten Verhaltensweisen, die als distinktiv und exkludierend 
bewertet werden können, endlich abzulegen. Kirche und Zivilgesellschaft kön-
nen so beide hinzugewinnen, Kirche an gesellschaftlicher Relevanz und die Zivil-
gesellschaft einen qualitativen starken Partner, der in der Lage ist, unterschied-
lichste Milieus mit ihren jeweiligen Lebenswirklichkeiten, -fragen und religiösen 
Bedürfnissen institutionell einzubinden und sie an Fragen individueller wie auch 
kollektiver Sinnstiftung und Wertebildung zu beteiligen“ (Fischer 2008: 118).

Schon bei Tocqueville, einem frühen Theoretiker der Zivilgesellschaft aus 
dem 19. Jahrhundert, klingt diese Perspektive an:

20	 Religionssoziologisch betrachtet stellt die Verortung von Religion im öffentlichen Raum der Zi-
vilgesellschaft einen Mittelweg zwischen Säkularisierungs- und Individualisierungstheorie dar. 
Die massiven Säkularisierungseffekte werden nicht geleugnet, ohne die Sphäre des Religiösen 
auf den Privatbereich einzugrenzen. Die Rede von der Relevanz von Religion im öffentlichen 
Raum bezieht sich oft auf die religionssoziologischen Entwürfe von José Casanova, vgl. exemp-
larisch Gabriel 2006: 89 ff. und Ebertz 2019: 149–154.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

„In Europa hat es das Christentum zugelassen, eng mit den weltlichen Mäch-
ten verknüpft zu werden. Heute stürzen diese Mächte, und es liegt unter ihren 
Trümmern begraben. Man zerreiße die Bande, die ihn halten, und er richtet 
sich wieder auf“ (Tocqueville 1984: 344).

Für Tocqueville ist Religion das Fundament vorpolitischer Ordnung (Küppers 
2017). Er rechnet sie der Sphäre der freien Assoziationen mit intermediären 
Funktionen in der Vermittlung von Individuum und Gesellschaft zu und 
wird damit zu einem prototypischen Vertreter der Zuordnung der Kirchen 
zur Zivilgesellschaft (Hidalgo 2020: 135 u. 155).

Toqueville macht genuin politische Gründe der Staatsferne für die Attraktivi-
tät der christlichen Religion geltend. Anstatt durch Anbiederung an den Staat 
Überzeugungskraft und Legitimität zu verlieren, könne sich christliche Reli-
gion in der Moderne ganz auf religiöse Kommunikation und die moralisch-
ethische Orientierung im vorpolitischen, öffentlichen Raum konzentrieren. 
Empirische Untersuchungen im europäischen Kontext haben gezeigt, dass 
die traditionelle Staatsnähe von Kirchen mit einem geringerem Engagement-
grad ihrer Mitglieder verbunden ist. „Staatlich finanzierte religiöse Organisa-
tionen scheinen ihren potentiellen Mitgliedern gegenüber weniger respon-
siv und dadurch weniger attraktiv zu sein“ (Traunmüller 2011: 156). Die Nähe 
von Staat und Kirche generiere strukturelle und kulturelle Bedingungen, die 
zivilgesellschaftliche Wirkungen verhindere. Eine andere empirische Stu-
die unterstreicht jedoch die positive Bedeutung von staatlicher Privilegie-
rung und korporatistischen Strukturen der Kirchen für die Zivilgesellschaft 
im europäischen Raum (Roßteutscher 2009).21 Im Blick auf die deutsche 
Situation ist der vermittelnden Position Detlef Pollacks zuzustimmen, der 
bemerkt, dass eine rechtliche und finanzielle Deprivilegierung den Kirchen 
ihrem Charakter als zivilgesellschaftliche Akteurinnen wenig nutzen dürfte, 
ihre Privilegierung ihr aber schaden könnte (Pollack 2002: 38 f.). Wo die Kir-
chen als Teil der zivilen Gesellschaft und nicht als unmittelbares Gegenüber 
zum Staat verstanden werden, steigt der Akzeptanzgrad in der Gesellschaft. 

„Zugleich spricht aber nichts dagegen, dass sie aus staatlicher Unterstützung 
Vorteil zieht, die ihre organisatorische Wirksamkeit und Gestaltungsfähigkeit 
zu erhören vermögen.“ (Pollack 2002, 39) Wird diese Unterstützung allerdings 
als eine staatliche Privilegierung wahrgenommen, dürfte die gesellschaftliche 
Akzeptanz der Kirchen schwinden. Deshalb liegt es nahe, gerade angesichts 

21	 Diese Differenz mag auch am Untersuchungsdesign gelegen haben, da Roßteutscher im Gegen-
satz zu Traunmüller auch die Rolle staatlicher Subventionen bzw. Refinanzierungen im Wohl-
fahrtsbereich untersuchte.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


49

Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchen und der Staat

des staatskirchlichen Erbes neben Analogien auch auf die Differenzen zwi-
schen Staat und Kirchen hinzuweisen und von der Kategorie der Staatsana-
logie abzusehen (Munsonius 2023).

„Als öffentlich-rechtlich verfasste Organisation ist die Kirche dem Staat, aber auch 
vielen anderen Organisationen in manchen Handlungs- und Organisations-
formen vergleichbar. Doch verfolgt sie dabei eine eigene inhaltliche Ausrichtung 
und hat eigene Gründe für die Wahl dieser Formen“ (Munsonius 2023: 66).

Die kirchenrechtliche Bezeichnung der res mixta weist begrifflich auf die Über-
lappung von staatlichen und kirchlichen Angelegenheiten hin (Mager 2020). 
Sie umfassen über die Seelsorge in öffentlichen Einrichtungen wie Militär, 
Polizei, Bundespolizei und Gefängnis und den konfessionellen Religions-
unterricht an öffentlichen Schulen hinaus auch Schulpfarrämter bzw. Schul-
seelsorge und im Bereich von Krankenhäusern und Betreuungseinrichtungen 
in öffentlicher Hand sowie die Theologischen Fakultäten. Im großen Bereich 
der Einrichtungsseelsorge haben die Kirchen daher auch Anteil an den Ver-
schiebungen im religionskulturellen Feld. Wird die Präsenz der Kirche über 
die jeweilige kirchlich verantwortete Tätigkeit als Ausdruck des staatskirch-
lichen Erbes und damit im Rahmen eines korporativen Verhältnisses von 
Staat und Kirche verstanden, so wird dies mit Kritik am religiösen Monopol-
anspruch der Kirchen verbunden. Dies zeigen unterschiedliche Momentauf-
nahmen in der langen Diskussion um die Militärseelsorge, insbesondere die 
Diskussion um die Einführung der Militärseelsorge in den östlichen Bundes-
ländern auf dem Hintergrund der Erfahrung der Kirchen in der DDR (Werk-
ner 2001) sowie die Debatten um den konfessionellen Religionsunterricht an 
öffentlichen Schulen. Er befindet sich im permanenten „Plausibilisierungs-
stress“ (Domsgen / Witten 2022). Entsprechend wächst die gesellschaftliche 
Akzeptanz für eine kirchliche Präsenz in öffentlichen Einrichtungen da, wo 
sich diese nicht mehr exklusiv sondern inklusiv unter Vorzeichen genereller 
religiöser Pluralität präsentiert. Dies gilt insbesondere für den konfessionell 
getragenen Religionsunterricht an öffentlichen Schulen (EKD 2023: 55–57). 
Auf diesem Hintergrund lässt sich die Einführung des sogenannten Hambur-
ger Modells („Religionsunterricht für alle“, Bauer 2019: 85–145 und Bauer 2022: 
34–36) sowie die Überlegungen zu einem christlichen Religionsunterricht 
in Niedersachsen (Heinig et al. 2024) als affirmative Bejahung der religions-
pluralen Situation seitens der Kirchen verstehen, wobei sich der Hamburger 
Ansatz interreligiös, das niedersächsische Modell ökumenisch weitet.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

Festzuhalten bleibt, dass die Kirchen die Möglichkeit nutzen sollten, die 
die staatlich legitimierte und garantierte positive Religionsfreiheit und die 
ordnungspolitischen Rahmenbedingungen des Verfassungsrechtes für sie bie-
tet. Dies jedoch unter der Voraussetzung, dabei den religionspluralen Kontext 
der Gesellschaft zu berücksichtigen und auf religiöser Monopolansprüche zu 
verzichten (Witschen 2017: 27). Mit dieser Haltung und Strategie lässt sich das 
historische Erbe als zivilgesellschaftlicher Mehrwert einbringen. „Gerade die 
historisch gewachsene Nähe zum Staat ermöglicht der Kirche dabei Zugang 
zu zivilgesellschaftlicher Auseinandersetzung, die anderen Akteurinnen ver-
wehrt bleiben“ (Schleifenbaum 2021: 198). Die Kirchen verfügen wie kaum 
ein anderer zivilgesellschaftlicher Akteur über eine Fülle von materiellen und 
immateriellen Ressourcen wie Räume, Mitarbeitende und Finanzen (Jäger 
2019: 139 und Fischer 2008: 95 ff.). Mit ihren Organisationsstrukturen reichen 
sie über die landeskirchliche, die mittlere Ebene und die Ortsgemeinden bis 
in die nachbarschaftlichen Lebensräume, in denen die Generierung von zivil-
gesellschaftlichen Haltungen besonders wichtig sind (Meyer 2017) und gestalten 
mit ihren Diensten und Werken zugleich intersektionale Dialog- und Hand-
lungsfelder mit staatlichen, wirtschaftlichen und zivilgesellschaftlichen Ein-
richtungen, Organisationen und Akteur:innen. Gemeinsame Voraussetzung 
für die zivilgesellschaftliche Wirkung auf der Grundlage des staatskirchlichen 
Erbes ist, dass die Kirchen jeweils gemeinwesenorientiert agieren und als sol-
che wahrgenommen werden und nicht in Anwaltschaft organisationaler Eigen-
interessen noch mit der Reklamierung von Deutungshoheit für die Gesamt-
gesellschaft. Dies zeigt sich in dem Maße, ob und wie die Kirchen an ihrem 
spezifischen Rechtsstatus im Verteidigungsmodus festhalten oder selbst Lösun-
gen suchen, mit denen sie sich affirmativ in einer religionspluralen Situation 
jenseits staatlicher Privilegierung einfinden. Die offen signalisierte Bereitschaft 
der Kirchen, auf die Staatsleistungen zu verzichten, deren Ablösung schon 
in der Weimarer Reichsverfassung angezeigt worden war, weist in die zweite 
Richtung (Gienke / Landwehrs 2024).

Auch von politologischer Seite gibt es die Tendenz, die Kirchen stärker dem 
Raum der zivilgesellschaftlichen Öffentlichkeit zuzuweisen. Religiöse Wahr-
heiten können keine unmittelbare politische Autorität beanspruchen. Nur 
die Grundrechte und Institutionen der liberalen Demokratie sind in der Lage, 
die institutionellen Bedingungen der Möglichkeit für die Selbstbehauptung 
unterschiedlicher weltanschauliche Wahrheitsansprüche und ihren gewalt-
freien Aushandlungsprozess zu schaffen.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


51

Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchen und der Staat

„Darum müssen die Grenzen zwischen Religion und Politik klar gezogen bleiben, 
auch wenn die Politisierung der Religion als Stimme der Zivilgesellschaft im 
demokratischen Rechtsstaat notwendig, unvermeidlich und willkommen ist, aber 
eben nicht als Zivilreligion und schon gar nicht im Gewand des Fundamentalis-
mus, sondern als die eines Akteurs unter anderen“ (Meyer 2015, 14).

Das bedeutet nicht, dass die Kirchen sich jeglicher Positionierung in relevan-
ten politischen Fragen enthalten müssen. Aber sie können diese weder mit 
dem Anspruch verbinden, sich qua religiöser Autorität den konflikthaften 
Meinungsbildungsprozessen der öffentlichen Diskurse zu entziehen noch 
die Stimme des Ganzen zu repräsentieren. Der Einfluss der Kirchen auf die 
Öffentlichkeit muss daher im kritischen Dialog und in Partnerschaft mit ande-
ren ausgeübt werden. Damit können auch positive Rückwirkungen und kons-
truktiv kritische Lernerfahrungen für die Kirchen selbst verbunden sein, die 
erhellend für das christliche Selbstverständnis und die Wahrnehmung des 
christlichen Auftrages wirken (Fergusson 2009: 61).

„Anstatt sich direkten oder indirekten Zugang zu politischer Macht zu ver-
schaffen, vermögen religiöse Gruppierungen auf diese Weise politische Kritik, 
Sozialprogramme und Bildung in öffentlich wirksamer Weise zu unterstützen“ 
(Fergusson 2009: 48).

Das bedeutet eine Selbstrelativierung bei gleichzeitiger Selbstwertschätzung der 
eigenen Position. Mit dieser Haltung tragen die Kirchen aktiv zur Gestaltung 
eines öffentlichen Raumes bei, in dem partikulare Interessen sich auf all-
gemeine Aushandlungsprozesse hin öffnen. Wechselseitige Anerkennung 
und Bildungsimpulse für eine reflexive Individualität, die den konstruktiven 
Umgang mit Unterschieden fördert, sind der genuine Beitrag der Kirchen zur 
modernen Zivilgesellschaft (Danz 2018: 14), gerade angesichts der Tatsache, 
dass sich in ethischen Positionen eine innerkirchliche Pluralität abbildet, die 
oftmals gesellschaftliche Debattenlagen widerspiegelt.

Mit ihrem Beitrag zur wertebasierten Kultur gesellschaftlicher Aushandlungs-
prozesse leisten die Kirchen als starke Kraft in der Zivilgesellschaft einen 
wichtigen Beitrag zur Generierung der sozialmoralischen Ressourcen für das 
Gemeinwesen, auf die sowohl Demokratie wie Rechtsstaat angewiesen sind 
(Meyer 2017). Für die institutionelle Organisationsstruktur der Zivilgesellschaft 
bilden die assoziativ angelegten Religionsgemeinschaften – analog zu NPOs – 
daher eine wichtige infrastrukturelle Basis. Denn die Zivilgesellschaft ist auf 
die „Bildung von institutionell und organisatorisch relativ dauerhaften, frei-

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

willigen Zusammenschlüssen, wie sie Religionsgemeinschaften und Kirchen 
darstellen, angewiesen“ (Kreutzer 2017: 340 f.). Diese Funktion kommt den 
Kirchen auch angesichts ihrer schwindenden Mitgliedszahl und des gesamt-
gesellschaftlichen Reputations- und Relevanzverlustes zu. Je mehr die Kir-
chen ihrer alten Hegemonialansprüche als institutionelle Vertreterinnen von 
Religion der Gesellschaft entkleidet werden, desto intensiver können sie als 
eine wichtige Repräsentantin von Religion neben anderen innerhalb einer 
zunehmend heterogener werdenden Gesellschaft zum Vorschein kommen. 
Dies kann mit innerkirchlichen, „kenotischen Lernprozessen“ (Späth 2025: 217–
376) verbunden sein, wenn die Kirchen ihre Situation jenseits alter Monopol-
stellungen und -ansprüche im Blick auf das Ganze der Gesellschaft annehmen.

Daher ist zu erwarten, dass die Deinstitutionalisierung der Kirchen bzw. die 
Entkirchlichung der Gesellschaft den zivilgesellschaftlichen Status der Kirchen 
eher forciert, als mindert. Allerdings unter dem Vorzeichen von kontrover-
sen und kritischen Aushandlungsprozessen mit entsprechendem Gegenwind, 
bei dem sich die Kirchen nicht mehr auf ihr religionsverfassungsrechtlich 
garantiertes, staatskirchlich konturiertes Erbe zurückziehen oder mit reli-
giös begründeten Exklusiv- sowie Deutungsansprüchen für die Gesamtgesell-
schaft auftreten können.

4.3	 Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen –  
Kirchen als intermediäre Organisationen

Wird die Raumlogik auf die Kirchen als Organisationen angewandt, so besteht 
ein besonderes Charakteristikum in ihren Überlappungen zur Privatsphäre 
(Schleifenbaum 2021: 17 u. 198 f.). Christliche Religion wird sowohl privat wie 
auch öffentlich gelebt. Die Kirchen sind einerseits der Ort, an dem die religiö-
sen Erfahrungen der Einzelnen aus der Welt des Privaten in den Raum einer 
Kommunikationsgemeinschaft treten können. Zugleich konturieren die Kir-
chen als Tradierungs-, Interpretations- und Kommunikationsgemeinschaften 
die religiösen Erfahrungswelten der Individuen, indem sie sprachliche und 
andere kulturelle Deutungsmuster sowie soziale Praktiken zur Verfügung 
stellen. Auf der anderen Seite bringen sie Inhalte, Werte und Praxisformen 
des christlichen Glaubens in die Sphäre zivilgesellschaftlicher Öffentlich-
keit als dem Raum öffentlicher Auseinandersetzung sowohl auf lokaler als 
auch überregionaler Ebene ein und nehmen so aktiv an den Aushandlungs-
prozessen um die Identität und die Zukunft der Gesellschaft teil. Sie wir-
ken in wissensoziologischer Perspektive als „intermediäre Institution“ (Ber-

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


53

Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen

ger/Luckmann 2021: 59).22 Die Kirchen sind in der Lage, Themen, die ihnen 
im privaten Raum begegnen, wie z. B. Einsamkeit (Giebel 2022) oder Kinder-
armut in öffentlichen Diskursen platzieren. Dabei können sie auf ihre Präsenz 
in fast allen Städten und Dörfern, ihre funktionalen Organisationseinheiten 
(Dienste und Werke) und ihre Netzwerkverbindungen mit anderen zivil-
gesellschaftlichen Akteur:innen z. B. bei gemeinsamen Kampagnen zurück-
greifen. Damit reichen sie bis in die kleinräumige Lebenswelten, die für die 
Pflege von Zivilität als Ressource für den herausfordernden Umgangs mit 
Diversität besonders wichtig sind (Meyer 2017: 118). Ein aktuelles Beispiel für 
das Zusammenwirken von bundesweiter Kampagne und lokal verankerter 
Veranstaltung ist die von evangelischer Kirche und Diakonie getragene Ini-
tiative der „#VerständigungsOrte“23 als Plattform für Begegnung und Dialog 
auf der Basis der Anerkennung von Differenzen.

Im evangelischen Raum hat Wolfgang Huber bereits 1998 die Kirche als „inter-
mediäre Institution“ beschrieben, deren Aufgabe darin besteht „auf Grund 
der ihr eigenen Botschaft und unter Inanspruchnahme ihrer spezifischen 
Kompetenz eine Vermittlungsaufgabe wahrzunehmen“ (Huber 1998: 269).24 
Huber erweitert die Funktion der Kirchen über die Vermittlung zwischen 
den Einzelnen und den gesamtgesellschaftlichen Zusammenhängen hinaus 
auf das Verhältnis zwischen den Einzelnen und der geglaubten Wirklich-
keit Gottes, um das Spezifikum der Kirche als intermediärer Institution zu 
benennen. Damit wechselt er jedoch bruchlos aus einer sozialwissenschaft-
lichen in eine theologische Perspektive, die zudem dem evangelischen Prop-
rium der Gottesunmittelbarkeit der Glaubenden nicht gerecht wird und in 

22	 Nach Berger und Luckmann haben sie in wissenssoziologischer Perspektive Anteil an der dia-
lektisch vermittelten Sinnkonstruktion zwischen Individuen und gesellschaftlichen Institutio-
nen. Die Funktion der Intermediarität hatte bereits Tocqueville dem freien Assoziationswesen 
zugeordnete, das er in der amerikanischen Gesellschaft gegen Mitte des 19. Jh. vorfand, dazu rech-
nete er auch die christlichen Religionsgemeinschaften, vgl. Küppers 2017.

23	 https://www.mi-di.de/verstaendigungsorte (10.7.2025); vgl. Hörsch 2025.
24	 Huber selbst hat den Begriff der intermediären Institution von Berger und Luckmann übernom-

men und in sein Konzept von öffentlicher Kirche eingezeichnet, vgl. ders. 2000, 2001 u. 2016: 1152. 
Der Ansatz Hubers wurde breit rezipiert und diskutiert, von Fingerle 2001 über Ludwig 2010: 
106–126 bis hin zu Schleifenbaum 2021: 161. Auch die kirchentheoretischen Entwürfe und Skiz-
zen von Hauschildt / Pohl-Patalong 2013: 172–174 und Schlag 2012: 45–48 sowie Weyen 2016: 278 f. 
u. 389 f. beziehen sich affirmativ auf Huber bzw. die intermediäre Funktion der Kirche. Auch Kar-
le bezeichnet die Kirche als intermediäre Institution, greift aber dabei nicht auf Huber, sondern 
direkt auf Berger und Luckmann zurück und bezieht die intermediäre Funktion zwischen Kir-
che und Gesellschaft primär auf die Sozialform der Ortsgemeinde, Karle 2014: 231 f. Ohne Ver-
wendung des Begriffs hebt Anselm die vermittelnde Funktion der Kirche zwischen religiöser In-
dividualität und der Aufgabe eines öffentlichen Christentums hervor und beschreibt damit eine 
intermediäre Funktion, vgl. Anselm 2020: bes. 38–40.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.mi-di.de/verstaendigungsorte
https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.mi-di.de/verstaendigungsorte


54

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

der Betonung der Kirche als Vermittlungsinstanz zwischen geglaubter Gottes-
wirklichkeit und den Einzelnen eher an klassische katholische Positionen 
erinnert. Huber selbst präzisiert diese spezifische Form der religiösen Ver-
mittlung, indem er im Sinne der Wissenssoziologie an anderer Stelle davon 
spricht, dass die Kirche einen Deutungshorizont anbietet,

„der die verschiedenen Felder persönlichen und gesellschaftlichen Lebens in einem 
inneren Zusammenhang erkennen lässt. Als Interpretationsgemeinschaft ermög-
licht sie es den einzelnen, selbst die Deutung der gesellschaftlichen Wirklichkeit 
mitzuprägen und an der Weiterentwicklung gesellschaftlicher Sinnmuster mit-
zuarbeiten. So schafft sie Verbindungen zwischen den einzelnen und vermittelt 
zwischen ihnen und dem Leben in der Gesellschaft“ (Huber 2000).

Hier steht primär die Einzelperson und ihre gesellschaftliche Teilhabe im 
Mittelpunkt. Das Konzept der intermediären Institution fokussiert den Bei-
trag der Kirche also nicht nur auf öffentlichkeitswirksame Äußerungen ihrer 
leitenden Amtsträger:innen und ihre repräsentativen Funktionen,25 sondern 
auch auf einen wichtigen Bildungsaspekt, der Kirchenmitglieder zu kom-
petenten und engagierten Bürger:innen befähigen möchte. Beide Aspekte 
ergänzen einander und liegen religionssoziologisch auf unterschiedlichen 
Ebenen. Gesamtkirchliche Stellungnahmen und die öffentliche Wirkung zen-
traler Repräsentant:innen, zu denen mit der Präses der EKD-Synode, Anna 
Nicole Heinrich, auch eine Ehrenamtliche gehört, liegen auf der gesellschaft-
lichen Makroebene. Die Identifikation von singulären Positionen mit ,der 
Kirche‘ folgt dabei nicht nur der Logik des kirchlichen Organisationsrechts, 
sondern auch einer Medienlogik der Öffentlichkeit, die von institutioneller 
Repräsentanz geprägt ist. Der Fokus auf die Einzelnen gehört zum Bereich 
der Mikrosoziologie. Wirksam werden religiöse Deutungsmuster und bürger-
schaftliches Engagement im Mesobereich der relationalen Soziologie, kon-
kret z. B. in Landeskirchen, Kirchengemeinden, Diensten und Werke, oder in 
religiösen Netzwerken. Die Präsenz der Kirchen auf den unterschiedlichen 
Ebenen macht daher das Potenzial ihrer intermediären Funktion sichtbar.26

25	 Dies unterstellt Thomas 2021: 113 der darin eine „enorm problemschaffende Lösung“ sieht, da 
sich hier nicht nur die Tür zu einem „katholischen moralischen Lehramt“ öffnet, bei dem Exper-
ten und Bischöfe verbindlich für „die Kirche“ sprechen, sondern auch der „tagtägliche Beitrag 
von Millionen von Laien […] systematisch und nachhaltig entwertet“ wird. Thomas verkennt 
dabei jedoch, dass die von ihm zu Recht angemahnte Bildungsdimension ein Implikat der inter-
mediären Funktion darstellt.

26	 Die unterschiedlichen Ebenen und die damit verbundenen Aspekte im Blick auf die öffentliche 
Präsenz und Wirksamkeit treten in den Konzepten von Öffentlicher Theologie und Öffentlichem 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


55

Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen

Dezidiert beziehen sich auf die Kategorisierung der Kirchen als intermediäre 
Instanzen die kirchentheoretischen Entwürfe und Skizzen von Hauschild 
und Pohl-Patalong (Hauschildt / Pohl-Patalong 2013: 172–174) und Schlag 
(Schlag 2012: 45–48). Für Hausschild und Pohl-Patalong modernisiert der 
Theorierahmen der intermediären Institution die Beschreibung von Kirche 
als Kirche in einer Gesellschaft, die plural strukturiert ist. Die Kirche reprä-
sentiere weder das Ganze der Gesellschaft noch steht sie ihr dual gegenüber, 
sondern hat als Teil der Gesellschaft in ihr eine intermediäre Funktion zwi-
schen Einzelnen und Gesellschaft. Zudem mache die Theoriefigur plausibel, 
warum sowohl Öffentlichkeit wie Gemeinschaft konstitutiv für die Kirche 
sind. Innerhalb der kirchlichen Gemeinschaft werden die Werte gebildet und 
profiliert, die die Kirchen in den öffentlichen Diskurs einbringt und damit 
zur Generierung der sozialen Ressourcen beiträgt, auf die ein Gemeinwesen 
wie der Staat angewiesen ist, ohne sie selbst reproduzieren zu können. (Haus-
childt / Pohl-Patalong 2013: 174).

Für Schlag ist der Theorierahmen der Intermediarität in Rekurs auf Huber 
und über ihn hinausgehend nicht nur relevant für die Positionierung der 
Kirchen als zivilgesellschaftliche Akteurinnen in der Öffentlichkeit, sondern 
auch für den spezifischen Charakter in „Form einer auf Mündigkeit setzenden 
Intermediarität“ (2012: 47, vgl. 57). Bei den kirchlichen Vermittlungsprozessen 
sind Beteiligung und Mitverantwortung der Einzelnen fundamental. Zudem 
bezieht er den Begriff der Intermediarität auch auf Vermittlungsprozesse zwi-
schen den unterschiedlichen Ebenen der kirchlichen Organisationsgestalten 
und spricht von einer „innerkirchlich-subsidiären Intermediarität“ (2012: 47 
vgl. 69).

In der Organisationsforschung wird die intermediäre Vermittlungsfunktion 
zwischen Einzelnem:r und der Gesellschaft aufgenommen und um eine wei-
tere Relation erweitert (Gabriel 2008, 2014 b: 52–56 und 2023: 153–155).27 Inter-

Protestantismus stärker auseinander und werden vom kirchentheoretischen Entwurf einer Öf-
fentlichen Kirche von Thomas Schlag wieder stärker aufeinander bezogen, vgl. 7.1.

27	 Hauschildt und Pohl-Patalong greifen die intermediäre Funktion im Rahmen der Organisations-
theorie ebenfalls auf – allerdings ohne expliziten Bezug auf Gabriel. Sie unterstreichen damit ihr 
Verständnis von Kirchen als NPOs im Blick auf ihren hybriden Charakter. Bei den Kirchen fin-
den sich angesichts der Ausprägung der unterschiedlichen Logiken analog zum NPO-Bereich 
wirtschaftsnähere, verwaltungsnähere und basisnähere Varianten, vgl. Hauschildt/Pohl-Patalong 
2013: 187–189. Meyns bezieht sich affirmativ auf ein systemtheoretisch orientiertes Verständnis im 
Sinne von Kirche als intermediärer Organisation, die in „ihrer Arbeit die Botschaft des Evange-
liums mit der Lebenswelt ihrer Mitglieder und dem Gefüge der sie umgebenden gesellschaftli-
chen Organisationen“ vermittelt, Meyns 2013: 231. Karle 2021: 99 f. rekurriert auf Gabriels Defini-
tion der intermediären Organisation und betont die Konkurrenz der unterschiedlichen Logiken 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

mediäre Organisationen überbrücken als Vermittlungsinstanzen die Kluft zwi-
schen Individuum und Gesellschaft, indem sie mindestens mit zwei Umwelten 
agieren. Als mitgliedschaftsbasierte Organisationen gestalten sie zum einen 
das Verhältnis zu den eigenen Mitgliedern und folgen einer Mitgliedschafts-
logik, bei der es wesentlich um Integration der Mitglieder in die Organisa-
tion geht. Als Organisation agieren sie zugleich in einem gesellschaftlichen 
Umfeld, in dem sie eine Organisation unter anderen sind. „Im Netz der Orga-
nisationen folgen sie den Maximen einer Einflusslogik, die an der Sicherung 
der Position in der Gesellschaft, dem Zugang zu Ressourcen und der Durch-
setzung von Interessen orientiert ist“ (Gabriel 2014 b: 53). Eine dritte organi-
sationale Logik neben der Mitgliedschafts- und der Einflusslogik bilden die 
Sozial- und Wertestrukturen, die der Organisation in der Regel inhärent vor-
gegeben sind. Diese lassen sich als Traditions- oder Ursprungslogik bezeichnen. 
Gabriel reklamiert die Traditions- oder Ursprungslogik exklusiv als Spezi-
fikum für die Kirchen (2014 b: 54–56). Da diese Dimension jedoch auch in 
Wirtschaftsunternehmen (z. B. bei Familienbetrieben oder im Rahmen der 
Gemeinwohlökonomie) sowie bei NPOs mit ihrer wertebasierten Mission 
zu finden ist, kann sie auch auf andere Organisationstypen angewendet wer-
den. Das Spezifikum der christlichen Ursprungslogik macht ihre inhaltliche 
Füllung und deren Verbindlichkeitsgrad aus (klassisch: Das Evangelium 
von Jesus Christus, wie es in der Schrift gegeben und von den Bekenntnis-
schriften bekannt und bezeugt ist28). Die Ursprungslogik kirchlicher Organi-
sationen konkretisiert sich in der Vielfalt von liturgischen, hermeneutischen 
und handlungspraktischen Vergegenwärtigungen. Sie lässt sich nicht über 
eine Auftragssemantik bruchlos operationalisieren, sondern muss im Rah-
men der kirchlichen Interpretations- und Handlungsgemeinschaft immer 
wieder neu kommunikativ aktualisiert werden.

Intermediäre Organisationen handeln im triangulären Spannungsfeld von 
Mitgliedschafts-, Einfluss und Ursprungslogik. Angesichts der Pluralisierung 
von Mitgliedschaftsverhalten und der Transformationen der gesellschaftlichen 
Öffentlichkeit(en) wird das Ausbalancieren der unterschiedlichen Logiken 

(Einfluss-, Mitgliedschafts- und Ursprungs- bzw. Traditionslogik) im Sinne der Organisationsthe-
orie. Diese bildet für sie einen Hinweis, dass die Kirche nicht bruchlos dem Organisationssektor 
zugerechnet werden kann, ohne dabei ihren besonderen religiösen Charakter zu verlieren.

28	 Vgl. die Präambelformulierung der Verfassung der Evangelisch-lutherischen Landeskirche Han-
novers von 2020: „Grundlage der Verkündigung in der Landeskirche ist das in Jesus Christus of-
fenbar gewordene Wort Gottes, wie es in der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments ge-
geben, wie es in den Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche maßgebend bekannt 
und wie es aufs Neue in der Theologischen Erklärung der Bekenntnissynode von Barmen be-
zeugt worden ist.“ https://www.kirchenverfassung2020.de/artikel/artikel-00-Praeambel (10.7.2025).

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kirchenverfassung2020.de/artikel/artikel-00-Praeambel
https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kirchenverfassung2020.de/artikel/artikel-00-Praeambel


57

Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen

zunehmend anspruchsvoller. Für die Kirchen bedeutete dies, im Rahmen der 
Mitgliedschaftslogik den immer stärker individualisierten Formen der Kirchen-
mitgliedschaft gerecht zu werden und zugleich individualisierte Religiösität 
und Motivation auf den Raum einer Deutungsgemeinschaft hin zu öffnen 
und zu vermitteln. Im Rahmen der Einflusslogik steht die „Vermittlung von 
Religiösität, Glaube und Motivation zum sozialen Engagement in die Gesell-
schaft hinein im Zentrum“ (Gabriel 2023: 155). Gabriel benennt die spezifisch 
religiöse Dimension der Kirche als intermediärer Organisation mit der Tra-
ditions- bzw. Ursprungslogik, bei der die Kirche die Aufgabe hat, sich immer 
wieder reflexiv auf ihren eigenen Ursprung zu beziehen und ihre Identität im 
Vollzug zwischen Mitgliedschafts- und Einflusslogik zu regenerieren.

„Den Menschen und ihren individuellen Erfahrungen der Selbsttranszendenz 
überzeugende Deutungen anzubieten, für den Glauben eine öffentliche Reso-
nanz zu sichern und die Kette der Erinnerungen nicht abreißen zu lassen, dies 
zusammen macht die Aufgabe der Kirche als intermediäre Organisationen aus“ 
(Gabriel 2014 b: 55).

Damit führt der Theorierahmen von Kirche als intermediärer Institution 
(Huber) bzw. Organisation (Gabriel) zu einer Platzierung der Kirchen in 
der zivilgesellschaftlichen Öffentlichkeit als dem Raum, der eine reine Pri-
vatisierung des Glaubens aufbricht. Die unterschiedliche Begrifflichkeit von 
intermediärer Institution bzw. Organisation ist primär der jeweiligen Pers-
pektive geschuldet. Für Huber ist die Figur der Intermediarität wichtig für 
sein Konzept der Volks- bzw. Gesellschaftskirche, das an einen institutionel-
len Begriffsrahmen anknüpft. Gabriel betrachtet Intermediarität stärker aus 
organisationstheoretischer Sicht. Im Blick auf die intermediäre Funktion im 
gesellschaftstheoretischen Horizont, die Vermittlung zwischen Einzelnen 
und gesellschaftlichen Gesamtzusammenhängen, kongruieren beide Perspek-
tiven. Organisationstheoretisch bezeichnet Intermediarität das Austarieren 
von unterschiedlichen Logiken innerhalb einer Organisation im Blick auf 
ihre Umwelten.

Beide Begriffe lassen sich mit dem NPO-Diskurs verknüpfen. Der Begriff der 
institutionellen Intermediarität verweist auf die Funktion der freien Asso-
ziationen im Zwischenraum von privatem Bereich und gesellschaftlicher 
Öffentlichkeit. Der Begriff der organisationstheoretischen Intermediarität 
nimmt Bezug auf das Ausbalancieren unterschiedlicher Logiken hinsicht-
lich relevanter Umwelten (Mitglieder, andere Organisationen, eigene Identi-
tät). Bei der wissenssoziologisch unterlegten Rede von den Kirchen als inter-

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

mediären Institutionen vermitteln die Kirchen zwischen den Einzelnen und 
den gesellschaftlichen Öffentlichkeiten, indem sie Deutungsmuster und 
Symbolbestände zur Verfügung stellen und soziale Praktiken vermitteln, die auf 
partizipative Teilhabe an Kirche und Gesellschaft zielen. In der organisations-
theoretischen Perspektivierung stellen Kirchen intermediäre Organisationen 
dar, die sich zu ihren unterschiedlichen Umwelten und der eigenen Identi-
tät zu verhalten haben und dabei Mitgliedschafts-, Umwelt- und Ursprungs-
logik miteinander auszutarieren müssen.29

Die ekklesiologischen, kirchentheoretischen und organisationssoziologischen 
Aspekte bestätigen die Bedeutung der intermediären Funktion der Kirche bei 
der Vermittlung zwischen Einzelnen und Gesellschaft. Zugleich wird deutlich, 
wie das religiöse Profil der Kirchen über Vergemeinschaftung, Partizipation 
und Empowerment zivilgesellschaftlich relevant werden kann. Diese inter-
mediäre Funktion ist nicht abhängig von der Größe der kirchlichen Organisa-
tionen, da sie sich grundlegend auf die Vermittlung von Individuen und grö-
ßeren Sozialzusammenhängen bzw. institutionellen Umwelten bezieht. Auch 
für Organisationen im NPO-Bereich wie z. B. Vereine werden intermediäre 
Funktionen geltend gemacht (Zimmer 2018: 778 f. und Simsa 2021: 139 f.) – und 
diese umfassen in den Einzelfällen bei weitem nicht die Mitgliedszahlen der 
Kirchen, auch wenn diese weiterhin kontinuierlich abnehmen.

Im Blick auf die Ursprungslogik lässt sich über die soziologischen Außen-
perspektiven hinaus eine weitere, spezifisch theologische Facette des Interme-
diaritäts-Begriffs formulieren. Im Blick auf ihr theologisches Selbstverständnis 
eignet der evangelischen Kirche eine gleichsam intermediäre Institutionalität 
im Sinne einer mit ihrer theologischen Identität vorgegeben intermediären 
Struktur, die sie zugleich mit ihren organisationalen Grenzen konfrontiert. 
Denn der Kirche ist als Traditions-, Interpretations- und Handlungsgemein-
schaft die Verbindung von Individuum, Sozialgestalt und Öffentlichkeits-
anspruch theologisch eingeschrieben. Die religiöse Individualität gründet 
theologisch in der Gottesunmittelbarkeit des Glaubens, die durch keine ande-
re Instanz vermittelt wird. Sie liegt jenseits organisationaler Verfügbarkeit, ist 
jedoch in ihren Entstehungszusammenhängen und Vollzügen eingebettet 
in eine soziale Bezugsgröße mit ihren kulturellen Praktiken und Symbol-
beständen, die kirchliche Organisationen über Gelegenheitsstrukturen zu 
Verfügung stellt. Der in der unmittelbaren Gottesbeziehung gegebene Frei-

29	 Wie sich die drei Logiken im Zusammenhang mit Kirchenreformprogrammen der Landeskir-
chen identifizieren und gewichten lassen, zeigen Gabriel, Karl / Karle, Isolde / Pollack, Detlef 
2016: 65–67.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


59

Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen

heit führt zur praxeologischen Bewährung dieser Freiheit im Form einer akti-
ven Mitgestaltung der Gesellschaft im Horizont universalistischer Werte wie 
Menschenwürde und Nächstenliebe, an der neben den Christenmenschen in 
ihren privaten und öffentlichen Rollen auch die Kirche als kollektive Akteu-
rin teilhat. Dieses Selbstverständnis hängt nicht vom gesellschaftlichen Sta-
tus oder der jeweiligen konkreten kirchlichen Sozialgestalt ab und kann auch 
nicht im Rahmen organisationaler Entscheidungsprozesse zur Disposition 
gestellt werden.30

In allen Facetten der kirchlichen Intermediarität ist der Öffentlichkeitsbezug 
ein Moment, das konstitutiv mit einer spezifisch religiös konnotierten sozia-
len Integration verbunden ist. Der in den zivilgesellschaftlichen Raum ver-
weisende Öffentlichkeitsbezug der Kirche wächst in seinen wertebasierten 
Gehalten aus dem Reservoir der religiösen Gemeinschaftsvollzüge und For-
men. Diese wiederum bilden Strukturelemente der individuellen Religiosi-
tät, ohne diese determinieren bzw. normieren zu können.

4.4 	 Fazit

Als Ergebnis der raumlogischen Untersuchungen kann festgehalten werden, 
dass sich die Kirchen als religiöse Organisationen zunehmend der Sphäre 
der Zivilgesellschaft zuordnen lassen, ohne in der Rolle als zivilgesellschaft-
liche Akteurinnen aufzugehen. Sie weisen zwar aufgrund ihrer Geschichte in 
Form ihres staatskirchlichen Erbes und der entsprechenden Strukturen noch 
deutliche Überlappungen zum staatlichen Bereich auf, diese verringern sich 
jedoch aufgrund der Verschiebungen im religionskulturellen Feld. Die hybri-
den Zonen mit der Sphäre des Marktes sind traditionell geringer ausgeprägt, 
spielen aber aufgrund von fortschreitenden Finanzkrisen und entsprechender 
Strukturanpassungen im Rahmen der forcierten Organisationswerdung der 
Kirchen als auch zweckrational handelnde, kollektive Akteurinnen eine wach-
sende Rolle und sind mit der Herausforderung einer theologisch vermittelten 
Selbststeuerung verbunden. In dem Maß, wie sich die Kirchen als NPOs kon-
zeptualisieren, werden wirtschaftliche Logiken für die Kirchentheorie wie für 
das kirchliches Handeln an Bedeutung gewinnen.

30	 Der Verfasser ist sich bewusst, dass diese hier als institutionelle Vorgabe formulierte Aussage Aus-
druck einer spezifischen theologischen Position ist und insofern einen axiomatischen Charakter 
bildet, der selbstverständlich Gegenstand kritischer Reflexion zu bleiben hat.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60

Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung

Neben das Kirchenbild einer staatsnahen Institution mit korporatistischer 
Tradition tritt als neues Bild eine zivilgesellschaftliche Akteurin mit einem 
privilegiertem ordnungspolitischem Status und einem kulturell verankerten, 
institutionellen Erbe, das jedoch langsam verblasst. Dieser Prozess ist nicht 
als schlichte Ablösung, sondern als komplexe Verschiebung zu verstehen. 
Alte Formen und Muster bleiben weiterhin präsent, wandern als Sediment-
schichten gleichsam mit, auch wenn sie nach unten rutschen. Die Kirchen 
können auch in einer zunehmenden Minoritätssituation zukünftig zwischen 
Staat, Markt und Privatsphäre eine wichtige Rolle einnehmen, wenngleich 
stärker als Akteurin im zivilgesellschaftlichen Feld. Und dies nicht nur aus 
Gründen wachsender Entkirchlichung aufgrund von Säkularisierungs- wie 
Individualisierungsprozessen, die sich mit einer gesellschaftlichen Akzeptanz 
für ihre sozial-karitativen Seiten verbindet. Sondern auch aus Gründen der 
eigenen, theologischen Identität. „Denn zivilgesellschaftliche Prinzipien wie 
Selbstorganisation oder Gemeinwohlorientierung sind in hohem Maße mit 
christlichen Überzeugungen vereinbar“ (Hoyer 2020: 128).

Der Theorierahmen der intermediären Institution (Huber) bzw. intermediären 
Organisation (Gabriel) nimmt die Kirchen in ihrer Vermittlungsfunktion 
zwischen der Privatsphäre und den gesellschaftlichen Öffentlichkeiten bzw. 
ihren diversen Umwelten wahr. Auf diese Weise wird die Rolle der Kirche als 
zivilgesellschaftliche Akteurin profiliert und diese an die Seite anderer inter-
mediären Organisationen gestellt, zu denen auch NPOs gehören. Die Kirchen 
lassen sich im Spannungsgeflecht von Mitgliedschaftslogik (Kirchenmitglieder), 
Einflusslogik (Rolle als zivilgesellschaftliche Akteurin) und Traditions- bzw. 
Ursprungslogik (rituell geprägte Erzähl- und Interpretationsgemeinschaft) ver-
orten. Die Gleichzeitigkeit dieser unterschiedlichen Logiken weist auf den hyb-
riden Charakter hin, der sich auch bei den NPOs konstatieren lässt. Die kon-
krete Wirkung der Logiken spiegelt wiederum gesellschaftliche Entwicklungen 
und Transformationen wider, wie z. B. die Pluralisierung des Mitgliedschafts-
verhalten und die zunehmende digitale Mediatisierung der Öffentlichkeit.

Die intermediären Funktionen der Kirchen können daher nicht bloß struk-
turell vorausgesetzt, sondern müssen immer wieder in actu durch kirchliches 
Handeln regeneriert werden. Die Arbeit als intermediäre Organisation bringt 
die mühsame Aufgabe mit sich, einerseits ein christliches Wirklichkeitsver-
ständnis als normative Fundierung zu vertreten und andererseits in der Reali-
tät der Organisationspraxis durch Teilhabe, Ko-Produktion und Gestaltungs-
willen der Engagierten zur Geltung kommen zu lassen. Das kollidiert auch 
heute noch erlebbar mit einer hierarchisch verfassten Struktur und einem 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


61

Fazit

Habitus, der dazu neigt, Teilhabe und Engagement instrumentell zu betrachten, 
anstatt materiell zu ermöglichen.

Das Agieren im intermediären Vermittlungsfeld zwischen der Heterogeni-
tät der Kirchenmitglieder mit ihren sehr unterschiedlichen Erwartungen 
und den graduell verschiedenen Partizipationsformen am kirchlichen Leben 
und der Vielfalt von Öffentlichkeiten und deren digitalem Strukturwandel 
ist sehr anspruchsvoll. Die Bereitschaft, sich auf die veränderten Situationen 
im Mikro- und Makrobereich einzustellen, führt zu einer zunehmenden Fle-
xibilisierung und Fluidisierung der Großkirchen im Sinne einer „liquiden 
Organisation“ (Gabriel 2014: 49), die sich durch Anpassungsbereitschaft an 
sich verändernde Umwelten und Wandlungsfähigkeit auszeichnen muss. Auf 
diese Weise wird deutlich, wie die Kirchen den historischen Pfad staatsana-
loger bürokratisch-hierarchischer Organisationen zu verlassen suchen und 
sich in den zivilgesellschaftlichen Raum hineinbewegen.

Besonders greifbar wird der liquide Organisationscharakter bei den Diensten 
und Werken, die in ihren Arbeitsfeldern Anpassungen im Blick auf die Mit-
gliedschaftslogik und die Umweltlogik an sich verändernde Umwelten vor-
nehmen und diese implizit wie explizit mit der Ursprungslogik ins Verhältnis 
setzen. So haben die Kirchen bei der Implementierung des Umweltthemas in 
ihren Organisationsaufbau über die Einrichtung von entsprechenden Fach-
stellen innerhalb funktionaler Dienste sowohl auf engagierte Initiativgruppen 
eigener Mitglieder reagiert (Mitgliedschaftslogik) als auch sich gesellschaft-
lich erkennbar als Organisation positioniert (Einflusslogik) sowie schöpfungs-
theologische Ansätze vitalisiert (Ursprungslogik). Dabei wird der hybride Cha-
rakter der Dienste und Werke hinsichtlich der Kombination der drei Logiken 
deutlich. Es macht ihre Arbeit

„in den ,Zwischenräumen‘ und als ,Schnittstellen zu anderen gesellschaftlichen 
Teilsystemen‘ im Kontext der Zivilgesellschaft aus, dass in ihnen diese inhalts-
bezogenen profilierten Formen der Kommunikation des Evangeliums nicht in 
den ,klassischen‘ Semantiken erfolgen, sondern selbst von pluraler, wort- und 
bzw. oder tatbezogener Gestalt sind“ (Schlag 2024: 74).

Diese eher impliziten Muster lassen sich theologisch beschreiben im Sinne 
eines inklusiven Gemeinwohlverständnisses oder der Konzeption eines guten 
Lebens für möglichst viele (buen vivir, Bauer 2022), das neben der besonderen 
Sensibilität für vulnerable Gruppen auch Teilhabegerechtigkeit, ökonomische 
und ökologische Aspekte umfasst (Gabriel 2023: 153 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748967132-33 - am 02.02.2026, 05:39:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	4. Kirchen zwischen Wirtschaft, Staat und Zivilgesellschaft – raumlogische Verortung
	4.1 Kreative Spannungen – die Kirchen und die wirtschaftliche Sphäre
	4.2 Der lange Schatten der Geschichte – die Kirchenund der Staat
	4.3 Zwischen Privatsphäre und öffentlichen Räumen – Kirchen als intermediäre Organisationen
	4.4  Fazit


