
DEBATTEN

Lucas von Ramin

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft

Die Stärke normativer Implikationen

Einleitung

Selbst wenn nicht ausdrücklich von Kontingenz oder Ambivalenz die Rede 
ist, hat sich die Auseinandersetzung mit und Verarbeitung von Ungewiss­
heit zu einem zentralen Merkmal der Gegenwart entwickelt.1 Wo Max 
Weber von »Entzauberung«2 sprach und Jean-François Lyotard vom »Ende 
der großen Erzählungen«,3 lässt sich heute zumindest ein diagnostizierba­
res Gefühl erkennen: das Bewusstsein einer gesellschaftlichen Abhängigkeit 
unserer Wissensbestände, das nicht auf immer gültige und universelle Aus­
sagen bauen kann. Diese Entwicklung kann auch als ein Prozess der Politi­
sierung beschrieben werden. Wie Kari Palonen4 und Reinhart Koselleck5 

deutlich machen, ist mit dem Bewusstsein von Ungewissheit und dem Wan­
del von statischen Begriffen hin zu »Bewegungsbegriffen«6 auch die Mög­
lichkeit der eigenen Gestaltung der Welt verbunden.

Exemplarisch für eine konzeptionelle Darstellung von Ungewissheit steht 
der Rückgriff auf den Terminus der Kontingenz in den Geistes- und Sozial­
wissenschaften. Kontingenz bedeutet formal, dass etwas weder notwendig 
noch unmöglich ist, und beruht damit auf einer doppelten Negation. Aus­
geschlossen wird einerseits das Unmögliche, andererseits das Notwendige. 
Mit der Übernahme des Begriffs in das weitere Spektrum der Philosophie 
und Soziologie wurde Kontingenz auch als eine Form der menschlichen 
Wahrnehmung der Welt beziehungsweise gesellschaftlicher Selbstreflexion 
verstanden. Mit Kontingenz sind dann vielfach zwei Bedeutungsdimensio­
nen verbunden.7 Zum einen wird der Begriff mit dem Zufälligen gleichge­

 
1 Vgl. den internationalen Kongress der Politischen Theorie »Politische Theorie in Zeiten der 

Ungewissheit« in Bremen vom 27. bis 29. September 2023 oder die prominente Beschäftigung 
mit Resilienz als Ungewissheitsbewältigungsstrategie.

2 Weber 2019.
3 Lyotard 2019.
4 Vgl. Palonen 1986/87.
5 Vgl. Koselleck 2018.
6 Marchart 2016, S. 53.
7 Siehe die ausführliche Darstellung zum Konzept der Kontingenz in von Ramin 2022, S. 35 ff.

Leviathan, 53. Jg., 1/2025, S. 6 – 33, DOI: 10.5771/0340-0425-2025-1-6

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzt – mit jenen Ereignissen, die eintreten können, ohne dem menschlichen 
Zugriff zu unterliegen. Zum anderen geht es um die Zunahme von Hand­
lungsmöglichkeiten. Erst wenn Optionen vorhanden sind, kann von Han­
deln im Sinne von Entscheiden gesprochen werden.8

So alt die Debatten über die gestiegene Selbstreflexivität moderner Gesell­
schaften sind, so alt ist demnach die Debatte darüber, wie mit diesen Erfah­
rungen umgegangen wird. Während die einen in den neuen Möglichkeiten 
der Emanzipation und Selbstgestaltung positive Aspekte erkennen, sehen 
andere unter Begriffen wie Relativismus und Postfaktizität eine zerfallende 
Gesellschaft.

Diese Metadiskussion lässt sich meiner Ansicht nach im Kleinen in der 
Debatte über den normativen Gehalt radikaler Demokratietheorien beob­
achten.9 Radikale Demokratietheorien zeichnen sich dadurch aus, dass sie 
gesellschaftliche Verhältnisse als radikal kontingent interpretieren. Aufgrund 
der Vorstellung, dass alles stets anders hätte entschieden werden können 
und dass Gesellschaft als Struktur von Macht- und Unterdrückungsver­
hältnissen aufgebaut ist, gilt es daran zu erinnern, »dass sich bestehende 
Ordnungsmuster im Rahmen politischer Handlungen aufbrechen lassen«.10 

Diese Bewegung der Öffnung wird auf drei Arten skizziert: als Ausweitung 
der Mitbestimmung, als thematische Erweiterung der Bereiche, über die 
Mitbestimmung möglich ist, und als Auflösung der Idee von Gewissheit.11 

Diese Theorien lassen sich als Reaktion auf postdemokratische Diagnosen12 

verstehen, die eine Wiederbelebung der Demokratie anstrebten und sowohl 
Selbstbestimmung als auch Emanzipationsbemühungen stärken wollten.

Während das umfassende Verständnis von Kritik als Mittel gegen neoli­
berale Sachzwangargumente gut verfing, bleibt nach Ansicht einiger Kriti­
ker:innen unklar, ob die radikale Demokratietheorie eine geeignete begriffli­
che Grundlage für die Analyse der Gegenwart bietet. Zwar lässt sich eine 
irrtümlich unterstellte Struktur der Vernunft als (Herrschafts-)Grundlage 
von Gesellschaft analysieren,13 jedoch verlangt das Aufkommen eines antili­
beralen Rechtspopulismus und postfaktischer Verschwörungstheorien auch 
begründete Kritik und Abgrenzung. Diese Diskussionen über den Wert der 
Theorien führen wiederholt zu Debatten über ihren normativen Status, bei 
 

8 Odo Marquard unterscheidet deshalb zwischen dem »Beliebigkeitszufälligen«, dem, was Men­
schen beeinflussen können, und dem »Schicksalszufälligen«, das ihnen nur widerfährt (Mar­
quard 1986, S. 127).

9 Vgl. Buchstein 2020; Flügel-Martinsen 2020 b; von Ramin 2021; Gebh 2022; Flügel-Martinsen 
2022 a.

10 Comtesse et al. 2019, S. 11.
11 Vgl. ebd., S. 12.
12 Vgl. Crouch 2017.
13 Flügel-Martinsen 2021.

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 7

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen die normative Bedeutung der »Kontingenzaffirmation«14 im Mittel­
punkt steht. Es lassen sich drei Argumentationsmuster erkennen: Das erste 
knüpft an Debatten über Relativismus an, und hier wird aufgrund der 
genannten Struktur die radikale Demokratietheorie als ein Philosophismus 
betrachtet, der nicht in der Lage ist, auf die aktuellen Herausforderungen 
zu reagieren, weil es auf der Grundlage von Kontingenz keine Unterschei­
dung zwischen Richtigem und Falschem gibt.15 Zweitens wird argumentiert, 
dass die radikale Demokratietheorie bereits von Anfang an auch normative 
Ansprüche formuliert, die jedoch nicht explizit gemacht werden.16 Unter­
stellt wird eine »kryptonormative Struktur«,17 die bei genauerer Betrach­
tung offensichtlich werden würde. Drittens gibt es Ansätze, die Zwischen­
wege aufzeigen, indem sie Kontingenz oder Unbestimmtheit als Eigenwert 
und somit als eigentlich normativen Wert beschreiben.18

Auch wenn im Hinblick auf den letzten Ansatz Annäherungsversuche 
erkennbar sind, wird die Theorie von Vertreter:innen der radikalen Demo­
kratietheorie wie zum Beispiel Oliver Flügel-Martinsen als nichtnormativ 
gelesen. Sein Fazit lautet, dass der Ruf nach Normen die radikale Demokra­
tietheorie einem »Normalisierungsdruck«19 unterwirft und ihr somit ihren 
kritischen Gehalt und ihre Eigenständigkeit nimmt.

So plausibel es scheint, Demokratie gerade nicht als festen, einmal erreich­
ten Zustand zu beschreiben, so unklar ist jedoch, inwieweit die Aufhebung 
von Unterdrückungsverhältnissen und die Idee der Selbstbestimmung kein 
normatives Verständnis implizieren. Sowohl in den Artikeln von Flügel-
Martinsen als auch von Sara Gebh, die in dieser Zeitschrift erschienen 
sind, wird ein Bewusstsein für normative Zusammenhänge oder »normative 
Implikationen«20 artikuliert, das jedoch klar von einem umfassenden Ver­
ständnis von Normativität abweicht. Einfach ausgedrückt, wird zwischen 
schwachen und starken, zwischen normativ-folgenreichen und normativen 
Konzeptionen unterschieden. Diese Unterscheidung wirft die zentrale Frage 
auf, was unter Normativität in der politischen Theorie verstanden werden 
sollte. Existieren verschiedene Grade von Normen oder »gibt es tatsächlich 
nur die Wahl zwischen Paternalismus und Befragung?«21 Ist es vielleicht 
sogar so, dass postfundamentalistisches Denken im Sinne eines starken Kon­

 
14 Gebh 2022, S. 590.
15 Vgl. Wallat 2009; Elbe 2021.
16 Vgl. Buchstein 2020.
17 Flügel-Martinsen 2022 a, S. 567.
18 Vgl. Schubert 2018; Gebh 2022; von Ramin 2021.
19 Flügel-Martinsen 2022 a.
20 Ebd., S. 572.
21 Gebh 2022, S. 580.

8 Lucas von Ramin

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tingenztheorems im Bereich des Politischen akzeptiert wird, im Bereich des 
Normativen aber nicht? Wie plausibel ist diese Trennung, und wie trägt sie 
dazu bei, den geforderten Eigenwert radikaldemokratischer Theorie auf­
rechtzuerhalten?

Das Ziel des Artikels besteht darin, diesen Fragen nachzugehen und 
durch die Diskussion verschiedener Konzeptionen von Normativität einen 
Annäherungsversuch zwischen den Positionen, die in dieser Debatte und 
in dieser Zeitschrift diskutiert werden – insbesondere den Beiträgen von Flü­
gel-Martinsen, Gebh und mir22 –, zu unternehmen. Gleichzeitig möchte ich 
deutlich machen, warum ich den Hinweis auf normative politische Theorie 
für richtig und wichtig halte. Meine These lautet, dass die Gleichstellung 
von normativer Theorie und Normalisierungsdruck den Fehler begeht, Nor­
mativität nicht radikaldemokratisch oder, wie ich es abschließend nennen 
möchte, »negativ« zu denken. Damit wird letztlich sogar der eigentliche 
Kern von Normativität verkannt, wie er meiner Ansicht nach bereits immer 
in der abendländischen Philosophietradition gedacht wurde.

Im Folgenden werde ich in einem ersten Argumentationsschritt die spezi­
fische Verwendung von Normativität beziehungsweise explizit normativer 
politischer Theorie diskutieren. Das Ziel ist, zu hinterfragen, was hier genau 
kritisiert wird und warum (Abschnitt 1). Im zweiten Schritt werde ich 
anhand ausgewählter Beispiele untersuchen, inwieweit die Annahme, dass 
Normativität sich immer auf substanzielle Sollensbegründungen bezieht, 
überhaupt zutrifft. Dazu werde ich exemplarisch auf drei Modelle eingehen: 
das Begründungsgebot in der kantianischen politischen Theorie, die Theorie 
politischer Urteilskraft und das Prinzip der immanenten Kritik beziehungs­
weise Ideologiekritik (Abschnitt 2). Im dritten Schritt werde ich die in dieser 
Zeitschrift veröffentlichten Artikel von Flügel-Martinsen und Gebh disku­
tieren, um zu erörtern, ob sich die in Punkt zwei dargelegten Modelle der 
Normativität mit ihren Aussagen verbinden lassen (Abschnitt 3). Im vierten 
Schritt werde ich durch die Zusammenführung der Abschnitte und ihre Ein­
ordnung in die Tradition von Negativitätsanalysen in der praktischen Philo­
sophie argumentieren, dass die radikale Demokratietheorie ein Verständnis 
von Normativität nutzt, das einem tatsächlich starken Verständnis von Nor­
mativität entspricht (Abschnitt 4). Im Fazit werden die Ergebnisse in die 
Diskussion über das Verhältnis von Politik und Ethik eingeordnet.

 
22 Weitere relevante Lektüre findet sich beispielsweise in folgendem Sammelband: von Ramin et 

al. 2023.

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 9

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was ist normative politische Theorie?

Die Unterscheidung zwischen unterschiedlichen Kategorien an Theorien, 
insbesondere zwischen empirischen und normativen Theorien, gehört zu 
einer Standardunterscheidung im Bereich der Politikwissenschaft.23 Wäh­
rend erstgenannte Theorien das Sein oder unsere Wirklichkeit beschreiben 
sollen, sind zweitgenannte Theorien darauf ausgerichtet, »zu begründeten 
Sollensaussagen in Hinblick auf politische Phänomene zu gelangen«.24 Wie 
Staaten organisiert sein sollen, was die leitenden Werte (Freiheit, Gleichheit 
etc.) sind oder mit welchen Tugenden und Fähigkeiten Staatsbürger:innen 
ausgestattet sein müssen, sind typische Fragen.

Im Unterschied zu Moral jedoch geht es nicht nur um geteilte normative 
Vorstellungen, sondern auch um deren Begründung und Plausibilisierung. 
In Anlehnung an die typische Trennung von Moral und Ethik, in der Ethik 
als wissenschaftliche Reflexion über Moral verstanden wird, lässt sich nor­
mative politische Theorie damit ebenfalls als Ethik für politische Fragen ver­
stehen.25 In ihrem Einführungsband zur politischen Philosophie behaupten 
Robin Celikates und Stefan Gosepath deshalb, dass die evaluative und auch 
präskriptive Beurteilung der Regeln des Zusammenlebens den Kern dieser 
Disziplin bildet.26 Es ist der Fokus auf normative Fragen die Gemeinschaft 
betreffend, welche die normative politische Theorie oder oft gleichbedeu­
tend politische Philosophie von der Moralphilosophie scheidet. Normative 
Demokratietheorie beansprucht daher, »überzeugende Begründungen für 
demokratische Herrschaftssysteme«27 anzuführen. Allerdings kann bereits 
hinzugefügt werden, dass es sich um eine Normativität spezifischer Art 
handelt. Nach Hubertus Buchstein ist der Kern des universellen Geltungsan­
spruchs eben nicht in essenziell vorgegebenen Werten zu finden, sondern 
zeichnet sich durch den Eigenwert von Selbstbestimmung und Reflexivität 
aus. Zwar lassen sich Minimalkriterien bestimmen, der Streit um diese 
beziehungsweise die Diskussion um deren Realisierung ist aber genuiner 
Bestanteil des normativen Eigenwerts von Demokratien.28

Und dennoch: Die Kritik an normativer politischer Theorie und Demokra­
tietheorie richtet sich bei noch so geringfügiger Auslegung von Minimalkri­
terien gegen den Gedanken, dass es vorschreibende Kriterien gibt, die keine 

1.

 
23 Vgl. Buchstein 2007; Flügel-Martinsen 2022 b.
24 Tremmel 2020, S. 32.
25 Diese übliche Trennung soll auch für den vorliegenden Text gelten. Begrifflich werden die 

Bedeutungszuweisungen aber auch immer wieder genau umgekehrt verwendet. Vgl. Habermas 
2009.

26 Vgl. Celikates, Gosepath 2013, S. 29 und 34.
27 Buchstein 2016, S. 27.
28 Vgl. ebd., S. 28.

10 Lucas von Ramin

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alternative zulassen und versuchen, mit dem »gestalterischen, streithaften 
und stets unberechenbaren Charakter von Politik und Demokratie Schluss 
zu machen«.29 Dieser Vorwurf ähnelt in der Sache den Beschreibungen des 
Postfundamentalismus und der damit verbundenen Kritik an letzten Prinzi­
pien.30 Egal also wie schwach mit der Idee von Normen umgegangen wird, 
letztlich handelt es sich immer um einen »Normalisierungsdruck«,31 weil 
mit Normativität gemeint ist, eine »Position zu beziehen und zu begrün­
den«,32 die eben durch ihre Begründung als nicht mehr diskutabel gilt. 
Der Vollständigkeit halber ist zu ergänzen, dass jene Kritik nicht bedeutete, 
dass dem Empirismus der Vorrang gilt. Denn auch der Positivismus der 
empirischen Politikwissenschaft lässt sich letztlich als Stilllegungsversuch 
beschreiben.33

Diese Bewertung steht damit in einer langen Tradition an Vernunftkritik, 
die mit der Bestimmung von Vernunft immer auch die Festlegung einer 
Herrschaftsstruktur verbindet. Eindrucksvoll dargelegt lässt sich dies in 
Geußʼ Kritik der politischen Philosophie34 nachlesen, die sich vor allem 
gegen die kantianische Tradition politischer Philosophie richtet. Selbiges gilt 
für eine lange Tradition an Ethikkritik, die in dem bekannten Anschluss an 
Friedrich Nietzsche (Genealogie der Moral35) oder Judith Butler (Kritik der 
ethischen Gewalt36) auf den Gewaltaspekt von Sollensvorschriften verweist.

Aus dem bisher Umrissenen ergeben sich mehrere Fragestellungen: Zum 
einen ließe sich diskutieren, wie das Verhältnis von Deskription, Empirie 
und Ontologie zu verstehen ist. Der Rückgriff auf eine politische Ontologie 
innerhalb der Theorien des Politischen, wie sie besonders von Oliver Mar­
chart bekannt ist, kann auch als Versuch einer Metatheorie der Beschrei­
bung eines Seins des Politischen gelesen werden.37 Flügel-Martinsen kriti­
siert deshalb, dass eine solche prima philosopia erneut eine transzendentale 
oder zumindest »quasi-transzendentale«38 Dimension erzeugt, die, wenn 
auch kontingenz-basiert, nicht ohne absolute Geltungsansprüche zu haben 
ist.39 Aus normativer Sicht ist zu diskutieren, welcher Status einer solchen 

 
29 Flügel-Martinsen 2020 a, S. 24.
30 Vgl. Marchart 2010.
31 Flügel-Martinsen 2022 a, S. 557.
32 Ebd., S. 566.
33 Vgl. Flügel-Martinsen 2020 a, S. 22–23.
34 Geuss, Wördemann 2011.
35 Nietzsche 2014.
36 Butler 2023.
37 Vgl. Marchart 2010.
38 Marchart 2008, S. 137.
39 Vgl. Flügel-Martinsen 2020 a, S. 67.

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 11

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naturalisierung und damit am Ende auch Normativierung zukommt. Zum 
anderen – und auf dieses Problem soll sich der weitere Text konzentrieren – 
kann der Frage nachgegangen werden, wie eigentlich Normativität gedacht 
werden muss, damit die genannten Vernunft- und Herrschaftskritiken plau­
sibel bleiben. Ist vielleicht die harte Strukturierung in Empirie und Normati­
vität zu strikt gedacht oder ist Normativität tatsächlich auf die Alternativlo­
sigkeit von Sollensaussagen zu reduzieren?

Um diese Fragen zu beantworten, werden zwei Strategien verfolgt. Erstens 
soll anhand dreier Diskurse zur Normativität in der politischen Philosophie 
(kantianische Tradition, Theorien politischer Urteilskraft, Ideologiekritik) 
gezeigt werden, dass Normativität offener und anspruchsvoller ist als üblich 
dargestellt. Zweitens wird gefragt, ob die von Flügel-Martinsen und Gebh 
in dieser Zeitschrift diskutierten Vorschläge von diesem Normativitätsver­
ständnis abweichen.

Von selbstkritischer Reflexivität zur Ausübung reflexiver und kritischer 
Fähigkeiten

Wenn es um Modi der Begründung geht, wurde neben der politischen Phi­
losophie Platons und seiner Rückbesinnung auf Wahrheitsprinzipien keine 
Tradition so intensiv diskutiert wie die kantianische. Geuss identifiziert als 
charakteristisches Merkmal dieser Tradition einen hochgradig »moralisie­
renden Ton«.40 Damit meint er nicht nur, dass Werturteile im politischen 
Kontext unvermeidlich sind, sondern auch, dass Politik zu einer Fortset­
zung einer »Idealtheorie«41 der Ethik wird, die zunächst jene Standards ent­
wickelt, an denen politisches Handeln ausgerichtet werden soll. Zum Erbe 
Immanuel Kants gehört es daher, die Philosophie, »soweit sie die Probleme 
des Erkennens und der Moral behandelt – so auf ihre Grundgesinnung 
zurückzuführen, sie als eine Form zu begreifen, in denen gewisse ewige Ten­
denzen des menschlichen Wesens ihren Ausdruck gefunden haben«.42 Aller­
dings ist zu beachten, dass bereits Kant sich bei der Bestimmung dieser letz­
ten Prinzipien zurückhält.43 Dennoch bleibt die Systematik und Ordnung 
seiner Philosophie unverkennbar: Die systematische Ableitung von Normen 
für ein richtiges Leben wird auf vernünftige Einsicht zurückgeführt.

2.

 
40 Geuss, Wördemann 2011, S. 11.
41 Ebd., S. 19.
42 Simmel 2012, S. 6.
43 Kants berühmte kopernikanische Wende beschreibt, dass die Art und Weise, wie wir die Welt 

sehen, von unserer Wahrnehmung und Verstandestätigkeit abhängt. Wir können also nie wirk­
lich wissen, wie die Wirklichkeit ist. Die Vernunft gibt uns jedoch die Möglichkeit, solche 
»Ideen« zumindest konzeptionell zu fassen. Siehe die Vorrede zur zweiten Auflage der Kritik 
der reinen Vernunft in Kant 2004.

12 Lucas von Ramin

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als exemplarische Vertreter dieses (kantianischen) Ansatzes der »Begrün­
dungsfixierung«44 gelten John Rawls, Jürgen Habermas und Rainer Forst. 
Auch wenn keiner von ihnen auf die Idee einer abschließenden Wahrheit 
setzt, liegt der Fokus doch auf der rationalen Qualität der Argumente.45 Sei 
es der »Schleier des Nichtwissens« als Gedankenexperiment einer Vertrags­
bildung unter gleichen Bedingungen oder die Übersetzung unseres alltägli­
chen Normengebrauchs in diskursfähige Argumente – es geht immer um die 
Ausarbeitung rationaler Standards, die die Politik begründen sollen. Flügel-
Martinsen betrachtet insbesondere Forsts Versuch als »ambitioniert«,46 weil 
dieser Begrifflichkeiten und Konzepte der praktischen Vernunft wieder ein­
führt und den Eindruck vermittelt, durch Vernunft Regeln des Zusammen­
lebens zu erlangen. Forst betont, dass es zur menschlichen Natur gehört, 
Rechtfertigung zu benötigen, und dass das Recht auf Rechtfertigung47 den 
Kern der Politik bildet. Die Kriterien für diese Rechtfertigung sind Rezipro­
zität und Allgemeingültigkeit. Forst formuliert durch diese Ansätze nicht 
nur Kritik am Paternalismus und fordert damit ein Recht auf Teilhabe, son­
dern auch ein Einspruchsrecht. Er betrachtet dies explizit als Möglichkeit 
für Kritik und Befragung und stellt sich gegen die Idee letzter Gründe.48

Doch auch wenn dieses Konzept als Ermöglichungsbedingung verstanden 
wird, so stellt sich für Flügel-Martinsen

»angesichts dieser rationalistischen Konstruktion […] die Frage, ob hier nicht 
ein letztlich fundamentalistischer Begründungsanspruch erhoben wird, der die 
anvisierten Eigenschaften, realistisch und reflexiv kritisch zu sein, von vornhe­
rein auf entscheidende Weise konditioniert: Denn die selbstkritische Reflexivi­
tät der Theorie setzt, wie sich an Forsts Erläuterung der beiden Dimensionen 
von Reziprozität und Allgemeinheit zeigt, stets voraus, dass diese universalisti­
schen Vorannahmen bereits begründet sind.«49

Festzuhalten ist demnach, dass besonders zwei Motive, trotz aller Reflexi­
vität, in der kantianischen Tradition auch in ihrer modernen Wendung kri­
tisch bleiben. Einerseits die Vorstellung, dass nicht die politische Praxis, son­
dern Rationalitätskriterien über den Wert von Politik entscheiden. Kritisch 

 
44 Flügel-Martinsen 2016, S. 191.
45 Ebd., S. 192. Während Rawls und Forst oft als Kantianer eingeordnet werden, gilt diese Zuord­

nung nicht für Habermas. Allerdings wird Habermas immer wieder mit der Fortführung des 
Projekts der Moderne verbunden. Besonders kritisch findet sich diese Darstellung bei Amy 
Allen (2019).

46 Flügel-Martinsen 2016, S. 192.
47 Forst 2022.
48 Forst 2026, S. 159.
49 Flügel-Martinsen 2016, S. 196-197.

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 13

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umgegangen wird folglich mit Theorien politischer Urteilskraft.50 Anderer­
seits bleibt das Argument, dass trotz aufgeklärter Verständnisse von Grund 
und Begründen oder, mit Habermas gesprochen, neuer »Lernniveaus« der 
Begründungsfalle nicht entronnen wird. Auch der »prozedurale Legitimati­
onstypus«51 eines Habermas, Forst oder Rawls beinhaltet noch substanzia­
listische Festlegungen, die es wiederum zu prozeduralisieren gilt.52

Zur Überprüfung der Kritik am Konzept der politischen Urteilskraft ist 
ein Blick auf die politische Philosophie Hannah Arendts hilfreich. Insbeson­
dere ihre Arbeiten zur Urteilskraft haben in den letzten Jahren wieder an 
Bedeutung gewonnen, da sie eine Möglichkeit bieten, sich mit Subjektivie­
rungsprozessen und Gemeinsinn auseinanderzusetzen, ohne dabei paterna­
listische oder autoritär-epistemische Modelle zu verwenden.53 Referenzkon­
zepte sind hier Arendts Verständnis von Öffentlichkeit und Pluralität. Nach 
Steffen Herrmann und mit Rekurs auf die Vita Activa geht Pluralität auf 
zwei Prinzipien zurück: auf »Gleichheit und Verschiedenheit«.54 Gemeint ist 
damit, dass weder alleiniger Objektivismus noch alleiniger Subjektivismus 
für den politischen Raum maßgebend sein dürfen.

In diesem Kontext ist die »Urteilskraft eine im spezifischen Sinne poli­
tische Fähigkeit«,55 die beschreibt, wie plurale und divergierende Lebens­
formen miteinander ins Gespräch gebracht werden können.56 Ausgangs­
punkt bilden Kants Erläuterungen zum ästhetischen Urteil in der Kritik 
der Urteilskraft. Auffallend für Kant ist, dass es weder eine grundlegende 
Kategorie, einen Begriff gibt, auf den sich das (Geschmacks-)Urteil beziehen 
kann, um über das Subjekt hinaus gültig zu sein (objektiv), noch nicht 
nur von einem rein subjektiven Urteil gesprochen werden kann aufgrund 
eines Ansinnens von Zustimmung über das individuelle Urteil hinaus. Was 
Kant als mögliche Allgemeinheit zu denken versucht, ist nicht das konkrete 
Urteil, sondern der Vollzug des Urteils. Er nennt dies »freies Spiel«57 oder 
eine besondere Passfähigkeit unserer Sinnes- und Verstandesfähigkeit.

Arendt überträgt dieses Modell in den Raum des Politischen. Wie wir 
keine Regel für Geschmacksurteile haben, so haben wir auch keine Regel 
für den Austausch politischer Meinungen. Herrmann spricht deshalb vom 
 
50 Vgl. von Bredow, Noetzel 2009. Die Beschreibungen politischer Urteilskraft sind dabei vielfältig 

und reichen von der Darstellung einer Lebenskunst bis hin zur Reduktion auf den Vernunftge­
brauch.

51 Habermas 1976, S. 45.
52 Vgl. von Ramin 2022, S. 284 f.
53 Vgl. Benhabib 1987; Zerilli 2017; Herrmann 2019; Rebentisch 2022.
54 Arendt 2020, S. 213, zitiert nach Herrmann 2019, S. 185.
55 Arendt, Ludz 2013, S. 299.
56 Vgl. Herrmann 2019, S. 257.
57 Kant 2014 b, S. 329.

14 Lucas von Ramin

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Urteil zweiter Stufe, weil wir einerseits imaginieren, wie andere urteilen 
würden, um Übereinstimmung auszusinnen, anderseits damit das Urteil von 
Beginn an einem kommunikativen Prozess aussetzen. Dabei geht es Arendt 
nicht um Gemeinsinn (also etwas wie Common Sense) im herkömmlichen 
Sinne, sondern um etwas, was sie »Weltsinn«58 nennt. In Anlehnung an 
das griechische Konzept der phronesis »geht es weder um Erkenntnis noch 
um Wahrheit, sondern um Urteilen und Entscheiden, um das urteilende 
Begutachten und Bereden der gemeinsamen Welt und die Entscheidung 
darüber, wie sie weiterhin aussehen und auf welche Art und Weise in ihr 
gehandelt werden soll«.59 Ähnlich ihrer Beschreibung des Verstehens oder 
des Denkens wird das politische Urteilen zu einer nicht endenden Tätigkeit. 
Denken ist eine Art Dialog mit mir selbst, bei dem die Kraft der Vorstellung 
eine fortlaufende Rechtfertigungsbewegung ermöglicht. Wenn der Totalita­
rismus also das Ende der Politik bedeutet, liegt das daran, dass das einfache 
Befolgen der Regeln dieser Zeit die »authentische Unfähigkeit zu denken«60 

darstellt. Urteilen ist daher – auch wenn der ausführliche Nachweis hier 
fehlt – schon seit der Antike mehr als nur die Anwendung von (rationalen) 
Regeln auf ein Ereignis. Es wird vielmehr als ein eigenständiger Akt der Ent­
scheidung verstanden, der jedoch ohne Einbildungskraft, ohne die Fähigkeit 
zur Vorstellung von Pluralität nicht auskommt.

Dieser Ansatz wurde in den letzten Jahren unterschiedlich interpretiert, 
insbesondere im Hinblick auf die Grundlagen des gemeinsamen Verständ­
nisses. Eine Möglichkeit der Verbindung ist der Begriff der Lebensform, 
auch wenn Lebensformen keine festen Regeln aufstellen, sondern eher eine 
Verdichtung verschiedener Dispositionen und Praktiken darstellen. Dem­
nach bezieht sich das »Ansinnen« nicht so sehr auf gute Gründe, »sondern 
[auf] Vergleichen, Assoziationen, Fragen und Anweisungen«.61 Es ließe sich 
auch von Einsicht62 sprechen als eine mögliche Übersetzung von phronesis 
für überlegtes und besonnenes Handeln. Insbesondere Rahel Jeaggis Arbei­
ten können als hilfreiche Ergänzung angesehen werden, da hier diskutiert 
wird, wie Lebensformen verglichen und kritisiert werden können.63 Damit 
ist zugleich der Übergang zum dritten Diskurs gegeben: der immanenten 
Kritik, genauer: den normativen Ansprüchen der Ideologiekritik.

Historisch betrachtet bezeichnet immanente Kritik oder Ideologiekritik 
eine auf verschiedene Stränge auf Georg Wilhelm Friedrich Hegel zurückge­

 
58 Arendt, Ludz 2013, S. 299.
59 Ebd., S. 300.
60 Ebd., S. 128.
61 Herrmann 2019, S. 193.
62 Siehe die Möglichkeit der Darstellung von »Einsicht« bei von Ramin 2022, S. 40 f.
63 Jaeggi 2020.

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 15

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hende Philosophie im Marxismus oder der Kritischen Theorie, die Kriterien 
der Kritik aus dem Gegenstand der Kritik – also immanent – ableiten 
will. Zu konstruieren war, wie unter der Annahme der Unmöglichkeit 
abschließender Fundierungsmöglichkeiten der Standpunkt der Kritiker:in 
möglich ist. Auf diese Weise reagiert die Theorie auf das bereits in der 
Debatte um normative politische Theorie erwähnte Problem der Herkunft 
der Kritikmaßstäbe.64 Die Abkehr von letzten Prinzipien bedeutet jedoch 
nicht, dass Konzepte von Vernunft oder Urteilskraft keine Rolle mehr spie­
len. Wie bereits von Hegel und auch durch den Begriff der Lebenswelt 
verdeutlicht wird, sind Kritik und Vernunft keine gegensätzlichen Modelle. 
Kritik muss sich vielmehr der Frage stellen: Was erlaubt es dem Kritiker, 
»eine gegebene Situation als falsch, schlecht, unangemessen oder defizitär 
zu kritisieren […]?«65 Polemisch ausgedrückt: Sie muss erklären, weshalb 
die Unkritischen als »verblendet«66 zu verstehen sind, und damit aber auch, 
was die Möglichkeit eines »richtigen« Urteils bedeuten kann.

Abseits dieser allgemeinen Debatte betrifft diese Diskussion insbesondere 
die spezifische Form der Ideologiekritik. Der Vorwurf der Ideologie impli­
ziert im herkömmlichen Verständnis ein Moment der Täuschung oder des 
Irrtums. Nach Jeaggi sind Ideologien »Überzeugungssysteme, die praktische 
Konsequenzen haben«.67 Sie sind Produkt gesellschaftlicher Strukturen und 
Praktiken und prägen diese wiederum. Ideologien lassen sich, ausgehend 
von einer umfassenden Kontingenzthese, auch als jene substanzialistische 
Normengebäude verstehen, die versuchen, bestimmte Herrschaftspraktiken 
moralisch zu legitimieren. Die komplexen Definitionsversuche von Ideolo­
gie deuten darauf hin, dass es nicht nur um eine falsche Sichtweise geht, 
sondern um eine richtige Sicht auf falsche Verhältnisse.68 Die Analyse und 
das Verstehen der gesellschaftlichen Verhältnisse müssen daher ein integraler 
Bestandteil der Kritik sein.

Ein Blick auf die verschiedenen methodischen Überlegungen zur Ideolo­
giekritik ist dann auch erhellend für das Verhältnis von Normativität und 
Urteilskraft. Für Jeaggi ist Ideologiekritik eng verbunden mit der Auflösung 
von »Verselbstverständlichmachung«69 und dem Eröffnen von Handlungsal­
ternativen, also einer gewissen Einsicht in gesellschaftliche Widersprüche. 
Immanent bedeutet für sie nicht, gesetzte Normen richtig zu erfüllen, son­

 
64 Vgl. Jaeggi, Wesche 2016, S. 8.
65 Ebd., S. 8.
66 Celikates 2017, S. 55.
67 Jaeggi 2016, S. 268.
68 Vgl. Eagleton 2000; Stahl 2020.
69 Jaeggi 2016, S. 281.

16 Lucas von Ramin

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern »eine widersprüchliche Situation in etwas Neues zu überführen«.70 

Ähnlich wie Flügel-Martinsen spricht sie von »normativ bedeutsam«, weil 
in der Praxis der Kritik nicht das wahre Sollen vorgegeben wird. Auch Celi­
cates beschreibt Ideologiekritik als Kritik zweiter Ordnung,71 die nicht das 
direkte Erleben von Ungerechtigkeiten thematisiert, sondern derartige Ord­
nungen, in der »soziale Verhältnisse nicht als ungerecht oder ausbeuterisch 
erfahren werden oder zwar intuitiv auf diese Weise empfunden, aber nicht 
erkannt, oder zwar erkannt, aber nicht adäquat interpretiert und artikuliert 
werden«.72 Der Wert von Kritik liegt für ihn deshalb in der Auflösung von 
»Blockaden der Ausbildung oder Ausübung reflexiver und kritischer Fähig­
keiten«73 und damit in der Ermächtigung eigenen Urteilens. Zwar äußert er 
sich zurückhaltender als Jeaggi, wenn es um das transformative Potenzial 
der Ideologiekritik geht, jedoch wird dadurch explizit, dass der normative 
Mehrwert nicht in substanziellen Bestimmungen, sondern der Ausübung 
reflexiver Kritik oder Urteilskraft selbst liegt.

Die Zuspitzung der normativen politischen Theorie auf die ideologiekri­
tische Debatte zeigt exemplarisch, dass solche Theorien eher mit dem 
Problem der Ableitung von Urteilskriterien verbunden sind als mit dem 
Rückgriff auf starke und unveränderliche Prinzipien der Vernunft. Die Ver­
knüpfung der drei Beispieldiskurse verdeutlicht somit die eingangs unter­
stellte Differenz zur Normativität, die als substanzialistische Präskription 
dargestellt wird. Der durchgängig erkennbare Bezug auf eine normative 
Praxis ist vielmehr genuin in die antimetaphysische Tendenz der Moderne 
beziehungsweise Säkularisierung eingeschrieben. So wiederholt sich trotz 
des Unterschieds zwischen den modernen Anpassungen kantianischer Prin­
zipien und den Ideen zur Ideologiekritik ein gemeinsames Motiv: Begrün­
dungen sind nicht einfach gegeben, es gibt keine festen, substanziellen 
Präskriptionen. Übrig bleibt die Debatte über mögliche Festlegungen von 
Verfahrensweisen, also darüber, wie der Prozess des Urteilens zu denken 
ist. In den Beschreibungen der letzten Seiten lässt sich eine Tendenz zur 
Aufweichung dieser Verfahrensregeln erkennen. Der normative Mehrwert 
politischer Urteilsprozesse wird vielmehr als Moment der Ermächtigung 
und Einsicht beschrieben. Drei Motive sind dabei auffällig: Erstens wird 
auf Möglichkeiten zur Sensibilisierung und Verständigung hingewiesen, 
beispielsweise durch die Vorstellung der Position anderer und die daraus 
resultierende Reflexion des Eigenen. Zweitens wird mit dem eigenständigen 
Urteilen eine erhöhte Form der Verantwortung verbunden, die sich nicht 
 
70 Ebd., S. 287.
71 Vgl. Celikates 2017, S. 62; so auch Jaeggi 2016, S. 281.
72 Celikates 2017, S. 64.
73 Ebd., S. 65.

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 17

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einfach an andere delegieren lässt. Drittens besteht die Annahme, dass die 
Kombination beider Momente ein soziales Band erzeugen kann, das indivi­
duelle Freiheit und Gemeinschaft verbindet. Insbesondere wird deutlich, 
dass der Mangel an einer idealen Gemeinschaft die zentrale Leistung von 
Normativität in der »Bezeichnung und Sichtbarmachung von Alternati­
ven«74 zur bestehenden Realität definiert. Im Anschluss an die Einleitung 
ließe sich von einem schwachen Normativitätsbegriff sprechen, was analog 
für die Ableitungen aus dem Kontingenztheorem diskutiert werden kann.

Befragungsaktivität und Freiheit als letzten Universalismus

Ich habe eingangs auf die Unterscheidung zwischen »normativ« und »nor­
mativ bedeutsam« beziehungsweise »normativen Implikationen« hingewie­
sen. Diese Unterscheidung wird besonders von Flügel-Martinsen betont, wie 
sein in dieser Zeitschrift veröffentlichter Beitrag »Radikale Demokratietheo­
rie unter Normalisierungsdruck« exemplarisch zeigt.

Ausgangspunkt des Artikels ist der Hinweis auf die Sonderstellung der 
radikalen Demokratietheorie, die ihren Eigenwert aus einer »umfassenden 
Kritik an den Prämissen und Zielsetzungen der etablierten demokratietheo­
retischen Paradigmen«75 zieht. Der Modus der Kritik wird gleich zu Beginn 
als Abgrenzungslinie zur normativen politischen Theorie eingeführt. Es wird 
argumentiert, dass die Setzung von Normen den kritischen Impuls unter­
gräbt. Wie bereits erläutert, beruht diese Unterscheidung auf der Annahme, 
dass alle Normativitätskonzepte immer ein klares Anforderungsprofil sowie 
eine Begründung liefern. Wenn die radikale Demokratietheorie sich diese 
Aufgabe ebenfalls zuschreibt, setzt sie sich einem »Normalisierungsdruck«76 

aus, der sie, zumindest in Bezug auf die dann eigens gesetzten Normen, von 
der Möglichkeit der Kritik befreit.

Diese Ausgangslage wird dann auf den Vorwurf einer institutionentheore­
tischen und einer normativen Leerstelle der radikalen Demokratietheorie 
übertragen. Dem vorherrschenden Prinzip der Kritik folgend, sollte die 
radikale Demokratietheorie keine institutionellen Vorgaben machen, son­
dern sich der Kritik an Institutionen verschreiben, da sie sonst paterna­
listische Züge annimmt, die ihrem Selbstverständnis widersprechen. Mit 
Verweisen auf Jacques Rancière wird verdeutlicht, dass die Aufgabe der 
Bearbeitung von Ausschlussverhältnissen nicht eingeschränkt werden darf.77 

Nach meiner Ansicht wird mit dieser Argumentation bereits ein normativer 

3.

 
74 Möllers 2015, S. 14.
75 Flügel-Martinsen 2022 a, S. 558.
76 Ebd., S. 559.
77 Vgl. Flügel-Martinsen 2022 a, S. 563.

18 Lucas von Ramin

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorteil eingeführt, denn die Kritik an Ausschlussverhältnissen ermöglicht 
im demokratietheoretischen Sinn Selbstbestimmung und Inklusion. Auch 
Flügel-Martinsen scheint diese Intuition wahrzunehmen und stellt selbst die 
Frage, ob damit nicht doch ein normatives Prinzip formuliert ist.

Allerdings wird diese Frage sogleich durch die Diskussion zweier Ein­
wände verneint. Einerseits dem von mir genannten Einwand, ob der Mangel 
an Standards selbst ein Standard ist,78 und andererseits der von Buchstein79 

aufgeworfenen Frage, ob im Sinne immanenter Kritik nicht die radikale 
Demokratietheorie einer »kryptonormative[n] Struktur«80 unterliegt, die 
sie nur nicht explizit macht. Das entscheidende Argument der Verneinung 
ist, dass nach Flügel-Martinsen in der radikalen Demokratietheorie Nor­
men nicht begründet werden.81 Wenn wir unter Begründung das Anführen 
von Argumenten verstehen, die bestimmte (Rationalitäts-)Standards erfüllen 
müssen, um eine These zu belegen, dann erscheint es jedoch nicht plausibel, 
warum die Kritik an falscher Herrschaft und Ausschluss nicht eine Form des 
Begründens darstellen sollte. Normen wirken in seinem Text eingeschränkt 
auf die Funktion, eine wesentliche »Rolle dabei [zu spielen], wessen Rede 
als legitime Rede wahr genommen wird oder nicht, wer welchen Platz zuge­
wiesen bekommt oder wie über die als legitim empfundene Verteilung von 
Gütern und Positionen entschieden wird«.82 Von »normativen Implikatio­
nen«83 ist deshalb die Rede, wenn Normen als klares Regelsystem nicht 
ausformuliert und begründet werden können.

Dass diese Differenz analytisch korrekt, aber in Bezug auf die Beurtei­
lung von Normen problematisch ist, lässt sich mit der alternativen Lesart 
von Gebh deutlicher zeigen, die sie in derselben Ausgabe des Leviathan 
unter dem Titel »Denken in Alternativen: Für eine offensive Verteidigung 
der Radikaldemokratie« publizierte. Auch Gebh macht mit Verweis auf 
Flügel-Martinsen deutlich, dass die Stärke der radikalen Demokratietheorie 
»in der Hinterfragung und Kritik jeglicher Fixierung des Politischen, sei 
es von normativer oder institutioneller Seite«,84 zu finden ist. Grundlage 
ist auch für sie die Prämisse der Kontingenz, aus der folgt, Demokratie 
als »ständigen Prozess der Selbst-Gründung und Selbst-Infragestellung«85 

zu verstehen. Allerdings ist für Gebh damit die Annahme der Kontingenz 

 
78 Vgl. von Ramin 2021.
79 Vgl. Buchstein 2020.
80 Flügel-Martinsen 2022 a, S. 566.
81 Vgl. ebd., S. 567.
82 Flügel-Martinsen 2022 a, S. 570-571.
83 Ebd., S. 571.
84 Gebh 2022, S. 578.
85 Ebd., S. 580.

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 19

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bereits normativ (sie spricht auch von »Kontingenzaffirmation«86), weil sie 
durch die Abgrenzung zu autoritären und paternalistischen Modellen Selbst­
bestimmung in den Mittelpunkt stellt. Gebh schlägt damit vor, die radikale 
Demokratietheorie als normativ, aber ohne Begründung aufzufassen. Zur 
Darstellung dieser alternativen Lesart von Flügel-Martinsen greift sie zurück 
auf die politische Ideengeschichte und den Hinweis, dass Demokratie schon 
seit der Antike mit dem Prinzip der Freiheit verbunden ist:

»Die Idee der Selbstregierung, des wechselseitigen Regierens und Regiertwer­
dens, wurde genau deswegen als so gefährlich eingeschätzt, weil sie sich gegen 
jegliche Fixierung sträubt und ihre eigene Kontingenz als Existenzbedingung 
voraussetzt. Nicht Gleichheit oder Gerechtigkeit wurden als Hauptmerkmal 
der demokratischen Form ausgemacht, sondern politische Freiheit im Sinne 
des konstanten Prozesses der Selbstregierung, der andauernden Institution und 
Destitution.«87

Freiheit wird also zum begrifflichen Statthalter jener fehlenden Begrün­
dung und Unbestimmtheit. Damit ist jedoch nicht nur die negative Frei­
heit gemeint, also die Freiheit von Einschränkungen, sondern gleichzeitig 
auch die Möglichkeit der Gestaltung. In Anlehnung an Marchart grenzt 
sie sich von fundamentalistischen sowie antifundamentalistischen Bezügen 
ab. Freiheit ist so ein »animierendes Prinzip der demokratischen Idee«,88 

dessen Essenz nicht vorhanden oder wenn vorhanden mit der Denkfigur 
des »grundlose[n] Grundes« zu kennzeichnen ist. Ein ähnliches argumenta­
tives Vorgehen findet sich bei Karsten Schubert und seiner Darstellung von 
Kontingenz als letzten Universalismus.89 Auch hier wird, aber in Anschluss 
an Michel Foucault, Freiheit als die Fähigkeit zur reflexiven Kritik der 
eigenen Subjektivierung beschrieben.90 Bezogen auf die institutionelle Leer­
stelle, erkennt Gebh dann nicht nur die Möglichkeit von Kritik, sondern 
auch den Raum, Alternativen zu imaginieren, den sie mit dem Konzept 
der Utopie beschreibt: »Utopie nicht als singulärer Entwurf, sondern als 
Prozess des Aufdeckens der Vielzahl von alternativen Welten.«91 Kontingenz 
übersetzt als Freiheit übersetzt als Prozess des immer wieder Neugründens 
wird schließlich zu jener Norm radikaler Demokratie.

Was Gebh mit dem Begriff der Freiheit zeigt, ist, dass der radikalen 
Demokratie normative Prinzipien zugrunde liegen. Bereits auf dieser Ebene 
lässt sich meiner Ansicht nach von einer Form des Begründens sprechen, 

 
86 Ebd., S. 583.
87 Ebd., S. 584.
88 Ebd., S. 585.
89 Vgl. Schubert 2021.
90 Vgl. Schubert 2018.
91 Gebh 2022, S. 588.

20 Lucas von Ramin

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


da eine bestimmte Vorstellung von demokratischer Politik auf normative 
Ideale zurückgeführt wird. Es handelt sich dabei jedoch um eine spezifische 
Art von Gründen, die nicht als substanzielle Präskriptionen formuliert sind. 
In einem älteren Artikel habe ich bereits erläutert, wie der Aufbau dieser 
Begriffe formal zu verstehen ist.92 An dieser Stelle soll diese Rekonstruk­
tion nicht erneut angeführt werden, sondern vielmehr ist mir der Hinweis 
wichtig, dass eine solche spezifische Konstruktion von Normativität keinen 
Sonderweg darstellt. Ein Vergleich mit dem vorangegangenen Kapitel zeigt, 
dass Forderungen wie Inklusion, Selbstbestimmung und, wenn auch weniger 
deutlich, Verantwortung zu den eingebetteten Forderungen der radikalen 
Demokratietheorie gehören. Ich stimme Flügel-Martinsen darin zu, dass 
diese Normen keine substanziellen Normen sind. Allerdings würde ich 
widersprechen, dass das »Substanzielle« den Kern der Normativität abbil­
det.

Die zentrale Stellung dieses Interpretationsvorschlags kann zudem gestärkt 
werden, wenn die aktuelle Debatte um Bürgerkompetenzen beziehungsweise 
Subjektivierungsstrategien im Kontext radikaler Demokratietheorie betrach­
tet wird. Dies erleichtert auch den Anschluss an das vorangegangene Kapi­
tel, in dem ich weniger auf den ontologischen Status normativer Gründe als 
auf die normative Urteilsfindung im Kontext politischer Theorie rekurriere. 
Weil die intensive Betonung von Kontingenz eher kritisch als affirmativ 
mit rechtlichen Regelungen und politischen Institutionen umgeht, ist im 
radikaldemokratischen Theoriekorpus vielfach ein Fokus auf individuelle 
Dispositionen zu finden.93 Der Nachweis dieser Hypothese wird meist theo­
rieimmanent beziehungsweise textimmanent geleistet.

Theorieimmanent findet sich die Feststellung, dass die Befürwortung von 
Konflikt, Infragestellung oder Befragung mit bestimmten Grenzen des Kon­
flikts einhergeht. Beispiele für solche Grenzen sind unter anderem die 
Gewaltfreiheit, für die oft Chantal Mouffe Pate steht,94 oder die Sensibilität 
für erzeugte Ungerechtigkeiten, für die häufig auf das Prinzip der Solidari­
tät rekurriert wird, wie zum Beispiel bei Marchart.95 Es wird betont, dass 
die radikaldemokratische Betonung von Pluralität und Dissens keine Partei­
nahme für den Konflikt oder die Partikularität als solche darstellt.96 Viel­
mehr sollen Pluralität und Differenz als Ausgangspunkte demokratischer 
Politik anerkannt werden, »ohne dass dabei das Gemeinwesen zerrissen 

 
92 Vgl. von Ramin 2021.
93 Vgl. Buchstein 2023; Sörensen 2020.
94 Vgl. Gerlach 2023; Albrecht 2023.
95 Vgl. Marchart 2016, S. 329 ff.
96 Saar 2013, S. 404, zitiert nach Albrecht 2023, S. 217.

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 21

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird«.97 Wie ich anhand einer ausführlichen Analyse der Arbeiten von 
Richard Rorty, Zygmud Bauman und Oliver Marchart gezeigt habe, ist 
poststrukturalistische oder postmoderne Theoriebildung explizit als Subjek­
tivierungstheorie zu verstehen, weil sie durch eine Blickverschiebung auf die 
Welt als kontingente Welt ebenso beeinflussen will, wie wir mit ihr und den 
darin vorhandenen Mitmenschen umgehen.98 Auch Tobias Albrecht urteilt 
deshalb, dass es nicht zufällig ist, dass aufgrund des Fokus auf Epistemolo­
gie oder die »Aufteilung des Sinnlichen« (Rancière) Subjektivierungsfragen 
eine zentrale Stelle einnehmen.99

Der textimmanente Nachweis bezieht sich schließlich weniger auf die 
Konstruktion der Theorie als die Rekonstruktion der Themengebiete. Von 
Claude Leforts Thesen zur politischen Kultur eines Anti-Totalitarismus,100 

Jacques Rancières Vorstellung der »Grundidee des Politischen« als einer 
»Art von geteilter Kompetenz«, William Conollys Idee des »agonistischen 
Respekts«,101 Mouffes »demokratischer Habitus«,102 Flügel-Martinsens 
Plädoyer für eine permanente kritische Befragungspraxis103 oder Marcharts 
Thesen zur »demokratischen Ethik« und zur Einübung von Akzeptanz und 
Kontingenz sowie zur »Ethik der Selbstinfragestellung«,104 immer findet der 
Rekurs auf Einstellungen und Kompetenzen der Bürger:innen statt.105

Ähnlich verbindend ist schließlich auch die mit der Analyse dieser Kompe­
tenzen verbundene Problemdiagnose. Besonders pointiert zeigt Paul Sören­
sen auf, dass trotz der geteilten »Erforderlichkeit radikaldemokratischer 
Subjekte«106 sowohl über deren Eigenschaften als auch über die Bildung 
dieser Eigenschaften wenig gesagt wird, um jegliche Form von Paterna­
lismus zu vermeiden. Er spricht deshalb von einer »pädagogischen Leer­
stelle«.107

Die für dieses Problem vorgeschlagenen Lösungen sind der Versuch, 
die Leerstelle auszuformulieren. Bei Kontingenzbewusstsein oder »Kontin­
genzeinsicht«108, »Kontingenzkompetenz«109 oder Kontingenzbewältigung, 
 

97 Saar 2013, S. 407.
98 Vgl. von Ramin 2022, S. 202 f.
99 Albrecht 2023, S. 221.

100 Vgl. Lefort 2003.
101 Connolly 1994.
102 Mouffe 2017.
103 Vgl. Flügel-Martinsen 2017; Flügel-Martinsen 2022 a.
104 Marchart 2016, S. 329 ff.
105 Ein Dank für die Zusammenstellung gilt Buchstein 2023, S. 192-193; Albrecht 2023.
106 Sörensen 2020, S. 22.
107 Ebd., S. 17.
108 von Ramin 2022.
109 Buchstein 2023, S. 201.

22 Lucas von Ramin

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Konflikt- und Kritikkompetenz«110, »Pluralitätsbefähigung«111, der Fähig­
keit, »mit Dissens zu leben«112, oder »präfigurativer Pädagogik«113 geht es 
immer darum, die Prämisse der Kontingenz nicht aufzugeben. So zeigt das 
Beispiel der »präfigurativen Pädagogik«, dass diese Form der Bildung als 
offene Fähigkeit formuliert wird, Beziehungsformen experimentell zu erpro­
ben und diese reflexiv zu begleiten und gegebenenfalls anzupassen. In kei­
nem dieser Lösungsvorschläge oder Entwürfe geht es darum, konkrete Nor­
men oder Sichtweisen zu etablieren, sondern vielmehr darum, selbstständige 
Urteile zu fällen und die Reflexion der Grenzen dieser aufrechtzuerhalten. 
Kurzum, es geht um die Ausübung dessen, was als politische Urteilskraft 
oder praktische Vernunft bezeichnet werden kann. Damit wird meines 
Erachtens nur hermeneutisch beschrieben, was strukturell in den Theorien 
radikaler Demokratie, beispielsweise in der Form von »Befragungsaktivität« 
oder »Kontingenzaffirmation«, bereits angelegt ist. Die Herausbildung radi­
kaldemokratischer Subjektivität wird nicht nur Begleiterscheinung, sondern 
Ergebnis politischer Praxis. Insofern überträgt sich der »praxeologische 
Politikbegriff der Radikalen Demokratietheorie«114 auf das Konzept der 
Normativität. Es ist Befähigung, aber nicht streng regelgeleitete Ausführung.

Normativität und Negativität: politische Urteilskraft

Mit den vorangegangenen Ausführungen sollte deutlich geworden sein, dass 
meiner Ansicht nach der Ausschluss von Normativität für Theorien radikaler 
Demokratie auf einer falschen Prämisse beruht. Es wird angenommen – in 
einer dualistischen Manier –, dass die Begründung, Darlegung und Befolgung 
substanzieller Regeln als Normativität, die Aufweichung jener maximal als 
normativ folgenreich beschrieben werden kann. Entgegen dieser Gegenüber­
stellung habe ich bereits zu Beginn anhand von drei Beispieldiskursen in Bezug 
auf das Verhältnis von Normen und politischer Theorie aufgezeigt, dass diese 
Aufteilung nicht plausibel ist. Um dieses Argument abschließend noch zu 
verdeutlichen,  wird  im  Folgenden  erläutert,  warum  es  sich  bei  dieser 
»schwachen« Form von Normativität nicht nur um eine besondere Form 
handelt, sondern um die eigentlich »starke« Form von Normativität.

Die folgenden Darstellungen lassen sich auf eine Intuition zurückführen. 
Wenn wir im Alltag von etwas Normativem oder Moral sprechen, meinen 
wir vermutlich nicht nur Personen, die sich korrekt an Regeln halten und 

4.

 
110 Westphal 2018.
111 Frick 2022.
112 Reichenbach 2001, S. 463.
113 Sörensen 2023.
114 Buchstein 2023, S. 188.

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 23

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich den vorgegebenen Begründungen anschließen. Vielmehr beziehen wir 
uns auf Personen, die eigenständig ein Urteil fällen können, die nicht nur 
Anweisungen befolgen, sondern selbstständig und bedacht Entscheidungen 
treffen. Oft wird dabei angenommen, dass dieses Urteilen bestimmten nach­
vollziehbaren Kriterien folgt. Häufig gehören dazu klassische Begriffe der 
Moralphilosophie wie Freiheit, Gleichheit, Gerechtigkeit oder Solidarität. 
Obwohl diesen Begriffen ein allgemeiner oder sogar universeller Wert zuge­
schrieben wird, ist ihre konkrete inhaltliche Ausgestaltung selten einheitlich. 
In Bezug auf einen spezifischen Fall und ein individuelles Urteil ist es vor 
allem der spezifische Kontext, der diese Begriffe und ihre Interpretationen 
ausgestaltet.

Diese Differenz ist aber nicht nur eine intuitive, sondern findet sich 
auch in der Geschichte der praktischen Philosophie. Um nur zwei Beispiele 
zu nennen: Kant unterscheidet in der Grundlegung zur Metaphysik der 
Sitten115 zwischen pflichtgemäßem Handeln und Handeln aus Pflicht. Er 
wollte damit deutlich machen, dass es einen Unterschied gibt zwischen 
einer Handlung, die zwar den Normen entspricht, aber aus Neigung oder 
Kalkül erfolgt, und einer Handlung, die aus Achtung oder Einsicht in das 
Sittengesetz heraus geschieht. Obwohl Kant ein solches Gesetz vorauszuset­
zen scheint, ist dessen Erkenntnis mit dem konkreten Urteil verbunden. Es 
ist dieses Urteil, das darüber entscheidet, ob eine Handlung als moralisch 
oder normativ einzuschätzen ist oder lediglich als Befolgung von Regeln. 
Eine ähnliche Differenzierung im Kontext gesellschaftspolitischer Umstände 
findet sich bei Arendt. Sie betonte, dass die Täter:innen des NS-Regimes 
zwar in vielerlei Hinsicht den moralischen Regeln und Gesetzen des Natio­
nalsozialismus folgten. Dennoch verdeutlichten die offensichtlichen Grau­
samkeiten jener Zeit, dass dies nicht zwangsläufig als normatives Handeln 
anzusehen ist. Wie zu Beginn des Artikels dargestellt, konzentrierte sich ihre 
Arbeit auf die Analyse einer Form politischer Urteilskraft, die nicht allein 
auf Konventionen zurückzuführen ist.

Sowohl die Intuition als auch die kurzen ideengeschichtlichen Hinweise 
deuten einerseits auf die Praxis des situativen Urteilens hin, andererseits 
auf den Mangel an klaren Regeln oder substanziellen letzten Gründen. 
Bei genauerer Analyse finden sich beide Elemente sowohl in den theore­
tischen als auch ideengeschichtlichen Arbeiten, die den Zusammenhang 
zwischen praktischer Philosophie und Negativität betonen.116 Dort lautet 
die grundlegende Feststellung, dass Negativitätserlebnisse wie auf der ein­
fachen Ebene Tod, Trauer, Endlichkeit oder auf der komplexeren Ebene 

 
115 Kant 2014 a.
116 Vgl. Theunissen, Hattstein 1992; Rentsch 2000; Bernstein 2015; Khurana et al. 2018.

24 Lucas von Ramin

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Gebrochenheit unserer Erkenntnis und Selbsterkenntnis«117 als »ausge­
zeichnete Erschließungsphänomene des menschlichen Selbst- und Weltver­
hältnisses«118 zu verstehen sind. Für die Moderne, aber auch bereits für 
die Anfänge der Philosophiegeschichte gilt, dass die Reflexionen über prak­
tische Philosophie nicht nur auf bloße Metaphysik ausgerichtet sind, son­
dern insbesondere auf deren Grenzen. Für die Moral konstitutiv sind daher 
vielmehr die Grenzen unseres Erkennens und Handelns, das, »was wir recht 
verstanden, nicht können«.119 Für Thomas Rentsch sind, insbesondere in 
Anlehnung an die Arbeiten von Martin Heidegger, Ludwig Wittgenstein und 
Theodor W. Adorno, der Mangel an letzten Gründen und damit auch die 
Grenzen unseres Wissens konstitutiv für den gesamten Bereich normativer 
Einsichten. Auf Grundlage jenes negativ-ethischen Universalismus ist auch 
nicht von einer klar strukturierten und wie aus dem Handbuch anzuwen­
denden Form praktischer Vernunft auszugehen. Anstatt von einem Idealbild 
eines überzogenen Normativismus und Präskriptivismus, welches freilich 
auch existiert hat oder existiert, ist von einem

»postdogmatische[n] und posttraditionalistische[n] Vernunftverständnis [aus­
zugehen], das einerseits essentialistische, substanzontologische und remythisie­
rende Ansätze ebenso zurückweist wie jede deren Stelle beanspruchende szien­
tistische und funktionalistische Ersatzmetaphysik, das andererseits aber weit 
zurückreicht in die Genesis der okzidentalen Rationalität: zum biblischen Bil­
derverbot, zum sokraktischen Nichtwissen und zu den Traditionen negativer 
Theologie.«120

Es lässt sich demnach sinnvoll über eine Tradition von Kritik und Selbstre­
flexion sprechen, der ein normativer Eigenwert zuzuschreiben ist.

Rentsch verbindet diese Tradition sogar, ohne damit die in diesem Artikel 
diskutierte Theorie zu meinen, mit einem »radikalen Demokratieverständ­
nis«.121 Er diskutiert, ebenfalls adaptierbar an die aktuelle Debatte, wie 
das Verhältnis von Universalismus und Relativismus zu denken ist. Unter 
Universalismus bereits begründete Vorannahmen zu verstehen hält er für 
die »irreführenden Vorstellungen« einer »Reinheitsfiktion«.122 Im Gegenteil, 
der »Umgang mit Differenzen, mit Asymmetrie und Alterität gehört zu den 
unabweisbaren internen Bedingungen jedes Universalismus«.123 Universal 
bleibt nur, dass ohne Kontextualisierung und die Einbettung des Urteilens 

 
117 Rentsch 2000, S. 11.
118 Ebd., S. 11.
119 Ebd., S. 13.
120 Ebd., S. 15.
121 Ebd., S. 96.
122 Ebd., S. 100.
123 Ebd.

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 25

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in konkrete Lebenssituationen der Geltungssinn normativer Urteile gar nicht 
zustande kommt und verständlich ist. Normativität ist dann als Produkt 
kommunikativer und kritischer Selbstreflexion zu verstehen, die »nicht 
abschließbar«124 ist.

Im Sinne einer radikaldemokratischen Lesart ist hier auch eine Anschluss­
fähigkeit an Ernesto Laclaus Universalismusverständnis möglich. Für ihn ist, 
gebunden an historische Erfahrungen, »das Universelle nichts anderes als 
ein zu einem bestimmten Zeitpunkt dominant gewordenes Partikulares«.125 

Diese Kritik impliziert jedoch nicht zugleich die Aufgabe des Universalen an 
sich, da dieses zumindest als »Symbol einer abwesenden Fülle«126 normative 
Ansprüche einklagbar macht. Zudem geht er von einem wechselseitigen 
Konstitutionsverhältnis von Partikularem und Universellem aus und warnt 
davor – seine Argumente gewinnen damit im Zuge des aktuellen Streits 
um Identitätspolitik erneut besondere Aktualität –, eine Hegemonie durch 
bloße »Inversion«127 durch eine andere zu ersetzen. Meines Erachtens deu­
tet Laclau damit bereits mehr an als einen politischen Wettstreit um die 
Füllung leerer Signifikanten. Er plädiert nicht nur für die Ablehnung dessen, 
was die eigene Identität negiert, sondern auch für die Negation »dieser Iden­
tität selbst«,128 was nicht nur den Konflikt, sondern auch eine permanente 
kritische Selbstreflexion einschließt.

Erneut wird damit auf einen praxeologischen Begriffstypus verwiesen. 
Auch hier lassen sich zahlreiche Parallelen zu der bereits beschriebenen 
politischen Urteilskraft als Kritik zweiter Ordnung und ihren Bezügen zur 
Bewertung von Lebensformen ziehen. Ebenso fügt sich der im letzten Kapi­
tel dargelegte Eigenwert einer mit radikaler Demokratie verbundenen politi­
schen Urteilskraft von der Befragungspraxis bis zur Figur des »grundlosen 
Grundes«129 ein.

Entscheidend für die dargelegte Argumentation und über den geläufigen 
Diskurs hinausgehend ist, dass damit ein bestimmtes Ethos verbunden wird: 
»Dieses Ethos kann als Vertrautmachen des Fremden, als Näherbringen des 
Fernen, als schonendes, schützendes Erfassen der Komplexität des anderen 
bestimmt werden: als  Versuch der Selbsterkenntnis  durch hermeneutische 
Sensibilisierung für interexistenzielle Differenz.«130 Wie das Zitat verdeut­
licht,  verweist  diese  Interpretation  auf  die  andere  beziehungsweise 

 
124 Ebd., S. 112.
125 Laclau 2002, S. 54.
126 Ebd., S. 56.
127 Ebd., S, 61.
128 Ebd., S, 57.
129 Marchart 2016.
130 Rentsch 2000, S. 118.

26 Lucas von Ramin

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


komplementäre  Seite  konflikttheoretisch  dominierter  Konzeptionen  des 
Politischen,  weil  sie  nicht  nur  als  Ermöglichung,  sondern  auch  als 
Verständigung gedacht ist. Ohne das hier im Detail darstellen zu können, ist 
dieses negativ-ethische Verständnis als Sensibilisierung und Selbstrelativie­
rung zu charakterisieren, das sich auf verschiedenen Ebenen analysieren ließe. 
Zentral sind dabei, wie bereits in Abschnitt 3 ausgeführt, Subjektivierungs­
prozesse, die auf die Befähigung zu Verständigung, Mitgefühl, Verantwor­
tung, aber auch auf leicht religiös konnotierte Begriffe wie Verzeihen und 
Vergeben  abzielen.131  Es  ist  meines  Erachtens  kein  Zufall,  dass  gerade 
Solidarität zu einem normativen Kernbegriff postmoderner/poststrukturalis­
tischer  Theorie  wurde.  Fragen  der  Subjektivierung  umfassen  aber  auch 
kommunikative Praktiken, die Formen der Anerkennung oder beispielsweise 
die  zunächst  triviale  Fähigkeit  des  Zuhörens  thematisieren.  Für  diese 
Subjektivierungsprozesse  und  Kommunikationsvorstellungen  ließe  sich 
zudem  nach  institutionellen  Rahmenbedingungen  fragen.  Die  genannten 
Vorstellungen stehen dabei in einer langen Tradition der hermeneutischen 
Erschließung von Normativität,  die »praktische Vernunft« eben nicht als 
bloße Regelanwendung versteht.

Auch wenn diesen philosophischen Beschreibungen der Vorwurf anzulas­
ten ist, dass sie erneut nur eine Figur oder Praxis umschreiben,132 ohne kon­
kret zu werden, ändert sich dennoch etwas für die Debatte um Normativität 
in der radikalen Demokratietheorie, um die es mir zunächst ging. Normati­
vität ist nicht nur eine Begleiterscheinung, sondern das Ethos der radikalen 
Demokratietheorie liegt in der Darstellung eines Wertes politischer Urteils­
kraft. Erneut: Diese Form ist im eigentlichen Sinn ein starkes Verständnis 
von Normativität und kein schwaches. Offen bleibt, ob mit dieser These 
bestimmte Schlussfolgerungen für die Debatte oder die Theorie an sich zu 
ziehen sind.

Fazit: Politik vs. Ethik?

In der gegenwärtigen Debatte um eine Krise des Normativen stehen sich 
meines Erachtens zwei Interpretationen gegenüber, die ein falsches Bild 
des gegenseitigen Ausschlusses erzeugen. Einerseits werden Theorien wie 
die radikale Demokratietheorie aufgrund der Annahme einer umfassen­
den Kontingenz und damit fehlenden substanziellen Bestimmung als zu 
schwach normativ eingestuft. Auf der anderen Seite werden substanzialisti­
sche Normsetzungen als Schwächung des Kritikpotenzials angesehen.

5.

 
131 Ebd., S. 128.
132 Das lässt sich auch als Beschwerde verstehen, dass Ethik zu einem bloßen Sprachspiel gewor­

den ist. Vgl. Hetzel 2009, S. 12.

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 27

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Meines Erachtens verkennt diese Differenz das eigentliche Potenzial nor­
mativer politischer Theorie. Um das deutlich zu machen, habe ich im ersten 
Teil gezeigt, dass die Kritik an der normativen politischen Theorie vor 
allem auf der Idee begründeter Sollensvorschriften und damit auf einem 
substanzialistischen Verständnis von Normen beruht. Im zweiten Teil habe 
ich anhand eines ideengeschichtlichen Rückgriffs auf drei Beispieldiskurse 
demonstriert, dass Begründung und Substanz schwächer zu denken sind, als 
es die Kritiker:innen vermuten lassen. Der normative Objektivismus ist viel­
mehr ein Konstrukt, das auf Praktiken politischer Urteilskraft beziehungs­
weise Urteilsfähigkeit zurückgeht. Im dritten Teil wurde durch die Analyse 
der Texte von Flügel-Martinsen und Gebh in dieser Zeitschrift deutlich, 
dass sich der Anspruch der radikalen Demokratietheorie strukturell in diese 
Praktiken einordnen lässt. Im letzten und vierten Teil wurde gezeigt, dass 
dieses abgeschwächte Verständnis keineswegs einer randständigen Tradition 
angehört, sondern vielmehr ein in der Tradition der praktischen Philosophie 
»starkes« Verständnis darstellt.

Ethik beziehungsweise Normen bilden also keinen Gegensatz zum Politi­
schen, sondern sind eng mit diesem Feld verbunden. Ethische Maßstäbe 
und Urteile sind zum einen das Ergebnis von Auseinandersetzungen zwi­
schen Individuum und Gesellschaft. Von einer rein individualethischen Posi­
tion auszugehen würde dem beschriebenen Modell der politischen Urteils­
kraft und Bürgerkompetenz widersprechen. Eine »reine« Ethik wäre bloßer 
Schein und verdient zu Recht, als Herrschaftsverhältnis verurteilt zu wer­
den. Andererseits kann Politik, auch aus radikaldemokratischer Sicht, als 
eine Auseinandersetzung verstanden werden, die nicht allein auf Macht, 
Gewalt und Unterdrückung reduziert werden kann. Auch eine »reine« Poli­
tik, um in der Analogie zu bleiben, ist kritisch zu betrachten. So gibt es 
nicht nur die Wahl zwischen Paternalismus und Befragung, sondern die 
Praxis der Befragung verweist auf Subjektivierungsstrategien oder Kompe­
tenzen, die mit einem ethischen Anspruch versehen als normative politische 
Theorie gelesen werden können.

Auch für die radikale Demokratietheorie gilt demnach, dass ihr normative 
Prinzipien eingeschrieben sind und sie einen ethischen Anspruch erhebt. 
Dass dieser Anspruch aber »real nicht einlösbar«133 ist, weil Demokra­
tie immer im Spannungsfeld von »Selbstdurchsetzung« und »Selbstbefra­
gung«134 agiert, ist überhaupt erst der Ausgangspunkt, um sinnvoll von 
Ethik oder Normativität zu sprechen.

 
133 Marchart 2023, S. 124.
134 Ebd., S. 125.

28 Lucas von Ramin

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literatur

Albrecht, Tobias 2023. »Radikale Demokratietheorie und Bildung: Ein (Selbst-)Missver­
ständnis«, in Transformationen des Politischen. Radikaldemokratische Theorien für die 
2020er Jahre, hrsg. v. von Ramin, Lucas; Schubert, Karsten; Gengnagel, Vincent; Spoo, 
Georg, S. 213-239. Bielefeld: transcript.

Allen, Amy 2019. Das Ende des Fortschritts. Zur Dekolonisierung der normativen Grundla­
gen der kritischen Theorie. Frankfurt, New York: Campus.

Arendt, Hannah 2020. Vita activa oder Vom tätigen Leben, hrsg. v. Meyer, Thomas. Erwei­
terte Neuausgabe. München: Piper.

Arendt, Hannah; Ludz, Ursula 2013. Zwischen Vergangenheit und Zukunft, hrsg. v. Ludz, 
Ursula. 2. Auflage, ungekürzte Taschenbuchausgabe. München: Piper.

Benhabib, Seyla 1987. »Urteilskraft und die moralischen Grundlagen der Politik im Werk 
Hannah Arendts«, in Zeitschrift für philosophische Forschung 41, 4, S. 521-547.

Bernstein, Richard J. 2015. »6. Negativity: Theme and Variations«, in Philosophical Pro­
files. Essays in a Pragmatic Mode, hrsg. v. Bernstein, Richard J., S. 176-196. Philadel­
phia: University of Pennsylvania Press.

Buchstein, Hubertus. Hrsg. 2007. Politische Theorie und Politikwissenschaft. Wiesbaden: VS 
Verlag für Sozialwissenschaften.

Buchstein, Hubertus 2016. »Normative Demokratietheorie«, in Typen moderner Demokra­
tietheorien, hrsg. v. Buchstein, Hubertus, S. 27-35. Wiesbaden: Springer VS.

Buchstein, Hubertus 2020. Warum im Bestaunen der Wurzeln unter der Erde bleiben? Eine 
freundliche Polemik zu den radikalen Demokratietheorien anlässlich des Einführungs­
buches von Oliver Flügel-Martinsen. www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforu
m-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung/ (Zugriff vom 19.11.2020).

Buchstein, Hubertus 2023. »Die Bürger*innenkompetenz der Radikalen Demokratietheorie. 
Theoriebeobachtungen zur Kontingenzproblematik«, in Transformationen des Politi­
schen. Radikaldemokratische Theorien für die 2020er Jahre, hrsg. v. von Ramin, Lucas; 
Schubert, Karsten; Gengnagel, Vincent; Spoo, Georg, S. 183-213. Bielefeld: transcript.

Butler, Judith 2023. Kritik der ethischen Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002. 6. Auflage. 
Berlin: Suhrkamp.

Celikates, Robin 2017. »Epistemische Ungerechtigkeit, Loopingeffekte und Ideologiekritik. 
Eine sozialphilosophische Perspektive«, in Westend 2, S. 53-72.

Celikates, Robin; Gosepath, Stefan 2013. Grundkurs Philosophie. Band 6: Politische Philo­
sophie. Stuttgart: Reclam.

Comtesse, Dagmar; Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska. Hrsg. 2019. Radikale 
Demokratietheorie. Ein Handbuch. Berlin: Suhrkamp.

Connolly, William E. 1994. Identity, Difference. Democratic Negotiations of Political Para­
dox. 2. Auflage. Ithaca: Cornell University Press.

Crouch, Colin 2017. Postdemokratie. 13. Auflage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Eagleton, Terry 2000. Ideologie. Eine Einführung. Stuttgart: J. B. Metzler‹sche Verlagsbuch­

handlung & Carl Ernst Poeschel.
Elbe, Ingo 2021. Gestalten der Gegenaufklärung. Untersuchungen zu Konservatismus, poli­

tischem Existentialismus und Postmoderne. 2. Auflage. Würzburg: Königshausen & 
Neumann.

Flügel-Martinsen, Oliver 2016. »Die Normativitätsbegründungsfalle. Die unterschätzte 
Bedeutung befragender und negativer Kritikformen in der Politischen Theorie und der 
Internationalen Politischen Theorie«, in Zeitschrift für Politische Theorie 6, 2, 
S. 189-206.

Flügel-Martinsen, Oliver 2017. Befragungen des Politischen. Subjektkonstitution – Gesell­
schaftsordnung – Radikale Demokratie. Wiesbaden: Springer VS.

Flügel-Martinsen, Oliver 2020 a. Radikale Demokratietheorien zur Einführung. Hamburg: 
Junius.

Flügel-Martinsen, Oliver 2020 b. Wer kann einer so freundlich-polemischen Gesprächseinla­
dung schon widerstehen? Eine Replik auf Hubertus Buchsteins Kritik radikaler Demo­
kratietheorien. www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratie
theorien-zur-einfuehrung-2/ (Zugriff vom 19.11.2020).

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 29

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung-2
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung-2
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung-2
https://www.theorieblog.de/index.php/2020/10/buchforum-radikale-demokratietheorien-zur-einfuehrung-2


Flügel-Martinsen, Oliver 2021. Kritik der Gegenwart – Politische Theorie als kritische Zeit­
diagnose. Bielefeld: transcript.

Flügel-Martinsen, Oliver 2022 a. »Radikale Demokratietheorie unter Normalisierungs­
druck«, in Leviathan 50, 4, S. 557-576.

Flügel-Martinsen, Oliver 2022 b. »Reflexive Kritik. Überlegungen zum Verhältnis von Nor­
mativität, Politischer Theorie und Politikwissenschaft«, in Vom Nutzen und Nachteil 
der Politischen Theorie und Ideengeschichte, hrsg. v. Flügel-Martinsen, Oliver; Jörke, 
Dirk, S. 175-194. Baden-Baden: Nomos.

Forst, Rainer 2016. »Der Grund der Kritik. Zum Begriff der Menschenwürde in sozialen 
Rechtfertigungsordnungen«, in Was ist Kritik?, hrsg. v. Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo, 
S. 150-165. 4. Auflage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Forst, Rainer 2022. Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente einer konstruktivistischen 
Theorie der Gerechtigkeit. 4. Auflage. Berlin: Suhrkamp.

Frick, Marie-Luisa 2022. »Was soll, was darf politische Bildung?«, in Neutralität ist keine 
Lösung! Politik, Bildung – politische Bildung, hrsg. v. Wohnig, Alexander; Zorn, Peter, 
S. 69-82. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung.

Gebh, Sara 2022. »Denken in Alternativen: Für eine offensive Verteidigung der Radikalde­
mokratie«, in Leviathan 50, 4, S. 577-594.

Gerlach, Theresa 2023. »Braucht eine radikale Demokratie radikaldemokratische Bür­
ger:innen? Über die sozio-moralischen Voraussetzungen (radikal-)demokratischer Ord­
nungen«, in Transformationen des Politischen. Radikaldemokratische Theorien für die 
2020er Jahre, hrsg. v. von Ramin, Lucas; Schubert, Karsten; Gengnagel, Vincent; Spoo, 
Georg, S. 239-265. Bielefeld: transcript.

Geuss, Raymond; Wördemann, Karin 2011. Kritik der politischen Philosophie. Eine Streit­
schrift. Hamburg: Hamburger Edition HIS.

Habermas, Jürgen 1976. »Legitimationsprobleme im modernen Staat«, in Merkur 30, 332, 
S. 37-56.

Habermas, Jürgen 2009. Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Herrmann, Steffen 2019. »Demokratische Urteilskraft nach Arendt«, in Zeitschrift für Prak­
tische Philosophie 6, 1, S. 179-210.

Hetzel, Andreas 2009. »Negativität und Unbestimmtheit. Eine Einleitung«, in Negativität 
und Unbestimmtheit. Beiträge zu einer Philosophie des Nichtwissens. Festschrift für 
Gerhard Gamm, hrsg. v. Hetzel, Andreas, S. 7-18. Bielefeld: transcript.

Jaeggi, Rahel 2016. »Was ist Ideologiekritik?«, in Was ist Kritik?, hrsg. v. Jaeggi, Rahel; 
Wesche, Tilo, S. 266-299. 4. Auflage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Jaeggi, Rahel 2020. Kritik von Lebensformen. 3. Auflage. Berlin: Suhrkamp.
Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo. Hrsg. 2016. Was ist Kritik? 4. Auflage. Frankfurt a. M.: 

Suhrkamp.
Kant, Immanuel 2004. Die Kritiken, hrsg. v. Weischedel, Wilhelm. Frankfurt a. M.: Suhr­

kamp.
Kant, Immanuel 2014 a. Die Metaphysik der Sitten, hrsg. v. Weischedel, Wilhelm. 17. 

Auflage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Kant, Immanuel 2014 b. Kritik der Urteilskraft, hrsg. v. Weischedel, Wilhelm. 21. Auflage. 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Khurana, Thomas; Quadflieg, Dirk; Raimondi, Francesca; Rebentisch, Juliane; Setton, Dirk. 

Hrsg. 2018. Negativität. Kunst, Recht, Politik. Berlin: Suhrkamp.
Koselleck, Reinhart 2018. Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen 

Welt. 14. Auflage. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Laclau, Ernesto 2002. Emanzipation und Differenz. Wien, Berlin: Turia + Kant.
Lefort, Claude 2003. »Thinking with and against Hannah Arendt«, in Totalitäre Herrschaft 

und republikanische Demokratie. Fünfzig Jahre The Origins of Totalitarianism von 
Hannah Arendt, hrsg. v. Grunenberg, Antonia, S. 21-129. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Lyotard, Jean-François 2019. Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. 9. Auflage. Wien: 
Passagen Verlag.

30 Lucas von Ramin

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marchart, Oliver 2008. »Die politische Ontologie der Gemeinschaft. Politik und Philoso­
phismus bei Jean-Luc Nancy«, in Politik der Gemeinschaft. Zur Konstitution des Politi­
schen in der Gegenwart, hrsg. v. Böckelmann, Janine, S. 133-156. Bielefeld: transcript.

Marchart, Oliver 2010. »Politische Theorie als Erste Philosophie. Warum der ontologischen 
Differenz die politische Differenz zu Grunde liegt«, in Das Politische und die Politik, 
hrsg. v. Bedorf, Thomas; Röttgers, Kurt, S. 143-159. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2016. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, 
Lefort, Badiou, Laclau und Agamben. 3. Auflage. Berlin: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2023. »Aktualität und Aktualismus. Anmerkungen zur Aufgabe radikaler 
Demokratietheorie«, in Transformationen des Politischen. Radikaldemokratische Theo­
rien für die 2020er Jahre, hrsg. v. von Ramin, Lucas; Schubert, Karsten; Gengnagel, 
Vincent; Spoo, Georg, S. 109-129. Bielefeld: transcript.

Marquard, Odo 1986. Apologie des Zufälligen. Philosophische Studien. Stuttgart: Reclam.
Möllers, Christoph 2015. Die Möglichkeit der Normen. Über eine Praxis jenseits von Mora­

lität und Kausalität. Berlin: Suhrkamp.
Mouffe, Chantal 2017. »Which Kind of Public Space for a Democratic Habitus?«, in Habi­

tus: A Sense of Place, hrsg. v. Rooksby, Emma; Hillier, Jean, S. 93-100. London: Taylor 
and Francis.

Nietzsche, Friedrich 2014. Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift. Stuttgart: Reclam.
Palonen, Kari 1986/87. »Korrekturen zur Geschichte von ›Politisierung‹«, in Archiv für 

Begriffsgeschichte 30, S. 224-234.
Rebentisch, Juliane 2022. Der Streit um Pluralität. Auseinandersetzungen mit Hannah 

Arendt. Berlin: Suhrkamp.
Reichenbach, Roland 2001. Demokratisches Selbst und dilettantisches Subjekt. Demokrati­

sche Bildung und Erziehung in der Spätmoderne. Münster, New York, München, Berlin: 
Waxmann.

Rentsch, Thomas 2000. Negativität und praktische Vernunft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Saar, Martin 2013. Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza. 2. Auflage. 

Berlin: Suhrkamp.
Sauer, Linda 2021. Verlust politischer Urteilskraft. Hannah Arendts politische Philosophie 

als Antwort auf den Totalitarismus. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Schubert, Karsten 2018. Freiheit als Kritik. Sozialphilosophie nach Foucault. Bielefeld: tran­

script.
Schubert, Karsten 2021. »Der letzte Universalismus. Foucaults Freiheitsdenken und die 

Begründung von radikaler Demokratie im Postfundamentalismus«, in Das Politische (in) 
der Politischen Theorie, hrsg. v. Flügel-Martinsen, Oliver; Martinsen, Franziska; Saar, 
Martin, S. 43-58. Baden-Baden: Nomos.

Simmel, Georg 2012. Was ist uns Kant? Altenmünster: Jazzybee.
Sörensen, Paul 2020. »Die unmöglichen Subjekte des Postfundamentalismus«, in Politische 

Vierteljahresschrift 61, 1, S. 15-38.
Sörensen, Paul 2023. Präfigurationen. Zur Politizität einer transformativen Praxis. Frankfurt 

a. M.: Campus.
Stahl, Titus 2020. Immanent Critique. Lanham: Rowman & Littlefield.
Theunissen, Michael; Hattstein, Markus. Hrsg. 1992. Erfahrungen der Negativität. Fest­

schrift für Michael Theunissen zum 60. Geburtstag. Hildesheim, New York: Olms.
Tremmel, Jörg 2020. Normative Politische Theorie. Wissenschaftstheoretische Grundlagen 

und Anwendungen am Beispiel des Politischen Mordverbots. Wiesbaden: Springer VS.
von Bredow, Wilfried; Noetzel, Thomas. Hrsg. 2009. Politische Urteilskraft. Wiesbaden: VS 

Verlag für Sozialwissenschaften.
von Ramin, Lucas 2021. »Die Substanz der Substanzlosigkeit: Das Normativitätsproblem 

radikaler Demokratietheorie«, in Leviathan 49, 3, S. 337-360.
von Ramin, Lucas 2022. Politik der Ungewissheit: Grenzen postmoderner Sozialphilosophie 

in Anschluss an Richard Rorty, Zygmunt Bauman und Oliver Marchart. Bielefeld: 
transcript.

von Ramin, Lucas; Schubert, Karsten; Gengnagel, Vincent; Spoo, Georg. Hrsg. 2023. Trans­
formationen des Politischen. Radikaldemokratische Theorien für die 2020er Jahre. Bie­
lefeld: transcript.

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 31

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wallat, Hendrik 2009. »Zur politischen Philosophie des Postmarxismus«, in Kritik der poli­
tischen Philosophie: Eigentum, Gesellschaftsvertrag, Staat, hrsg. v. Dumbadze, Devi; 
Elbe, Ingo; Ellmers, Sven, S. 272-316. Münster: Westfälisches Dampfboot.

Weber, Max 2019. Max Weber-Gesamtausgabe, hrsg. v. Wagner, Gerhard et al. Band I/17: 
Wissenschaft als Beruf 1917/1919. Tübingen: Mohr Siebeck.

Westphal, Manon 2018. »Kritik- und Konfliktkompetenz. Eine demokratietheoretische Per­
spektive auf das Kontroversitätsgebot«, in Aus Politik und Zeitgeschichte 68, 13-14, 
S. 12-17.

Zerilli, Linda 2017. A Democratic Theory of Judgment. Chicago: The University of Chicago 
Press.

32 Lucas von Ramin

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassung: Radikale Demokratietheorien zeichnen sich durch ein umfassendes 
Verständnis von Kontingenz durch eine Kritik an Normen und normativ begründeter 
Herrschaft aus. Es wird jedoch diskutiert, ob die Aufhebung von Unterdrückungsverhält­
nissen und die Idee der Selbstbestimmung nicht ein normatives Verständnis implizieren. 
Der Beitrag diskutiert daher, welches Verständnis normativer politischer Theorie für 
radikale Demokratietheorien angemessen ist. Die These lautet, dass die Gleichsetzung 
von normativer Theorie und Normalisierungsdruck den Fehler begeht, Normativität 
nicht radikaldemokratisch oder negativ zu denken.

Stichworte: radikale Demokratietheorie, Normativität, Negativität, Urteilskraft

Radical Democratic Theory and Political Judgment. The Strength of 
Normative Implications

Summary: Theories of radical democracy are characterized by a comprehensive under­
standing of contingency through a critique of norms and norm-based rule. However, it 
is discussed whether the abolition of oppressive conditions and the idea of self-determi­
nation do not imply a normative understanding. The article therefore discusses which 
understanding of normative political theory is appropriate for theories of radical democ­
racy. The thesis is that equating normative theory and normalization leads to the miscon­
ception that normativity cannot be thought of in radical democratic or negative terms.

Keywords: radical democratic theory, normativity, negativity, judgment

Autor 

Lucas von Ramin
TU Dresden
Bereich Geistes- und Sozialwissenschaften
Bürogebäude Zellescher Weg (BZW), A009
Zellescher Weg 17
01069 Dresden
Deutschland
Lucas.ramin@tu-dresden.de

© Lucas von Ramin

Radikale Demokratietheorie und politische Urteilskraft 33

Leviathan, 53. Jg., 1/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6 - am 02.02.2026, 23:52:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-1-6
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

