AUFSATZ

Julian Prugger und Michael Reder

Epistemische Gewalt in der eurozentrischen Wissensproduktion

Uber das Verlernen kolonialer Wissensformen am Beispiel der Klimadebatte

1. Der Ausgangspunkt: Wieso neutrales Wissen Gewalt impliziert!

Wissen spielt fiir das Verstehen und auch die Bearbeitung gegenwartiger
Krisen wie der Erderwdarmung eine zentrale Rolle. Die Diskussionen tiber
eine Verwissenschaftlichung von Politik oder eine evidenzbasierte Politik
als Scharnier zwischen Wissenschaft(-en) und Politik sind Ausdruck hier-
von.? Eine wichtige Dimension dieser Debatte ist die Frage danach, welche
Wissensformen tiberhaupt als begriindet (oder evidenzbasiert) angesehen
werden und deshalb Grundlage politischer Entscheidungen sein sollten. Es
bleibt allerdings meist unhinterfragt, dass das letztlich zur Rechtfertigung
politischer Mafinahmen herangezogene Wissen solches ist, das nach den
Prozeduren und Standards eurozentrischer Wissensproduktion gewonnen
wird. Wissen, das nicht diesen Standards entspricht, wird hdufig als nicht
begriindet oder rein subjektiv disqualifiziert. Darin zeigen sich Formen
epistemischer Gewalt, die manche Wissensformen (mitsamt ihrer Wissens-
trager:innen) in ihrer Qualitdt herabsetzen oder aus der Wissensproduktion
insgesamt ausschliefSen. Ein Beispiel hierfur ist die Diskussion uiber die Rolle
von indigenem Wissen im Rahmen der globalen Klimapolitik. Zwar kommt
es zunehmend zu einer Integration von indigenen Volkern und ihrer Wis-
sensbestinde in die Klima(folgen)forschung und klimapolitische MafSnah-
men. Doch wird indigenes Wissen nach wie vor als ein Anderes gegentiber
den etablierten Wissenschaften konstruiert. Darin liegt nicht nur eine post-
koloniale Abwertung indigenen Wissens. Die Konstruktion eines Anderen
dient vor allem der Selbstvergewisserung einer eurozentrischen Wissenspro-
duktion als die eigentlich >objektive« und >wissenschaftlichex.

Im Sinne einer immanenten (Selbst-)Kritik mochten wir im Folgenden
diese Praxis der Integration von indigenem Wissen in Prozesse der eurozen-
trisch-akademischen Wissensproduktion offengelegen und aufzeigen, inwie-
fern dadurch oftmals (neue und gleichzeitig altbekannte) Formen epistemi-

1 Dieser Artikel ist Ergebnis des von der DFG geforderten Projektes Politics in Search of Evidence
(PoSEvi, Fordernummer: 458303252), das in Zusammenarbeit mit der Universititsmedizin der
Universitit Magdeburg (Team Christian Apfelbacher) durchgefithrt wurde.

2 Vgl. fiir die Aktualitit des Themas beispielsweise Honnacker, Prugger, Reder 2024.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025, S. 210 — 233, DOI: 10.5771/0340-0425-2025-2-210

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 211

scher Gewalt reproduziert werden. Wir greifen dafir in philosophischer
Perspektive die in postkolonialen Theorien stattfindenden Diskussionen um
Othering und Selbstaffirmierung im Kontext eurozentrischer Wissensgene-
rierung auf.

Wir konkretisieren die eher theoretisch ausgerichteten Uberlegungen am
Fallbespiel des REDD+-Programms (»Reducing Emissions from Deforesta-
tion and Forest Degradation«). Indigenes Wissen wird hier auf eine blofs
funktionale Weise als Erganzung aufgenommen, ohne dass die Standards,
was als Wissen gilt, selbst hinterfragt werden.

Mit Bezug auf Maria do Mar Castro Varelas Ansatz der postkolonialen
Padagogik entwickeln wir abschlieffend, wie eine alternative, kooperative
Praxis der Wissensproduktion angesichts transnationaler Krisen aussehen
kann. Diese zielt nicht auf eine Integration von indigenem Wissen in ein
eurozentrisches Verstindnis von Wissenschaft, sondern priorisiert eine Form
des Verlernens (post-)kolonialer Differenzsetzungen. Damit liefert die Frage
nach der epistemischen Gewalt in der Klimadebatte wichtige Impulse fir die
Sozialtheorie insgesamt.

Eine wichtige Einschrankung gilt es allerdings vorneweg zu betonen: Um
Formen epistemischer Gewalt in der eurozentrischen Wissensproduktion
aufzuzeigen, reproduzieren auch wir teilweise die eurozentrische Unterschei-
dung von wissenschaftlichem und indigenem Wissen, in dem Bewusstsein,
dass diese Differenz selbst Produkt kolonialer Herrschaft und Legitima-
tionspolitiken ist. Analog zu feministischen Debatten soll die kritische
Reproduktion von Binaritit ihre Konstruktion, Geschichte und Kontingenz
offenlegen. Dies sehen wir als Voraussetzung, um tiber Potenziale der Trans-
formation nachzudenken. Gleichzeitig beansprucht der Beitrag nicht, die
Differenz tiberwinden zu konnen. Denn einerseits ist diese in die durch den
Kolonialismus geschaffenen materiellen Bedingungen fiir Wissenschaft und
Klimapolitik eingeschrieben, und andererseits ist der Beitrag selbst aus einer
akademisch-eurozentrischen Perspektive formuliert, die auf eben diesen
Bedingungen fufst. Im Gestus der feministischen Hegemonieselbstkritik geht
es vielmehr um eine Offenlegung der vorherrschenden Rahmenbedingungen
der (eigenen) eurozentrischen Forschungspraxis sowie um eine Analyse der
Prozesse, die die Hegemonie dieser Praxis fortwahrend reproduzieren.3

3 Fiir den Ansatz der Hegemonieselbstkritik, vgl. Dietze 2008, S.33-35 und Brunner 2017,
S.200-201.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 Julian Prugger und Michael Reder

2. Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion

Das (eurozentrische) Wissenschaftsideal als Sicherung von Herrschaft

Die Frage danach, was als begrindetes Wissen gilt, prigt die eurozen-
trisch-wissenschaftlichen Debatten seit der Neuzeit. Dabei setzten sich bis
heute die Naturwissenschaften als Leitparadigma fiir die Wissensproduktion
immer stiarker durch. Damit einher geht eine wachsende Bedeutung von
naturwissenschaftlich orientierten Erkenntnismethoden fiir alle Bereiche der
Wissensproduktion und nicht zuletzt eine massive Okonomisierung seit dem
19. Jahrhundert.

Gleichzeitig wurden aber auch grundlegende Einspriiche gegen eine solche
Engfuhrung des Verstindnisses von Wissen formuliert. Beispiele sind Theo-
dor W. Adornos Soziologie und empirische Forschung und Michel Foucaults
Die Ordnung der Dinge. Beide zeigen auf, wie die Wissensgenerierung
in modernen Gesellschaften sowohl mit naturwissenschaftlichen Erkennt-
nisidealen und kapitalistischen Effizienzanspriichen (Adorno) als auch der
Normalisierung eines disziplinierten Selbst (Foucault) zusammenhangt. Eine
weitere Schnittstelle liegt zudem in der kritischen Rekonstruktion dessen,
was als vernunftig angesehen wird. Dieser Ausweis des vermeintlich Ver-
nunftigen ist eng verwoben mit politischen Machtstrukturen — darin sind
sich beide Traditionen einig. Machtstrukturen kanalisieren, strukturieren
oder reglementieren, was als vernunftig gelten soll und kann. Das Verhalt-
nis von Wissen und (politischer) Macht muss deshalb als ein dialektisches
gedacht werden.

Der vorliegende Beitrag zielt auf ein Verstindnis von Wissen und Wissens-
formen ab, das an diese kritischen Einspriiche anschliefst. Diesen zufolge
meint Wissen nicht nur wahre und gerechtfertigte Uberzeugungen im Sinne
von naturwissenschaftlich legitimierten Standardisierungen. Sondern es gilt
die Pluralitat von Wissensformen genauso ernst zu nehmen, wie ihren prak-
tischen Ort. Denn Wissen wird von sozialen und politischen Standpunkten
aus formuliert und begriindet. Diese Standpunkte sind anschliefend an
Donna Haraways Konzept eines situierten Wissens immer zu reflektieren.*
Mit dem Konzept des situierten Wissens betont sie, dass Wissensformen
immer kontextuell in Formationen von Gesellschaft, Herrschaft und Wis-
sensproduktion eingebunden sind. Wissen ist also immer plural und histo-

4 Haraway als theoretischen Bezugspunkt zu wihlen bedeutet, sich in der Tradition feministischer
Standpunkttheorie zu verorten, in der der Zusammenhang von Wissen, Marginalisierung und
Hegemonie bereits umfassend analysiert wurde. Wir setzen in diesem Artikel bewusst einen
Fokus auf Haraway, da sie im Vergleich zu anderen Standpunkttheoretiker:innen besonders den
Aspekt der epistemischen Kooperation betont, der fiir unsere Zwecke von zentraler Bedeutung
ist, vgl. hierzu auch Haraway 2016, S. 4-6.

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 213

risch wie gesellschaftlich verortet; es gibt kein neutrales oder objektives
Universalwissen jenseits dieser kontextuellen Wissensformen.>

Der Blick in den politischen Alltag angesichts unterschiedlicher Krisenpha-
nomene zeigt jedoch, dass ein solcher epistemischer und situierter Pluralis-
mus von Wissensformen bis heute meist nicht Grundlage politischen Han-
delns ist. Denn als gesichertes Wissen gilt in politischen Debatten gemeinhin
das Wissen, das den Standardisierungen der naturwissenschaftlichen Wis-
sensbildung entspricht. Deshalb spielen entsprechend dieses Ideals quantita-
tive Methoden neben dem experimentellen Zugang eine tiberragende Rolle
in der Wissensproduktion. Beispielhaft lasst sich dies an der Debatte um
die Bedeutung von Evidenz als Kriterium der Begriindung von Wissen auf-
zeigen. Bei der Evidenz geht es um statistisch abgesichertes Wissen, das auf
der politischen Ebene implementiert werden kann. Evidenzbasierte Politik
versteht sich deshalb vor allem als eine datenbasierte Politik.®

Ein entscheidender Aspekt dieses Wissenschaftsideals, der innerhalb der
eurozentrischen Philosophie (auch bei Adorno und Foucault) kaum thema-
tisiert wird, ist sein fortdauerndes koloniales Verhiltnis zu >anderen< For-
men des Wissens. Aus postkolonialer Perspektive analysiert Leela Gandhi,
wie sich eine naturwissenschaftliche Wissensordnung im Zuge kolonialer
Expansion als universelle Rationalitit etablierte und dabei das Wissen kolo-
nialisierter Volker als unterlegen und minderwertig darstellte.” Vergleich-
bar dazu sprechen dekoloniale Ansitze aus Lateinamerika von einer »Kolo-
nialitit des Wissens«:® Zum einen wird ein eurozentrisches Verstindnis
von Zeitlichkeit und Geschichte zum MafSstab fiir andere Gesellschaften
gemacht, zum anderen wird die eurozentrische Wissenschaftsperspektive als
einziger objektiv-giiltiger Standpunkt behauptet und durchgesetzt.” Linda
Tuhiwai Smith hat diese Dynamik am Beispiel indigener Wissenssysteme
kritisiert. Sie veranschaulicht, wie Kolonisator:innen durch Messung, Eintei-
lung und Abspeicherung (als eine Frithform eurozentrischer Wissenschafts-
praxis) in den Kolonien die kolonisierte Bevolkerung sowie ihre Epistemolo-
gien auf Abstand hielten und kontrollierten.!?

Vgl. Haraway 1995.
Vgl. Honnacker 2023.
Vgl. Ghandi 1998, S. 34-37 und 42-45.

Vgl. z.B. Mignolo 2011, S. 18. Im Folgenden bezeichnen wir diese Stromung einfach als dekolo-
niale Theorie. Hiervon abzugrenzen sind die dekolonialen Nationalbewegungen Anfang und
Mitte des 20. Jahrhunderts.

9 Vgl. Kastner 2022, S. 106.
10 Smith 2021, S.75.

N N “»n

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 Julian Prugger und Michael Reder

Prozesse kolonialen Otherings und kolonialer Selbstaffirmierung

Fur eine Wissensproduktion, welche den Pluralismus von Wissen anerken-
nen und koloniale Ausschliisse nicht fortschreiben will, ist eines zentral: Es
reicht nicht aus, >andere« Wissensformen wie beispielsweise indigenes Wis-
sen in eurozentrische Wissenschaftssysteme zu integrieren oder epistemisch
aufzuwerten. Sandy Berr argumentiert aus einer ethnologischen Perspektive,
dass auch solche, emanzipatorisch gemeinten Ansitze Gefahr laufen, ein
eurozentrisches Verstindnis von Wissen fortzuschreiben. Sie hat Beispiele
vor Augen, in welchen indigenes Wissen »0Okoromantisch« verklart und
als vermeintlich bessere Form des Wissens dargestellt wird, oder solche,
in welchen indigenes Wissen »technizistisch« in eurozentrisch-wissenschaft-
liche Konzepte iibersetzt und unter selbige subsumiert wird.!! Zwar wird in
beiden Fillen versucht, indigenem Wissen einen positiv Wert zuzuschreiben.
Gleichzeitig wird indigenes Wissen aber immer noch von einem standardi-
sierten wissenschaftlichen Wissen separiert und als etwas >Anderes< behan-
delt. Beide Wissensformen werden als unabhingig voneinander sowie als
zeitlich und raumlich unverinderliche Systeme konzeptualisiert.!2

Statt den Gegensatz zwischen wissenschaftlichem und indigenem Wissen
derart zu naturalisieren, sollte die Binaritdt beider Systeme selbst historisch
situiert und als das Ergebnis einer eurozentrischen Konstruktion verstanden
werden. Letztere ldsst sich als fortwahrender Prozess des Othering beschrei-
ben - also der Herstellung eines bindren Gegensatzpaars zwischen dem
>Eigenen< und dem >Fremden<>Anderen<. Im Anschluss an Foucault beschrei-
ben beispielsweise Stuart Hall und Edward Said paradigmatisch, wie das
Konzept des Westens beziehungsweise des Orients als koloniale Kategorie
zum Zweck der Selbstversicherung eingefiihrt wurde, um das >wir< (>der
Westen<) in Abgrenzung zu einem >sie« (>der Orient<) als uberlegen zu kon-
struieren.!? Die Funktion von kolonialen Othering-Prozessen besteht somit
in einer »Selbstaffirmierung« — eine epistemische Selbstvergewisserung des
eurozentrischen Standpunktes, die immer wieder wiederholt werden muss,
um die hegemoniale Stellung des Eurozentrismus aufrechtzuerhalten.!* Der
scheinbar neutrale Standpunkt des eurozentrischen Wissenschaftsideals ist
auf die Abgrenzung von als >anders< konstruierten Wissenssystemen ange-

11 Vgl. Berr 2010, S. 14-19.

12 Vgl. Agrawal 2014, S. 6-8.

13 Vgl. Hall 2018, S. 89-91 und Said 1978, S.20-27 bzw. zum Zusammenhang von Othering und
Selbstversicherung bei Said, vgl. Dietze 2009, S. 26-27.

14 Fir eine differenzierte Darstellung des Zusammenhangs von Othering, Selbstaffirmierung und
Hegemonieproduktion im Anschluss an Said und Hall, vgl. Maihofer 2014, S.320-328. Den
Begriff »Selbstaffirmierung« entnimmt Andrea Maihofer aus Simone de Beauvoirs Das andere
Geschlecht, vgl. ebd. S. 320.

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 215

wiesen, die als das konstruiert werden, was eurozentrisch-wissenschaftliches
Wissen gerade nicht sein will: subjektiv, kontextgebunden, mythisch oder
vorwissenschaftlich.!d

Berr verdeutlicht dies fiir indigenes Wissen am Beispiel der Rolle von
Wissen in Projekten der so genannten Entwicklungszusammenarbeit.!®
Wihrend eurozentrisch-wissenschaftliches Wissen in diesen Kontexten als
theoriefihig und universell qualifiziert wird, wird indigenes Wissen als
nicht-theoriefihig, empirisch und lokal eingeordnet. Es wird als informal,
oral und eher implizit beschrieben, wohingegen wissenschaftliches Wissen
formal, schriftlich und explizit sei.!” Diese Bestimmungen fihren in den
Gegensatz von rational/analytisch (wissenschaftlich) und irrational/intuitiv
(indigen). Beiden Konstrukten werden stereotype Charaktereigenschaften
zugeschrieben: Eurozentrisch-wissenschaftliches Wissen ist modern und
innovativ und indigenes Wissen ist traditionell und holistisch.

Dieser Diskurs um die Frage, welches Wissen wissenschaftlich ist, sollte
im Anschluss an Andrea Maihofer als »multidimensionaler Prozess« begrif-
fen werden, in welchem sich verschiedene Prozesse des Othering und
der Selbstaffirmierung miteinander verkntipfen.'® Der eurozentrisch-wissen-
schaftliche Standpunkt wird dabei zusitzlich mit Geist, Subjekt und Ménn-
lichkeit codiert, wihrend indigenes Wissen mit Natur, Objekt und Weib-
lichkeit in Verbindung gebracht wird. Somit entsteht ein hegemoniales
Geflecht aus zwei Assoziationsketten mit Wissenschaften, Moderne, Ver-
nunft, Mannlichkeit und Subjekt auf der einen Seite, sowie indigenem Wis-
sen, Tradition, Natur, Weiblichkeit und Objekt, die als >das Andere« gegen-
ibergestellt werden.!®

Berrs Beispiel zeigt auf, dass die Anerkennung eines Pluralismus von Wis-
sen nicht ausreicht, sondern es gleichzeitig eine (Selbst-)Kritik von kolonia-

15 Andrea Maihofer weist darauf hin, dass solche Hegemoniebildungsprozesse nicht nur durch die
Konstruktion eines »dufleren« >Anderen< gekennzeichnet sind, sondern sich auch durch eine
»innere« Abgrenzung vollziehen, vgl. Maihofer 2014, S. 322-328. Fiir den vorliegenden Kon-
text wiirde dies bedeuten, dass das eurozentrische Wissenschaftsideal sich auch dadurch seiner
selbst vergewissert, indem es zwischen wissenschaftlichem und nicht-wissenschaftlichem Wissen
innerhalb einer eurozentrischen Wissenstradition unterscheidet. Laut Maihofer stehen Prozesse
der hegemonialen Selbstaffirmierung nach innen und nach auflen dabei in einem dialektischen
Zusammenhang.

16 Berr selbst verwendet den Begriff der Entwicklungszusammenarbeit zwar, kritisiert jedoch aus
postkolonialer Perspektive die kolonial-eurozentrische Konnotation des Begriffs Entwicklung
im Kontext internationaler Politik.

17 Vgl. Berr 2010, S. 11ff.

18 Maihofer 2014, S. 324.

19 Fir die koloniale Konstruktion zwischen Geist (das eurozentrisch-wissenschaftliche Subjekt)
und Natur (die Kolonie und die in ihr beheimateten Volker), vgl. Schmitt, Miller 2022., S. 82.
Fiir die koloniale Konstruktion zwischen M:innlichkeit (das eurozentrisch-wissenschaftliche
Subjekt) und Weiblichkeit (z.B. Natur und als >naturnah< konstruierte), vgl. Neimanis 2014.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 Julian Prugger und Michael Reder

len Konstruktionsprozessen braucht, die zwischen wissenschaftlichem und
nicht-wissenschaftlichem (zum Beispiel indigenem Wissen) unterscheiden.
Das ist wichtig, denn der »gottlich[e] Trick« des Eurozentrismus besteht
genau darin, den kolonial-wissenschaftlichen Blick als neutral und tiber den
Dingen >schwebend« darzustellen und von seinem zeitlichen und rdumlichen
Kontext (der Kolonie) zu entkoppeln.2® Bleiben historische Prozesse des
Othering und der Selbstaffirmierung ausgeblendet, kann der eigene Stand-
punkt als zeitlos und ortsunabhingig konstruiert werden. Santiago Castro-
Gomez markiert diese Praxis der Ausblendung als Nullpunkthybris.2! Der
Nullpunkt dient der Vergewisserung des eigenen Standpunktes innerhalb
eines Koordinatensystems aus Zeit und Raum. Aus der eurozentrischen Per-
spektive des Nullpunktes erscheinen als >anders< konstruierte Formen des
Wissens, wie indigenes Wissen, durch ihre jeweiligen zeitlichen und raumli-
chen Koordinaten bestimmt, wihrend der Nullpunkt selbst zwar noch als
Vergleichspunkt sichtbar ist, aber gleichzeitig alle anderen epistemischen
Standpunkte transzendiert.

Merkmale epistemischer Gewalt

Entscheidend fiir eine postkoloniale Kritik der eurozentrischen Konstruk-
tion von wissenschaftlichem und indigenem Wissen ist, dass die episte-
mische Selbstaffirmierung durch Othering-Prozesse immer auch Gewalt
produziert. »[E]pistemische Gewalt ist das aus der Distanz orchestrierte,
weitlaufige und heterogene Projekt, das koloniale Subjekt als Anderen
zu konstituieren.«22 Epistemische Gewalt bezeichnet dabei eine spezifische
Form der Gewalt, die mit einer Abwertung und (Nicht-)Anerkennung von
Wissen verkniipft ist.23 Das Konzept greift auf die Verschrankung von Wis-
sen und Macht in der Tradition von Adorno und Foucault zurtick. Wissens-
strukturen und Prozeduren sind immer Teil sozialer Machtdynamiken, die
sie regulieren und ausrichten.

Gleichzeitig reicht das Konzept der epistemischen Gewalt tiber Foucault
und Adorno hinaus. Gayatri Chakravorty Spivak verarbeitet beispielsweise
mit dem Begriff der Gewalt die konkreten (und intersektional geprigten)
Erfahrungen von Othering im Kontext bis heute fortdauernder kolonialer
Dynamiken. In ihrem viel rezipierten Aufsatz Can the subaltern speak?
beschreibt sie dies am Beispiel der kolonialisierten Frau in Indien. Sie zeigt
auf, wie diese durch eurozentrische (Wissens-)Diskurse auf der einen und

20 Haraway 1995, S. 81.

21 Vgl. Castro-Gémez 2021.

22 Spivak 2008, S. 42.

23 Vgl. Brunner 2020, S. 274-296.

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 217

national-patriarchale Hegemonien auf der anderen Seite fur politische Zwe-
cke angeeignet wird. Sowohl britische Kolonialist:innen als auch die patriar-
chale indische Elite beziehen sich auf die indische Frau, in beiden Fillen
dient dies jedoch nur der Selbstvergewisserung und Legitimation der jeweils
eigenen Herrschaftsanspriiche. Yuderkys Espinosa Mifioso, die aus dekolo-
nialer Perspektive Spivaks Uberlegungen aufgreift, bringt in ihrer Definition
die Folgen der Gewalt fir Betroffene auf den Punkt: »Mit epistemischer
Gewalt meine ich einen Vorgang, der das Andere unsichtbar macht, indem
ihm die Moglichkeiten zur Selbstreprisentation entzogen werden.«2* Dies
kommt einer politischen und sozialen Entmachtigung gleich, die die Mog-
lichkeiten, (selbst-)wirksam zu handeln, strukturell einschrankt oder verhin-
dert. So ist zum Beispiel eine Rolle als antikoloniale Widerstandskampferin
fur die Frau in Indien innerhalb des kolonial-patriarchalen Diskurses nicht
vorgesehen.2’ Die Gewalt zeigt sich dabei konkret in der Negation weib-
licher Handlungsmacht zum Zwecke der Absicherung des eigenen Herr-
schaftsanspruchs.

Zuletzt kann mit Claudia Brunner der Zusammenhang von eurozentri-
scher Wissensproduktion, Selbstaffirmierung und epistemischer Gewalt ver-
deutlich werden. Zwar betont auch sie die individuelle Betroffenheit von
Gewalt. Uber diese Ebene hinaus weist Brunner aber auch auf die Rolle
hin, die epistemische Gewalt sowohl fiir die Zerstorung als auch den Erhalt
ganzer Wissenssysteme spielt. Indem Institutionen eurozentrischer Wissens-
produktion — Universititen, Forschungsinstitute, Forschungsforderungen
und Publikationsstandards — >andere< Wissensformen samt ihrer Wissens-
trager:innen delegitimieren, verschlieflen sie nicht nur deren epistemische
Handlungsmoglichkeiten. Sie sichern zugleich ihre eigene Selbstreprisenta-
tion als Garanten universeller, wissenschaftlicher Objektivitit ab.26

Im folgenden Kapitel werden die hier rekonstruierten theoretischen Merk-
male epistemischer Gewalt anhand eines konkreten Fallbeispiels — der
eurozentrischen Integration von indigenem Wissen in das UN-REDD+-Pro-
gramm — veranschaulicht.

3. Wissensproduktion in der Klimadebatte am Beispiel des UN-REDD+-
Programms

In der aktuellen Klimapolitik spielen die Wissenschaften eine zentrale Rolle,
um politische Mafinahmen zu begriinden und zu legitimieren. Klimawissen-
schaftliche Forschungen sollen zur Grundlage fiir eine nachhaltige Klimapo-

24 Espinosa Mifioso 2009, S. 505 (Fn 10) (Ubersetzung durch Autoren).
25 Spivak 2008, S.101-107.
26 Vgl. Brunner 2020, S. 284-292.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 Julian Prugger und Michael Reder

litik werden. Hinter einer solchen Vorstellung steht meist die Annahme, dass
die Wissenschaften verallgemeinerbares (und neutrales) Wissen fiir politi-
sche Entscheidungen bereitstellen konnen. Bei aller Pluralitit der Positionen
im akademischen Diskurs geht es jedoch auch in diesem Feld der Wissens-
produktion fast ausschliefSlich um Wissen, das entsprechend der Regeln des
eurozentrischen Wissenschaftsbetriebs produziert und legitimiert wurde.

Den Klimaforschungen der vergangenen 30 Jahre kommt unbestreitbar
das wichtige Verdienst zu, auf Klimafolgen, auch fir die Menschen im
globalen Stuiden, politisch aufmerksam gemacht zu haben. Als indigen mar-
kiertes Wissen spielte dabei allerdings nur eine marginalisierte Rolle, auch
wenn sich tiber das letzte Jahrzehnt in dieser Hinsicht durchaus ein Wandel
abzeichnet. So wird in den IPCC-Berichten immer stiarker auf die Bedeutung
indigener Wissensformen fiir ein grundlegendes Verstindnis des Klimawan-
dels sowie die Formulierung politischer Handlungsoptionen hingewiesen.2”
Diese Integration von indigenem Wissen in die IPCC-Berichte erscheint
(zumindest aus eurozentrischer Perspektive) zunachst als ein Fortschritt hin
zu einer klimapolitischen Wissensgenerierung, die epistemische Pluralitit
und Situiertheit in einer transnationalen und transkulturellen Perspektive
anerkennt. Gleichzeitig wird indigenes Wissen auch in diesem Feld als ein
>anderes< Wissen (re-)konstruiert, wie dieser Auszug aus dem sechsten Sach-
standsbericht des IPCC von 2022 zeigt:

»Indigenes Wissen bezieht sich auf die Kenntnisse, Fahigkeiten und Philoso-
phien, die von Gesellschaften entwickelt wurden, die seit langer Zeit mit ihrer
natiirlichen Umgebung interagieren. [...] Diese Formen des Wissens, die als
indigenes und lokales Wissen oder ILK bezeichnet werden, sind oft sehr kon-
textspezifisch und in lokale Institutionen eingebettet, die biologisches und 6ko-
systemisches Wissen mit Informationen iiber die Landschaft liefern. «28
Um das Ziel der Beruicksichtigung von indigenem Wissen zu erfullen,
wird zundchst gefragt: Was ist indigenes Wissen? Als Antworten werden
die skizzierten Eigenschaften (»kontextspezifisch«, »eingebettet«, »lokal«)
angefithrt. Durch diese Zuschreibungen wiederholt sich die mit Berr offen-
gelegte eurozentrische Unterscheidung zwischen einem wissenschaftlichen
und einem indigenen Wissenssystem.

Um das indigene Wissen trotz seiner Konstruktion als einem >anderenc
Wissen in die klimapolitischen Wissensbestinde einzubinden, wird es haufig
funktionalisiert. Die Integration indigenen Wissens soll das westliche Wissen
uber Klimafolgen noch robuster und politisch damit effektiver machen.

Die Auswirkungen einer solchen Inklusion von indigenem Wissen lassen
sich konkret am Beispiel des UN-REDD+-Programms nachzeichnen. Die

27 Vgl. z.B. Ara Begum et al. 2023, S. 124.
28 Ebd., S. 148 (Ubersetzung durch Autoren).

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 219

folgende Analyse bezieht sich dabei vor allem auf das Dokument Reco-
gnizing and empowering indigenous peoples and Local Communities as
critical partners in forest solutions to the climate emergency, das 2022 vom
UN-REDD+-Programm veroffentlicht wurde. Das Programm folgt einem
klaren und einfachen Gedanken: Durch die Reduzierung von Entwaldung
in Regenwaldgebieten sowie der Forderung von Aufforstung sollen CO,-
Emissionen reduziert werden. Der zentrale Mechanismus des REDD+-Pro-
gramms besteht in der Kommodifizierung von Wald(-schutz). Fiir erfolgte
Waldschutzmafinahmen werden Zertifikate vergeben, die auf den verschie-
denen Emissionsmarkten verkauft werden konnen. Dadurch sollen mone-
tare Anreize geschaffen werden, WaldschutzmafSnahmen umzusetzen. Der
Kerngedanke des REDD+-Programms besteht somit in der Verglitung von
Waldschutzprojekten, die CO,-Emissionen nachweisbar reduzieren.

Wie das genannte Dokument verdeutlich, betont das REDD+-Programm
die zentrale Rolle indigener Volker fiir den Waldschutz. Beispielsweise auf-
grund der Erfahrungen indigener Vélker im Umgang mit lokalen Okosys-
temen, Artenvielfalt, Bodennutzung oder Wasserhaushalt wird indigenes
Wissen als wertvolle Ressource fiir dieses Vorhaben angesehen. Zusitzlich
wird der Erhalt des Regenwalds nicht nur als KlimaschutzmafSnahme inter-
pretiert, sondern auch als Schutz der natiirlichen Lebensgrundlage indigener
Bevolkerungsgruppen.?? Ein zentraler Bestandteil der REDD+-Programme
sind auflerdem Bildungsprogramme (u.a. fur indigene Wissenstrager:innen),
die Wissen vermitteln, Bewusstsein schaffen und bestimmte Fahigkeiten leh-
ren und fordern sollen.30

Trotz des Versuchs, indigenes Wissen zu berticksichtigen, wird das
REDD+-Programm dafur kritisiert, dass es indigenes Wissen nur insofern
als wertvoll und erhaltenswert betrachtet, als es den Problemlosungszie-
len und Zwecken dient, die eine eurozentrische Klimapolitik als wissen-
schaftlich begriindet und politisch erstrebenswert erachtet.3! »Es sind nicht
die Bedirfnisse der [indigenen] Gemeinschaften, die ein [REDD+-]|Projekt
strukturieren, diese mussen vielmehr in die CO, -Logik eingepasst wer-
den.«32 Ein aus dieser Perspektive fiir niitzlich und hilfreich befundener Teil
des Wissens wird monetar entlohnt, der Rest bleibt unbeachtet. Indigenes
Wissen erscheint dabei, vergleichbar mit aggregierfihigen Datenpunkten, als
ein neutrales Faktum, das funktional eingebunden werden kann.33

29 Vgl. UN-REDD Programme 2022, S. 15.
30 Vgl. Miller 2020.

31 Es besteht bereits eine umfangreiche Literatur zu den ambivalenten Folgen des REDD+-Pro-
gramms, vgl. Miiller 2020, S. 420.

32 Fatheuer 2015, S. 7.
33 Vgl. Latulippe und Klenk 2020, S. 7.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 Julian Prugger und Michael Reder

Diese funktionale Reduktion indigener Wissenssysteme verkennt jedoch
deren epistemische Verankerung und entkoppelt Wissen von seinen sozialen
Entstehungskontexten. Gerade diese Kontexte sind jedoch entscheidend, um
indigene Perspektiven tiberhaupt verstehen und ernst nehmen zu konnen.
Dass diese im vorliegenden Fall ignoriert werden, zeigt sich exemplarisch
an dem Naturverstindnis, welches REED+ zugrunde liegt. Das REDD+-Pro-
gramm behandelt >die Natur< (den Wald) als passives Objekt, welches, auf-
grund des Nutzens, den es stiftet, fur >die Menschen« (als handlungsfihige
Subjekte) erhalten und geschiitzt werden soll. Entgegengesetzt dazu deuten
viele indigene Philosophien und Kosmologien das Verhiltnis von Mensch
und Natur nicht als Kontrast zwischen Subjekt und Objekt, sondern beto-
nen ihre relationale Verbundenheit. Die Kichwa-Gemeinde Sarayaku, die
in der Provinz Pastaza in Ecuador liegt, schreibt in ihrem Beitrag Kawsak
Sacha — der lebende Wald:

»Kawsak Sacha [Lebender Wald] ist nicht nur eine 6kologische Vision, son-
dern auch ein konkretes transzendentales Territorium. Neben der Funktion
als Lebensraum fiir alle seine Bewohner, stellt der >Lebende Wald« die Basis
aller emotionalen, psychologischen, physiologischen und spirituellen Aspekte
des Lebens dar. [...] Kawsak Sacha ist auflerdem ein Ort der Ubermittlung
von Wissen und Verhalten (yachay), denn hier gehen unsere Weisen (yachak)
Verbindungen mit den hoheren Wesen des Regenwaldes ein, um eine Orientie-
rung in Richtung des Guten Lebens zu erfahren. Fir uns indigene Volker ist
die Kontinuitdt dieser Beziehungen fundamental. Denn von ihnen hingt sowohl
der Fortbestand des >Lebenden Waldes< ab, der das natiirliche Gleichgewicht
zwischen allen Wesen verkorpert, wie auch unsere eigene Existenz. Der Regen-
wald ist weder eine einfache dsthetische Landschaft, noch stellt er lediglich eine
Quelle materieller Ressourcen dar. Vielmehr ist er der komplexeste Ausdruck
des Lebens selbst.«3*

Fir die Sarayaku-Gemeinde ist der Regenwald vor allem ein lebendiger
Organismus. Zentrale indigene politische Konzepte wie das Prinzip des
Guten Lebens (Buen Vivir) sind Ergebnis einer lebendigen Beziehung zwi-
schen Regenwald und indigenen Wissenstrager:innen. So wie viele andere
indigenen Gemeinden auch, fordert die Sarayaku-Gemeinde deshalb den
Regenwald als Trager von Rechten anzuerkennen.3?

An diesem Beispiel wird deutlich, dass Ansitze wie das REED+-Programm
Gefahr laufen, indigenes Wissen in ein eurozentrisches Wissenschafts- und
Naturverstindnis zu integrieren, ohne auf die epistemischen Grundsitze,
Kosmologien und politischen Forderungen indigener Volker Ricksicht zu
nehmen. Indem das REDD+-Programm Waldschutz durch die Objektifizie-

34 Vgl. Gemeinde Sarayaku 20135, S.22.
35 Ebd.,S.23.

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 221

rung und Monetarisierung von Natur erreichen will, negiert es gerade ein
indigenes, relationales Verstindnis von Mensch, Natur und Gesellschaft.

Es sind aber genau diese indigenen Philosophien und epistemischen
Kontexte — wie ein relationales Verhiltnis zu Land, die fiir eine epistemi-
sche Handlungsfihigkeit die Voraussetzung bilden. Franziska Miiller argu-
mentiert deshalb, dass das REED+-Programm epistemische Gewalt repro-
duziert, insofern es indigenes Wissen nur selektiv beriicksichtigt: »[D]ie
indigene Handlungsfahigkeit [wird] zugunsten liberaler Problemlosungsstra-
tegien zum Schweigen [gebracht].«3¢ Eine eurozentrisch gepriagte Klimawis-
senschaft und -politik versichert sich ihrer eigenen epistemischen Autoritit,
indem sie lediglich jene Aspekte indigener Wissenssysteme integriert, die
ihr wissenschaftliches Selbstverstindnis — als vermeintlich objektiv, rational
und universal — bestdtigen. Indigene Philosophien und Weltzugiange, die die-
sem Verstindnis widersprechen oder es gar destabilisieren konnten, werden
hingegen als unwissenschaftlich, partikular oder irrelevant fiir die Analyse
und Bearbeitung des Klimawandels abgewertet. Diese selektive Rezeption
reproduziert somit nicht nur koloniale Hierarchien des Wissens, sondern
delegitimiert auch relationale Formen der Welterkenntnis. Fur die betroffe-
nen Gemeinschaften kann dies mit einem Vertrauensverlust in ihre eigene
epistemische Praxis verbunden sein — mit langfristigen Folgen fir die Inte-
gritit und Widerstandskraft ihrer Wissenssysteme.3”

Zuletzt enthalten die monetiren Anreizmechanismen auch das Potenzial,
die materiellen Grundlagen indigenen Wissens zu gefihrden. Indem das
REDD+-Programm die Aufforstung von Wald kommodifiziert, erweckt es
gleichzeitig auch okonomische Interessen an (Regen-) Waldgebieten. In
einigen Liandern des globalen Siidens fithrte dies, entgegen des eigentli-
chen Versprechens des REDD+-Programms, indigenes Land zu schitzen,
zu Landnahme sowie zur Vertreibung von indigenen Volkern von ihren
Territorien.3® Zusatzlich zu der physischen Gewalt, die damit verbunden
ist, kommt eine Komponente epistemischer Gewalt hinzu, da, wie aus
dem Zitat der Sarayaku-Gemeinde deutlich wurde, der Bezug zum Land
haufig die Grundlage fiir indigene epistemische Selbstbestimmung bildet.
Die damit verbundene Gefahr der Ausloschung von indigenen Epistemolo-
gien und indigener Selbstbestimmung steht in einer langen kolonialen Tradi-
tion, die Sousa Santos zufolge als eine Geschichte des Epistemizids verstan-

36 Miiller 2020, S. 432 (Ubersetzung durch Autoren).

37 Vgl. Emerick 2019. Ein vergleichbares Beispiel ist Ausschluss indigener Weltzuginge in der
Anthropozin-Debatte: Wihrend eurozentrische Perspektiven vor allem dystopische Zukunfts-
prognosen als Folge der Klimakrise zeichnen, betonen indigene Stimmen, dass die Dystopie
durch den Kolonialismus bereits eingetreten sei, vgl. Whyte 2018.

38 Vgl. Larson et al. 2013; Smithies, Lemos und Bassey 2016.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 Julian Prugger und Michael Reder

den werden kann.3® Aufgrund dieser Geschichte verortet Dhandapani das
REDD+-Programm innerhalb eines neoliberal-kolonialen Klimaschutzpara-
digmas: »REDD+ [hilft] den Landern des globalen Nordens, die Kontrolle
uber die Wilder in den Entwicklungslindern zu tbernehmen und sie als
Kohlenstoffsenken zu nutzen. Das wirft die Frage auf, ob sich die Welt wie-
der in kolonialen Hinden befindet.«4? Die Frage nach indigenem Wissen
kann deshalb nicht getrennt von der Forderung indigener Volker nach einer
Riickgabe von Land behandelt werden.

Die Analyse zeigt, dass emanzipatorisch gemeinte Projekte wie das
REDD+-Programm Gefahr laufen, epistemische und andere Formen der
Gewalt zu reproduzieren, wenn indigenes Wissen aus einer kolonialen Logik
heraus integriert wird. Indigenes Wissen, so ldsst sich daraus schliefSen,
kann nicht unabhangig von den (post-)kolonialen Machtstrukturen themati-
siert werden, welche eine eurozentrische Selbstvergewisserung hinsichtlich
ihrer epistemischen Uberlegenheit kontinuierlich reproduzieren.

4. Neue Wege der Wissensproduktion

Die (Un-)Moglichkeit der Reprdsentation

Die vorangegangenen Uberlegungen haben Strukturen und Praktiken episte-
mischer Gewalt in der Wissensproduktion am Beispiel der eurozentrischen
Konstruktion von wissenschaftlichem und indigenem Wissen aufgezeigt.
Welche Moglichkeiten eroffnen sich nun, trotz fortdauernder (post-)kolo-
nialer Machtstrukturen, das Verhiltnis zwischen verschiedenen Wissensfor-
men zu transformieren, ohne Gewalt zu reproduzieren? Anders gefragt,
(wie) lasst sich tiberhaupt iiber indigenes Wissen sprechen, ohne epistemi-
sche Gewalt zu reproduzieren?

Die Frage nach der Reprisentation indigener Positionen ist ein zentrales
Thema post- und dekolonialer Autor:innen. Im Fokus stehen dabei subal-
terne Formen des Widerstands sowie kolonial unterdricktes Wissen.*! Aus
postkolonialer Perspektive stellt fiir Spivak die Frage der Reprisentation
von indigenem Wissen letztlich eine Aporie dar: Einerseits ist sie eine politi-
sche Notwendigkeit, andererseits ist sie bereits im Ansatz zum Scheitern ver-
urteilt, da alle etablierten Diskurse kolonial strukturiert sind. Zwar kénnten
Subalterne versuchen zu sprechen, so Spivak, dies hitte jedoch innerhalb
des kolonialen Diskurses keine Bedeutung und wiirde nicht verstanden wer-

39 Vgl. Santos 2015.
40 Dhandapani 2015, S. 4 (Ubersetzung durch Autoren).
41 Vgl. Asher 2017, S. 513.

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 223

den.*2 Voraussetzung wire eine Ubersetzung indigener Wissensformen in
einen kolonialen Diskurs (zum Beispiel durch Ubersetzung in die englische
Sprache). Doch eine solche Praxis wire, in der Lesart von Spivak, gleichzu-
setzen mit einer gewaltformigen Verfremdung von indigenem Wissen fir
einen kolonialen Diskurs. Zwar stelle die Bezugnahme auf »einheimische
Informanten« einen wichtigen Perspektivwechsel dar, der den Fokus auf
die Erfahrungen der von kolonialer Diskriminierung Betroffenen richte.
Doch, so kritisiert sie, wiirden jene Informanten als authentische Repra-
sentant:innen von indigenen Lebenswelten und Wissensformen gelesen.43
Dadurch reproduzierten sich wiederum koloniale Macht- und Gewaltstruk-
turen, da die indigene Position essentialisiert wird und nur innerhalb eines
bereits kolonial vermachteten Diskurses Aufmerksambkeit findet.44

Vergleichbar argumentiert Nikita Dhawan, dass das Ziel nicht primar
darin bestehen diirfe, »Wissen tiber aufSereuropaische Epistemologien anzu-
hiufen oder den >Anderen< zu Wort kommen zu lassen, sondern vielmehr
darin, der ungleichen Verteilung der intellektuellen Arbeit weltweit entge-
genzuwirken.«* Auch sie kritisiert damit eine unkritische Reprisentation
und Integration indigener Positionen in Diskursen, ohne die zugrundelie-
gende okonomisch-materiellen Bedingungen der Wissensproduktion offen-
zulegen. Dhawan richtet ihre Kritik gegen Autor:innen der Dekolonialitit
(zum Beispiel Mignolo und Ramén Grosfoguel), die hinsichtlich der Rolle
von indigenen Epistemologien fur ein Projekt der Dekolonialisierung zu
einer »sentimalen Idealisierung« tendierten. Damit romantisierten sie die
realen Bedingungen indigener Handlungsmoglichkeiten sowie indigenen
Widerstands und ignorierten daruiber hinaus die Widerspriiche, die auch
innerhalb indigener Gemeinschaften vorherrschten, wie beispielsweise patri-
archale Strukturen.*

Waihrend die bisherigen Argumentationsstrange von postkolonialen
Autor:innen sowie Vertreter:innen der Dekolonialitit hinsichtlich der Rolle
des Eurozentrismus bei der Wissensgenerierung sowie der Bedeutung epis-
temischer Gewalt parallel verliefen, scheinen sich beide Stromungen, jeden-
falls Dhawan zufolge, in ihren Perspektiven auf indigenes Wissen zu wider-
sprechen. Allerdings lauft Dhawan mit ihrer Analyse Gefahr, Theorien
der Dekolonialitiat auf ihre minnlichen Vertreter in den U.S.A., wie die
oben genannten Mignolo und Grosfoguel, zu reduzieren. Gerade feminis-
tische Stimmen aus Lateinamerika zeigen, dass der Riickbezug auf indige-

42 Vgl. Beverley 1999, S.29.

43 Vgl. Spivak 2014, S. 77-83.

44 Vgl. Kapoor 2004.

45 Dhawan 2024, S.172.

46 Vgl. Dhawan 2024, S. 158-165 und S. 218.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 Julian Prugger und Michael Reder

nes Wissen keineswegs eine unkritische Romantisierung implizieren muss.
Beispielsweise versteht sich der »feminismo comunitario« als eine soziale
Bewegung, die unter dem Stichwort der »Erkenntnisautonomie« indigenes
Wissen, Queerfeminismus und Intersektionalitit miteinander in Verbindung
bringt.#” Gleichzeitig grenzt sich dieser feministische Kommunitarismus
sowohl von postkolonialen als auch dekolonialen Diskursen ab: »Der kom-
munitire Feminismus ist keine Theorie, er ist politische Aktion.«*8 Dass
Praktiken Prioritit gegeniiber der Theorie haben, argumentiert auch die
feministisch-dekoloniale Autorin und Aktivistin Silvia Rivera Cusicanqui.
Sie kritisiert postkoloniale und dekoloniale Autor:innen dafiir, Fragen wie
die nach der Rolle von indigenem Wissen vor allem abstrakt zu behandeln,
anstatt sich an der Herausbildung transformativer Praktiken zu beteiligen.4®

Fur das Anliegen dieses Artikels lasst sich schlussfolgern, dass Ansitze,
die ein eurozentrisches Verstindnis von Wissen und damit die bindre Kon-
struktion von wissenschaftlichem und indigenem Wissen tiberwinden wol-
len, indigenes Wissen nicht unkritisch reprasentieren und romantisieren soll-
ten. Gleichzeitig lduft eine postkoloniale Haltung der Reprasentationskritik
Gefahr, den praktischen Umstand zu ignorieren, dass indigene Autor:innen,
Gruppen und Bewegungen tagtiglich sprechen und Widerstand leisten.>?
Dabei agieren sie langst als epistemische Akteur:innen, die sich untereinan-
der vernetzen und indigenes Wissen mit (queer-) feministischen und antiras-
sistischen Diskursen verbinden.

Linda Martin Alcoff vertritt in dieser Debatte eine vielversprechende Zwi-
schenposition. Sie kritisiert, im Anschluss an Spivak, zwar auch die Repri-
sentation indigener Stimmen und warnt davor, dass indigene Volker ohne
Weiteres fur sich selbst sprechen konnen. Statt tiber indigenes Wissen zu
sprechen oder indigene Volker sich selbst zu tiberlassen, argumentiert Alcoff
jedoch fur ein »speaking to«: »Wir sollten uns bemiihen, wo immer es mog-
lich ist, die Voraussetzungen fiir einen Dialog und die Praxis zu schaffen,
mit und zu anderen zu sprechen, anstatt fiir andere zu sprechen.« Das Ziel
einer akademisierten Wissenschaft sollte deshalb darin liegen, (der Kritik
des feministischen Kommunitarismus folgend) Praktiken auszubilden, die
im Sinne Alcoffs eine Form des Sprechens zu und mit indigenen Volkern
und sozialen Bewegungen ermoglichen, ohne dabei jedoch ein eurozentri-
sches Verstindnis von Wissen zu reproduzieren. AbschliefSend soll deshalb
der Versuch unternommen werden, in Auseinandersetzung mit bereits beste-

47 Vgl. Arroyo 2016.

48 Ebd.

49 Cusicanqui 2018.

50 Wie beispielsweise auch die oben zitierte Sarayaku-Gemeinde.

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 225

henden Ansitzen der Wissenskooperation Grundelemente einer kooperativ-
epistemischen Praxis zu rekonstruieren.

Kooperativ-epistemische Praktiken solidarischer Wissensproduktion

Die vorangegangenen Uberlegungen haben gezeigt, dass die Unterscheidung
von wissenschaftlichem und indigenem Wissen — auch wenn sie gut gemeint
ist — Gefahr lauft, koloniale Muster epistemischer Gewalt zu reproduzieren.
Philosophische Selbstkritik der hegemonialen Praktiken der Wissensproduk-
tion kann demgegeniiber helfen, die Situiertheit der konstruierten Differenz
einerseits und den eurozentrischen »Blick von nirgendwo« andererseits
offenzulegen. Damit wird ein selbstkritisches Moment zum konstitutiven
Teil des Wissensprozesses. Dies bedeutet jedoch nicht, dass die Wissenschaf-
ten, die sich mit einer Reflexion der verschiedenen Wissensformen und eben
dieser kritischen Situierung beschaftigen, sich aus dem Feld des Politischen
herausziehen sollten. Selbstkritisch auf die Wissensproduktion des eigenen
Kontextes zu reflektieren ist nicht gleichbedeutend damit, diese nicht mehr
in der Offentlichkeit als eine politische Stimme horbar zu machen. Es ist
offensichtlich, dass zur Beschreibung, Analyse und Diskussion aktueller Kri-
sen wie des Klimawandels verschiedenste Wissensformen von essenzieller
Bedeutung sind. Dies bedeutet auch, dass viele eurozentrische Wissensfor-
men, die Klimafolgen anhand quantifizierbarer Methoden erklaren, fir die
Klimapolitik eine enorm wichtige Bedeutung haben, auch um die gegenuber
dem Klimawandel besonders vulnerablen Gruppen besser schiitzen zu kon-
nen.

Wie aber kann ein selbstkritisch-wissenschaftlicher Ansatz fir Klimapoli-
tik gedacht werden, der sich der Signaturen epistemischer Gewalt bewusst
ist, nicht in neue Formen des Otherings und der Selbstaffirmierung ver-
fallt und Rdume eroffnet, in welchen mit Trager:innen indigenen Wissens
kooperiert werden kann? Die abschliefSende These des Beitrages ist: Diese
Frage kann nicht beantwortet werden, indem ein neues (integratives) Ideal
der Wissenschaft begriindet wird. Diese Idealisierung stinde wiederum in
der Gefahr, bindre Unterscheidungen und damit auch neue Ausschliisse zu
produzieren. Mit Haraway gesprochen wiirde damit nur wieder neu die Plu-
ralitat und Situiertheit von Wissensformen missachtet. Im Sinne eines deko-
lonialen Feminismus geht es unserer Meinung nach vielmehr um die Etablie-
rung und Einiibung neuer kooperativ-epistemischer Wissenspraktiken.

Um eine »zuverldssige Darstellung der Dinge«3! zu gewihrleisten, braucht
es eine Vernetzung und Ubersetzung zwischen verschiedenen Wissensfor-
men sowie die Anerkennung und kritische Selbstreflexion von situierten

51 Haraway 1995, S.79.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 Julian Prugger und Michael Reder

Wissenspositionen. Dabei darf jedoch nicht die hegemoniale Position eines
eurozentrischen Wissenschaftsverstandnisses aus dem Blick geraten, sondern
muss bestindig offengelegt und kritisiert werden. Wissenschaftliche Praxis
muss vor diesem Hintergrund weniger als rationalistisch-methodisches Vor-
anschreiten, sondern vielmehr als eine »Politik der Solidaritit« umgedeutet
werden, die »Diskussionszusammenhinge« herstellt.52 Politik der Solidari-
tat meint die Etablierung einer Wissenspraxis, die weniger abgrenzend, als
vernetzend, weniger hierarchisierend, als prozessual vorgeht. Solidarisch ist
diese Wissenspraxis, weil sie davon ausgeht, dass unterschiedlichste Wis-
sensformen etwas zur Klarung und Reflexion eines Problems beitragen kon-
nen. Die Bereitschaft zur Kooperation, zur (epistemischen) Solidaritat und
zur »partialen Verbindung« stellen fur Haraway dabei entscheidende Anfor-
derungen an Wissens(-praktiken) dar, auf deren Basis zwischen Wissen und
beispielsweise Verschworungstheorien unterschieden werden kann (insofern
Verschworungstheorien sich selbst isolieren und epistemische Kooperation
verweigern).’3

Derartig kooperativ-epistemische Verstindnisse von Wissensproduktionen
wurden bereits in verschiedenen Spielarten vorgeschlagen und es existie-
ren Projekte, die dies (auch fur die Frage von Klimaschutz oder -anpas-
sung) versuchen umzusetzen. Fur den Kontext der internationalen Beziehun-
gen schlagen beispielsweise Jan Wilkens und Alvine Datchoua-Tirvaudey
eine Co-Produktion von Wissen vor, die verschiedene Formen des Wis-
sens berticksichtigt. Die Autor:innen entwerfen dazu, basierend auf Inter-
views, einen neunstufigen Forschungsprozess, dessen zentralen Merkmale
Selbstreflexivitit, Reziprozitit und die Priorisierung lokaler bzw. indigener
Forschungsbediirfnisse sind.’* Louis Bohta, Dominic Griffiths und Maria
Prozesky betonen Relationalitit als entscheidende Komponente fir eine
Dekolonialisierung der Wissensgenerierung®® und Deborah McGregor stellt
anhand von drei konkreten kooperativen Projekten zur Klimaanpassung in
Ontario, Kanada, fest, dass die Besetzung der Projektleitung mit indigenen
Reprisentant:innen entscheidend ist’°.

Die Suche nach neuen epistemisch-pluralen Praktiken darf dabei allerdings
nicht als ein harmonischer Prozess missverstanden werden, der die kolonia-
len Griben einfach tberspringt. Deutlich wird dies auch am Beispiel der
Intergovernmental Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem
Service (IPBES), die versucht verschiedene Wissensformen (unter anderem

52 Ebd.,S. 84.

53 Haraway 1995, S. 86.

54 Vgl. Wilkens, Datchoua-Tirvaudey, Alvine 2022, S. 139f.
55 Vgl. Bohta, Griffiths und Prozesky 2021.

56 Vgl. McGregor 2009.

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 227

indigenes Wissen) zu Biodiversitit zu synthetisieren und als Basis fir politi-
sche Entscheidungen heranzuziehen. Isabel Diaz-Reviriego, Esther Turnhout
und Silke Beck zeigen, dass das IPBES, indem es indigenes Wissen nicht
nur integriert, sondern Vertreter:innen indigener Volker als gleichberech-
tigte Mitglieder am Prozess der Wissensgenerierung beteiligt, einen entschei-
denden Schritt in Richtung einer kooperativen Wissenschaftspraxis geht.
Gleichzeitig kritisieren sie, dass das vom IPBES verfolgte Ziel eines har-
monischen Konsens dazu fithrt, dass hegemoniale Formen der Bewertung,
Reprisentation und Partizipation unhinterfragt fortgefithrt und dadurch
bestehende Machtstrukturen reproduziert werden.>”

Postkoloniale Theorien pladieren in diesem Zusammenhang deshalb fur
eine Praxis des Verlernens, die zum Beispiel Castro-Varela im Anschluss
an Spivak fur die erziehungswissenschaftliche Migrationsforschung formu-
liert. Bezugnehmend auf postkoloniale Lernprozesse schreibt Castro-Varela:
»Ein Lernen in Harmonie kann in Anbetracht der gewaltvollen sozialen
Grenzziehungen nicht ohne Weiteres gelingen. Vielmehr mussen die Wis-
sensebene und die sozial-politische Ebene gleichsam respektiert werden.«8
Eine experimentelle Praxis der epistemischen Kooperation ist deshalb her-
ausgefordert, die Geschichte des Kolonialismus sowie damit einhergehende
materielle Ungleichheiten und rassifizierende Gewaltstrukturen konfrontativ
in den Prozess zu integrieren. Bevor eine Kooperation moglich wird, mussen
die hegemonial-kolonialen Praktiken und Selbstverstindnisse, die den Raum
jeder Kooperation vorstrukturieren, aufgebrochen und verlernt werden. Spi-
vaks Leitspruch »unlearning one’s privilege as one’s loss«>? kann dabei fir
den vorliegenden Kontext so interpretiert werden, dass die kolonial-privile-
gierte Position eurozentrischer Wissenschaften eine harmonische Koopera-
tion, aufgrund internalisierter Rassismen und kolonialer Strukturen, vorerst
unmoglich macht.

Castro Varela beschreibt ihren Ansatz als Antwort auf Formen epistemi-
scher Gewalt und beruft sich dabei auf Adornos padagogische Vorschlige
in Bildung nach Ausschwitz sowie auf Spivaks postkolonialer Padagogik
in An Aesthetic Education in the Era of Globalization. Beide verfolgen,
laut Castro Varela, dasselbe Ziel: »einen epistemischen Wandel, der frii-
here ZwangsmafSnahmen auflost.«%0 Vor diesem theoretischen Hintergrund
beschreibt Castro-Varela Verlernen als eine Dekolonialisierung des Denkens,
als eine Praxis, gegen die hegemonialen Regeln »der wissenschaftlichen Dis-

57 Vgl. Diaz-Reviriego, Turnhout, Beck 2019.
58 Castro Varela 2016, S. 52-3.

59 Spivak 1996, S. 4.

60 Castro Varela 2014, S. 130.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 Julian Prugger und Michael Reder

ziplin(ierungen)«®! Widerstand zu leisten, um mit einem vorherrschenden
Konsens — in unserem Fall, der Art und Weise wie Wissen verarbeitet wird
— zu brechen. Dabei erfordert eine solche Praxis des widerstandigen Verler-
nens »eine Art bedachte Experimentierfreudigkeit und Raume, die Denkex-
perimente zulassen. Was dann entstehen kann, sind Funken gewaltfreier
Bildung, bei der Dissens als Raum des Politischen wahrgenommen wird und
Konsens dennoch begehrt wird. «62

Im Anschluss an Castro-Varela kann epistemische Kooperation als expe-
rimentelle Aushandlung pluraler Wissensformen verstanden werden. Das
Experiment besteht darin, Konsens als begehrtes erkenntnistheoretisches
Objekt anzuerkennen, welches aber aufgrund der gegebenen Macht- und
Diskursstrukturen (noch) nicht eingelost werden kann. Vorherrschende Pri-
vilegien und eurozentrische Wissensperspektiven miissen verlernt werden,
bevor ein (dekolonialer) Konsens moglich werden kann. Im Unterschied
zu deliberativen oder pragmatistischen Theorien des Politischen betont Cas-
tro-Varela deshalb vor allem Kritik, Widerstand und Konflikt als Elemente
kooperativ-epistemischer Praktiken.®3 Dies bedeutet auch, dass eine solche
Wissenskooperation nicht losgelost von Fragen indigener Selbstbestimmung,
politischer Reprisentation sowie Vertreibung indigener Volker moglich ist.
Das Ziel muss darin bestehen, an solchen konflikthaften, durch Rassifizie-
rung produzierten Erfahrungen und epistemischen Positionen festzuhalten.
Nur so kann sich ein Raum o6ffnen, um mit etablierten Regeln, die Privile-
gien aufrechterhalten, zu brechen.

5. Fazit

Eine (selbst-)kritische Perspektive auf den hegemonialen Prozess der Wis-
sensproduktion ist wichtig, um die eigenen hegemonialen Reproduktionen
postkolonialer Herrschaftsordnungen offenzulegen. Der Blick auf die Ein-
bindung von indigenem Wissen in die etablierten Wissenschaften zeigt, dass
es hier zu Formen epistemischer Gewalt kommt. Indigenes Wissen wird
dabei in ein bestehendes Framework eurozentrischer Wissenschaften funk-
tional eingebunden. Das Verfahren dient somit einerseits der epistemischen
Selbstvergewisserung eurozentrischer Wissensproduktion und setzt eine
koloniale Geschichte fort. Gleichzeitig besteht mit der damit einhergehen-
den Abwertung indigenen Wissens die Gefahr, dass das epistemische Selbst-
vertrauen indigener Volker zerstort und indigenes Wissen schlimmstenfalls

61 Castro Varela 2016, S. 54.
62 Castro Varela 2016, S. 54-5.
63 Castro Varela 2014, 130.

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 229

in seiner Existenz bedroht wird. Dartiber hinaus steht die binire, funktio-
nale Bezugnahme auf indigenes Wissen (wie zum Beispiel im REDD+-Pro-
gramm) in einer direkten Verbindung mit anderen Formen der kolonialen
Gewalt, wie beispielsweise Landnahme und Vertreibung.

Im Sinne einer alternativen selbstkritischen Wissenschaftspraxis eroffnet
die Perspektive auf epistemisch-kooperative Praktiken, die im Anschluss an
Adorno, Spivak und Castro-Varela entwickelt wurden, die Moglichkeit, das
Verhiltnis von Wissen(-schaft) und Politik neu zu denken. Diese Moglich-
keit bedeutet jedoch nicht, dass konkrete Ziele, Ablaufe und methodische
Herangehensweisen im Voraus bestimmt werden konnen. »Die Moglichkeit
einer emanzipatorischen Pidagogik liegt gerade in der Unmoglichkeit der-
selben begriindet.«%* Wissensbasierte Politik zeigt sich hier als ein Prozess,
der zwar auf eine zuverlissige Darstellung als Grundlage von Politik abzielt,
diesen aber offen gestaltet und dabei fiir Konflikte, historische Machtasym-
metrien und Widerstand sensibel bleibt. Gerade weil solche experimentel-
len Riaume koloniale Gewalt und Ungleichheit nicht tilgen konnen, bleibt
epistemische Kooperation (zunichst) unméglich. Vor allem eurozentrisch
geschulte Wissenstrager:innen werden ein Denken und Handeln in kolonia-
len Differenzen zunachst verlernen miissen.®’

Literaturverzeichnis:

Agrawal, Arun 2014. »Indigenous and Scientific Knowledge. Some Critical Comments«, in
Antropologi Indonesia 3, 3, S. 1-9. doi:10.7454/ai.v0i55.3331.

Alcoff, Linda 1991. »The Problem of Speaking for Others«, in Cultural Critique 20, S. 5-32.
do0i:10.2307/1354221.

Ara Begum, Rawshan; Lempert, Robert J.; Ali, Elham; Benjaminsen, Tor A.; Bernauer,
Thomas; Cramer, Wolfgang; Cui, Xuefeng et al. 2023. »Point of Departure and Key
Concepts«, in Intergovernmental Panel on Climate Change, hrsg. v. Climate Change
2022 — Impacts, Adaptation and Vulnerability. Cambridge University Press, S. 121-196.

Arroyo, Adriana Guzmén 2016. »Ein fir den Kampf der Volker niitzlicher Feminismus««, in
amerika21. Nachrichten und Analysen aus Lateinamerika. URL: https://amerika21.de/bl
0g/2016/01/142165/kommunitaerer-feminismus (Zugriff vom 20. April 2024).

Asher, Kiran 2017. »Spivak and Rivera Cusicanqui on the Dilemmas of Representation in
Postcolonial and Decolonial Feminisms«, in Feminist Studies 43, 3, S. 512-24. doi:10.13
53/fem.2017.0041.

Berr, Sandy el 2010. Wer sind hier die Experten? Lokales Wissen und interkulturelle Kom-
munikation in Entwicklungsprojekten mit Indigenen Ecuadors. Saarbriicken: Suedwest-
deutscher Verlag fiir Hochschulschriften.

Beverley, John 1999. Subalternity and representation. Arguments in cultural theory. Dur-
ham: Duke University Press.

64 Castro Varela 2019, S. 51.

65 Ein solches kooperatives Verstandnis wissensbasierter Politik lieSe sich auch auf Kontexte
aufSerhalb von Klimapolitik tibertragen. In den Diskussionen iiber Preparedness im Hinblick
auf kiinftige Pandemien wird zum Beispiel dariiber diskutiert, wie Wissen pluralisiert und
lokale Communities starker in den gesundheitspolitischen Wissensgenerierungsprozess einge-
bunden werden konnen, vgl. Bschir, Lohse 2023.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi:10.7454/ai.v0i55.3331
https://doi:10.2307/1354221
https://amerika21.de/blog/2016/01/142165/kommunitaerer-feminismus
https://amerika21.de/blog/2016/01/142165/kommunitaerer-feminismus
https://doi:10.1353/fem.2017.0041
https://doi:10.1353/fem.2017.0041
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://amerika21.de/blog/2016/01/142165/kommunitaerer-feminismus
https://amerika21.de/blog/2016/01/142165/kommunitaerer-feminismus

230 Julian Prugger und Michael Reder

Bohta, Louis; Griffiths, Dominic; Prozesky, Maria 2021. »Epistemological Decolonization
through a Relational Knowledge-Making Model«, in Africa Today 67, 4, S. 51-72.
Brunner, Claudia 2017. »Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik«, in Sicherbeit und

Frieden (S+ F)/Security and Peace 35, 4, S. 196-201.

Brunner, Claudia 2020. Epistemische Gewalt. Wissen und Herrschaft in der kolonialen
Moderne. Bielefeld: Transcript.

Bschir, Karim; Lohse, Simon 2023. »Taking pluralism seriously. A new perspective on
evidence-based policy«, in Science and Public Policy. doi:10.1093/scipol/scad074.

Castro-Gomez, Santiago 2021. Zero-Point Hubris. Science, Race, and Enlightenment in 18th
Century Latin America. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers.

Castro Varela, Maria do Mar 2014. »Uncanny Entanglements«, in Decolonizing Enlighten-
ment, hrsg. v. Dhawan, Nikita, S. 115-135. Opladen: Verlag Barbara Budrich.

Castro Varela, Maria do Mar 2016. »Von der Notwendigkeit eines epistemischen Wandels.
Postkoloniale Betrachtungen auf Bildungsprozesse«, in Migration. Auflésungen und
Grenzziehungen, hrsg. v. Geier, Thomas; Zaborowski, Katrin U., S. 43-62. Wiesbaden:
Springer.

Castro Varela, Maria do Mar 2019. »Noch einmal: >Was tun?«. Pidagogisches Denken in
wenig friedvollen Zeiten«, in Vierteljahrsschrift fiir wissenschaftliche Pddagogik 95, 1,
S. 44-60. d0i:10.30965/25890581-09501005.

Cusicanqui, Silvia Rivera 2018. Ch'ixinakax utxiwa. Eine Reflexion iiber Praktiken und
Diskurse der Dekolonisierung. Miinster: UNRAST-Verlag.

Dhandapani, Selva 2015. »Neo-liberal Capitalistic Policies in Modern Conservation and the
Ultimate Commodification of Nature«, in Journal of Ecosystem & Ecography S, 2,
Artikel 167. d0i:10.4172/2157-7625.1000167.

Dhawan, Nikita 2024. Die Aufklirung vor Europa retten. Kritische Theorien der Dekoloni-
sierung. Frankfurt a. M./New York: Campus.

Diaz-Reviriego, Isabel; Turnhout, Esther; Beck, Silke 2019. »Participation and Inclusiveness
in the Intergovernmental Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Ser-
vices«, in Nature Sustainability 2, 6, S. 457-464. d0i:10.1038/s41893-019-0290-6.

Dietze, Gabriele 2008: »Intersektionalitit und Hegemonie(selbst)kritik«, in Transkulturali-
tit. Gender- und bildungshistorische Perspektiven, hrsg. v. Gippert, Wolfgang, Gotte,
Petra, und Kleinau, Elke, S. 27-43. Bielefeld: Transcript.

Dietze, Gabriele 2009: »Okzidentalismuskritik. Moglichkeiten und Grenzen einer For-
schungsperspektivierung«, in Kritik des Okzidentalismus. Transdisziplindre Beitrige zu
(Neo-)Orientalismus und Geschlecht, hrsg. v. Dietze, Gabriele, Brunner, Claudia, und
Wenzel, Edith, S. 23-54. Bielefeld: Transcript.

Emerick, Barrett. 2019. »The Violence of Silencing«, in Pacifism, politics, and feminis. Inter-
sections and innovation, hrsg. v. Kling, Jennifer, S. 28-50. Leiden und Boston: Brill.
Espinosa Mifoso, Yuderkys 2022. »Ethnocentrism and coloniality in Latin American femi-
nisms: the complicity and consolidation of hegemonic feminists in transnational spaces«,

in Hypatia 37, 3, S. 498-509.

Fatheuer, Thomas 2015 »REDD - Eine grofle Erniichterung«, in UNREDDY. Kritische
Betrachtung des REDD+-Konzepts und indigene Strategien fur einen umfassenden Wald-
schutz, hrsg. v. Klima-Buindnis der europdischen Stadte mit indigenen Volkern der
Regenwilder e.V., S. 22-24.

Gemeinde Sarayaku, Ecuador 2015. »Kawsak Sacha — der lebende Wald: Vorschlag der
Kichwa-Gemeinde Sarayaku angesichts des Klimawandels«, in UNREDDY. Kritische
Betrachtung des REDD+-Konzepts und indigene Strategien fiir einen umfassenden
Waldschutz, hrsg. v. Klima-Biindnis der europdischen Stidte mit indigenen Volkern der
Regenwalder e.V., S.22-24.

Ghandi, Leela 1998. Postcolonial Theory. A Critical Introduction. New York: Columbia
University Press.

Hall, Stuart 2018 [1992]. »The West and the Rest. Discourse and Power«, in Race and racia-
lization. Essential readings, hrsg. v. Das Gupta, Tania; James, Carl E.; Andersen, Chris;
Galabuzi, Grace-Edward; Maaka, Roger, S. 85-94. Toronto: Canadian Scholars.

Haraway, Donna 1995 [1988]. »Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus
und das Privileg einer partialen Perspektive«, in Die Neuerfindung der Natur. Primaten,

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi:10.1093/scipol/scad074
https://doi:10.30965/25890581–09501005
https://doi:10.4172/2157–7625.1000167
https://doi:10.1038/s41893–019–0290–6
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 231

Cyborgs und Frauen, hrsg. v. Hammer, Carmen; StiefS, Immanuel, S. 73-97. Frankfurt
a. M.: Campus.

Haraway, Donna 2016. Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene. Durham/
London: Duke University Press.

Honnacker, Ana 2023. »Beyond evidence: experimental policy-making in uncertain times«,
in Inquiry, S. 1-19.

Honnacker, Ana, Prugger, Julian, Reder, Michael 2024. Welches Wissen (und welche Wis-
senschaft) braucht die Politik? Herausforderungen wissensbasierter Demokratie. Berlin:
DeGruyter.

Kastner, Jens 2022. Dekolonialistische Theorie aus Lateinamerika. Einfiibrung und Kritik.
Munster: Unrast Verlag.

Kapoor, Ilan 2004. »Hyper-self-reflexive development? Spivak on representing the Third
World >Other«, in Third World Quarterly 25, 4, S. 627-47. doi:10.1080/01436590410
001678898.

Larson, Anne M.; Brockhaus, Maria; Sunderlin, William D.; Duchelle, Amy; Babon, Andrea;
Dokken, Therese; Pham, Thu T. et al. 2013. »Land tenure and REDD+: The good, the
bad and the ugly«, in Global Environmental Change 23, 3, S. 678-89. doi:10.1016/j.glo
envcha.2013.02.014.

Latulippe, Nicole; Klenk Nicole 2020. »Making room and moving over. Knowledge co-pro-
duction, Indigenous knowledge sovereignty and the politics of global environmental
change decision-making«, in Current Opinion in Environmental Sustainability 42, S. 7—
14. d0i:10.1016/j.cosust.2019.10.010.

Maihofer, Andrea 2014. »Nachwort. Hegemoniale Selbstaffirmierung und Veranderung«, in
Diesseits der imperialen Geschlechterordnung. (Post-)koloniale Reflexionen iiber den
Westen, hrsg. v. Hostettler, Karin, Vogele, Sophie, S. 319-332. Bielefeld: Transcript.

McGregor, Deborah 2009. »Linking Traditional Knowledge and Environmental Practice in
Ontario«, in Journal of Canadian studies. Revue d’etudes canadiennes 43, 3, S. 69-100.
doi:10.3138/jcs.43.3.69.

Mignolo, Walter D. 2011. The Darker Side of Western Modernity. Global Futues, Decolo-
nial Options. Durham/London: Duke University Press.

Miiller, Franziska 2020. »Can the subaltern protect forests? REDD+ compliance, depoliti-
cization and Indigenous subjectivities«, in Journal of Political Ecology 27, 1, S.419-
435. doi:10.2458/v27i1.23198.

Neimanis, Astrida 2014. »Natural others? On nature, culture and knowledge«, in The
SAGE handbook of feminist theory, hrsg. v. Evans, Mary; Hemmings, Clare; Henry,
Marsha, S. 26-44. Thousand Oaks: SAGE Publications.

Said, Edward W 1978. Orientalism. New York: Pantheon Books.

Schmitt, Tobias; Miiller, Franziska 2022. »Post- und Dekoloniale Politische Okologie«, in
Handbuch Politische Okologie. Theorien, Konflikte, Begriffe, Methoden, hrsg. v. Gott-
schlich, Daniela; Hackfort, Sarah; Schmitt, Tobias; Winterfeld, Uta von, S. 79-90. Biele-
feld: transcript.

Smith, Linda T. 2021. Decolonizing Methodologies. Research and Indigenous Peoples. Lon-
don und Dunedin: Zed Books und Otago University Press.

Smithies, Cassandra, Anabela Lemos und Nnimmo Bassey 2016. No REDD in Africa.
Québec: Daraja Press.

Sousa Santos, Boaventura de 2015. Postcolonialism, Decoloniality, and Epistemologies of
the South. Oxford: Oxford University Press.

Spivak, Gayatri C. 1996. The Spivak Reader. Selected works of Gayatri Chakravorty Spivak,
hrsg. v. Landry, Donna. New York, London: Routledge.

Spivak, Gayatri C. 2008. Can the subaltern speak? Postkolonialitit und Subalterne Artikula-
tion. Wine/Berlin: Verlag Turia+Kant.

Spivak, Gayatri C. 2014. Kritik der postkolonialen Vernunft. Hin zu einer Geschichte der
verrinnenden Gegenwart. Ubers. von Nadine Bohm-Schnitker. Stuttgart: Kohlhammer.

UN-REDD Programme 2022. Recognizing and empowering indigenous peoples and Local
Communities as critical partners in forest solutions to the climate emergency. https://ww
w.un-redd.org/sites/default/files/2022-03/Final %20IP %20Brief.pdf.

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi:10.1080/01436590410001678898
https://doi:10.1080/01436590410001678898
https://doi:10.1016/j.gloenvcha.2013.02.014
https://doi:10.1016/j.gloenvcha.2013.02.014
https://doi:10.1016/j.cosust.2019.10.010
https://doi:10.3138/jcs.43.3.69
https://doi:10.2458/v27i1.23198
https://www.un-redd.org/sites/default/files/2022-03/Final%20IP%20Brief.pdf
https://www.un-redd.org/sites/default/files/2022-03/Final%20IP%20Brief.pdf
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.un-redd.org/sites/default/files/2022-03/Final%20IP%20Brief.pdf
https://www.un-redd.org/sites/default/files/2022-03/Final%20IP%20Brief.pdf

232 Julian Prugger und Michael Reder

Whyte, Kyle P. 2018. »Indigenous science (fiction) for the Anthropocene. Ancestral dysto-
pias and fantasies of climate change crises«, in Environment and Planning E: Nature
and Space 1,S.1-2,S.224-42. doi:10.1177/2514848618777621.

Wilkens, Jan; Datchoua-Tirvaudey, Alvine R. C. 2022. »Researching climate justice: a deco-
lonial approach to global climate governance«, in International Affairs 98, 1, S. 125-43.
doi:10.1093/ia/iiab209.

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi:10.1177/2514848618777621
https://doi:10.1093/ia/iiab209
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 233

Zusammenfassung: Der Beitrag analysiert am Beispiel globaler Klimapolitik, wie die
Integration von indigenem Wissen in ein eurozentrisches Wissenschaftsverstandnis epis-
temische Gewalt reproduziert. Der Gegensatz von indigenem und wissenschaftlichem
Wissen ist dabei selbst ein Konstrukt zur Sicherung eurozentrischer Herrschaft. Unter
dem Begriff des Verlernens werde Wege zu einer kooperativen Wissensgenerierung aufge-
zeigt.

Stichworte: Klimapolitik; indigenes Wissen; epistemische Gewalt; Postkolonialismus;
Eurozentrismus; Othering

Epistemic Violence in Eurocentric Knowledge Production. Unlearning
Colonial Forms of Knowledge using the Climate Debate as Example.

Summary: This article analyzes how the integration of Indigenous knowledge into a
Eurocentric understanding of science reproduces epistemic violence. It uses global cli-
mate politics as example. The distinction between Indigenous and scientific knowledge
is itself a construct that serves to uphold Eurocentric domination. Using the concept of
unlearning, the article outlines pathways toward a cooperative knowledge generation.

Keywords: Climate politics; indigenous knowledge; epistemic violence; postcolonialism;
eurocentrism; othering

Autoren

Julian Prugger, M.Sc.
Hochschule fiir Philosophie
Kaulbachstr, 31/33

80539 Miinchen
j.prugger@posteo.de

Prof. Dr. Michael Reder
Hochschule fiir Philosophie
Kaulbachstr, 31/33

80539 Miinchen
michael.reder@hfph.de

© Julian Prugger und Michael Reder

Leviathan, 53.Jg., 2/2025

), 16:09:07. Vdele Acce


https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

