
AUFSATZ

Julian Prugger und Michael Reder

Epistemische Gewalt in der eurozentrischen Wissensproduktion

Über das Verlernen kolonialer Wissensformen am Beispiel der Klimadebatte

Der Ausgangspunkt: Wieso neutrales Wissen Gewalt impliziert1

Wissen spielt für das Verstehen und auch die Bearbeitung gegenwärtiger 
Krisen wie der Erderwärmung eine zentrale Rolle. Die Diskussionen über 
eine Verwissenschaftlichung von Politik oder eine evidenzbasierte Politik 
als Scharnier zwischen Wissenschaft(-en) und Politik sind Ausdruck hier­
von.2 Eine wichtige Dimension dieser Debatte ist die Frage danach, welche 
Wissensformen überhaupt als begründet (oder evidenzbasiert) angesehen 
werden und deshalb Grundlage politischer Entscheidungen sein sollten. Es 
bleibt allerdings meist unhinterfragt, dass das letztlich zur Rechtfertigung 
politischer Maßnahmen herangezogene Wissen solches ist, das nach den 
Prozeduren und Standards eurozentrischer Wissensproduktion gewonnen 
wird. Wissen, das nicht diesen Standards entspricht, wird häufig als nicht 
begründet oder rein subjektiv disqualifiziert. Darin zeigen sich Formen 
epistemischer Gewalt, die manche Wissensformen (mitsamt ihrer Wissens­
träger:innen) in ihrer Qualität herabsetzen oder aus der Wissensproduktion 
insgesamt ausschließen. Ein Beispiel hierfür ist die Diskussion über die Rolle 
von indigenem Wissen im Rahmen der globalen Klimapolitik. Zwar kommt 
es zunehmend zu einer Integration von indigenen Völkern und ihrer Wis­
sensbestände in die Klima(folgen)forschung und klimapolitische Maßnah­
men. Doch wird indigenes Wissen nach wie vor als ein Anderes gegenüber 
den etablierten Wissenschaften konstruiert. Darin liegt nicht nur eine post­
koloniale Abwertung indigenen Wissens. Die Konstruktion eines Anderen 
dient vor allem der Selbstvergewisserung einer eurozentrischen Wissenspro­
duktion als die eigentlich ›objektive‹ und ›wissenschaftliche‹.

Im Sinne einer immanenten (Selbst-)Kritik möchten wir im Folgenden 
diese Praxis der Integration von indigenem Wissen in Prozesse der eurozen­
trisch-akademischen Wissensproduktion offengelegen und aufzeigen, inwie­
fern dadurch oftmals (neue und gleichzeitig altbekannte) Formen epistemi­

1.

 
1 Dieser Artikel ist Ergebnis des von der DFG geförderten Projektes Politics in Search of Evidence 

(PoSEvi, Fördernummer: 458303252), das in Zusammenarbeit mit der Universitätsmedizin der 
Universität Magdeburg (Team Christian Apfelbacher) durchgeführt wurde.

2 Vgl. für die Aktualität des Themas beispielsweise Honnacker, Prugger, Reder 2024.

Leviathan, 53. Jg., 2/2025, S. 210 – 233, DOI: 10.5771/0340-0425-2025-2-210

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scher Gewalt reproduziert werden. Wir greifen dafür in philosophischer 
Perspektive die in postkolonialen Theorien stattfindenden Diskussionen um 
Othering und Selbstaffirmierung im Kontext eurozentrischer Wissensgene­
rierung auf.

Wir konkretisieren die eher theoretisch ausgerichteten Überlegungen am 
Fallbespiel des REDD+-Programms (»Reducing Emissions from Deforesta­
tion and Forest Degradation«). Indigenes Wissen wird hier auf eine bloß 
funktionale Weise als Ergänzung aufgenommen, ohne dass die Standards, 
was als Wissen gilt, selbst hinterfragt werden.

Mit Bezug auf María do Mar Castro Varelas Ansatz der postkolonialen 
Pädagogik entwickeln wir abschließend, wie eine alternative, kooperative 
Praxis der Wissensproduktion angesichts transnationaler Krisen aussehen 
kann. Diese zielt nicht auf eine Integration von indigenem Wissen in ein 
eurozentrisches Verständnis von Wissenschaft, sondern priorisiert eine Form 
des Verlernens (post-)kolonialer Differenzsetzungen. Damit liefert die Frage 
nach der epistemischen Gewalt in der Klimadebatte wichtige Impulse für die 
Sozialtheorie insgesamt.

Eine wichtige Einschränkung gilt es allerdings vorneweg zu betonen: Um 
Formen epistemischer Gewalt in der eurozentrischen Wissensproduktion 
aufzuzeigen, reproduzieren auch wir teilweise die eurozentrische Unterschei­
dung von wissenschaftlichem und indigenem Wissen, in dem Bewusstsein, 
dass diese Differenz selbst Produkt kolonialer Herrschaft und Legitima­
tionspolitiken ist. Analog zu feministischen Debatten soll die kritische 
Reproduktion von Binarität ihre Konstruktion, Geschichte und Kontingenz 
offenlegen. Dies sehen wir als Voraussetzung, um über Potenziale der Trans­
formation nachzudenken. Gleichzeitig beansprucht der Beitrag nicht, die 
Differenz überwinden zu können. Denn einerseits ist diese in die durch den 
Kolonialismus geschaffenen materiellen Bedingungen für Wissenschaft und 
Klimapolitik eingeschrieben, und andererseits ist der Beitrag selbst aus einer 
akademisch-eurozentrischen Perspektive formuliert, die auf eben diesen 
Bedingungen fußt. Im Gestus der feministischen Hegemonieselbstkritik geht 
es vielmehr um eine Offenlegung der vorherrschenden Rahmenbedingungen 
der (eigenen) eurozentrischen Forschungspraxis sowie um eine Analyse der 
Prozesse, die die Hegemonie dieser Praxis fortwährend reproduzieren.3

 
3 Für den Ansatz der Hegemonieselbstkritik, vgl. Dietze 2008, S. 33–35 und Brunner 2017, 

S. 200–201.

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 211

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion

Das (eurozentrische) Wissenschaftsideal als Sicherung von Herrschaft

Die Frage danach, was als begründetes Wissen gilt, prägt die eurozen­
trisch-wissenschaftlichen Debatten seit der Neuzeit. Dabei setzten sich bis 
heute die Naturwissenschaften als Leitparadigma für die Wissensproduktion 
immer stärker durch. Damit einher geht eine wachsende Bedeutung von 
naturwissenschaftlich orientierten Erkenntnismethoden für alle Bereiche der 
Wissensproduktion und nicht zuletzt eine massive Ökonomisierung seit dem 
19. Jahrhundert.

Gleichzeitig wurden aber auch grundlegende Einsprüche gegen eine solche 
Engführung des Verständnisses von Wissen formuliert. Beispiele sind Theo­
dor W. Adornos Soziologie und empirische Forschung und Michel Foucaults 
Die Ordnung der Dinge. Beide zeigen auf, wie die Wissensgenerierung 
in modernen Gesellschaften sowohl mit naturwissenschaftlichen Erkennt­
nisidealen und kapitalistischen Effizienzansprüchen (Adorno) als auch der 
Normalisierung eines disziplinierten Selbst (Foucault) zusammenhängt. Eine 
weitere Schnittstelle liegt zudem in der kritischen Rekonstruktion dessen, 
was als vernünftig angesehen wird. Dieser Ausweis des vermeintlich Ver­
nünftigen ist eng verwoben mit politischen Machtstrukturen – darin sind 
sich beide Traditionen einig. Machtstrukturen kanalisieren, strukturieren 
oder reglementieren, was als vernünftig gelten soll und kann. Das Verhält­
nis von Wissen und (politischer) Macht muss deshalb als ein dialektisches 
gedacht werden.

Der vorliegende Beitrag zielt auf ein Verständnis von Wissen und Wissens­
formen ab, das an diese kritischen Einsprüche anschließt. Diesen zufolge 
meint Wissen nicht nur wahre und gerechtfertigte Überzeugungen im Sinne 
von naturwissenschaftlich legitimierten Standardisierungen. Sondern es gilt 
die Pluralität von Wissensformen genauso ernst zu nehmen, wie ihren prak­
tischen Ort. Denn Wissen wird von sozialen und politischen Standpunkten 
aus formuliert und begründet. Diese Standpunkte sind anschließend an 
Donna Haraways Konzept eines situierten Wissens immer zu reflektieren.4 

Mit dem Konzept des situierten Wissens betont sie, dass Wissensformen 
immer kontextuell in Formationen von Gesellschaft, Herrschaft und Wis­
sensproduktion eingebunden sind. Wissen ist also immer plural und histo­

2.

 
4 Haraway als theoretischen Bezugspunkt zu wählen bedeutet, sich in der Tradition feministischer 

Standpunkttheorie zu verorten, in der der Zusammenhang von Wissen, Marginalisierung und 
Hegemonie bereits umfassend analysiert wurde. Wir setzen in diesem Artikel bewusst einen 
Fokus auf Haraway, da sie im Vergleich zu anderen Standpunkttheoretiker:innen besonders den 
Aspekt der epistemischen Kooperation betont, der für unsere Zwecke von zentraler Bedeutung 
ist, vgl. hierzu auch Haraway 2016, S. 4–6.

212 Julian Prugger und Michael Reder

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


risch wie gesellschaftlich verortet; es gibt kein neutrales oder objektives 
Universalwissen jenseits dieser kontextuellen Wissensformen.5

Der Blick in den politischen Alltag angesichts unterschiedlicher Krisenphä­
nomene zeigt jedoch, dass ein solcher epistemischer und situierter Pluralis­
mus von Wissensformen bis heute meist nicht Grundlage politischen Han­
delns ist. Denn als gesichertes Wissen gilt in politischen Debatten gemeinhin 
das Wissen, das den Standardisierungen der naturwissenschaftlichen Wis­
sensbildung entspricht. Deshalb spielen entsprechend dieses Ideals quantita­
tive Methoden neben dem experimentellen Zugang eine überragende Rolle 
in der Wissensproduktion. Beispielhaft lässt sich dies an der Debatte um 
die Bedeutung von Evidenz als Kriterium der Begründung von Wissen auf­
zeigen. Bei der Evidenz geht es um statistisch abgesichertes Wissen, das auf 
der politischen Ebene implementiert werden kann. Evidenzbasierte Politik 
versteht sich deshalb vor allem als eine datenbasierte Politik.6

Ein entscheidender Aspekt dieses Wissenschaftsideals, der innerhalb der 
eurozentrischen Philosophie (auch bei Adorno und Foucault) kaum thema­
tisiert wird, ist sein fortdauerndes koloniales Verhältnis zu ›anderen‹ For­
men des Wissens. Aus postkolonialer Perspektive analysiert Leela Gandhi, 
wie sich eine naturwissenschaftliche Wissensordnung im Zuge kolonialer 
Expansion als universelle Rationalität etablierte und dabei das Wissen kolo­
nialisierter Völker als unterlegen und minderwertig darstellte.7 Vergleich­
bar dazu sprechen dekoloniale Ansätze aus Lateinamerika von einer »Kolo­
nialität des Wissens«:8 Zum einen wird ein eurozentrisches Verständnis 
von Zeitlichkeit und Geschichte zum Maßstab für andere Gesellschaften 
gemacht, zum anderen wird die eurozentrische Wissenschaftsperspektive als 
einziger objektiv-gültiger Standpunkt behauptet und durchgesetzt.9 Linda 
Tuhiwai Smith hat diese Dynamik am Beispiel indigener Wissenssysteme 
kritisiert. Sie veranschaulicht, wie Kolonisator:innen durch Messung, Eintei­
lung und Abspeicherung (als eine Frühform eurozentrischer Wissenschafts­
praxis) in den Kolonien die kolonisierte Bevölkerung sowie ihre Epistemolo­
gien auf Abstand hielten und kontrollierten.10

 
5 Vgl. Haraway 1995.
6 Vgl. Honnacker 2023.
7 Vgl. Ghandi 1998, S. 34–37 und 42–45.
8 Vgl. z.B. Mignolo 2011, S. 18. Im Folgenden bezeichnen wir diese Strömung einfach als dekolo­

niale Theorie. Hiervon abzugrenzen sind die dekolonialen Nationalbewegungen Anfang und 
Mitte des 20. Jahrhunderts.

9 Vgl. Kastner 2022, S. 106.
10 Smith 2021, S. 75.

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 213

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prozesse kolonialen Otherings und kolonialer Selbstaffirmierung

Für eine Wissensproduktion, welche den Pluralismus von Wissen anerken­
nen und koloniale Ausschlüsse nicht fortschreiben will, ist eines zentral: Es 
reicht nicht aus, ›andere‹ Wissensformen wie beispielsweise indigenes Wis­
sen in eurozentrische Wissenschaftssysteme zu integrieren oder epistemisch 
aufzuwerten. Sandy Berr argumentiert aus einer ethnologischen Perspektive, 
dass auch solche, emanzipatorisch gemeinten Ansätze Gefahr laufen, ein 
eurozentrisches Verständnis von Wissen fortzuschreiben. Sie hat Beispiele 
vor Augen, in welchen indigenes Wissen »ökoromantisch« verklärt und 
als vermeintlich bessere Form des Wissens dargestellt wird, oder solche, 
in welchen indigenes Wissen »technizistisch« in eurozentrisch-wissenschaft­
liche Konzepte übersetzt und unter selbige subsumiert wird.11 Zwar wird in 
beiden Fällen versucht, indigenem Wissen einen positiv Wert zuzuschreiben. 
Gleichzeitig wird indigenes Wissen aber immer noch von einem standardi­
sierten wissenschaftlichen Wissen separiert und als etwas ›Anderes‹ behan­
delt. Beide Wissensformen werden als unabhängig voneinander sowie als 
zeitlich und räumlich unveränderliche Systeme konzeptualisiert.12

Statt den Gegensatz zwischen wissenschaftlichem und indigenem Wissen 
derart zu naturalisieren, sollte die Binarität beider Systeme selbst historisch 
situiert und als das Ergebnis einer eurozentrischen Konstruktion verstanden 
werden. Letztere lässt sich als fortwährender Prozess des Othering beschrei­
ben – also der Herstellung eines binären Gegensatzpaars zwischen dem 
›Eigenen‹ und dem ›Fremden‹/›Anderen‹. Im Anschluss an Foucault beschrei­
ben beispielsweise Stuart Hall und Edward Said paradigmatisch, wie das 
Konzept des Westens beziehungsweise des Orients als koloniale Kategorie 
zum Zweck der Selbstversicherung eingeführt wurde, um das ›wir‹ (›der 
Westen‹) in Abgrenzung zu einem ›sie‹ (›der Orient‹) als überlegen zu kon­
struieren.13 Die Funktion von kolonialen Othering-Prozessen besteht somit 
in einer »Selbstaffirmierung« – eine epistemische Selbstvergewisserung des 
eurozentrischen Standpunktes, die immer wieder wiederholt werden muss, 
um die hegemoniale Stellung des Eurozentrismus aufrechtzuerhalten.14 Der 
scheinbar neutrale Standpunkt des eurozentrischen Wissenschaftsideals ist 
auf die Abgrenzung von als ›anders‹ konstruierten Wissenssystemen ange­

 
11 Vgl. Berr 2010, S. 14–19.
12 Vgl. Agrawal 2014, S. 6–8.
13 Vgl. Hall 2018, S. 89–91 und Said 1978, S. 20–27 bzw. zum Zusammenhang von Othering und 

Selbstversicherung bei Said, vgl. Dietze 2009, S. 26–27.
14 Für eine differenzierte Darstellung des Zusammenhangs von Othering, Selbstaffirmierung und 

Hegemonieproduktion im Anschluss an Said und Hall, vgl. Maihofer 2014, S. 320–328. Den 
Begriff »Selbstaffirmierung« entnimmt Andrea Maihofer aus Simone de Beauvoirs Das andere 
Geschlecht, vgl. ebd. S. 320.

214 Julian Prugger und Michael Reder

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wiesen, die als das konstruiert werden, was eurozentrisch-wissenschaftliches 
Wissen gerade nicht sein will: subjektiv, kontextgebunden, mythisch oder 
vorwissenschaftlich.15

Berr verdeutlicht dies für indigenes Wissen am Beispiel der Rolle von 
Wissen in Projekten der so genannten Entwicklungszusammenarbeit.16 

Während eurozentrisch-wissenschaftliches Wissen in diesen Kontexten als 
theoriefähig und universell qualifiziert wird, wird indigenes Wissen als 
nicht-theoriefähig, empirisch und lokal eingeordnet. Es wird als informal, 
oral und eher implizit beschrieben, wohingegen wissenschaftliches Wissen 
formal, schriftlich und explizit sei.17 Diese Bestimmungen führen in den 
Gegensatz von rational/analytisch (wissenschaftlich) und irrational/intuitiv 
(indigen). Beiden Konstrukten werden stereotype Charaktereigenschaften 
zugeschrieben: Eurozentrisch-wissenschaftliches Wissen ist modern und 
innovativ und indigenes Wissen ist traditionell und holistisch.

Dieser Diskurs um die Frage, welches Wissen wissenschaftlich ist, sollte 
im Anschluss an Andrea Maihofer als »multidimensionaler Prozess« begrif­
fen werden, in welchem sich verschiedene Prozesse des Othering und 
der Selbstaffirmierung miteinander verknüpfen.18 Der eurozentrisch-wissen­
schaftliche Standpunkt wird dabei zusätzlich mit Geist, Subjekt und Männ­
lichkeit codiert, während indigenes Wissen mit Natur, Objekt und Weib­
lichkeit in Verbindung gebracht wird. Somit entsteht ein hegemoniales 
Geflecht aus zwei Assoziationsketten mit Wissenschaften, Moderne, Ver­
nunft, Männlichkeit und Subjekt auf der einen Seite, sowie indigenem Wis­
sen, Tradition, Natur, Weiblichkeit und Objekt, die als ›das Andere‹ gegen­
übergestellt werden.19

Berrs Beispiel zeigt auf, dass die Anerkennung eines Pluralismus von Wis­
sen nicht ausreicht, sondern es gleichzeitig eine (Selbst-)Kritik von kolonia­

 
15 Andrea Maihofer weist darauf hin, dass solche Hegemoniebildungsprozesse nicht nur durch die 

Konstruktion eines »äußeren« ›Anderen‹ gekennzeichnet sind, sondern sich auch durch eine 
»innere« Abgrenzung vollziehen, vgl. Maihofer 2014, S. 322–328. Für den vorliegenden Kon­
text würde dies bedeuten, dass das eurozentrische Wissenschaftsideal sich auch dadurch seiner 
selbst vergewissert, indem es zwischen wissenschaftlichem und nicht-wissenschaftlichem Wissen 
innerhalb einer eurozentrischen Wissenstradition unterscheidet. Laut Maihofer stehen Prozesse 
der hegemonialen Selbstaffirmierung nach innen und nach außen dabei in einem dialektischen 
Zusammenhang.

16 Berr selbst verwendet den Begriff der Entwicklungszusammenarbeit zwar, kritisiert jedoch aus 
postkolonialer Perspektive die kolonial-eurozentrische Konnotation des Begriffs Entwicklung 
im Kontext internationaler Politik.

17 Vgl. Berr 2010, S. 11ff.
18 Maihofer 2014, S. 324.
19 Für die koloniale Konstruktion zwischen Geist (das eurozentrisch-wissenschaftliche Subjekt) 

und Natur (die Kolonie und die in ihr beheimateten Völker), vgl. Schmitt, Müller 2022., S. 82. 
Für die koloniale Konstruktion zwischen Männlichkeit (das eurozentrisch-wissenschaftliche 
Subjekt) und Weiblichkeit (z.B. Natur und als ›naturnah‹ konstruierte), vgl. Neimanis 2014.

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 215

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len Konstruktionsprozessen braucht, die zwischen wissenschaftlichem und 
nicht-wissenschaftlichem (zum Beispiel indigenem Wissen) unterscheiden. 
Das ist wichtig, denn der »göttlich[e] Trick« des Eurozentrismus besteht 
genau darin, den kolonial-wissenschaftlichen Blick als neutral und über den 
Dingen ›schwebend‹ darzustellen und von seinem zeitlichen und räumlichen 
Kontext (der Kolonie) zu entkoppeln.20 Bleiben historische Prozesse des 
Othering und der Selbstaffirmierung ausgeblendet, kann der eigene Stand­
punkt als zeitlos und ortsunabhängig konstruiert werden. Santiago Castro-
Gómez markiert diese Praxis der Ausblendung als Nullpunkthybris.21 Der 
Nullpunkt dient der Vergewisserung des eigenen Standpunktes innerhalb 
eines Koordinatensystems aus Zeit und Raum. Aus der eurozentrischen Per­
spektive des Nullpunktes erscheinen als ›anders‹ konstruierte Formen des 
Wissens, wie indigenes Wissen, durch ihre jeweiligen zeitlichen und räumli­
chen Koordinaten bestimmt, während der Nullpunkt selbst zwar noch als 
Vergleichspunkt sichtbar ist, aber gleichzeitig alle anderen epistemischen 
Standpunkte transzendiert.

Merkmale epistemischer Gewalt

Entscheidend für eine postkoloniale Kritik der eurozentrischen Konstruk­
tion von wissenschaftlichem und indigenem Wissen ist, dass die episte­
mische Selbstaffirmierung durch Othering-Prozesse immer auch Gewalt 
produziert. »[E]pistemische Gewalt ist das aus der Distanz orchestrierte, 
weitläufige und heterogene Projekt, das koloniale Subjekt als Anderen 
zu konstituieren.«22 Epistemische Gewalt bezeichnet dabei eine spezifische 
Form der Gewalt, die mit einer Abwertung und (Nicht-)Anerkennung von 
Wissen verknüpft ist.23 Das Konzept greift auf die Verschränkung von Wis­
sen und Macht in der Tradition von Adorno und Foucault zurück. Wissens­
strukturen und Prozeduren sind immer Teil sozialer Machtdynamiken, die 
sie regulieren und ausrichten.

Gleichzeitig reicht das Konzept der epistemischen Gewalt über Foucault 
und Adorno hinaus. Gayatri Chakravorty Spivak verarbeitet beispielsweise 
mit dem Begriff der Gewalt die konkreten (und intersektional geprägten) 
Erfahrungen von Othering im Kontext bis heute fortdauernder kolonialer 
Dynamiken. In ihrem viel rezipierten Aufsatz Can the subaltern speak? 
beschreibt sie dies am Beispiel der kolonialisierten Frau in Indien. Sie zeigt 
auf, wie diese durch eurozentrische (Wissens-)Diskurse auf der einen und 

 
20 Haraway 1995, S. 81.
21 Vgl. Castro-Gómez 2021.
22 Spivak 2008, S. 42.
23 Vgl. Brunner 2020, S. 274–296.

216 Julian Prugger und Michael Reder

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


national-patriarchale Hegemonien auf der anderen Seite für politische Zwe­
cke angeeignet wird. Sowohl britische Kolonialist:innen als auch die patriar­
chale indische Elite beziehen sich auf die indische Frau, in beiden Fällen 
dient dies jedoch nur der Selbstvergewisserung und Legitimation der jeweils 
eigenen Herrschaftsansprüche. Yuderkys Espinosa Miñoso, die aus dekolo­
nialer Perspektive Spivaks Überlegungen aufgreift, bringt in ihrer Definition 
die Folgen der Gewalt für Betroffene auf den Punkt: »Mit epistemischer 
Gewalt meine ich einen Vorgang, der das Andere unsichtbar macht, indem 
ihm die Möglichkeiten zur Selbstrepräsentation entzogen werden.«24 Dies 
kommt einer politischen und sozialen Entmächtigung gleich, die die Mög­
lichkeiten, (selbst-)wirksam zu handeln, strukturell einschränkt oder verhin­
dert. So ist zum Beispiel eine Rolle als antikoloniale Widerstandskämpferin 
für die Frau in Indien innerhalb des kolonial-patriarchalen Diskurses nicht 
vorgesehen.25 Die Gewalt zeigt sich dabei konkret in der Negation weib­
licher Handlungsmacht zum Zwecke der Absicherung des eigenen Herr­
schaftsanspruchs.

Zuletzt kann mit Claudia Brunner der Zusammenhang von eurozentri­
scher Wissensproduktion, Selbstaffirmierung und epistemischer Gewalt ver­
deutlich werden. Zwar betont auch sie die individuelle Betroffenheit von 
Gewalt. Über diese Ebene hinaus weist Brunner aber auch auf die Rolle 
hin, die epistemische Gewalt sowohl für die Zerstörung als auch den Erhalt 
ganzer Wissenssysteme spielt. Indem Institutionen eurozentrischer Wissens­
produktion – Universitäten, Forschungsinstitute, Forschungsförderungen 
und Publikationsstandards – ›andere‹ Wissensformen samt ihrer Wissens­
träger:innen delegitimieren, verschließen sie nicht nur deren epistemische 
Handlungsmöglichkeiten. Sie sichern zugleich ihre eigene Selbstrepräsenta­
tion als Garanten universeller, wissenschaftlicher Objektivität ab.26

Im folgenden Kapitel werden die hier rekonstruierten theoretischen Merk­
male epistemischer Gewalt anhand eines konkreten Fallbeispiels – der 
eurozentrischen Integration von indigenem Wissen in das UN-REDD+-Pro­
gramm – veranschaulicht.

Wissensproduktion in der Klimadebatte am Beispiel des UN-REDD+-
Programms

In der aktuellen Klimapolitik spielen die Wissenschaften eine zentrale Rolle, 
um politische Maßnahmen zu begründen und zu legitimieren. Klimawissen­
schaftliche Forschungen sollen zur Grundlage für eine nachhaltige Klimapo­

3.

 
24 Espinosa Miñoso 2009, S. 505 (Fn 10) (Übersetzung durch Autoren).
25 Spivak 2008, S. 101–107.
26 Vgl. Brunner 2020, S. 284–292.

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 217

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


litik werden. Hinter einer solchen Vorstellung steht meist die Annahme, dass 
die Wissenschaften verallgemeinerbares (und neutrales) Wissen für politi­
sche Entscheidungen bereitstellen können. Bei aller Pluralität der Positionen 
im akademischen Diskurs geht es jedoch auch in diesem Feld der Wissens­
produktion fast ausschließlich um Wissen, das entsprechend der Regeln des 
eurozentrischen Wissenschaftsbetriebs produziert und legitimiert wurde.

Den Klimaforschungen der vergangenen 30 Jahre kommt unbestreitbar 
das wichtige Verdienst zu, auf Klimafolgen, auch für die Menschen im 
globalen Süden, politisch aufmerksam gemacht zu haben. Als indigen mar­
kiertes Wissen spielte dabei allerdings nur eine marginalisierte Rolle, auch 
wenn sich über das letzte Jahrzehnt in dieser Hinsicht durchaus ein Wandel 
abzeichnet. So wird in den IPCC-Berichten immer stärker auf die Bedeutung 
indigener Wissensformen für ein grundlegendes Verständnis des Klimawan­
dels sowie die Formulierung politischer Handlungsoptionen hingewiesen.27 

Diese Integration von indigenem Wissen in die IPCC-Berichte erscheint 
(zumindest aus eurozentrischer Perspektive) zunächst als ein Fortschritt hin 
zu einer klimapolitischen Wissensgenerierung, die epistemische Pluralität 
und Situiertheit in einer transnationalen und transkulturellen Perspektive 
anerkennt. Gleichzeitig wird indigenes Wissen auch in diesem Feld als ein 
›anderes‹ Wissen (re-)konstruiert, wie dieser Auszug aus dem sechsten Sach­
standsbericht des IPCC von 2022 zeigt:

»Indigenes Wissen bezieht sich auf die Kenntnisse, Fähigkeiten und Philoso­
phien, die von Gesellschaften entwickelt wurden, die seit langer Zeit mit ihrer 
natürlichen Umgebung interagieren. […] Diese Formen des Wissens, die als 
indigenes und lokales Wissen oder ILK bezeichnet werden, sind oft sehr kon­
textspezifisch und in lokale Institutionen eingebettet, die biologisches und öko­
systemisches Wissen mit Informationen über die Landschaft liefern.«28

Um das Ziel der Berücksichtigung von indigenem Wissen zu erfüllen, 
wird zunächst gefragt: Was ist indigenes Wissen? Als Antworten werden 
die skizzierten Eigenschaften (»kontextspezifisch«, »eingebettet«, »lokal«) 
angeführt. Durch diese Zuschreibungen wiederholt sich die mit Berr offen­
gelegte eurozentrische Unterscheidung zwischen einem wissenschaftlichen 
und einem indigenen Wissenssystem.

Um das indigene Wissen trotz seiner Konstruktion als einem ›anderen‹ 
Wissen in die klimapolitischen Wissensbestände einzubinden, wird es häufig 
funktionalisiert. Die Integration indigenen Wissens soll das westliche Wissen 
über Klimafolgen noch robuster und politisch damit effektiver machen.

Die Auswirkungen einer solchen Inklusion von indigenem Wissen lassen 
sich konkret am Beispiel des UN-REDD+-Programms nachzeichnen. Die 

 
27 Vgl. z.B. Ara Begum et al. 2023, S. 124.
28 Ebd., S. 148 (Übersetzung durch Autoren).

218 Julian Prugger und Michael Reder

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


folgende Analyse bezieht sich dabei vor allem auf das Dokument Reco­
gnizing and empowering indigenous peoples and Local Communities as 
critical partners in forest solutions to the climate emergency, das 2022 vom 
UN-REDD+-Programm veröffentlicht wurde. Das Programm folgt einem 
klaren und einfachen Gedanken: Durch die Reduzierung von Entwaldung 
in Regenwaldgebieten sowie der Förderung von Aufforstung sollen CO2-
Emissionen reduziert werden. Der zentrale Mechanismus des REDD+-Pro­
gramms besteht in der Kommodifizierung von Wald(-schutz). Für erfolgte 
Waldschutzmaßnahmen werden Zertifikate vergeben, die auf den verschie­
denen Emissionsmärkten verkauft werden können. Dadurch sollen mone­
täre Anreize geschaffen werden, Waldschutzmaßnahmen umzusetzen. Der 
Kerngedanke des REDD+-Programms besteht somit in der Vergütung von 
Waldschutzprojekten, die CO2-Emissionen nachweisbar reduzieren.

Wie das genannte Dokument verdeutlich, betont das REDD+-Programm 
die zentrale Rolle indigener Völker für den Waldschutz. Beispielsweise auf­
grund der Erfahrungen indigener Völker im Umgang mit lokalen Ökosys­
temen, Artenvielfalt, Bodennutzung oder Wasserhaushalt wird indigenes 
Wissen als wertvolle Ressource für dieses Vorhaben angesehen. Zusätzlich 
wird der Erhalt des Regenwalds nicht nur als Klimaschutzmaßnahme inter­
pretiert, sondern auch als Schutz der natürlichen Lebensgrundlage indigener 
Bevölkerungsgruppen.29 Ein zentraler Bestandteil der REDD+-Programme 
sind außerdem Bildungsprogramme (u.a. für indigene Wissensträger:innen), 
die Wissen vermitteln, Bewusstsein schaffen und bestimmte Fähigkeiten leh­
ren und fördern sollen.30

Trotz des Versuchs, indigenes Wissen zu berücksichtigen, wird das 
REDD+-Programm dafür kritisiert, dass es indigenes Wissen nur insofern 
als wertvoll und erhaltenswert betrachtet, als es den Problemlösungszie­
len und Zwecken dient, die eine eurozentrische Klimapolitik als wissen­
schaftlich begründet und politisch erstrebenswert erachtet.31 »Es sind nicht 
die Bedürfnisse der [indigenen] Gemeinschaften, die ein [REDD+-]Projekt 
strukturieren, diese müssen vielmehr in die CO2 -Logik eingepasst wer­
den.«32 Ein aus dieser Perspektive für nützlich und hilfreich befundener Teil 
des Wissens wird monetär entlohnt, der Rest bleibt unbeachtet. Indigenes 
Wissen erscheint dabei, vergleichbar mit aggregierfähigen Datenpunkten, als 
ein neutrales Faktum, das funktional eingebunden werden kann.33

 
29 Vgl. UN-REDD Programme 2022, S. 15.
30 Vgl. Müller 2020.
31 Es besteht bereits eine umfangreiche Literatur zu den ambivalenten Folgen des REDD+-Pro­

gramms, vgl. Müller 2020, S. 420.
32 Fatheuer 2015, S. 7.
33 Vgl. Latulippe und Klenk 2020, S. 7.

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 219

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese funktionale Reduktion indigener Wissenssysteme verkennt jedoch 
deren epistemische Verankerung und entkoppelt Wissen von seinen sozialen 
Entstehungskontexten. Gerade diese Kontexte sind jedoch entscheidend, um 
indigene Perspektiven überhaupt verstehen und ernst nehmen zu können. 
Dass diese im vorliegenden Fall ignoriert werden, zeigt sich exemplarisch 
an dem Naturverständnis, welches REED+ zugrunde liegt. Das REDD+-Pro­
gramm behandelt ›die Natur‹ (den Wald) als passives Objekt, welches, auf­
grund des Nutzens, den es stiftet, für ›die Menschen‹ (als handlungsfähige 
Subjekte) erhalten und geschützt werden soll. Entgegengesetzt dazu deuten 
viele indigene Philosophien und Kosmologien das Verhältnis von Mensch 
und Natur nicht als Kontrast zwischen Subjekt und Objekt, sondern beto­
nen ihre relationale Verbundenheit. Die Kichwa-Gemeinde Sarayaku, die 
in der Provinz Pastaza in Ecuador liegt, schreibt in ihrem Beitrag Kawsak 
Sacha – der lebende Wald:

»Kawsak Sacha [Lebender Wald] ist nicht nur eine ökologische Vision, son­
dern auch ein konkretes transzendentales Territorium. Neben der Funktion 
als Lebensraum für alle seine Bewohner, stellt der ›Lebende Wald‹ die Basis 
aller emotionalen, psychologischen, physiologischen und spirituellen Aspekte 
des Lebens dar. […] Kawsak Sacha ist außerdem ein Ort der Übermittlung 
von Wissen und Verhalten (yachay), denn hier gehen unsere Weisen (yachak) 
Verbindungen mit den höheren Wesen des Regenwaldes ein, um eine Orientie­
rung in Richtung des Guten Lebens zu erfahren. Für uns indigene Völker ist 
die Kontinuität dieser Beziehungen fundamental. Denn von ihnen hängt sowohl 
der Fortbestand des ›Lebenden Waldes‹ ab, der das natürliche Gleichgewicht 
zwischen allen Wesen verkörpert, wie auch unsere eigene Existenz. Der Regen­
wald ist weder eine einfache ästhetische Landschaft, noch stellt er lediglich eine 
Quelle materieller Ressourcen dar. Vielmehr ist er der komplexeste Ausdruck 
des Lebens selbst.«34

Für die Sarayaku-Gemeinde ist der Regenwald vor allem ein lebendiger 
Organismus. Zentrale indigene politische Konzepte wie das Prinzip des 
Guten Lebens (Buen Vivir) sind Ergebnis einer lebendigen Beziehung zwi­
schen Regenwald und indigenen Wissensträger:innen. So wie viele andere 
indigenen Gemeinden auch, fordert die Sarayaku-Gemeinde deshalb den 
Regenwald als Träger von Rechten anzuerkennen.35

An diesem Beispiel wird deutlich, dass Ansätze wie das REED+-Programm 
Gefahr laufen, indigenes Wissen in ein eurozentrisches Wissenschafts- und 
Naturverständnis zu integrieren, ohne auf die epistemischen Grundsätze, 
Kosmologien und politischen Forderungen indigener Völker Rücksicht zu 
nehmen. Indem das REDD+-Programm Waldschutz durch die Objektifizie­

 
34 Vgl. Gemeinde Sarayaku 2015, S. 22.
35 Ebd., S. 23.

220 Julian Prugger und Michael Reder

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung und Monetarisierung von Natur erreichen will, negiert es gerade ein 
indigenes, relationales Verständnis von Mensch, Natur und Gesellschaft.

Es sind aber genau diese indigenen Philosophien und epistemischen 
Kontexte – wie ein relationales Verhältnis zu Land, die für eine epistemi­
sche Handlungsfähigkeit die Voraussetzung bilden. Franziska Müller argu­
mentiert deshalb, dass das REED+-Programm epistemische Gewalt repro­
duziert, insofern es indigenes Wissen nur selektiv berücksichtigt: »[D]ie 
indigene Handlungsfähigkeit [wird] zugunsten liberaler Problemlösungsstra­
tegien zum Schweigen [gebracht].«36 Eine eurozentrisch geprägte Klimawis­
senschaft und -politik versichert sich ihrer eigenen epistemischen Autorität, 
indem sie lediglich jene Aspekte indigener Wissenssysteme integriert, die 
ihr wissenschaftliches Selbstverständnis – als vermeintlich objektiv, rational 
und universal – bestätigen. Indigene Philosophien und Weltzugänge, die die­
sem Verständnis widersprechen oder es gar destabilisieren könnten, werden 
hingegen als unwissenschaftlich, partikular oder irrelevant für die Analyse 
und Bearbeitung des Klimawandels abgewertet. Diese selektive Rezeption 
reproduziert somit nicht nur koloniale Hierarchien des Wissens, sondern 
delegitimiert auch relationale Formen der Welterkenntnis. Für die betroffe­
nen Gemeinschaften kann dies mit einem Vertrauensverlust in ihre eigene 
epistemische Praxis verbunden sein – mit langfristigen Folgen für die Inte­
grität und Widerstandskraft ihrer Wissenssysteme.37

Zuletzt enthalten die monetären Anreizmechanismen auch das Potenzial, 
die materiellen Grundlagen indigenen Wissens zu gefährden. Indem das 
REDD+-Programm die Aufforstung von Wald kommodifiziert, erweckt es 
gleichzeitig auch ökonomische Interessen an (Regen-) Waldgebieten. In 
einigen Ländern des globalen Südens führte dies, entgegen des eigentli­
chen Versprechens des REDD+-Programms, indigenes Land zu schützen, 
zu Landnahme sowie zur Vertreibung von indigenen Völkern von ihren 
Territorien.38 Zusätzlich zu der physischen Gewalt, die damit verbunden 
ist, kommt eine Komponente epistemischer Gewalt hinzu, da, wie aus 
dem Zitat der Sarayaku-Gemeinde deutlich wurde, der Bezug zum Land 
häufig die Grundlage für indigene epistemische Selbstbestimmung bildet. 
Die damit verbundene Gefahr der Auslöschung von indigenen Epistemolo­
gien und indigener Selbstbestimmung steht in einer langen kolonialen Tradi­
tion, die Sousa Santos zufolge als eine Geschichte des Epistemizids verstan­

 
36 Müller 2020, S. 432 (Übersetzung durch Autoren).
37 Vgl. Emerick 2019. Ein vergleichbares Beispiel ist Ausschluss indigener Weltzugänge in der 

Anthropozän-Debatte: Während eurozentrische Perspektiven vor allem dystopische Zukunfts­
prognosen als Folge der Klimakrise zeichnen, betonen indigene Stimmen, dass die Dystopie 
durch den Kolonialismus bereits eingetreten sei, vgl. Whyte 2018.

38 Vgl. Larson et al. 2013; Smithies, Lemos und Bassey 2016.

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 221

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den werden kann.39 Aufgrund dieser Geschichte verortet Dhandapani das 
REDD+-Programm innerhalb eines neoliberal-kolonialen Klimaschutzpara­
digmas: »REDD+ [hilft] den Ländern des globalen Nordens, die Kontrolle 
über die Wälder in den Entwicklungsländern zu übernehmen und sie als 
Kohlenstoffsenken zu nutzen. Das wirft die Frage auf, ob sich die Welt wie­
der in kolonialen Händen befindet.«40 Die Frage nach indigenem Wissen 
kann deshalb nicht getrennt von der Forderung indigener Völker nach einer 
Rückgabe von Land behandelt werden.

Die Analyse zeigt, dass emanzipatorisch gemeinte Projekte wie das 
REDD+-Programm Gefahr laufen, epistemische und andere Formen der 
Gewalt zu reproduzieren, wenn indigenes Wissen aus einer kolonialen Logik 
heraus integriert wird. Indigenes Wissen, so lässt sich daraus schließen, 
kann nicht unabhängig von den (post-)kolonialen Machtstrukturen themati­
siert werden, welche eine eurozentrische Selbstvergewisserung hinsichtlich 
ihrer epistemischen Überlegenheit kontinuierlich reproduzieren.

Neue Wege der Wissensproduktion

Die (Un-)Möglichkeit der Repräsentation

Die vorangegangenen Überlegungen haben Strukturen und Praktiken episte­
mischer Gewalt in der Wissensproduktion am Beispiel der eurozentrischen 
Konstruktion von wissenschaftlichem und indigenem Wissen aufgezeigt. 
Welche Möglichkeiten eröffnen sich nun, trotz fortdauernder (post-)kolo­
nialer Machtstrukturen, das Verhältnis zwischen verschiedenen Wissensfor­
men zu transformieren, ohne Gewalt zu reproduzieren? Anders gefragt, 
(wie) lässt sich überhaupt über indigenes Wissen sprechen, ohne epistemi­
sche Gewalt zu reproduzieren?

Die Frage nach der Repräsentation indigener Positionen ist ein zentrales 
Thema post- und dekolonialer Autor:innen. Im Fokus stehen dabei subal­
terne Formen des Widerstands sowie kolonial unterdrücktes Wissen.41 Aus 
postkolonialer Perspektive stellt für Spivak die Frage der Repräsentation 
von indigenem Wissen letztlich eine Aporie dar: Einerseits ist sie eine politi­
sche Notwendigkeit, andererseits ist sie bereits im Ansatz zum Scheitern ver­
urteilt, da alle etablierten Diskurse kolonial strukturiert sind. Zwar könnten 
Subalterne versuchen zu sprechen, so Spivak, dies hätte jedoch innerhalb 
des kolonialen Diskurses keine Bedeutung und würde nicht verstanden wer­

4.

 
39 Vgl. Santos 2015.
40 Dhandapani 2015, S. 4 (Übersetzung durch Autoren).
41 Vgl. Asher 2017, S. 513.

222 Julian Prugger und Michael Reder

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den.42 Voraussetzung wäre eine Übersetzung indigener Wissensformen in 
einen kolonialen Diskurs (zum Beispiel durch Übersetzung in die englische 
Sprache). Doch eine solche Praxis wäre, in der Lesart von Spivak, gleichzu­
setzen mit einer gewaltförmigen Verfremdung von indigenem Wissen für 
einen kolonialen Diskurs. Zwar stelle die Bezugnahme auf »einheimische 
Informanten« einen wichtigen Perspektivwechsel dar, der den Fokus auf 
die Erfahrungen der von kolonialer Diskriminierung Betroffenen richte. 
Doch, so kritisiert sie, würden jene Informanten als authentische Reprä­
sentant:innen von indigenen Lebenswelten und Wissensformen gelesen.43 

Dadurch reproduzierten sich wiederum koloniale Macht- und Gewaltstruk­
turen, da die indigene Position essentialisiert wird und nur innerhalb eines 
bereits kolonial vermachteten Diskurses Aufmerksamkeit findet.44

Vergleichbar argumentiert Nikita Dhawan, dass das Ziel nicht primär 
darin bestehen dürfe, »Wissen über außereuropäische Epistemologien anzu­
häufen oder den ›Anderen‹ zu Wort kommen zu lassen, sondern vielmehr 
darin, der ungleichen Verteilung der intellektuellen Arbeit weltweit entge­
genzuwirken.«45 Auch sie kritisiert damit eine unkritische Repräsentation 
und Integration indigener Positionen in Diskursen, ohne die zugrundelie­
gende ökonomisch-materiellen Bedingungen der Wissensproduktion offen­
zulegen. Dhawan richtet ihre Kritik gegen Autor:innen der Dekolonialität 
(zum Beispiel Mignolo und Ramón Grosfoguel), die hinsichtlich der Rolle 
von indigenen Epistemologien für ein Projekt der Dekolonialisierung zu 
einer »sentimalen Idealisierung« tendierten. Damit romantisierten sie die 
realen Bedingungen indigener Handlungsmöglichkeiten sowie indigenen 
Widerstands und ignorierten darüber hinaus die Widersprüche, die auch 
innerhalb indigener Gemeinschaften vorherrschten, wie beispielsweise patri­
archale Strukturen.46

Während die bisherigen Argumentationsstränge von postkolonialen 
Autor:innen sowie Vertreter:innen der Dekolonialität hinsichtlich der Rolle 
des Eurozentrismus bei der Wissensgenerierung sowie der Bedeutung epis­
temischer Gewalt parallel verliefen, scheinen sich beide Strömungen, jeden­
falls Dhawan zufolge, in ihren Perspektiven auf indigenes Wissen zu wider­
sprechen. Allerdings läuft Dhawan mit ihrer Analyse Gefahr, Theorien 
der Dekolonialität auf ihre männlichen Vertreter in den U.S.A., wie die 
oben genannten Mignolo und Grosfoguel, zu reduzieren. Gerade feminis­
tische Stimmen aus Lateinamerika zeigen, dass der Rückbezug auf indige­
 
42 Vgl. Beverley 1999, S. 29.
43 Vgl. Spivak 2014, S. 77–83.
44 Vgl. Kapoor 2004.
45 Dhawan 2024, S. 172.
46 Vgl. Dhawan 2024, S. 158–165 und S. 218.

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 223

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nes Wissen keineswegs eine unkritische Romantisierung implizieren muss. 
Beispielsweise versteht sich der »feminismo comunitario« als eine soziale 
Bewegung, die unter dem Stichwort der »Erkenntnisautonomie« indigenes 
Wissen, Queerfeminismus und Intersektionalität miteinander in Verbindung 
bringt.47 Gleichzeitig grenzt sich dieser feministische Kommunitarismus 
sowohl von postkolonialen als auch dekolonialen Diskursen ab: »Der kom­
munitäre Feminismus ist keine Theorie, er ist politische Aktion.«48 Dass 
Praktiken Priorität gegenüber der Theorie haben, argumentiert auch die 
feministisch-dekoloniale Autorin und Aktivistin Silvia Rivera Cusicanqui. 
Sie kritisiert postkoloniale und dekoloniale Autor:innen dafür, Fragen wie 
die nach der Rolle von indigenem Wissen vor allem abstrakt zu behandeln, 
anstatt sich an der Herausbildung transformativer Praktiken zu beteiligen.49

Für das Anliegen dieses Artikels lässt sich schlussfolgern, dass Ansätze, 
die ein eurozentrisches Verständnis von Wissen und damit die binäre Kon­
struktion von wissenschaftlichem und indigenem Wissen überwinden wol­
len, indigenes Wissen nicht unkritisch repräsentieren und romantisieren soll­
ten. Gleichzeitig läuft eine postkoloniale Haltung der Repräsentationskritik 
Gefahr, den praktischen Umstand zu ignorieren, dass indigene Autor:innen, 
Gruppen und Bewegungen tagtäglich sprechen und Widerstand leisten.50 

Dabei agieren sie längst als epistemische Akteur:innen, die sich untereinan­
der vernetzen und indigenes Wissen mit (queer-) feministischen und antiras­
sistischen Diskursen verbinden.

Linda Martín Alcoff vertritt in dieser Debatte eine vielversprechende Zwi­
schenposition. Sie kritisiert, im Anschluss an Spivak, zwar auch die Reprä­
sentation indigener Stimmen und warnt davor, dass indigene Völker ohne 
Weiteres für sich selbst sprechen können. Statt über indigenes Wissen zu 
sprechen oder indigene Völker sich selbst zu überlassen, argumentiert Alcoff 
jedoch für ein »speaking to«: »Wir sollten uns bemühen, wo immer es mög­
lich ist, die Voraussetzungen für einen Dialog und die Praxis zu schaffen, 
mit und zu anderen zu sprechen, anstatt für andere zu sprechen.« Das Ziel 
einer akademisierten Wissenschaft sollte deshalb darin liegen, (der Kritik 
des feministischen Kommunitarismus folgend) Praktiken auszubilden, die 
im Sinne Alcoffs eine Form des Sprechens zu und mit indigenen Völkern 
und sozialen Bewegungen ermöglichen, ohne dabei jedoch ein eurozentri­
sches Verständnis von Wissen zu reproduzieren. Abschließend soll deshalb 
der Versuch unternommen werden, in Auseinandersetzung mit bereits beste­

 
47 Vgl. Arroyo 2016.
48 Ebd.
49 Cusicanqui 2018.
50 Wie beispielsweise auch die oben zitierte Sarayaku-Gemeinde.

224 Julian Prugger und Michael Reder

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


henden Ansätzen der Wissenskooperation Grundelemente einer kooperativ-
epistemischen Praxis zu rekonstruieren.

Kooperativ-epistemische Praktiken solidarischer Wissensproduktion

Die vorangegangenen Überlegungen haben gezeigt, dass die Unterscheidung 
von wissenschaftlichem und indigenem Wissen – auch wenn sie gut gemeint 
ist – Gefahr läuft, koloniale Muster epistemischer Gewalt zu reproduzieren. 
Philosophische Selbstkritik der hegemonialen Praktiken der Wissensproduk­
tion kann demgegenüber helfen, die Situiertheit der konstruierten Differenz 
einerseits und den eurozentrischen »Blick von nirgendwo« andererseits 
offenzulegen. Damit wird ein selbstkritisches Moment zum konstitutiven 
Teil des Wissensprozesses. Dies bedeutet jedoch nicht, dass die Wissenschaf­
ten, die sich mit einer Reflexion der verschiedenen Wissensformen und eben 
dieser kritischen Situierung beschäftigen, sich aus dem Feld des Politischen 
herausziehen sollten. Selbstkritisch auf die Wissensproduktion des eigenen 
Kontextes zu reflektieren ist nicht gleichbedeutend damit, diese nicht mehr 
in der Öffentlichkeit als eine politische Stimme hörbar zu machen. Es ist 
offensichtlich, dass zur Beschreibung, Analyse und Diskussion aktueller Kri­
sen wie des Klimawandels verschiedenste Wissensformen von essenzieller 
Bedeutung sind. Dies bedeutet auch, dass viele eurozentrische Wissensfor­
men, die Klimafolgen anhand quantifizierbarer Methoden erklären, für die 
Klimapolitik eine enorm wichtige Bedeutung haben, auch um die gegenüber 
dem Klimawandel besonders vulnerablen Gruppen besser schützen zu kön­
nen.

Wie aber kann ein selbstkritisch-wissenschaftlicher Ansatz für Klimapoli­
tik gedacht werden, der sich der Signaturen epistemischer Gewalt bewusst 
ist, nicht in neue Formen des Otherings und der Selbstaffirmierung ver­
fällt und Räume eröffnet, in welchen mit Träger:innen indigenen Wissens 
kooperiert werden kann? Die abschließende These des Beitrages ist: Diese 
Frage kann nicht beantwortet werden, indem ein neues (integratives) Ideal 
der Wissenschaft begründet wird. Diese Idealisierung stände wiederum in 
der Gefahr, binäre Unterscheidungen und damit auch neue Ausschlüsse zu 
produzieren. Mit Haraway gesprochen würde damit nur wieder neu die Plu­
ralität und Situiertheit von Wissensformen missachtet. Im Sinne eines deko­
lonialen Feminismus geht es unserer Meinung nach vielmehr um die Etablie­
rung und Einübung neuer kooperativ-epistemischer Wissenspraktiken.

Um eine »zuverlässige Darstellung der Dinge«51 zu gewährleisten, braucht 
es eine Vernetzung und Übersetzung zwischen verschiedenen Wissensfor­
men sowie die Anerkennung und kritische Selbstreflexion von situierten 

 
51 Haraway 1995, S. 79.

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 225

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenspositionen. Dabei darf jedoch nicht die hegemoniale Position eines 
eurozentrischen Wissenschaftsverständnisses aus dem Blick geraten, sondern 
muss beständig offengelegt und kritisiert werden. Wissenschaftliche Praxis 
muss vor diesem Hintergrund weniger als rationalistisch-methodisches Vor­
anschreiten, sondern vielmehr als eine »Politik der Solidarität« umgedeutet 
werden, die »Diskussionszusammenhänge« herstellt.52 Politik der Solidari­
tät meint die Etablierung einer Wissenspraxis, die weniger abgrenzend, als 
vernetzend, weniger hierarchisierend, als prozessual vorgeht. Solidarisch ist 
diese Wissenspraxis, weil sie davon ausgeht, dass unterschiedlichste Wis­
sensformen etwas zur Klärung und Reflexion eines Problems beitragen kön­
nen. Die Bereitschaft zur Kooperation, zur (epistemischen) Solidarität und 
zur »partialen Verbindung« stellen für Haraway dabei entscheidende Anfor­
derungen an Wissens(-praktiken) dar, auf deren Basis zwischen Wissen und 
beispielsweise Verschwörungstheorien unterschieden werden kann (insofern 
Verschwörungstheorien sich selbst isolieren und epistemische Kooperation 
verweigern).53

Derartig kooperativ-epistemische Verständnisse von Wissensproduktionen 
wurden bereits in verschiedenen Spielarten vorgeschlagen und es existie­
ren Projekte, die dies (auch für die Frage von Klimaschutz oder -anpas­
sung) versuchen umzusetzen. Für den Kontext der internationalen Beziehun­
gen schlagen beispielsweise Jan Wilkens und Alvine Datchoua-Tirvaudey 
eine Co-Produktion von Wissen vor, die verschiedene Formen des Wis­
sens berücksichtigt. Die Autor:innen entwerfen dazu, basierend auf Inter­
views, einen neunstufigen Forschungsprozess, dessen zentralen Merkmale 
Selbstreflexivität, Reziprozität und die Priorisierung lokaler bzw. indigener 
Forschungsbedürfnisse sind.54 Louis Bohta, Dominic Griffiths und Maria 
Prozesky betonen Relationalität als entscheidende Komponente für eine 
Dekolonialisierung der Wissensgenerierung55 und Deborah McGregor stellt 
anhand von drei konkreten kooperativen Projekten zur Klimaanpassung in 
Ontario, Kanada, fest, dass die Besetzung der Projektleitung mit indigenen 
Repräsentant:innen entscheidend ist56.

Die Suche nach neuen epistemisch-pluralen Praktiken darf dabei allerdings 
nicht als ein harmonischer Prozess missverstanden werden, der die kolonia­
len Gräben einfach überspringt. Deutlich wird dies auch am Beispiel der 
Intergovernmental Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem 
Service (IPBES), die versucht verschiedene Wissensformen (unter anderem 
 
52 Ebd., S. 84.
53 Haraway 1995, S. 86.
54 Vgl. Wilkens, Datchoua-Tirvaudey, Alvine 2022, S. 139f.
55 Vgl. Bohta, Griffiths und Prozesky 2021.
56 Vgl. McGregor 2009.

226 Julian Prugger und Michael Reder

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


indigenes Wissen) zu Biodiversität zu synthetisieren und als Basis für politi­
sche Entscheidungen heranzuziehen. Isabel Díaz-Reviriego, Esther Turnhout 
und Silke Beck zeigen, dass das IPBES, indem es indigenes Wissen nicht 
nur integriert, sondern Vertreter:innen indigener Völker als gleichberech­
tigte Mitglieder am Prozess der Wissensgenerierung beteiligt, einen entschei­
denden Schritt in Richtung einer kooperativen Wissenschaftspraxis geht. 
Gleichzeitig kritisieren sie, dass das vom IPBES verfolgte Ziel eines har­
monischen Konsens dazu führt, dass hegemoniale Formen der Bewertung, 
Repräsentation und Partizipation unhinterfragt fortgeführt und dadurch 
bestehende Machtstrukturen reproduziert werden.57

Postkoloniale Theorien plädieren in diesem Zusammenhang deshalb für 
eine Praxis des Verlernens, die zum Beispiel Castro-Varela im Anschluss 
an Spivak für die erziehungswissenschaftliche Migrationsforschung formu­
liert. Bezugnehmend auf postkoloniale Lernprozesse schreibt Castro-Varela: 
»Ein Lernen in Harmonie kann in Anbetracht der gewaltvollen sozialen 
Grenzziehungen nicht ohne Weiteres gelingen. Vielmehr müssen die Wis­
sensebene und die sozial-politische Ebene gleichsam respektiert werden.«58 

Eine experimentelle Praxis der epistemischen Kooperation ist deshalb her­
ausgefordert, die Geschichte des Kolonialismus sowie damit einhergehende 
materielle Ungleichheiten und rassifizierende Gewaltstrukturen konfrontativ 
in den Prozess zu integrieren. Bevor eine Kooperation möglich wird, müssen 
die hegemonial-kolonialen Praktiken und Selbstverständnisse, die den Raum 
jeder Kooperation vorstrukturieren, aufgebrochen und verlernt werden. Spi­
vaks Leitspruch »unlearning one’s privilege as one’s loss«59 kann dabei für 
den vorliegenden Kontext so interpretiert werden, dass die kolonial-privile­
gierte Position eurozentrischer Wissenschaften eine harmonische Koopera­
tion, aufgrund internalisierter Rassismen und kolonialer Strukturen, vorerst 
unmöglich macht.

Castro Varela beschreibt ihren Ansatz als Antwort auf Formen epistemi­
scher Gewalt und beruft sich dabei auf Adornos pädagogische Vorschläge 
in Bildung nach Ausschwitz sowie auf Spivaks postkolonialer Pädagogik 
in An Aesthetic Education in the Era of Globalization. Beide verfolgen, 
laut Castro Varela, dasselbe Ziel: »einen epistemischen Wandel, der frü­
here Zwangsmaßnahmen auflöst.«60 Vor diesem theoretischen Hintergrund 
beschreibt Castro-Varela Verlernen als eine Dekolonialisierung des Denkens, 
als eine Praxis, gegen die hegemonialen Regeln »der wissenschaftlichen Dis­

 
57 Vgl. Díaz-Reviriego, Turnhout, Beck 2019.
58 Castro Varela 2016, S. 52–3.
59 Spivak 1996, S. 4.
60 Castro Varela 2014, S. 130.

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 227

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ziplin(ierungen)«61 Widerstand zu leisten, um mit einem vorherrschenden 
Konsens – in unserem Fall, der Art und Weise wie Wissen verarbeitet wird 
– zu brechen. Dabei erfordert eine solche Praxis des widerständigen Verler­
nens »eine Art bedachte Experimentierfreudigkeit und Räume, die Denkex­
perimente zulassen. Was dann entstehen kann, sind Funken gewaltfreier 
Bildung, bei der Dissens als Raum des Politischen wahrgenommen wird und 
Konsens dennoch begehrt wird.«62

Im Anschluss an Castro-Varela kann epistemische Kooperation als expe­
rimentelle Aushandlung pluraler Wissensformen verstanden werden. Das 
Experiment besteht darin, Konsens als begehrtes erkenntnistheoretisches 
Objekt anzuerkennen, welches aber aufgrund der gegebenen Macht- und 
Diskursstrukturen (noch) nicht eingelöst werden kann. Vorherrschende Pri­
vilegien und eurozentrische Wissensperspektiven müssen verlernt werden, 
bevor ein (dekolonialer) Konsens möglich werden kann. Im Unterschied 
zu deliberativen oder pragmatistischen Theorien des Politischen betont Cas­
tro-Varela deshalb vor allem Kritik, Widerstand und Konflikt als Elemente 
kooperativ-epistemischer Praktiken.63 Dies bedeutet auch, dass eine solche 
Wissenskooperation nicht losgelöst von Fragen indigener Selbstbestimmung, 
politischer Repräsentation sowie Vertreibung indigener Völker möglich ist. 
Das Ziel muss darin bestehen, an solchen konflikthaften, durch Rassifizie­
rung produzierten Erfahrungen und epistemischen Positionen festzuhalten. 
Nur so kann sich ein Raum öffnen, um mit etablierten Regeln, die Privile­
gien aufrechterhalten, zu brechen.

Fazit

Eine (selbst-)kritische Perspektive auf den hegemonialen Prozess der Wis­
sensproduktion ist wichtig, um die eigenen hegemonialen Reproduktionen 
postkolonialer Herrschaftsordnungen offenzulegen. Der Blick auf die Ein­
bindung von indigenem Wissen in die etablierten Wissenschaften zeigt, dass 
es hier zu Formen epistemischer Gewalt kommt. Indigenes Wissen wird 
dabei in ein bestehendes Framework eurozentrischer Wissenschaften funk­
tional eingebunden. Das Verfahren dient somit einerseits der epistemischen 
Selbstvergewisserung eurozentrischer Wissensproduktion und setzt eine 
koloniale Geschichte fort. Gleichzeitig besteht mit der damit einhergehen­
den Abwertung indigenen Wissens die Gefahr, dass das epistemische Selbst­
vertrauen indigener Völker zerstört und indigenes Wissen schlimmstenfalls 

5.

 
61 Castro Varela 2016, S. 54.
62 Castro Varela 2016, S. 54–5.
63 Castro Varela 2014, 130.

228 Julian Prugger und Michael Reder

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in seiner Existenz bedroht wird. Darüber hinaus steht die binäre, funktio­
nale Bezugnahme auf indigenes Wissen (wie zum Beispiel im REDD+-Pro­
gramm) in einer direkten Verbindung mit anderen Formen der kolonialen 
Gewalt, wie beispielsweise Landnahme und Vertreibung.

Im Sinne einer alternativen selbstkritischen Wissenschaftspraxis eröffnet 
die Perspektive auf epistemisch-kooperative Praktiken, die im Anschluss an 
Adorno, Spivak und Castro-Varela entwickelt wurden, die Möglichkeit, das 
Verhältnis von Wissen(-schaft) und Politik neu zu denken. Diese Möglich­
keit bedeutet jedoch nicht, dass konkrete Ziele, Abläufe und methodische 
Herangehensweisen im Voraus bestimmt werden können. »Die Möglichkeit 
einer emanzipatorischen Pädagogik liegt gerade in der Unmöglichkeit der­
selben begründet.«64 Wissensbasierte Politik zeigt sich hier als ein Prozess, 
der zwar auf eine zuverlässige Darstellung als Grundlage von Politik abzielt, 
diesen aber offen gestaltet und dabei für Konflikte, historische Machtasym­
metrien und Widerstand sensibel bleibt. Gerade weil solche experimentel­
len Räume koloniale Gewalt und Ungleichheit nicht tilgen können, bleibt 
epistemische Kooperation (zunächst) unmöglich. Vor allem eurozentrisch 
geschulte Wissensträger:innen werden ein Denken und Handeln in kolonia­
len Differenzen zunächst verlernen müssen.65

Literaturverzeichnis:

Agrawal, Arun 2014. »Indigenous and Scientific Knowledge. Some Critical Comments«, in 
Antropologi Indonesia 3, 3, S. 1–9. doi:10.7454/ai.v0i55.3331.

Alcoff, Linda 1991. »The Problem of Speaking for Others«, in Cultural Critique 20, S. 5–32. 
doi:10.2307/1354221.

Ara Begum, Rawshan; Lempert, Robert J.; Ali, Elham; Benjaminsen, Tor A.; Bernauer, 
Thomas; Cramer, Wolfgang; Cui, Xuefeng et al. 2023. »Point of Departure and Key 
Concepts«, in Intergovernmental Panel on Climate Change, hrsg. v. Climate Change 
2022 – Impacts, Adaptation and Vulnerability. Cambridge University Press, S. 121–196.

Arroyo, Adriana Guzmán 2016. »›Ein für den Kampf der Völker nützlicher Feminismus‹«, in 
amerika21. Nachrichten und Analysen aus Lateinamerika. URL: https://amerika21.de/bl
og/2016/01/142165/kommunitaerer-feminismus (Zugriff vom 20. April 2024).

Asher, Kiran 2017. »Spivak and Rivera Cusicanqui on the Dilemmas of Representation in 
Postcolonial and Decolonial Feminisms«, in Feminist Studies 43, 3, S. 512–24. doi:10.13
53/fem.2017.0041.

Berr, Sandy el 2010. Wer sind hier die Experten? Lokales Wissen und interkulturelle Kom­
munikation in Entwicklungsprojekten mit Indigenen Ecuadors. Saarbrücken: Suedwest­
deutscher Verlag für Hochschulschriften.

Beverley, John 1999. Subalternity and representation. Arguments in cultural theory. Dur­
ham: Duke University Press.

 
64 Castro Varela 2019, S. 51.
65 Ein solches kooperatives Verständnis wissensbasierter Politik ließe sich auch auf Kontexte 

außerhalb von Klimapolitik übertragen. In den Diskussionen über Preparedness im Hinblick 
auf künftige Pandemien wird zum Beispiel darüber diskutiert, wie Wissen pluralisiert und 
lokale Communities stärker in den gesundheitspolitischen Wissensgenerierungsprozess einge­
bunden werden können, vgl. Bschir, Lohse 2023.

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 229

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi:10.7454/ai.v0i55.3331
https://doi:10.2307/1354221
https://amerika21.de/blog/2016/01/142165/kommunitaerer-feminismus
https://amerika21.de/blog/2016/01/142165/kommunitaerer-feminismus
https://doi:10.1353/fem.2017.0041
https://doi:10.1353/fem.2017.0041
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://amerika21.de/blog/2016/01/142165/kommunitaerer-feminismus
https://amerika21.de/blog/2016/01/142165/kommunitaerer-feminismus


Bohta, Louis; Griffiths, Dominic; Prozesky, Maria 2021. »Epistemological Decolonization 
through a Relational Knowledge-Making Model«, in Africa Today 67, 4, S. 51–72.

Brunner, Claudia 2017. »Von Selbstreflexion zu Hegemonieselbstkritik«, in Sicherheit und 
Frieden (S+ F)/Security and Peace 35, 4, S. 196–201.

Brunner, Claudia 2020. Epistemische Gewalt. Wissen und Herrschaft in der kolonialen 
Moderne. Bielefeld: Transcript.

Bschir, Karim; Lohse, Simon 2023. »Taking pluralism seriously. A new perspective on 
evidence-based policy«, in Science and Public Policy. doi:10.1093/scipol/scad074.

Castro-Gómez, Santiago 2021. Zero-Point Hubris. Science, Race, and Enlightenment in 18th 
Century Latin America. Lanham: Rowman & Littlefield Publishers.

Castro Varela, María do Mar 2014. »Uncanny Entanglements«, in Decolonizing Enlighten­
ment, hrsg. v. Dhawan, Nikita, S. 115–135. Opladen: Verlag Barbara Budrich.

Castro Varela, María do Mar 2016. »Von der Notwendigkeit eines epistemischen Wandels. 
Postkoloniale Betrachtungen auf Bildungsprozesse«, in Migration. Auflösungen und 
Grenzziehungen, hrsg. v. Geier, Thomas; Zaborowski, Katrin U., S. 43–62. Wiesbaden: 
Springer.

Castro Varela, María do Mar 2019. »Noch einmal: ›Was tun?‹. Pädagogisches Denken in 
wenig friedvollen Zeiten«, in Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Pädagogik 95, 1, 
S. 44–60. doi:10.30965/25890581–09501005.

Cusicanqui, Silvia Rivera 2018. Ch'ixinakax utxiwa. Eine Reflexion über Praktiken und 
Diskurse der Dekolonisierung. Münster: UNRAST-Verlag.

Dhandapani, Selva 2015. »Neo-liberal Capitalistic Policies in Modern Conservation and the 
Ultimate Commodification of Nature«, in Journal of Ecosystem & Ecography 5, 2, 
Artikel 167. doi:10.4172/2157–7625.1000167.

Dhawan, Nikita 2024. Die Aufklärung vor Europa retten. Kritische Theorien der Dekoloni­
sierung. Frankfurt a. M./New York: Campus.

Díaz-Reviriego, Isabel; Turnhout, Esther; Beck, Silke 2019. »Participation and Inclusiveness 
in the Intergovernmental Science–Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Ser­
vices«, in Nature Sustainability 2, 6, S. 457–464. doi:10.1038/s41893–019–0290–6.

Dietze, Gabriele 2008: »Intersektionalität und Hegemonie(selbst)kritik«, in Transkulturali­
tät. Gender- und bildungshistorische Perspektiven, hrsg. v. Gippert, Wolfgang, Götte, 
Petra, und Kleinau, Elke, S. 27–43. Bielefeld: Transcript.

Dietze, Gabriele 2009: »Okzidentalismuskritik. Möglichkeiten und Grenzen einer For­
schungsperspektivierung«, in Kritik des Okzidentalismus. Transdisziplinäre Beiträge zu 
(Neo-)Orientalismus und Geschlecht, hrsg. v. Dietze, Gabriele, Brunner, Claudia, und 
Wenzel, Edith, S. 23–54. Bielefeld: Transcript.

Emerick, Barrett. 2019. »The Violence of Silencing«, in Pacifism, politics, and feminis. Inter­
sections and innovation, hrsg. v. Kling, Jennifer, S. 28–50. Leiden und Boston: Brill.

Espinosa Miñoso, Yuderkys 2022. »Ethnocentrism and coloniality in Latin American femi­
nisms: the complicity and consolidation of hegemonic feminists in transnational spaces«, 
in Hypatia 37, 3, S. 498–509.

Fatheuer, Thomas 2015 »REDD – Eine große Ernüchterung«, in UNREDDY. Kritische 
Betrachtung des REDD+-Konzepts und indigene Strategien für einen umfassenden Wald­
schutz, hrsg. v. Klima-Bündnis der europäischen Städte mit indigenen Völkern der 
Regenwälder e.V., S. 22–24.

Gemeinde Sarayaku, Ecuador 2015. »Kawsak Sacha – der lebende Wald: Vorschlag der 
Kichwa-Gemeinde Sarayaku angesichts des Klimawandels«, in UNREDDY. Kritische 
Betrachtung des REDD+-Konzepts und indigene Strategien für einen umfassenden 
Waldschutz, hrsg. v. Klima-Bündnis der europäischen Städte mit indigenen Völkern der 
Regenwälder e.V., S. 22–24.

Ghandi, Leela 1998. Postcolonial Theory. A Critical Introduction. New York: Columbia 
University Press.

Hall, Stuart 2018 [1992]. »The West and the Rest. Discourse and Power«, in Race and racia­
lization. Essential readings, hrsg. v. Das Gupta, Tania; James, Carl E.; Andersen, Chris; 
Galabuzi, Grace-Edward; Maaka, Roger, S. 85–94. Toronto: Canadian Scholars.

Haraway, Donna 1995 [1988]. »Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus 
und das Privileg einer partialen Perspektive«, in Die Neuerfindung der Natur. Primaten, 

230 Julian Prugger und Michael Reder

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi:10.1093/scipol/scad074
https://doi:10.30965/25890581–09501005
https://doi:10.4172/2157–7625.1000167
https://doi:10.1038/s41893–019–0290–6
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Cyborgs und Frauen, hrsg. v. Hammer, Carmen; Stieß, Immanuel, S. 73–97. Frankfurt 
a. M.: Campus.

Haraway, Donna 2016. Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene. Durham/
London: Duke University Press.

Honnacker, Ana 2023. »Beyond evidence: experimental policy-making in uncertain times«, 
in Inquiry, S. 1–19.

Honnacker, Ana, Prugger, Julian, Reder, Michael 2024. Welches Wissen (und welche Wis­
senschaft) braucht die Politik? Herausforderungen wissensbasierter Demokratie. Berlin: 
DeGruyter.

Kastner, Jens 2022. Dekolonialistische Theorie aus Lateinamerika. Einführung und Kritik. 
Münster: Unrast Verlag.

Kapoor, Ilan 2004. »Hyper‐self‐reflexive development? Spivak on representing the Third 
World ›Other‹«, in Third World Quarterly 25, 4, S. 627–47. doi:10.1080/01436590410
001678898.

Larson, Anne M.; Brockhaus, Maria; Sunderlin, William D.; Duchelle, Amy; Babon, Andrea; 
Dokken, Therese; Pham, Thu T. et al. 2013. »Land tenure and REDD+: The good, the 
bad and the ugly«, in Global Environmental Change 23, 3, S. 678–89. doi:10.1016/j.glo
envcha.2013.02.014.

Latulippe, Nicole; Klenk Nicole 2020. »Making room and moving over. Knowledge co-pro­
duction, Indigenous knowledge sovereignty and the politics of global environmental 
change decision-making«, in Current Opinion in Environmental Sustainability 42, S. 7–
14. doi:10.1016/j.cosust.2019.10.010.

Maihofer, Andrea 2014. »Nachwort. Hegemoniale Selbstaffirmierung und Veränderung«, in 
Diesseits der imperialen Geschlechterordnung. (Post-)koloniale Reflexionen über den 
Westen, hrsg. v. Hostettler, Karin, Vögele, Sophie, S. 319–332. Bielefeld: Transcript.

McGregor, Deborah 2009. »Linking Traditional Knowledge and Environmental Practice in 
Ontario«, in Journal of Canadian studies. Revue d’etudes canadiennes 43, 3, S. 69–100. 
doi:10.3138/jcs.43.3.69.

Mignolo, Walter D. 2011. The Darker Side of Western Modernity. Global Futues, Decolo­
nial Options. Durham/London: Duke University Press.

Müller, Franziska 2020. »Can the subaltern protect forests? REDD+ compliance, depoliti­
cization and Indigenous subjectivities«, in Journal of Political Ecology 27, 1, S. 419–
435. doi:10.2458/v27i1.23198.

Neimanis, Astrida 2014. »Natural others? On nature, culture and knowledge«, in The 
SAGE handbook of feminist theory, hrsg. v. Evans, Mary; Hemmings, Clare; Henry, 
Marsha, S. 26–44. Thousand Oaks: SAGE Publications.

Said, Edward W 1978. Orientalism. New York: Pantheon Books.
Schmitt, Tobias; Müller, Franziska 2022. »Post- und Dekoloniale Politische Ökologie«, in 

Handbuch Politische Ökologie. Theorien, Konflikte, Begriffe, Methoden, hrsg. v. Gott­
schlich, Daniela; Hackfort, Sarah; Schmitt, Tobias; Winterfeld, Uta von, S. 79–90. Biele­
feld: transcript.

Smith, Linda T. 2021. Decolonizing Methodologies. Research and Indigenous Peoples. Lon­
don und Dunedin: Zed Books und Otago University Press.

Smithies, Cassandra, Anabela Lemos und Nnimmo Bassey 2016. No REDD in Africa. 
Québec: Daraja Press.

Sousa Santos, Boaventura de 2015. Postcolonialism, Decoloniality, and Epistemologies of 
the South. Oxford: Oxford University Press.

Spivak, Gayatri C. 1996. The Spivak Reader. Selected works of Gayatri Chakravorty Spivak, 
hrsg. v. Landry, Donna. New York, London: Routledge.

Spivak, Gayatri C. 2008. Can the subaltern speak? Postkolonialität und Subalterne Artikula­
tion. Wine/Berlin: Verlag Turia+Kant.

Spivak, Gayatri C. 2014. Kritik der postkolonialen Vernunft. Hin zu einer Geschichte der 
verrinnenden Gegenwart. Übers. von Nadine Böhm-Schnitker. Stuttgart: Kohlhammer.

UN-REDD Programme 2022. Recognizing and empowering indigenous peoples and Local 
Communities as critical partners in forest solutions to the climate emergency. https://ww
w.un-redd.org/sites/default/files/2022-03/Final%20IP%20Brief.pdf.

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 231

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi:10.1080/01436590410001678898
https://doi:10.1080/01436590410001678898
https://doi:10.1016/j.gloenvcha.2013.02.014
https://doi:10.1016/j.gloenvcha.2013.02.014
https://doi:10.1016/j.cosust.2019.10.010
https://doi:10.3138/jcs.43.3.69
https://doi:10.2458/v27i1.23198
https://www.un-redd.org/sites/default/files/2022-03/Final%20IP%20Brief.pdf
https://www.un-redd.org/sites/default/files/2022-03/Final%20IP%20Brief.pdf
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.un-redd.org/sites/default/files/2022-03/Final%20IP%20Brief.pdf
https://www.un-redd.org/sites/default/files/2022-03/Final%20IP%20Brief.pdf


Whyte, Kyle P. 2018. »Indigenous science (fiction) for the Anthropocene. Ancestral dysto­
pias and fantasies of climate change crises«, in Environment and Planning E: Nature 
and Space 1, S. 1–2, S. 224–42. doi:10.1177/2514848618777621.

Wilkens, Jan; Datchoua-Tirvaudey, Alvine R. C. 2022. »Researching climate justice: a deco­
lonial approach to global climate governance«, in International Affairs 98, 1, S. 125–43. 
doi:10.1093/ia/iiab209.

232 Julian Prugger und Michael Reder

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi:10.1177/2514848618777621
https://doi:10.1093/ia/iiab209
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassung: Der Beitrag analysiert am Beispiel globaler Klimapolitik, wie die 
Integration von indigenem Wissen in ein eurozentrisches Wissenschaftsverständnis epis­
temische Gewalt reproduziert. Der Gegensatz von indigenem und wissenschaftlichem 
Wissen ist dabei selbst ein Konstrukt zur Sicherung eurozentrischer Herrschaft. Unter 
dem Begriff des Verlernens werde Wege zu einer kooperativen Wissensgenerierung aufge­
zeigt.

Stichworte: Klimapolitik; indigenes Wissen; epistemische Gewalt; Postkolonialismus; 
Eurozentrismus; Othering

Epistemic Violence in Eurocentric Knowledge Production. Unlearning 
Colonial Forms of Knowledge using the Climate Debate as Example.

Summary: This article analyzes how the integration of Indigenous knowledge into a 
Eurocentric understanding of science reproduces epistemic violence. It uses global cli­
mate politics as example. The distinction between Indigenous and scientific knowledge 
is itself a construct that serves to uphold Eurocentric domination. Using the concept of 
unlearning, the article outlines pathways toward a cooperative knowledge generation.

Keywords: Climate politics; indigenous knowledge; epistemic violence; postcolonialism; 
eurocentrism; othering

Autoren

Julian Prugger, M.Sc.
Hochschule für Philosophie
Kaulbachstr, 31/33
80539 München
j.prugger@posteo.de

Prof. Dr. Michael Reder
Hochschule für Philosophie
Kaulbachstr, 31/33
80539 München
michael.reder@hfph.de

© Julian Prugger und Michael Reder

Epistemische Gewalt in der Wissensproduktion 233

Leviathan, 53. Jg., 2/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210 - am 02.02.2026, 16:09:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-2-210
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

