Frieder Vogelmann
Vom Regen in die Traufe:

Rechts- ohne Verantwortungskritik

»[...] Ein unschuldiges Kind warst du ja eigentlich, aber noch
eigentlicher warst du ein teuflischer Mensch! - Und darum wisse:
Ich verurteile dich jetzt zum Tode des Ertrinkens!*

Georg fiihlte sich aus dem Zimmer gejagt [...]. [...] Aus dem Tor
sprang er, Uiber die Fahrbahn zum Wasser trieb es ihn. Schon hielt
er das Gelander fest, wie ein Hungriger die Nahrung. Er schwang
sich tiber, als der ausgezeichnete Turner, der er in seinen Jugend-
jahren zum Stolz seiner Eltern gewesen war. Noch hielt er sich
mit schwécher werdenden Handen fest, erspahte zwischen den
Geldnderstangen einen Autoomnibus, der mit Leichtigkeit seinen
Fall tibertonen wiirde, rief leise: ,Liebe Eltern, ich habe euch doch
immer geliebt’; und lie§ sich hinabfallen.!

Urteile wirken. Es braucht keine Vollstrecker, wir exekutieren sie
selbst - und damit andere und uns gleich mit. Eingebrannt in
unsere Subjektivitat ist der Sanktionsapparat, den die duflerliche
Befreiung nur noch tiefer treibt. Die Rechtskritik weif$ darum -
jedenfalls jene, die der liberalen Illusion entsagt, eine moralisch
legitimierte Willkiirfreiheit gegen illegitime Rechtspraktiken zu
verteidigen, indem sie autonome Subjekte und eine Gleichheit
zulassende Wirklichkeit herbeifantasiert. Abseits solch liberalde-
mokratischer Traumereien insistiert Rechtskritik deshalb auf der
Kritik auch der juristisch formierten Subjektivitit. Sie muss trans-

1 Kafka (2001), 52.

121

08:38:28. -


https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frieder Vogelmann

formieren, wer Recht von Gewalt befreien oder doch zumindest
entlasten will.

Erstaunlich héufig jedoch bleibt dabei unangetastet, was fiir
Kafka den Kern von Recht und Rechtsgewalt bildet: das Urteil?
- oder genauer: das Verantwortlich-Machen. Selbst abolitionis-
tische Rechtskritik affirmiert ,Verantwortung® meist unbesehen,
obwohl in diesem ,Schliisselbegrift unserer Gegenwart® vieles
jener Gewalt aufgespeichert ist, mit der das Recht Subjekte in
Form ziichtet.

Typisch dafiir ist Klaus Giinthers Plddoyer fiir eine Abschaf-
fung der Strafe, weil schon der gerichtliche Schuldspruch alle
Funktionen erfiille, die ihr wiblicherweise zugeschrieben werden.*
Er kommuniziere den Téter*innen, den Opfern und der Gesell-
schaft, dass die verletzte Norm nach wie vor gilt; dass ihre Verlet-
zung den Téter*innen zugerechnet, also weder als Schicksal hin-
genommen werden muss noch der Gesellschaft angelastet werden
kann; und dass die Opfer sich das erlittene Unrecht nicht als
selbst verschuldet zuschreiben miissen. All das liege in der 6ffent-
lichen Verantwortungszuschreibung durch das Urteil, die damit
verbundene Strafe sei daher tiberfliissig.

Das ist richtig — eben weil Verantwortung selbst schon je-
ne Gewalt enthilt, die Giinther loszuwerden glaubt, indem er
die Strafe abschafft. Die Genese von ,Verantwortung® zwischen
Recht, Politik und Philosophie zeigt es deutlich: Der Begrift ent-
stammt im Deutschen der Gerichtspraxis des 15. Jahrhunderts
und meinte allein den Akt, mit dem die Beklagten vor Gericht
auf ihre Ankldger*innen eingehen, damit implizit die Klage aner-
kennen und in ein Gerichtsverfahren einwilligen (die sogenannte
litis contestatio). Weder die Zurechnung einer Handlung war da-

2 Erfreuliche Ausnahmen sind Vismann und Weitin (2006); Schwarte (2012).
3 Filek (2010).
4 Vgl. dazu und zum Folgenden Giinther (2000), 40; ders. (2004); ders. (2005).

122

08:38:28. -


https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Regen in die Traufe

mit verbunden noch ein moralisches Selbstverhiltnis,”> sondern
allenfalls das affektiv besetzte Wissen darum, Strafe fiir die eige-
nen Handlungen zu verdienen. Dieser enge juristische Begriffsge-
brauch wirkt noch in John Stuart Mills einflussreichen Definition
Verantwortlichkeit bedeutet Strafe“® nach.

Erst in der politischen Aneignung des Begriffs im langen
19. Jahrhundert wird nicht mehr der ohnméchtige Akteur (der
als Angeklagter vor Gericht steht) verantwortlich gemacht, son-
dern der michtige. So bindet etwa Benjamin Constant politische
Verantwortung an die machtvolle Subjektposition (Minister), um
dem weniger michtigen Subjekt (Parlament) eine gewisse Kon-
trolle zu verleihen.” Das unterscheide sie scharf von rechtlicher
Verantwortung; zudem sei sie in ihrer politischen Form eine
nicht rechtlich kodifizierbare Beziehung, eine extra-legale und
damit erst eigenstindig politische Machtbeziehung, um hand-
lungsmiéchtige Akteure einzuschrinken. Diese Funktion behalt
Verantwortung auch bei Max Weber, der Verantwortung zu einem
individuellen, mit Macht verkniipftem Selbstverhiltnis der Politi-
ker*innen umdeutet, ndmlich das Bewusstsein, ,daf man fiir die
(voraussehbaren) Folgen seines Handelns aufzukommen hat“8

Die hier nur angedeutete Genealogie® offenbart die dem
verantwortlichen Selbstverhaltnis wesentliche Ambivalenz: Einer-
seits besteht es im Umgang der Verantwortlichen mit dem Fak-
tum, dass sie Macht uber andere ausiibt, andererseits besteht es
im Umgang mit dem Faktum, selbst unterworfen zu sein. Nie-
mand hat das schirfer analysiert als Friedrich Nietzsche, fiir den
die ,lange Geschichte von der Herkunft der Verantwortlichkeit“

Schonwilder-Kuntze (2011), 371-373.
Mill (1908), 640.

Constant (1831 [1815]).

Weber (1988 [1919]), 552.

Vgl. im Detail Vogelmann (2014).
Nietzsche (2010 [1887]), 11/2, 293.

S O 0NN W!n

—

123

08:38:28. -


https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frieder Vogelmann

zeigt, welche Grausamkeiten notig waren, um den Menschen
sberechenbar, regelmifSig, nothwendig“! zu machen, so dass er
versprechen und damit erst autonomes Subjekt sein kann.!? ,Ver-
antwortung® ist fiir Nietzsche sowohl mit dem Bewusstsein der
Zurichtung und damit einem aktiven Wissen um das eigene
Unterworfensein durch die ,Sittlichkeit der Sitte® verbunden
als auch mit dem Bewusstsein der dank dieser Unterwerfung
errungenen Macht und der Verpflichtung, die daraus erwichst.
Souverdnitit erkaufen sich verantwortliche Subjekte, indem sie
routiniert ausblenden, welchen Machtbeziehungen sie andere un-
terwerfen und selbst unterworfen sind. Diese Machtausiibung
zum alternativlosen Faktum umdeuten zu miissen, ist der dauer-
haft zu entrichtende Preis.

Das also ist unser Verantwortungsbegriff. Konstitutiv fiir
ihn ist ein ambivalentes moralisches Selbstverhdltnis, das eine
Selbstobjektivierung erzwingt, um das Subjekt trotz seines Un-
terworfenseins Souverdnitit erleben zu lassen und trotz seines
Unterwerfens gefiigig und zahm zu halten. Daher ist mehr als
fraglich, ob Klaus Giinthers Ziel, ,das Junktim zwischen Schuld
und Strafe aufzubrechen’ erreichbar ist, ohne ,Verantwortung®
aufzugeben. Wenn diese Subjekte hervorbringt, die sich nur als
souverdn begreifen kdnnen, solange sie jene schiitzende Selbstob-
jektivierung aufrechterhalten, mit der sie sowohl ihre Unterwer-
fung anderer als auch ihr eigenes Unterworfensein ausblenden,
dann steckt bereits in der Verantwortungspraxis jene Gewalt, von
der Giinther das Recht durch Abschaffung der Strafe befreien will.

Dieses Problem stellt sich jeder Rechtskritik, die glaubt, die
Praxis des Verantwortlichmachens kénne von dieser problemati-
schen Selbstobjektivierung und der damit erreichten Verschleie-

11 Ebd., 1I/1, 292.

12 Vgl. dazu ausfithrlich Vogelmann (2013).
13 Nietzsche (2010), 11/2, 293.

14 Giinther (2000), 40.

124

08:38:28. -


https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Regen in die Traufe

rung von Gewalt gegen sich selbst und andere im Herzen des
verantwortlichen Subjekts befreit werden. Dennoch wird ,Verant-
wortung® und die mit diesem Begriff herangeziichtete souveran-
zahme Subjektivitdt selten beachtet. So antwortet selbst Daniel
Loick nur teilweise auf die von ihm aufgeworfene Frage, wie
Verantwortung als emanzipatorisches Element des Rechts jenseits
von Disziplinierung verstanden und praktiziert werden kann.'® In
seiner Diskussion eines ,menschlichen Rechts® stellt er der durch
Strafe und Disziplinierung etablierten ,Verantwortung® eine an-
dere entgegen, die durch rationale Einsehbarkeit gewidhrleistet
werden soll:

Durch die Eliminierung des Rechtszwangs wird zudem die ra-
tionale Einsehbarkeit des Gesetzes zur empirischen Nagelprobe
seiner Legitimitit erhoben. Das Prinzip des interpretativen Plura-
lismus sowie die zwangsfreie Weise der Rechtsexekution setzen
somit konsequent den demokratischen Gedanken um, dass man
Subjekten nur den Bruch solchen Rechts vorwerfen kann, an des-
sen Gestaltung sie auch selbst beteiligt waren.!®

Dabei gehen rationale Einsicht und Disziplinierung Hand in
Hand. Und nicht allein die mit ,Verantwortung® verkniipfte Diszi-
plinierung, sondern die von ihr hervorgebrachte Subjektivitat ist
das Problem.

Genauso wenig hilft es, auf einen vermeintlich ganz anderen,
namlich responsiven Verantwortungsbegrift zu setzen. Von Na-
hem betrachtet, betont er nur die andere Seite des ambivalenten
verantwortlichen Selbstverhaltnisses, indem er nicht mehr vom
Faktum des eigenen Unterwerfens anderer ausgeht, sondern vom
Faktum des eigenen Unterworfenseins. Die existentialistische Vor-
stellung einer durch bewusste Unterwerfung unter eine bestimm-
te Instanz hergestellte Verantwortung ist das verschamte Geheim-
nis aller vermeintlich ,alternativen® Verantwortungsbegriffe. Nur

15 Loick (2017),103-106, 109-110.
16 Ebd.,332.

125

08:38:28. -


https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frieder Vogelmann

die Unterwerfungsinstanzen variieren: mal ist es das ,Schicksal®
des Subjekts selbst (Heidegger und Weischedel), mal die Faktizi-
tat der Freiheit (Sartre), heute gern die Anspriiche von Anderen
oder Fremden (Levinas, Waldenfels oder Butler) oder gleich der
Welt (Haraway).

Ich weif$ nicht, ob wir uns jemals von ,Verantwortung“ l6sen
konnen, diesem einst obskuren Rechtsbegriff, der eine so einzig-
artige Karriere in der Politik und der Ethik hingelegt hat, dass
er heute als Bezeichnung normativer Verbindlichkeit schlechthin
fungiert.” Wie konnten wir jenseits von ,Verantwortung“ und
sUnverantwortung® denken, handeln und sein, wenn wir auf je-
de Herausforderung hin freiwillig alliiberall Verantwortungsbezie-
hungen intensivieren, bis endlich jede Flucht daraus unmdglich
geworden ist?

Sicher aber ist: Keine blofy philosophische Begriffsbildung
wird uns befreien. Die Revolution der Denkungsart ist bestenfalls
eine halbierte und meist nur ohnmachtige Ersatzhandlung. Die
Abkopplung der Strafe vom Urteilen mag eine wichtige Wegmar-
ke sein, aber keinesfalls ausreichend. ,Verantwortung® selbst ist
die Praxis, die uns wie Georg auf und iiber jene Briicke hinaus-
treibt, iiber die nach wie vor gleichgiiltig ,ein geradezu unendli-
cher Verkehr*!® geht.

Literatur

Constant, Benjamin (1831 [1815]), Uber die Verantwortlichkeit der Minis-
ter, ubersetzt von D. G. von Ekendahl, Neustadt a. d. Orla: Johann
Gottfried Wagner.

Filek, Jacek (2010), Verantwortung, in: Bermes, Christian/Dierse, Ulrich
(Hg.), Schliisselbegriffe der Philosophie des 20. Jahrhunderts, Ham-
burg: Meiner, 407-418.

17 Vgl. detailliert Vogelmann (2015).
18 Kafka (2001), 52.

126

08:38:28. -


https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Regen in die Traufe

Giinther, Klaus (2000), Strafrechtliche Verantwortlichkeit in der Zivilge-
sellschaft, in: Prittwitz, Cornelius/Manoledakis, Ioannis (Hg.), Straf-
rechtsprobleme an der Jahrtausendwende. Deutsch-Griechisches Sym-
posium, Rostock 1999, Baden-Baden: Nomos, 27-42.

(2004), Kritik der Strafe I, in: WestEnd. Neue Zeitschrift fur
Sozialforschung 1.1, 117-129.

(2005), Kritik der Strafe II, in: WestEnd. Neue Zeitschrift fur
Sozialforschung 2.1, 131-141.

Kafka, Franz (2001 [1913]), Das Urteil, in: ders. (Hg.), Ein Landarzt und
andere Drucke zu Lebzeiten. Gesammelte Werke, Band 1, Frankfurt am
Main: Fischer, 37-52.

Loick, Daniel (2017), Juridismus. Konturen einer kritischen Theorie des
Rechts, Berlin: Suhrkamp.

Mill, John Stuart (1908), Eine Priifung der Philosophie Sir William Hamil-
tons, iibersetzt von Hilmar Wilmanns, Halle an der Saale: Verlag von
Max Niermeyer.

Nietzsche, Friedrich (2010 [1887]), Zur Genealogie der Moral. Eine Streit-
schrift, in: Colli, Giorgio/Montinari, Mazzino (Hg.), Kritische Studien-
ausgabe, Band 5, 11. Aufl., Berlin/Miinchen: dtv/de Gruyter.

Schonwilder-Kuntze, Tatjana (2011), Auf wen oder was antwortet ,Verant-
wortung“? Zur Genealogie (und Pathologie) des Verantwortungsden-
kens, in: Jahrbuch fiir Recht und Ethik 19, 367-395.

Schwarte, Ludger (2012), Vom Urteilen. Gesetzlosigkeit, Geschmack, Ge-
rechtigkeit, Berlin: Merve.

Vismann, Cornelia/Weitin, Thomas (Hg.) (2006), Urteilen/Entscheiden,
Paderborn: Wilhelm Fink.

Vogelmann, Frieder (2013), Verantwortung als Subjektivierung. Zur Ge-
nealogie einer Selbstverstdndlichkeit, in: Gelhard, Andreas/Alkemeyer,
Thomas/Ricken, Norbert (Hg.), Techniken der Subjektivierung, Miin-
chen: Fink, 149-161.

(2014), Im Bann der Verantwortung, Frankfurt am Main/New
York: Campus.

(2015), Der kleine Unterschied. Zu den Selbstverhaltnissen von
Verantwortung und Pflicht, in: Zeitschrift fiir Praktische Philosophie
2.2,121-164.

Weber, Max (1988 [1919]), Politik als Beruf Gesammelte politische Schriften,
Winckelmann, Johannes (Hg.), Tiibingen: Mohr Siebeck, 505-56.

127

08:38:28. -


https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

08:38:28.

[ —


https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

