
Frieder Vogelmann

Vom Regen in die Traufe:
Rechts- ohne Verantwortungskritik

„[…] Ein unschuldiges Kind warst du ja eigentlich, aber noch 
eigentlicher warst du ein teuflischer Mensch! – Und darum wisse: 

Ich verurteile dich jetzt zum Tode des Ertrinkens!“

Georg fühlte sich aus dem Zimmer gejagt […]. […] Aus dem Tor 
sprang er, über die Fahrbahn zum Wasser trieb es ihn. Schon hielt 
er das Geländer fest, wie ein Hungriger die Nahrung. Er schwang 
sich über, als der ausgezeichnete Turner, der er in seinen Jugend­

jahren zum Stolz seiner Eltern gewesen war. Noch hielt er sich 
mit schwächer werdenden Händen fest, erspähte zwischen den 

Geländerstangen einen Autoomnibus, der mit Leichtigkeit seinen 
Fall übertönen würde, rief leise: „Liebe Eltern, ich habe euch doch 

immer geliebt“, und ließ sich hinabfallen.1

Urteile wirken. Es braucht keine Vollstrecker, wir exekutieren sie 
selbst – und damit andere und uns gleich mit. Eingebrannt in 
unsere Subjektivität ist der Sanktionsapparat, den die äußerliche 
Befreiung nur noch tiefer treibt. Die Rechtskritik weiß darum – 
jedenfalls jene, die der liberalen Illusion entsagt, eine moralisch 
legitimierte Willkürfreiheit gegen illegitime Rechtspraktiken zu 
verteidigen, indem sie autonome Subjekte und eine Gleichheit 
zulassende Wirklichkeit herbeifantasiert. Abseits solch liberalde­
mokratischer Träumereien insistiert Rechtskritik deshalb auf der 
Kritik auch der juristisch formierten Subjektivität. Sie muss trans­

1 Kafka (2001), 52.

121

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121 - am 03.02.2026, 08:38:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


formieren, wer Recht von Gewalt befreien oder doch zumindest 
entlasten will.

Erstaunlich häufig jedoch bleibt dabei unangetastet, was für 
Kafka den Kern von Recht und Rechtsgewalt bildet: das Urteil2 

– oder genauer: das Verantwortlich-Machen. Selbst abolitionis­
tische Rechtskritik affirmiert „Verantwortung“ meist unbesehen, 
obwohl in diesem „Schlüsselbegriff“ unserer Gegenwart3 vieles 
jener Gewalt aufgespeichert ist, mit der das Recht Subjekte in 
Form züchtet.

Typisch dafür ist Klaus Günthers Plädoyer für eine Abschaf­
fung der Strafe, weil schon der gerichtliche Schuldspruch alle 
Funktionen erfülle, die ihr üblicherweise zugeschrieben werden.4 
Er kommuniziere den Täter*innen, den Opfern und der Gesell­
schaft, dass die verletzte Norm nach wie vor gilt; dass ihre Verlet­
zung den Täter*innen zugerechnet, also weder als Schicksal hin­
genommen werden muss noch der Gesellschaft angelastet werden 
kann; und dass die Opfer sich das erlittene Unrecht nicht als 
selbst verschuldet zuschreiben müssen. All das liege in der öffent­
lichen Verantwortungszuschreibung durch das Urteil, die damit 
verbundene Strafe sei daher überflüssig.

Das ist richtig – eben weil Verantwortung selbst schon je­
ne Gewalt enthält, die Günther loszuwerden glaubt, indem er 
die Strafe abschafft. Die Genese von „Verantwortung“ zwischen 
Recht, Politik und Philosophie zeigt es deutlich: Der Begriff ent­
stammt im Deutschen der Gerichtspraxis des 15. Jahrhunderts 
und meinte allein den Akt, mit dem die Beklagten vor Gericht 
auf ihre Ankläger*innen eingehen, damit implizit die Klage aner­
kennen und in ein Gerichtsverfahren einwilligen (die sogenannte 
litis contestatio). Weder die Zurechnung einer Handlung war da­

2 Erfreuliche Ausnahmen sind Vismann und Weitin (2006); Schwarte (2012).
3 Filek (2010).
4 Vgl. dazu und zum Folgenden Günther (2000), 40; ders. (2004); ders. (2005).

Frieder Vogelmann

122

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121 - am 03.02.2026, 08:38:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit verbunden noch ein moralisches Selbstverhältnis,5 sondern 
allenfalls das affektiv besetzte Wissen darum, Strafe für die eige­
nen Handlungen zu verdienen. Dieser enge juristische Begriffsge­
brauch wirkt noch in John Stuart Mills einflussreichen Definition 
„Verantwortlichkeit bedeutet Strafe“6 nach.

Erst in der politischen Aneignung des Begriffs im langen 
19. Jahrhundert wird nicht mehr der ohnmächtige Akteur (der 
als Angeklagter vor Gericht steht) verantwortlich gemacht, son­
dern der mächtige. So bindet etwa Benjamin Constant politische 
Verantwortung an die machtvolle Subjektposition (Minister), um 
dem weniger mächtigen Subjekt (Parlament) eine gewisse Kon­
trolle zu verleihen.7 Das unterscheide sie scharf von rechtlicher 
Verantwortung; zudem sei sie in ihrer politischen Form eine 
nicht rechtlich kodifizierbare Beziehung, eine extra-legale und 
damit erst eigenständig politische Machtbeziehung, um hand­
lungsmächtige Akteure einzuschränken. Diese Funktion behält 
Verantwortung auch bei Max Weber, der Verantwortung zu einem 
individuellen, mit Macht verknüpftem Selbstverhältnis der Politi­
ker*innen umdeutet, nämlich das Bewusstsein, „daß man für die 
(voraussehbaren) Folgen seines Handelns aufzukommen hat“.8

Die hier nur angedeutete Genealogie9 offenbart die dem 
verantwortlichen Selbstverhältnis wesentliche Ambivalenz: Einer­
seits besteht es im Umgang der Verantwortlichen mit dem Fak­
tum, dass sie Macht über andere ausübt, andererseits besteht es 
im Umgang mit dem Faktum, selbst unterworfen zu sein. Nie­
mand hat das schärfer analysiert als Friedrich Nietzsche, für den 
die „lange Geschichte von der Herkunft der Verantwortlichkeit“10 

5 Schönwälder-Kuntze (2011), 371–373.
6 Mill (1908), 640.
7 Constant (1831 [1815]).
8 Weber (1988 [1919]), 552.
9 Vgl. im Detail Vogelmann (2014).

10 Nietzsche (2010 [1887]), II/2, 293.

Vom Regen in die Traufe

123

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121 - am 03.02.2026, 08:38:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigt, welche Grausamkeiten nötig waren, um den Menschen 
„berechenbar, regelmäßig, nothwendig“11 zu machen, so dass er 
versprechen und damit erst autonomes Subjekt sein kann.12 „Ver­
antwortung“ ist für Nietzsche sowohl mit dem Bewusstsein der 
Zurichtung und damit einem aktiven Wissen um das eigene 
Unterworfensein durch die „Sittlichkeit der Sitte“13 verbunden 
als auch mit dem Bewusstsein der dank dieser Unterwerfung 
errungenen Macht und der Verpflichtung, die daraus erwächst. 
Souveränität erkaufen sich verantwortliche Subjekte, indem sie 
routiniert ausblenden, welchen Machtbeziehungen sie andere un­
terwerfen und selbst unterworfen sind. Diese Machtausübung 
zum alternativlosen Faktum umdeuten zu müssen, ist der dauer­
haft zu entrichtende Preis.

Das also ist unser Verantwortungsbegriff. Konstitutiv für 
ihn ist ein ambivalentes moralisches Selbstverhältnis, das eine 
Selbstobjektivierung erzwingt, um das Subjekt trotz seines Un­
terworfenseins Souveränität erleben zu lassen und trotz seines 
Unterwerfens gefügig und zahm zu halten. Daher ist mehr als 
fraglich, ob Klaus Günthers Ziel, „das Junktim zwischen Schuld 
und Strafe aufzubrechen“,14 erreichbar ist, ohne „Verantwortung“ 
aufzugeben. Wenn diese Subjekte hervorbringt, die sich nur als 
souverän begreifen können, solange sie jene schützende Selbstob­
jektivierung aufrechterhalten, mit der sie sowohl ihre Unterwer­
fung anderer als auch ihr eigenes Unterworfensein ausblenden, 
dann steckt bereits in der Verantwortungspraxis jene Gewalt, von 
der Günther das Recht durch Abschaffung der Strafe befreien will.

Dieses Problem stellt sich jeder Rechtskritik, die glaubt, die 
Praxis des Verantwortlichmachens könne von dieser problemati­
schen Selbstobjektivierung und der damit erreichten Verschleie­

11 Ebd., II/1, 292.
12 Vgl. dazu ausführlich Vogelmann (2013).
13 Nietzsche (2010), II/2, 293.
14 Günther (2000), 40.

Frieder Vogelmann

124

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121 - am 03.02.2026, 08:38:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung von Gewalt gegen sich selbst und andere im Herzen des 
verantwortlichen Subjekts befreit werden. Dennoch wird „Verant­
wortung“ und die mit diesem Begriff herangezüchtete souverän-
zahme Subjektivität selten beachtet. So antwortet selbst Daniel 
Loick nur teilweise auf die von ihm aufgeworfene Frage, wie 
Verantwortung als emanzipatorisches Element des Rechts jenseits 
von Disziplinierung verstanden und praktiziert werden kann.15 In 
seiner Diskussion eines „menschlichen Rechts“ stellt er der durch 
Strafe und Disziplinierung etablierten „Verantwortung“ eine an­
dere entgegen, die durch rationale Einsehbarkeit gewährleistet 
werden soll:

Durch die Eliminierung des Rechtszwangs wird zudem die ra­
tionale Einsehbarkeit des Gesetzes zur empirischen Nagelprobe 
seiner Legitimität erhoben. Das Prinzip des interpretativen Plura­
lismus sowie die zwangsfreie Weise der Rechtsexekution setzen 
somit konsequent den demokratischen Gedanken um, dass man 
Subjekten nur den Bruch solchen Rechts vorwerfen kann, an des­
sen Gestaltung sie auch selbst beteiligt waren.16

Dabei gehen rationale Einsicht und Disziplinierung Hand in 
Hand. Und nicht allein die mit „Verantwortung“ verknüpfte Diszi­
plinierung, sondern die von ihr hervorgebrachte Subjektivität ist 
das Problem.

Genauso wenig hilft es, auf einen vermeintlich ganz anderen, 
nämlich responsiven Verantwortungsbegriff zu setzen. Von Na­
hem betrachtet, betont er nur die andere Seite des ambivalenten 
verantwortlichen Selbstverhältnisses, indem er nicht mehr vom 
Faktum des eigenen Unterwerfens anderer ausgeht, sondern vom 
Faktum des eigenen Unterworfenseins. Die existentialistische Vor­
stellung einer durch bewusste Unterwerfung unter eine bestimm­
te Instanz hergestellte Verantwortung ist das verschämte Geheim­
nis aller vermeintlich „alternativen“ Verantwortungsbegriffe. Nur 

15 Loick (2017), 103–106, 109–110.
16 Ebd., 332.

Vom Regen in die Traufe

125

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121 - am 03.02.2026, 08:38:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Unterwerfungsinstanzen variieren: mal ist es das „Schicksal“ 
des Subjekts selbst (Heidegger und Weischedel), mal die Faktizi­
tät der Freiheit (Sartre), heute gern die Ansprüche von Anderen 
oder Fremden (Levinas, Waldenfels oder Butler) oder gleich der 
Welt (Haraway).

Ich weiß nicht, ob wir uns jemals von „Verantwortung“ lösen 
können, diesem einst obskuren Rechtsbegriff, der eine so einzig­
artige Karriere in der Politik und der Ethik hingelegt hat, dass 
er heute als Bezeichnung normativer Verbindlichkeit schlechthin 
fungiert.17 Wie könnten wir jenseits von „Verantwortung“ und 
„Unverantwortung“ denken, handeln und sein, wenn wir auf je­
de Herausforderung hin freiwillig allüberall Verantwortungsbezie­
hungen intensivieren, bis endlich jede Flucht daraus unmöglich 
geworden ist?

Sicher aber ist: Keine bloß philosophische Begriffsbildung 
wird uns befreien. Die Revolution der Denkungsart ist bestenfalls 
eine halbierte und meist nur ohnmächtige Ersatzhandlung. Die 
Abkopplung der Strafe vom Urteilen mag eine wichtige Wegmar­
ke sein, aber keinesfalls ausreichend. „Verantwortung“ selbst ist 
die Praxis, die uns wie Georg auf und über jene Brücke hinaus­
treibt, über die nach wie vor gleichgültig „ein geradezu unendli­
cher Verkehr“18 geht.

Literatur
Constant, Benjamin (1831 [1815]), Über die Verantwortlichkeit der Minis­

ter, übersetzt von D. G. von Ekendahl, Neustadt a. d. Orla: Johann 
Gottfried Wagner.

Filek, Jacek (2010), Verantwortung, in: Bermes, Christian/Dierse, Ulrich 
(Hg.), Schlüsselbegriffe der Philosophie des 20. Jahrhunderts, Ham­
burg: Meiner, 407–418.

17 Vgl. detailliert Vogelmann (2015).
18 Kafka (2001), 52.

Frieder Vogelmann

126

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121 - am 03.02.2026, 08:38:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Günther, Klaus (2000), Strafrechtliche Verantwortlichkeit in der Zivilge­
sellschaft, in: Prittwitz, Cornelius/Manoledakis, Ioannis (Hg.), Straf­
rechtsprobleme an der Jahrtausendwende. Deutsch-Griechisches Sym­
posium, Rostock 1999, Baden-Baden: Nomos, 27–42.

______ (2004), Kritik der Strafe I, in: WestEnd. Neue Zeitschrift für 
Sozialforschung 1.1, 117–129.

______ (2005), Kritik der Strafe II, in: WestEnd. Neue Zeitschrift für 
Sozialforschung 2.1, 131–141.

Kafka, Franz (2001 [1913]), Das Urteil, in: ders. (Hg.), Ein Landarzt und 
andere Drucke zu Lebzeiten. Gesammelte Werke, Band 1, Frankfurt am 
Main: Fischer, 37–52.

Loick, Daniel (2017), Juridismus. Konturen einer kritischen Theorie des 
Rechts, Berlin: Suhrkamp.

Mill, John Stuart (1908), Eine Prüfung der Philosophie Sir William Hamil­
tons, übersetzt von Hilmar Wilmanns, Halle an der Saale: Verlag von 
Max Niermeyer.

Nietzsche, Friedrich (2010 [1887]), Zur Genealogie der Moral. Eine Streit­
schrift, in: Colli, Giorgio/Montinari, Mazzino (Hg.), Kritische Studien­
ausgabe, Band 5, 11. Aufl., Berlin/München: dtv/de Gruyter.

Schönwälder-Kuntze, Tatjana (2011), Auf wen oder was antwortet „Verant­
wortung“? Zur Genealogie (und Pathologie) des Verantwortungsden­
kens, in: Jahrbuch für Recht und Ethik 19, 367–395.

Schwarte, Ludger (2012), Vom Urteilen. Gesetzlosigkeit, Geschmack, Ge­
rechtigkeit, Berlin: Merve.

Vismann, Cornelia/Weitin, Thomas (Hg.) (2006), Urteilen/Entscheiden, 
Paderborn: Wilhelm Fink.

Vogelmann, Frieder (2013), Verantwortung als Subjektivierung. Zur Ge­
nealogie einer Selbstverständlichkeit, in: Gelhard, Andreas/Alkemeyer, 
Thomas/Ricken, Norbert (Hg.), Techniken der Subjektivierung, Mün­
chen: Fink, 149–161.

______ (2014), Im Bann der Verantwortung, Frankfurt am Main/New 
York: Campus.

______ (2015), Der kleine Unterschied. Zu den Selbstverhältnissen von 
Verantwortung und Pflicht, in: Zeitschrift für Praktische Philosophie 
2.2, 121–164.

Weber, Max (1988 [1919]), Politik als Beruf Gesammelte politische Schriften, 
Winckelmann, Johannes (Hg.), Tübingen: Mohr Siebeck, 505–56.

Vom Regen in die Traufe

127

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121 - am 03.02.2026, 08:38:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495989722-121 - am 03.02.2026, 08:38:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495989722-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

