
Die Athenische Demokratie als kritisches Potenzial
Gedanken zur Relevanz der alten Geschichte

Zusammenfassung

Bis weit in unsere Zeit galt die antike Demokratie der Athener der Geschichtswissen-
schaft als zum Vorbild ungeeignetes Aliud. Sie als ins Verderben führende Massen-
herrschaft zu diskreditieren war, nach den Schrecken der Französischen Revolution, 
wissenschafts- und bildungspolitisches Programm der Restauration. Es hat dies bis 
heute einer Betrachtung der Attischen Demokratie als Quelle kritischer Inspiration 
und Erneuerung im Wege gestanden. Tatsächlich wird die Relevanz der antiken De-
mokratieerfahrung für unsere Zeit hinreichend nur von den Gegenwartswissenschaf-
ten her erkundet werden können, in diesen prekären Jahren der Demokratie vor 
allem ihre Entstehungs- und Fortexistenzbedingungen. Dem historischen „Vorausset-
zungsreichtum“ der antiken Demokratie steht die (vermeintliche) Voraussetzungslo-
sigkeit der modernen Demokratie sowie der Menschenrechte und des Rechtsstaates 
gegenüber, als Missverständnis. Die Illusion politischer Gleichheit in der digitalen 
Partizipation entschleiert die Demokratie als konkrete Utopie. Die illusionäre digita-
le Machtteilhabe ist zugleich Grundrezeptur einer heraufziehenden Plutochlokratie, 
einer Reichenherrschaft mithilfe der Dummen. Immerhin bietet die Attische Demo-
kratie ermutigende Anschauung auch dafür, wie aus den Katastrophen plutochlokrati-
scher Tyranneien die Demokratie wiederauferstehen kann, dieses freilich nur in einer 
demokratischen Gestaltung der Gesellschaft gelingen kann.

Abstract

Until well into the present day, the ancient democracy of the Athenians was regarded 
by historians as an aliud unsuitable as a role model. After the horrors of the French 
Revolution, discrediting it as mass rule leading to ruin was the programme of the 
Restoration in terms of science and education policy. To this day, this has stood in 
the way of viewing Attic democracy as a source of critical inspiration and renewal. In 
fact, the relevance of the ancient experience of democracy for our time can only be 
adequately explored from the perspective of contemporary scholarship, and in these 
precarious years of democracy, especially the conditions of its emergence and conti-
nued existence. The historical ‘wealth of preconditions’ of ancient democracy stands 
in contrast to the (supposed) lack of preconditions of modern democracy, human 
rights and the rule of law, as a misunderstanding. The illusion of political equality in 
digital participation unveils democracy as a concrete utopia. The illusionary digital 
participation in power is at the same time the basic recipe for an emerging plutochlo-
cracy, a rule of the rich with the help of the stupid. Nevertheless, Attic democracy 
also offers an encouraging illustration of how democracy can be resurrected from the 
catastrophes of plutochlocratic tyrannies, although this can only succeed if society is 
organised democratically.

Guy Féaux de la Croix

KritV 2/2025, DOI: 10.5771/2193-7869-2025-2-88

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88


Résumé

Jusqu'à nos jours, la démocratie antique des Athéniens a été considérée par les 
historiens comme un aliud inadapté à un rôle de modèle. Après les horreurs de la 
Révolution française, le programme de la Restauration en matière de politique scien-
tifique et éducative consistait à la discréditer en tant que régime de masse menant 
à la ruine. Jusqu'à aujourd'hui, cela a empêché de considérer la démocratie attique 
comme une source d'inspiration critique et de renouveau. En fait, la pertinence de 
l'expérience antique de la démocratie pour notre époque ne peut être explorée de 
manière adéquate que dans la perspective de la recherche contemporaine, et en ces 
années précaires de la démocratie, en particulier les conditions de son émergence 
et de son existence continue. La « richesse historique des conditions préalables » de 
la démocratie antique contraste avec l'absence (supposée) de conditions préalables 
de la démocratie moderne, des droits de l'homme et de l'État de droit, qui est un 
malentendu. L'illusion de l'égalité politique dans la participation numérique dévoile 
la démocratie comme une utopie concrète. La participation numérique illusoire au 
pouvoir est en même temps la recette de base d'une ploutochlocratie émergente, une 
domination des riches avec l'aide des stupides. Néanmoins, la démocratie attique offre 
également une illustration encourageante de la façon dont la démocratie peut être 
ressuscitée après les catastrophes des tyrannies ploutochlocratiques, bien que cela ne 
puisse réussir que si la société est organisée démocratiquement.

***

Noch im erstem Heft 2023 hatten die Herausgeber die „Leitfrage: Machtnähe und 
Machtferne“ in Erinnerung gerufen.1 Und ganz in diesem Sinne der KritV gilt es 
hier, den Lesenden zunächst den womöglich überraschenden kritischen Befund zu 
vermitteln, wieviel Ablehnung, Missachtung und bewusste Ignoranz der klassischen 
Demokratie der Athener in der Geschichtsschreibung der Neuzeit zu Teil geworden 
ist. Vor allem in der deutschen Neuzeit. Denn es wurde, wofür schon die großen 
klassischen Philosophen herangezogen werden konnten, die (Athenische) Demokratie 
weithin als ins Verderben führende Massenherrschaft betrachtet.

Die ideologische Prägung dieser buchstäblich reaktionären Geschichtsschreibung 
– buchstäblich als Reaktion auf die Französische Revolution und die ihr folgenden 
demokratischen Rebellionen – offenzulegen, ist ein erstes Anliegen dieser Untersu-
chung. Erst dies wissend können wir uns sinnvoll den mannigfaltigen Erfahrungen 
und Institutionen der klassischen Demokratie zuwenden und stets mit einem Blick da-
für, welche neuen Perspektiven sich daraus für unsere modernen Verhältnisse ergeben 
könnten. Von den vielen denkbaren Anwendungen will ich mich im zweiten Teil die-
ser Schrift vor allem mit den Entstehungs- und Existenzbedingungen von Demokratie, 
am Beispiel der Athenischen, befassen. Schon hier sei die Pointe angedeutet, wie 
hochgradig „voraussetzungsreich“ die „Sonderentwicklung Demokratie“ doch war 

1 Albrecht/Naucke/Pfeifer, Kontinuität und Ambivalenz in der rechtswissenschaftlichen Ar-
beitsweise, in: KritV 2023, 6 ff.

Die Athenische Demokratie als kritisches Potenzial 89

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88


und noch immer ist, mit ganz erheblichen Folgerungen für alle demokratiepolitischen 
Überlegungen.

Kehren wir gedanklich noch einmal zurück in die Große Halle der Nationalen und 
Kapodistrias Universität Athen, wie wir diese einer Stiftung des König Otto aus dem 
Jahre 1837 und architektonisch dem Dänen Christian Hansen zu verdanken haben, so 
war diese für unsere deutsch-griechische Demokratiekonferenz ein denkbar sinnvoller 
Rahmen. Durch die Säulen des Portikus geht ja der Blick hinauf zur Akropolis, 
alljährlich Ziel hunderttausender Touristen. Viele erklimmen die glatten Stufen dort 
hinauf gewiss mit der Überzeugung, in dieser alten Stadt die Wiege der Demokratie 
zu besuchen. Nun beginnen gleich hier die Zweifel und die Fragen: War denn die 
Attische Demokratie wirklich die Wiege der Demokratie, unserer Demokratie?

Wir mögen guten Willens wähnen, Kinder oder Enkel oder Urenkel der Demokratie 
der Athener, wie sie wohl korrekt geheißen würde, zu sein. Es ist indessen ein 
„genealogischer Nachweis“ dafür schwer zu führen. Als Vorbild demokratischer Re-
volutionen und Staatsgründungen der Neuzeit lässt sie sich kaum nachvollziehen, 
am ehesten noch in den geistigen Grundlagen der Vereinigten Staaten von Amerika. 
Erinnern doch bis heute die klassischen Säulen und Giebel US-amerikanischer Staats-
gebäude an die griechischen Vorbilder, bis hin zu den Postämtern amerikanischer 
Kleinstädte. Tatsächlich aber galten der Demokratie der alten Athener – wie es sich 
in den Federalist Papers der US-Gründerväter lesen lässt2 – erhebliche Vorbehalte, 
vor allem nämlich der direkten Volksherrschaft, die ihnen für einen kontinentalen 
Flächenstaat so gänzlich ungeeignet erscheinen musste.

Die Französische Revolution für ihren Teil widmete der antiken Demokratie nur 
einen kurzen Anfangsflirt, erkannten doch vor allem die „Thermidorianer“ in ihr 
einen als Vorbild diskreditierten Sklavenhalterstaat,3 ein Vorwurf, der im Übrigen so 
leicht nicht von der Hand zu weisen ist. Von daher umso überraschender, dass sich die 
Französische Republik alsbald am römischen Vorbild orientierte und daraus ihr neues 
Empire hervorging.

In den Staatengründungen der Neuzeit lässt sich eine kausale Beeinflussung durch 
das klassische griechische Vorbild schwer finden, jedenfalls keine lineare, direkte Ab-
kunft. Wäre da nicht eine große Ausnahme: der Freiheitskampf der Hellenen in den 
Jahren 1821-29: Denn der griechische Freiheitskampf, er hätte nach langjährigem und 
immer wieder höchst prekärem Ringen schwerlich zum Erfolg führen können ohne 
die Erinnerung an und Ermutigung durch das antike Vorbild. Gewiss, die Unabhän-
gigkeit der Griechen mag in letzter Stunde gerettet worden sein durch die - über lange 

2 Hamilton/Madison/Jay, The Federalist Papers. Bantam, New York (NY) 1989, ISBN 
0-553-21340-7 (englisch, vollständige Ausgabe); Die Federalist Papers. Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, Darmstadt 1993, ISBN 3-534-12077-9 (vollständige deutsche Ausgabe, 
hrsg. von Barbara Zehnpfennig); Angela Adams, Willi Paul Adams: Hamilton/Madison/Jay, 
Die Federalist-Artikel: Politische Theorie und Verfassungskommentar der amerikanischen 
Gründerväter. Mit dem englischen und deutschen Text der Verfassung der USA. Schöningh, 
Paderborn 2004, ISBN 3-8252-1788-4.

3 Luciano Canfora, Eine kurze Geschichte der Demokratie, 4. Aufl., Köln 2007, macht aller-
dings darauf aufmerksam: „Der Begriff ‚Demokratie‘ kam im politischen Wortschatz der 
Französischen Revolution kaum häufig vor.“ (S. 69, 354). Angriffspunkt war insbesondere 
die der athenischen Freiheit zu Grunde liegende Sklaverei, an der wiederum die amerikani-
schen founding fathers wenig Anstoß nahmen.

90 Guy Féaux de la Croix

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88


Jahre wegen der freiheitlichen „Gefahren“ so zögerlichen - europäischen Großmächte, 
mit der durchaus unbeabsichtigten Vernichtung der osmanischen Flotte in der See-
schlacht von Navarino.4 Freilich wäre diese Wendung der Geschichte nicht vorstellbar 
gewesen ohne einen Philhellenismus, der sich in den europäischen Hauptstädten wohl 
weniger explizit die Demokratie, als vielmehr Freiheit und Selbstbestimmung auf die 
Fahnen geschrieben hatte, wie schon übrigens die athenischen Freiheitskämpfer in 
den Perserkriegen zu Beginn des 5. Jahrhunderts vor Christus.

Inwieweit dieses zur Motivation der hellenischen Revolutionäre gehörte, auch das 
wäre ein Feld der Forschung. Jedenfalls war ihr klassisch-historisches Bewusstsein 
Voraussetzung für eine weitere, letztlich kriegsentscheidende Entwicklung, nämlich 
für die Mobilisierung des europäischen Philhellenismus und dies unter Berufung auf 
die Antike. Der Appell der griechischen Freiheitskämpfer an die europäischen Völker 
stützte sich ausdrücklich auf ihre historische Schuld gegenüber dem griechischen 
Volk. In den Worten von Petros Mavromichalis: “Greece, your mother, was the lamp 
that illuminated you; on this ground it reckons on your active philanthropy“.5

Allerdings stand auch hier wohl nicht die Erinnerung an die Demokratie im Vorder-
grund als vielmehr die politische, kulturelle und nationale Freiheit, aus der sich die 
Flamme des griechischen Unabhängigkeitskampfes und des Philhellenismus nährte. 
Die kollektive Selbstbestimmung erwies sich als Voraussetzung der individuellen.

Zu den Wirren der europäischen Ideengeschichte gehört es freilich, dass die hi-
storischen „Restauratoren“ des 19. Jahrhunderts die Französische Revolution mit 
ihrer Schreckensherrschaft wie auch die folgenden republikanischen Rebellionen dem 
Vorbild der antiken Demokratie anlasteten. Es lässt sich dies aufzeigen an den bil-
dungspolitischen Reformen der k.u.k. Monarchie, die Erziehungsminister Graf Thun-
Hohenstein6 dezidiert als restaurative Abkehr vom griechischen Vorbild verstand, 
dem eine Jugend von wilden Wirrköpfen nur allzu lange zum Opfer gefallen sei. 
Dazu lesen wir bei Heinz Barta,7 der sich auch sonst sehr nachdrücklich für eine 
ideologiekritische Grundhaltung der Wissenschaft einsetzt:

„Aus ideologischem Kalkül wurde Rechtsgeschichte lange mit ‚Römischem Recht‘ 
gleichgesetzt: So wurde das ‚Römische Recht‘ nach 1848 – im Rahmen der 
Thun-Hohenstein’schen Reformen – als ‚politische Waffe‘ eingesetzt und dafür 
fachlich-wissenschaftlich hochgepuscht (mwN). Begründet wurde dies als erziehe-
rische Maßnahme zur ‚Resozialisierung‘ einer durch Naturrecht und AGBGB (!) 

4 In der weiten Bucht von Navarino, heute Pylos, vernichteten am 20.10.1827 Kriegsschif-
fe einer britisch-französisch-russischen Expeditionsflotte einen Großteil der vor Anker 
liegenden Osmanisch-Ägyptischen Kriegsflotte. Man nimmt an infolge eines versehentli-
chen Kanonenschusses. Der alliierte Oberbefehlshaber, Admiral Sir Edward Codrington 
(1770-1851), sah sich zurück in London schärfster Kritik wegen Überschreitung seines 
Auftrages ausgesetzt, der lediglich die Kontrolle, nicht die Vernichtung der türkischen Flotte 
zum Ziele gehabt habe.

5 Kitromilides/Tsoukalas: The Greek Revolution, London 2021, p. 594, nach Gordon, Thomas, 
The History of the Greek Revolution, Edinburgh 1832).

6 Leo Graf von Thun und Hohenstein (1811-1888) war von 1849-1860 österreichischer Minis-
ter für Cultus und Unterricht.

7 Barta: Demokratie als kulturelles Lernen, 2. Auflage / Wien 2023, dort Abschnitt „Ideologie-
kritik“, Ziff. I 2, S. 15 ff.

Die Athenische Demokratie als kritisches Potenzial 91

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88


fehlgeleiteten Studentenschaft. … Mit einer politisch-fachlichen Ausrichtung am 
‚Römischem Recht‘ begann der Kampf gegen ABGB und Naturrecht. Thun-Hohen-
stein war ein ‚leidenschaftlicher Gegner des Naturrechts‘, dessen – wie er meinte 
– ‚hohle Phrasen der Generation der 1848er den Kopf verdreht hatten‘. Die 
von Thun-Hohenstein in Szene gesetzte konservativ-katholische Gegenaufklärung 
bediente sich der Disziplin Rechtsgeschichte, um ihre Ziele zu erreichen.“8

Allerdings spitzt Barta sein „J’accuse“ über eine reaktionäre Fehlinterpretation der 
Geschichte weiter zu auf den Vorwurf einer interessegeleiteten „Geschichtsklitte-
rung“:

„Denn auch der (Antiken) Rechtsgeschichte fehlt es in mancher Hinsicht an 
logischer Konsistenz und Wissenschaftskultur sowie einer kritischen Einstellung 
eigenen Konstrukten gegenüber, aber auch an Bereitschaft, Neues als prüfenswer-
tes Argument anzuerkennen! Macht, Schulenbildung, Einflusskartelle, Geld oder 
curriculare Egoismen (wie die bedingungslose Förderung des eigenen Faches) 
sowie Narzißmen verhindern die gewissenhafte wissenschaftliche Prüfung neuer 
Vorschläge, aber auch die Kooperation mit anderen Disziplinen. … Auch die (Anti-
ke) Rechtsgeschichte hat das zu beachten und braucht daher Ideologiekritik.“ 9

Die explizit reaktionäre Verwerfung der antiken Demokratie prägte – wenig überra-
schend – dann auch die deutsche Geschichtswissenschaft im Fortgang des 19. Jahr-
hunderts. Es ist schon arg befremdlich, wie ein ästhetischer Klassizismus eine ganze 
Epoche prägen konnte, unter Ausklammerung jener Regierungsform, welche doch die 
Blüte des klassischen Altertums erst hervorgebracht hatte.

Das Scheitern der bayerischen Griechenland-Begeisterung – in der Entthronung des 
Königs Otto (1862) – hatte seine Gründe nicht zuletzt in jenem Missverständnis, dass 
sich ein kulturelles, ästhetisches „Griechenthum“ vom Freiheitswillen dieses Volkes 
trennen ließe.

Gegen Ende der bayerischen Monarchie erreichte die demokratiefeindliche Gesin-
nung der Historiker jener Zeit noch einen Höhepunkt in den Lehren des Robert von 
Pöhlmann.10 Zum Danke dafür wurde der Münchner Gelehrte im Jahre 1909 in den 
Adelsstand erhoben – in der Endzeit des deutschen Königtums.

Jochen Bleicken, dem wir das deutschsprachige Standardwerk zur athenischen De-
mokratie verdanken11, schreibt zusammenfassend zum Pöhlmannschen Werk:

8 Barta: Von Téchne zu Epistéme und Phrónesis, Zum Entstehen von Jurisprudenz im anti-
ken Griechenland (im Rahmen des Entstehens von Wissenschaft), Wien 2024, S. 5 f.

9 Barta: Demokratie als kulturelles Lernen (aaO), S. 16.
10 Pöhlmann, v. (1852-1914), Hauptwerk: Griechische Geschichte und Quellenkunde, 5. Auf-

lage 1914; kurz vor Erscheinen dieses Werkes hatte v. Pöhlmann eine späte Rezension zur 
„Griechischen Geschichte“ von George Grote veröffentlicht, ein Verriss der als Verklärung 
der athenischen Demokratie verworfenen Arbeiten seines britischen Vorgängers; s. v. Pöhl-
mann, Zur Beurteilung George Grotes und seiner Griechischen Geschichte, in: ders. Aus 
Altertum und Gegenwart, Gesammelte Abhandlungen 1911, S. 228-261, zuerst erschienen 
in Deutsche Zeitschrift für Geschichtswissenschaften 1890.

11 Bleicken: Die Athenische Demokratie, 4. Aufl., Paderborn (Schöningh) 1995, im Folgenden 
zitiert nach der gebundenen Ausgabe; eine gekürzte Ausgabe erschien als UTB-Taschen-
buch, Paderborn 1986.

92 Guy Féaux de la Croix

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88


„In seinen Schriften geht er unentwegt mit den Athenern hart ins Gericht. Er 
ließ kaum ein antikes oder modernes Vorurteil aus und rückte seine Quellen ent-
sprechend zurecht. Er identifizierte den Demos mit der Masse der Armen und kon-
struierte einen Klassengegensatz zwischen arm und reich, verstand die Herrschaft 
des Volkes – er wurde nicht müde, für sie immer neue abwertende Wendungen 
zu erfinden: ‚Pöbelherrschaft‘, ‚Massenmehrheit‘, ,Massentum‘, Staatsform des 
Dilettantismus‘, ‚Demokratismus‘ usw.“

Nur war Pöhlmann mit diesem Verriss der Athenischen Demokratie kein Außenseiter, 
sondern Repräsentant des geschichtswissenschaftlichen Mainstreams. Dazu erinnert 
Bleicken wie folgt an Jacob Burckhardt (1819-1897), dessen Äußerungen zur Athe-
nischen Demokratie immer wieder „von äußerster Distanz und schärfster Kritik“ 
zeugten:

„In Burckhardt hat eine extrem liberale Anschauung ihr Verdikt gefällt. Sie begeg-
net uns bis weit in das 20. Jahrhundert hinein bei vielen Historikern … Hier 
scheint antike Kritik wiederaufgenommen zu werden, doch liegt die tiefere Ursache 
der inneren Ablehnung bei den meisten an ihrem liberalen Weltbild, in dem die 
Freiheitsrechte den Mittelpunkt einnehmen.“ 12,13

Nun möchte man diese demokratiekritischen Traditionen für längst überwunden hal-
ten, kommt indessen Bleicken selbst noch am Ende des 20. Jahrhunderts zu folgender 
Bilanz:

„Ich kenne kein Gesamturteil über die athenische Demokratie von einem deut-
schen Historiker der Nachkriegszeit, die den Namen verdiente.“14

Eine ideologiekritische Gegenprobe finden wir im 19. Jahrhundert immerhin und 
nota bene in einer lebendigen Demokratie. Dort im schweizerischen Graubünden 
veröffentlichte der Schulmeister J. Bazzigher im Jahre 1884 eine die Athenische 
Demokratie anerkennende Schrift für den kantonalen Geschichtsunterricht, in der er 
zugleich deren viele Anfeindungen wie folgt zurückwies:

„Einen begeisterten Lobredner hat die athenische Demokratie bekanntlich im 
englischen Bankier und Geschichtsschreiber G. Grote gefunden. Den durchaus 
entgegengesetzten Standpunkt vertritt in bedeutsamer Weise Julius Schvarcz. … 
Es ist ein sehr geistreiches, von großer Gelehrsamkeit zeugendes, aber gründlich 
unerquickliches Buch … Mit einer wahren Leidenschaft wird Alles hervorgesucht, 
was auf das athenische Volk und die Männer, die man bisher als seine Führer hoch 
zu halten gewohnt war, ein schiefes Licht werfen kann.“15

12 ebda, S. 680 f.
13 Finley stellt den Zusammenhang zwischen dem klassischen Liberalismus und der Ableh-

nung der klassischen Demokratie für die angelsächsische Rezeption mit Zitaten von John 
Stuart Mill her, s. Finley, Antike und moderne Demokratie, S. 76 mit Hinweis auf J.S. Mill, 
On Liberty, Neudr. World Classics, London/New York 1948.

14 Bleicken, wie vor, S. 682.
15 Bazzigher: Die Athenische Demokratie, Beilage zum Kantonalschulprogramm 1884/85, 

Chur 1885, S. 27.

Die Athenische Demokratie als kritisches Potenzial 93

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88


Dieser Anfangsbefund einer demokratiekritischen bis – feindlichen Geschichtswis-
senschaft im 19. Jahrhundert geht einher mit einer durchweg abwertenden Haltung 
gegenüber dem Rechtswesen der alten Griechen. Heinz Barta hat diese negative 
Rezeption mit seinem monumentalen Werk herausgearbeitet, ursprünglich doch Zi-
vilprozessrechtler und gegen eine wahre Phalanx der Rechtshistoriker und der Ge-
schichtswissenschaft. Auch in der ihm widerfahrenden Ablehnung ist die ideologische 
Vorprägung des Mainstreams kaum zu übersehen, der die Ursprünge des europäischen 
Rechts im klassischen Griechenland nicht erkennen will, sondern sie nahezu aus-
schließlich den Römern zuschreibt, mit anderen Worten dem Imperium und eben 
nicht der Athenischen Demokratie. Was Wunder, dass diese historiografischen Tra-
ditionen den Blick für die zugleich dialektische und symbiotische Beziehung von 
Rechtsstaat und Demokratie in der griechischen Antike verstellt haben.

Ein weiterer Hemmschuh, respektive Rechtfertigung einer demokratiefeindlichen 
Historiographie – dürften seit Anbeginn von Renaissance und Aufklärung bis in 
reaktionäre Zeiten die demokratieskeptischen Lehren der großen Klassiker gewesen 
sein, von Platon und Aristoteles. Nun ist die Vermutung keine neue, dass die großen 
Philosophen unter „Demokratie“ etwas ganz anderes verstanden, als wir dies heute 
tun, nämlich damals eine von Eigensucht und Unvernunft angetriebene Massenherr-
schaft.

Einen ebenso interessanten wie provokativen Beitrag zur „demokratischen Seman-
tik“, also zur Klärung unterschiedlicher Begrifflichkeiten, leistete in unserer Athener 
Konferenz Nicholas Kyriazis anhand eines Dutzend von Kriterien, die in den Über-
zeugungen der alten Athener grundwesentlich mit der Demokratie verbunden waren. 
Kyriazis demonstriert dies anhand einer statistischen Punkteskala, die er seiner wirt-
schaftstheoretischen Heimatdisziplin entlehnen kann, dass nämlich unsere Verhältnis-
se die Demokratiekriterien der alten Athener in fast keiner Hinsicht erfüllen, dass 
somit in der Sichtweise der Alten unsere Demokratien dieses Prädikat gewiss nicht 
verdient hätten.

Käme es zu einem Namensstreit vor Gericht, mag der Jurist hinzufügen, wären 
es die antiken Urheber, denen ein Recht auf die Bezeichnung zuzusprechen wäre. 
So betrachtet ist nicht die Demokratie der Athener das Aliud, als welche sie so oft 
abgeschrieben und als Vorbild abgewertet worden ist, sondern ist unsere neuzeitliche 
Demokratie das Aliud.

Es schließt sich die Erwägung daran an, dass womöglich Platon und Aristoteles 
an den Verhältnissen unserer modernen Demokratie größeren Gefallen gefunden ha-
ben möchten. Nun sind wir von einer Philosophenherrschaft arg weit entfernt. Aber 
immerhin hat sich unsere repräsentative Demokratie mit ihrem Rechtsstaat – bislang 
- als Bollwerk gegenüber einer populistischen Massenherrschaft erwiesen, wie eine 
solche eben Stein des Anstoßes der antiken Demokratieskepsis war.16 Nicht nur bei 
Platon und Aristoteles lässt sich das aufzeigen, sondern auch in der „Verfassung der 

16 In der Philosophiegeschichte nie recht aufgearbeitet scheint die biografisch bedingte demo-
kratieskeptischen Vorprägung des Platon, in seinen enttäuschten politischen Ambitionen, in 
der bitteren Erfahrung des Todesurteils gegen seinen Lehrmeister Aristokrates. Es bemühen 
sich um eine biographische Einordnung Kyriazis/Féaux de la Croix in ihrem Roman: Pla-
tons wahre Liebe, Roman, Ersterscheinung Athen (Okeanos) 2014, in englischer Sprache 
erschienen als „Last Love“, Bloomington (Author House) 2014.

94 Guy Féaux de la Croix

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88


Athener“, wie sie einem Alten Oligarchen17 zugeschrieben wird. Unsere Demokratie 
wäre wohl keine solche in den Augen von Platon und Aristoteles, eher eine Misch-
form, an der sie größeren Gefallen hätten finden mögen. Wie später dann auch Cicero 
die ideale Staatsform in einer Mischform sah,18 eben in der Römischen Republik 
seiner Zeit.

Widerstehen wir also der Versuchung, die Athenische Demokratie als Aliud zu dis-
kreditieren, sie als so andersartig abzuschreiben, dass wir uns mit ihrer Vorbildlichkeit 
oder wenigstens Relevanz nicht mehr zu befassen brauchen. Denn diese Disqualifi-
zierung verschlösse uns doch jegliche Chance, die Athenische Demokratie als ein 
kritisches Potenzial zu betrachten, nämlich daran unseren Blick für die Schwächen 
unserer eigenen Demokratie zu schärfen und für die Erkenntnis, dass Demokratie 
auch anders gedacht und gelebt werden kann.

Freilich finden wir in der überkommenen Historiographie wenig zur Relevanz ge-
schichtlicher Erfahrung für unsere eigene Zeit. Suchen wir dort nach „relevantischen 
Ansätzen“, dann finden wir allenfalls eine kurze Referenz bei dem großen Johann 
Gustav Droysen (1808-1896). Droysen verstand die erste heuristische Aufgabe seiner 
Wissenschaft darin, eine Fragestellung zu entwickeln: „indem der Historiker sich 
überlegt, was er überhaupt untersuchen möchte und was davon von besonderem 
Interesse sein könnte (Relevanz).“ 19

Sonst aber scheint die Relevanz der Geschichte als Erkenntnisziel ihrer Wissen-
schaft durchweg fremd geblieben zu sein. Am ehesten sollte der Suchende fündig 
werden in der Geschichtsdidaktik, muss es doch dieser darum gehen, dem Schüler die 
Bedeutung der Vergangenheit für seine eigene Gegenwart und Zukunft nahezubrin-
gen, als Motivationspotenzial.

Die Versuchung ist nicht gering, antike Demokratieerfahrungen in unsere politi-
schen Weltbilder einzufügen, zur Bestätigung unserer jeweiligen politischen Überzeu-
gungen. Der Liberale wird gern argumentieren wollen, dass sich die Demokratie aus 
der Anerkennung des freien Individuums entwickelt habe, wie auch die Reihenfolge 
des republikanischen Dreiklangs zeige: Liberté, égalite, fraternité. Es entspricht dem 
die Reihenfolge der höchsten Grundwerte am Anfang des deutschen Grundgesetzes, 
nämlich mit der Freiheit des Art. 2 GG noch vor der Gleichheit des Art. 3 GG.20 Frei-
lich stellt unsere Verfassung in Art. 1 beiden voran die Würde des Menschen, die 
Menschenrechte und den Rechtsstaat.

Der Sozialist hingegen möchte dem entgegenhalten, dass sich die Demokratie der 
alten Athener Schritt für Schritt aus den Gleichheitsforderungen der Benachteiligten 
entwickelt habe, in den partizipatorischen Reformen von Solon bis Ephialtes. Die 

17 Eine zwischen 430 und 411 v. Chr. datierte Schrift über den Staat der Athener aus einer 
offenbar oligarchischen Sicht wurde in den Werken Xenophons (ca. 427 – 354 v. Chr.) 
überliefert, stammt allerdings nach h.M. nicht von diesem, sondern einem unbekannten 
Autor, daher auch Pseudo-Xenophon genannt.

18 Cicero, De re publica I, 45; 54; 69.
19 Zitat nach Jordan (aaO), S. 48 mit Hinweis auf Droysen, Gustav, Historiker, Hrsg. V. Peter 

Leyh und Horst Walter Blanke, Stuttgart 1977, Bd. 1 S. 423.
20 so auch Art. 1 der Frz. Déclaration de l’Homme et du Citoyen v. 26.08.1789: „Les hommes 

naissent et demeurent libres et égaux en droits“, zur anderen Reihenfolge in den amerikani-
schen Unabhängigkeitserklärungen siehe Fn. 25.

Die Athenische Demokratie als kritisches Potenzial 95

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88


Entdeckung der individuellen Freiheit – wie sie dann Perikles in seiner Gefallenenre-
de hervorhob21 – sie sei eine späte Frucht egalitärer Reformen und eines solidarischen 
Republikanismus gewesen. Für den sozialistischen Betrachter müsste es eigentlich 
„égalité, fraternité, liberté“ heißen, so herum.

All dies freilich, so möchte ein Dritter für eine nach außen wie nach Innen wehr-
hafte Demokratie plädieren, hätte zu nichts werden können ohne die Verteidigung 
des freien Griechentums gegen seine äußeren Feinde, dann im Inneren ohne den 
Ostrakismus, das Scherbengericht, mit dem auf bloße und wohl nicht selten intrigante 
Verdächtigung Mitbürger in die Fremde verbannt wurden, von denen eine Gefährdung 
der Demokratie befürchtet wurde. Und sei für das Gedeihen der Demokratie ganz 
entscheidend gewesen, dass in der kriegsentscheidenden Seeschlacht bei Salamis (im 
Spätsommer des Jahres 480 v. Chr.) schließlich nicht nur die Patriziersöhne, sondern 
auch die mittellosen „Theten“ als Ruderer in die Vaterlandsverteidigung einbezogen 
worden seien. Daraus habe sich dann nahezu zwangsläufig die politische Teilhabe 
dieser verdienten Veteranen ergeben. Wir sähen also im alten Athen den Kriegsdienst 
als Ursprung demokratischer Partizipation.

Die attische Demokratie erweist sich schon so gesehen als ein reichhaltiges Reper-
toire für aktuelle politische Argumentationen, für Referenzen, die ebenso legitim 
erscheinen mögen, wie sie den politischen Diskurs intellektuell bereichern könnten. 
Eine andere Sache wäre es indessen, die Relevanz der antiken Demokratiegeschichte 
auf eine wissenschaftliche, methodische Grundlage zu stellen, die uns in die Lage 
versetzte, die Stichhaltigkeit unserer politischen Interpretationen zu überprüfen, der 
einen wie der anderen, gegenteiligen These. Gesicherte Maßstäbe werden wir gewiss 
anlegen wollen, wenn wir die Architektur unserer Demokratie festigen wollen, sie da-
für womöglich grundlegend reformieren müssen, auf der Basis historischer Erkennt-
nisse.

Der Fundus der Geschichtswissenschaft ist hierfür unverzichtbar und doch nicht 
hinreichend. Die hier als Forschungsziel vorgeschlagene aktuelle demokratische Rele-
vanz wird nicht allein von der Vergangenheit her gedacht werden können. Vielmehr 
wird die Geschichte von den Problemen her zu betrachten sein, vor die sich unsere 
Demokratien heute gestellt sehen, nicht nur implicite, sondern explicite. Dies erfor-
dert eine methodische Umkehr der überkommenen Geschichtsdarstellung, nämlich 
nunmehr von den „aktuellen“ Disziplinen her nach den Erfahrungen der Antike zu 
fragen, zum Beispiel für die Bedürfnisse der politischen und rechtlichen Staatswissen-
schaften.

Der wohl häufigste Bezug demokratischer Reformideen auf das antike Athen gilt 
der dort praktizierten direkten Demokratie. Er gilt der Teilhabe aller Bürger an den 
Entscheidungen der Volksversammlung, wenn auch mit der notorischen Ausnahme 
der Bürgerinnen, rechtlosen Sklaven und zahlreichen Ausländer. Einer ganzen Reihe 
von zivilgesellschaftlichen Initiativen geht es heute zutage um mehr Demokratie in 
diesem direkten Sinne, als Schlüssel zu ihrer Erneuerung und größeren Akzeptanz. 
Stellvertretend sei hier auf den Verein „Mehr Demokratie“ verwiesen oder das „Berlin 

21 In einer Rede zur Ehrung der im ersten Jahr des Zweiten Peloponnesischen Krieges (431 v. 
Chr.) gefallenen Athener, in der Erinnerung oder Nacherfindung des Thukidides, hier in der 
Veröffentlichung des Hellenischen Parlamentsstiftung, Athen 2005.

96 Guy Féaux de la Croix

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88


Institut für Partizipation“. Selbst unser Parlament sucht – zaghaft - nach neuen Parti-
zipationsformen, wie mit dem Experiment der Bürgerräte.

Für die direkte Demokratie oder für die Demokratie überhaupt sollten uns immer 
wieder die Voraussetzungen interessieren, die für eine demokratische Partizipation 
gegeben sein müssten. Es führt uns dies zu der oft gehörten These des Staatsrecht-
lers Ernst-Wolfgang Böckenförde, der zufolge die Demokratie die Voraussetzungen 
nicht selbst schaffen könne, von denen ihre Entstehung und Existenz abhänge. Das 
Böckenförde-Diktum des langjährigen Verfassungsrichters, es wird in einer ganzen 
Reihe von Variationen zitiert. In seiner Urfassung lautete es wohl:

„Der freiheitliche, säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst 
nicht garantieren kann“.22

Böckenförde selbst sprach in der Urfassung also zunächst einmal vom Staat und 
seinen Voraussetzungen, auch von Garantien. Wir werden das Böckenförde-Diktum 
gewiss nicht so missverstehen sollen, dass die Demokratie von Umständen abhängt, 
denen sie schicksalsergeben unterstellt ist, auf Gedeih oder Verderb, ohne selbst für 
ihren Fortbestand sorgen zu können, ohne die Grundlagen ihrer Existenz, wo nötig, 
erneuern und damit sichern zu können.

Die attische Erfahrung spricht gegen eine solche Ohnmacht der Demokratien. 
Gleich anfangs sehen wir in den Solonischen Reformen, wenn auch nicht schon de-
mokratische Verhältnisse, so doch eine Stabilisierung der politischen Ordnung durch 
mehr bürgerliche Gleichheit. Nach dem auf Solons Weggang folgenden und dann 
rd. 50 Jahre währenden Rückfall in die Tyrannei, durchaus auch eine Volkstyrannei, 
unter den Peisistratiden,23 strukturierte Kleisthenes die Gesellschaft hin auf eine grö-
ßere Gewichtung des politischen Gemeinwohls. Nach ihrer Niederlage im Zweiten 
Peloponnesischen Krieg und nach der kurzen Schreckensherrschaft der 30 Tyrannen24 

gelang es den Athenern, die Demokratie so wiederzubeleben und zu stärken, dass sie 
ihnen noch einmal eine Blütezeit von sieben Jahrzehnten bescherte. Wir sehen also 

22 Böckenförde: Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisation. In: Recht, Staat, 
Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte, Frank-
furt (Suhrkamp) 1991, S. 92–114, 112 (erweiterte Ausgabe 2006).

23 Peisistratos (ca. 600 – 527 v. Chr.) erhob sich alsbald nach Weggang des Solon im Jahre 
561 v. Chr. zum Tyrannen der Athener. Die Herrschaft seiner Söhne Hippias und Hippar-
chos endete 510 v. Chr. mit der Eroberung Athens durch die Spartaner. Hipparchos war 
zuvor 514 v. Chr. einem Mordanschlag des Freundespaares Harmodios und Aristogeiton 
zum Opfer gefallen, womöglich eher im Zuge eines homophilen Eifersuchtsdramas als aus 
politischen Motiven; siehe gemäß den Historien des Herodot: Berve: Die Tyrannis bei den 
Griechen. 2 Bände. Beck, München 1967.

24 Mit der Unterstützung des spartanischen Statthalters Lysander ergriffen Mitte des Jahres 
404 v. Chr. 30 Oligarchisten die Macht. Von ihrer 8-monatigen Schreckensherrschaft be-
richtet Aristoteles: „Als sie die Polis sicherer beherrschten, schonten sie keinen Bürger 
mehr, sondern töteten die, welche aufgrund ihres Vermögens, ihrer Herkunft oder ihres 
Ansehens hervorstachen; damit befreiten sie sich von ihrer Furcht, und auch das Vermögen 
der Getöteten wollten sie an sich bringen; und innerhalb von kurzer Zeit töteten sie nicht 
weniger als 1500 Menschen.“ (Politeia 35,4). Ihr Terrorregime stürzte Thrasybulos im 
ersten Halbjahr 403 v.Chr., offenbar mit einem Wohlwollen des spartanischen Königs 
Pausanias.

Die Athenische Demokratie als kritisches Potenzial 97

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://de.wikipedia.org/wiki/Helmut_Berve
https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88
https://de.wikipedia.org/wiki/Helmut_Berve


in der Attischen Demokratie immer wieder eine bewusste politische Gestaltung einer 
demokratischen Gesellschaft am Werk, für die der englische Ausdruck des “social 
engineering“ doch recht trefflich erscheint. Wo sehen wir solches in unserer Zeit, eine 
politisch vorrangige demokratische Gestaltung der Gesellschaft?

Eine relevanzorientierte Erkundung der antiken Demokratie wird bei alledem im-
mer wieder zu der Frage zurückkehren wollen, warum denn eigentlich sich die Demo-
kratie ausgerechnet im alten Hellas entwickelt habe. „Why in Greece?“, so versteht 
die englische Sprache die Frage in drei Silben zu kleiden.

Zu fragen ist nach den Entstehungsbedingungen einer historischen Ausnahme, einer 
Sonderentwicklung. Womöglich abgesehen von demokratischen Entscheidungstradi-
tionen ferner anderer Völker, wie sie aus dem frühen Indien25 oder von den vorkolum-
bianischen Stämmen Amerikas26 berichtet werden und von denen wir erst in jüngerer 
Zeit erfahren haben, hat die Demokratie sich im Altertum eben nur bei den Griechen 
entwickelt, bei weitem übrigens nicht nur in Athen.

Von den vielen Gründen, die für die griechische Sonderentwicklung angeboten 
werden, werden wir zunächst einmal die völkische Variante als unsinnig übergehen 
wollen, der zufolge den alten Hellenen ein urdemokratisches Gen innewohnte. Über-
zeugender erscheint es, die ursächlichen Sonderbedingungen in Topographie und 
Geographie zu suchen, in der Freiheit von Bergbewohnern, Küstenanrainern und 
Insulanern, zugleich verbunden mit einem regen kommerziellen und kulturellen Aus-
tausch der Seefahrer mit den großen Zivilisationen Vorderasiens und Ägyptens. Für 
mehr ist zu der Frage „Why in Greece?“ hier nicht der Raum.

Worauf unser relevantisches Augenmerk gerichtet sein sollte, ist die hochgradige 
Bedingtheit der altgriechischen Ausnahme an und für sich. Bisweilen ist in heuti-
gen Theorien von „Voraussetzungsreichtum“ der Demokratie die Rede. An dieser 
hochgradigen Konditionalität sollten uns in unserer Aktualität insbesondere die con-
ditiones sine quibus non ihrer Fortexistenz interessieren. Dafür bieten sich in der 
altgriechischen Geschichte an: eine homogene Bevölkerung, gemeinsame Religion 
und Kultur, ein hoher Bildungsstand, erworben und vertieft zum Beispiel im Volks-
theater, in den vielen Festspielen, dann noch Wehrdienst und Kriegsbereitschaft. 
Entscheidend, so lesen wir, sei nicht zuletzt die Agonalität der alten Athener gewesen, 
ein allgemeiner Wille, sich im Wettstreit durch Leistung zu beweisen und heraus zu 
ragen.

Eine jede dieser Anforderungen mag uns eine rechte Zumutung erscheinen, auch als 
eine Qual in einer Gesellschaft, in der all dieses nicht mehr gewährleistet ist. Dem 
entgegen wird unsere Demokratie weitgehend als voraussetzungslos gelebt oder als 
Selbstverständlichkeit hingenommen. Wir finden sie in unserer Verfassung als natur-
gemäße Staatsform des Menschen gesetzt, auf die er ein voraussetzungsloses Anrecht 
hat. In der Neuzeit zeugen gleich die ersten Sätze der amerikanischen Unabhängig-
keitserklärungen27 von diesem Menschenrecht auf Freiheit und zugleich Teilhabe.

25 so bei Sen: Democracy as a Universal Value, Journal of Democracy 10,3: 3-17.
26 so bei Graeber/Wengrow, The Dawn of Everything, a new history of humanity, Allan Lane 

2021.
27 The Virginia Declaration of Rights v. 12.06.1776, Section 1: „That all men are by nature 

free and independent“; Declaration of Independence v. 04.07.1776, Präambel: „We hold 
these truths to be self-evident, that all men are created equal“.

98 Guy Féaux de la Croix

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88


Vor dem Hintergrund dieser voraussetzungslosen Demokratie der Moderne stehen 
wir der Erosion des demokratischen Konsenses mit beträchtlicher Ratlosigkeit gegen-
über, sehen wir recht oberflächlich die Schuld dafür bei inkompetenten Parteien und 
– kaum weniger oberflächlich – das Remedium in immer mehr politischer Schulbil-
dung.

Ein geschärftes Bewusstsein für die hochgradige Konditionalität der Demokratie, 
dafür dass es an den Voraussetzungen fehlen mag oder sie zu schwinden drohen, es 
wäre von erheblicher politischer Konsequenz. Schauen wir über die Horizonte unserer 
eigenen gefährdeten Demokratien hinaus in die Welt, so gerät die Konditionalität 
von Demokratie offenkundig in Konflikt mit ihrem universellen Geltungsanspruch. Es 
widerstrebt dem Demokraten zutiefst die Erwägung, dass es in anderen Gesellschaf-
ten an den Voraussetzungen für eine nachhaltig demokratische Entwicklung fehlen 
könnte. Andererseits scheint jede Naivität und jeglicher demokratisch-missionarischer 
Eifer fehl am Platze und mehr Schaden als Nutzen anzurichten.

Noch schmerzlicher, unerträglicher wird diese Konditionalität, wenn wir Demokra-
tie als letztlich unverzichtbare Voraussetzung für den Rechtsstaat erkennen und somit 
für einen effektiven Schutz der Menschenrechte, wenn mit den demokratischen Exis-
tenzbedingungen schlimmstenfalls auch die Voraussetzungen für die Menschenrechte 
und den Rechtsstaat schwinden könnten.

Es bedürften die Erklärungen für die Entstehung, 200-jährige Existenz – immerhin - 
und schließlich für den Niedergang der Athenischen Demokratie der analytischen 
Vertiefung. Eine solche bietet sich an – bei allen Schwächen der marxistischen 
Welterklärung und ihrer fatalen Folgen – im historischen Materialismus: Demzufol-
ge hätten wir schon die Demokratie der Athener als Überbau ihrer ökonomischen 
Entwicklung zu betrachten. Tatsächlich erwies sich die Demokratie für die alten 
Athener als „Erfolgsmodell“, als staatlicher Rahmen nicht nur für eine effektive 
Landesverteidigung, sondern auch für einen enormen wirtschaftlichen Aufschwung. 
Im 5. Jahrhundert wurde dieser alsbald zur Grundlage militärischer Überlegenheit und 
imperialer Seemacht, freilich auch einer unübertroffenen kulturellen und ästhetischen 
Blüte.

Auch in der Neuzeit lassen sich Revolutionen und daraus erwachsene Demokratien 
im Bilde des historischen Materialismus sehen. In diesem Bilde wäre die Demokratie 
die für den Kapitalismus optimale Staatsform, freilich für den Marxisten mit der 
Konsequenz einer bitteren Entfremdung und der historischen Unausweichlichkeit 
der sozialistischen Revolution. Indessen verändern sich, nachdem diese kläglich ge-
scheitert ist, die gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Grundlagen in eine ganz 
andere Richtung, treten an die Stelle der Produktionsverhältnisse die Kommunikati-
onsverhältnisse und nun auch die Macht der künstlichen Intelligenz und ihrer Herren. 
Anders als in Zeiten des „einfachen Kapitalismus“, diese schließlich im Gewande der 
ausgleichenden sozialen Marktwirtschaft, scheinen sich die neuen Machtverhältnisse 
den ihnen gemäßen Überbau in einer Plutokratie zu suchen, zu deren Machtbasis 
wiederum die digitale, „sozialmediale“ Verführung der Leute ist.

Ist es denn vermessen oder verkehrt, von einer Verbindung von Plutokratie und 
Ochlokratie – ein Wort des Polybios (um 200-118 v. Chr.) - zu sprechen, von einer 
Machtkoalition der Reichen und der dummen Massen, von einer heraufziehenden 
Plutochlokratie? Nur dass darin die Dummen die Dummen sein werden. Es reicht 

Die Athenische Demokratie als kritisches Potenzial 99

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88


den Reichen nicht, schon so die Oberhand zu haben, gelingt es ihnen mit ihrer neuen 
Macht doch, die Dummen noch dümmer zu machen.

Gibt es dazu lehrreiche Anschauung im alten Athen? Nun ja, zum Beispiel in der 
Peisistratiden-Herrschaft, die sich unter Ausschaltung der traditionellen Eliten auf die 
Massen stützen konnte, denen es damit ganz gut gegangen zu sein scheint. Weiter da-
rin, dass der reiche Alkibiades (um 450 – 404 v. Chr.) mit hoher Demagogenkunst das 
Volk in die Sizilische Expedition (415 – 413 v. Chr.) verführte, in eine militärische 
Katastrophe, welche die Niederlage der Athener im Zweiten Peloponnesischen Krieg 
besiegelte.

Die Rückkehr zur politischen Ordnung nach dem Sturz der Peisitratiden - Rückkehr 
zur Demokratie werden wir es nicht nennen wollen, weil deren Entwicklung zuvor 
unter Solon soweit noch nicht gediehen war – war eine Renaissance der Eliten. Der 
Erfolg des klassischen Athen war weitgehend einer neuen Balance und mehr als dies: 
Symbiose von Aristokratie und breitem Volk geschuldet.

Die Notwendigkeit von Eliten hat Generationen von Staatsdenkern beschäftigt, vor 
allem in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts28 und wofür der Name des Robert 
Michels steht, politisch ein Wanderer von der Sozialdemokratie zum Bewunderer des 
Faschismus.29 Nach langer Tabuisierung der Eliten haben nun die Populisten und 
Plutokraten die Eliten wiederentdeckt, freilich als Wurzel allen Übels, als Feindbild 
und als auszuschaltende Widersacher ihrer Machtergreifung. Wenn nur Europa nicht 
ins Hintertreffen gerät, weil es hier an den Voraussetzungen für eine plutokratische 
Revolution fehlt!

So viele Menschen erfahren in ihren neuen Kommunikationsmöglichkeiten eine 
Partizipation, wie sie ihnen doch mit der Demokratie versprochen, aber nie wirklich 
ermöglicht worden ist. Es erweist sich nun in dieser Stunde der Wahrheit die Demo-
kratie als konkrete Utopie und erfordert der Umgang mit ihrer Unvollkommenheit 
große politische Reife.

Widerstand gegen die digitale Plutochlokratie könnte nur ein radikaler sein, wofür 
wissenschaftliche oder politische Strategien nicht ansatzweise in Sicht sind. Für jetzt 
spricht leider einiges für eine intrinsische Unwiderstehlichkeit der neuen, digitalen 
Version des Kapitalismus.

Indessen war schon im alten Athen eine vollkommen gleiche Teilhabe an der 
politischen Willensbildung eher Ideal als gelebte Wirklichkeit. Sie ist eben, die De-
mokratie, eine konkrete Utopie, vollkommen nie erreichbar. Dies – ohne Abstriche an 
der Zielsetzung – einzusehen, möchte uns vor ihrer Überforderung bewahren.

Das unabhängige demokratische Athen fand sein Ende im Auseinanderfallen der 
Gesellschaft, indem sich vor allem verfassungsuntreue Oligarchen mit dem äußeren 
Feind verbündeten. Innere Feinde bereiteten den mazedonischen Eroberern den Weg, 
der Unterwerfung unter das mazedonische Joch. Noch für Jahrhunderte überlebten 
im fremdbestimmten Athen - unter Alexander, seinen Diadochen, den Römern - 
demokratische Traditionen. Allerdings unter wechselnden Fremdherrschaften mit plu-

28 s. Pfetsch: Theoretiker der Politik, Paderborn 2003, S. 465 ff., mwN zu den klassischen 
Elitetheoretikern Mosca, Pareto, Michels.

29 Michels unterstützte zunächst die deutsche Sozialdemokratie, bis er sich schließlich Musso-
lini zuwandte, s. Finley, Antike und moderne Demokratie, S. 15.

100 Guy Féaux de la Croix

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88


tokratischen Kollaborateuren und Statthaltern, den „Milliardären“ des hellenistischen 
Zeitalters. Der eine, Herodes Atticus, baute sich ein gigantisches Theater seines 
Namens,30 wo früher die Theater den Göttern gewidmet waren. Der andere, ein Herr 
Filopappos (65-116 AD), türmte sein Denkmal auf einen Hügel, der einst den Musen 
gewidmet war.

Auch von der Athenischen Demokratieerfahrung her gelangen wir zu skeptischen 
Perspektiven. Eine Renaissance der Demokratie in Europa und der Welt ist nicht in 
Sicht, so sehr wir uns eine solche wünschen möchten.

Findet sich denn gar nichts in der alten Geschichte, was uns in unserem Glauben 
an und Engagement für die Demokratie ermutigen könnte? Doch, zuerst einmal im 
politischen Wiederbeginn, nachdem die Spartaner der Peisistratiden-Diktatur ein Ende 
bereitet hatten, also ein Neubeginn nach einer externen Intervention und militärischen 
Niederlage. Und ganz ähnlich ging es mit der Wiederauferstehung der Demokratie der 
Athener, nachdem sie den Spartanern im Zweiten Peloponnesischen Krieg unterlegen 
waren, grob vereinfacht wegen einer Überdehnung ihres imperialen Machtstrebens. 
Zu den Entstehungsbedingungen, respektive Wiedererstehungsbedingungen der Athe-
nischen Demokratie gehörte also gleich mehrfach eine militärische Niederlage. Wie 
sollte sich diese Erfahrung nicht in unserer eigenen deutschen Zeitgeschichte wieder-
holt haben.

Ihres Imperiums beraubt, erstarkte die Athenische Demokratie noch einmal im 
4. Jahrhundert mit einem wirtschaftlichen, wissenschaftlichen und kulturellen Auf-
schwung, dem wir große klassische Errungenschaften verdanken, voran die großen 
Philosophen, nur dass auch sie nicht verstanden, geistige Kinder der Demokratie zu 
sein.

Allerdings reden wir hier von einer mehrfachen Wiederherstellung der früheren 
Verfassungsordnung erst nachdem Oligarchen und Demagogen sich in Staatsstreichen 
zu Tyrannen aufgeschwungen und mit ihrer Gewaltherrschaft Mord und Schrecken 
verbreitet hatten. Möge uns und unseren Nachkommen erspart bleiben, solches durch-
machen zu müssen.

Und möge diese Skepsis durch ein überzeugendes Gegenbild widerlegt werden. 
Es wird nur in einer radikalen und vorrangigen demokratischen Gestaltung unserer 
Gesellschaften bestehen können, in einer vorrangigen Politik für die Demokratie als 
solche. Es wird hingegen die Demokratie in dieser neuen Welt nicht überleben, wenn 
wir so weitermachen wie bisher.

30 Der griechisch-römische Staatsmann und Mäzen Herodes Atticus (101-177 n. Chr.) schenk-
te seiner Heimatstadt um 161 n.Chr. ein Odeon genanntes Theater mit der größten und 
höchsten aus der Antike bekannten Überdachung. Gleich neben den Ruinen des klassischen 
Dyonisos-Theaters ist es bis heute ein Ort herausragender Kulturveranstaltungen. Die plu-
tokratische Tradition setzt sich fort in der Praxis des heutigen Athen, Museen und Theater 
nach reichen Stiftern zu benennen, derzeit allen voran das gigantische Niarchos-Kulturzen-
trum im Vorort Faliron.

Die Athenische Demokratie als kritisches Potenzial 101

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88 - Generiert durch IP 62.146.109.131, am 03.02.2026, 01:00:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2025-2-88

	Gedanken zur Relevanz der alten Geschichte
	Zusammenfassung
	Abstract
	Résumé


