POSITIONEN UND DEBATTEN

Christian Blum

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? Eine (spate) Antwort
auf Claus Offe

Spatestens seit dem Ausbruch der Corona-Pandemie im Frithjahr 2020 ist
das Gemeinwohl ein allgegenwartiger Leitbegriff der gesellschaftspolitischen
Debatte in Deutschland.! Allenthalben rekurrierten Entscheidungstragerin-
nen auf Bundes-, Landes- und Kommunalebene bei priaventionsbedingten
Einschrinkungen der Gewerbefreiheit, Freiziigigkeit oder Religionsaus-
ubung sowie bei der Begriindung von Wirtschaftsférderungspaketen in bis-
lang ungekannter Hohe auf Schutz und Foérderung des allgemeinen Wobhls.
Regierungshandeln in Zeiten der Gesundheitskrise, so ein Zwischenfazit
der Bertelsmann Stiftung, bewege sich zwangslaufig im Spannungsfeld von
individueller Freiheit und kollektiver Wohlfahrt.2 Der »Gemeinnutzen«,
das »allgemeine Beste«, »das Interesse der Allgemeinheit« und weitere Syn-
onyme sind zwei Jahrzehnte nach der akademisch diagnostizierten »Renais-
sance des Gemeinwohls« tatsdchlich im politischen Mainstream angekom-
men.3

Bei aller Diskussion tiber das Fir und Wider der als gemeinwohldienlich
ausgegebenen Policies ist jedoch eine zentrale Frage aus theoretischer und
handlungspraktischer Perspektive unterbestimmt geblieben: Wem dienen
eigentlich gemeinwohldienliche Handlungen? Die naheliegende Antwort —
der Allgemeinheit — verschiebt das Problem nur. Denn damit stellt sich
unmittelbar die Anschlussfrage: Wer oder was ist diese »Allgemeinheit«,
die im Begriff des Gemeinwohls mitgemeint ist oder (verniuinftigerweise)
mitgedacht werden muss?

Die Frage selbst ist freilich nicht neu. Zum ersten Mal hat sie, zumindest
in dieser Explizitheit, Claus Offe gestellt.* Wissenschaftliche Aufsitze, die
nach Jahrzehnten genauso lesenswert und relevant sind wie am Tage ihrer

1 Siehe Werneke, Zanker 2022.

2 Siehe Bertelsmann Stiftung 2021.

3 Zur »Gemeinwohlrenaissance« in der wissenschaftlichen Debatte sieche zum Beispiel GrofSe-
Kracht 2004; Blum 2013; Werneke, Zanker 2022. Im Zentrum steht die Feststellung, dass
ein Begriff, welcher bis in die 1990er Jahre infolge der inflationiren Verwendung im National-
sozialismus (»Gemeinnutz geht vor Eigennutz«) tabuisiert war, nicht nur in der Politik wieder
salonfihig, sondern auch legitimer Gegenstand wissenschaftlicher, ideengeschichtlicher und syste-
matischer Forschung ist.

4 Siche Offe 2019 [2001].

Leviathan, 51.Jg.,1/2023, S. 3 =29, DOI: 10.5771/0340-0425-2023-1-3

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

4 Christian Blum

Veroffentlichung, sind rar gesit. Aber Offes Essay Wessen Wobl ist das
Gemeinwobl? ist eine solche Raritdat. Der Text hat zentrale Leitfragen der
Diskussion um den nach wie vor inhaltlich und normativ hochumstrittenen
Begriff des Gemeinwohls vorgepragt — ohne sie gleichwohl selbst final zu
beantworten:

—  Welche Werte konstituierten das Gemeinwohl, und sind diese objektiv
beziehungsweise unabhingig von den aktualen Priferenzen der Mitglie-
der eines Gemeinwesens oder subjektiv?

— Welche Rolle spielen Verfahren politischer Willensbildung bei der
inhaltlichen Konkretisierung des Gemeinwohls, und welches Verhaltnis
besteht zwischen demokratischem Volkswillen und Gemeinwohl?

—  Welcher zeitliche Horizont ist fir die Bestimmung des Gemeinwohls
ausschlaggebend, insbesondere in Hinblick auf eine weiter entfernte
Zukunft?

— Und schlieSlich die titelgebende Frage nach der »sozialen Referenz
des Gemeinwohls«:5 Wer ist der NutzniefSer gemeinwohldienlichen Han-
delns?

Offe hat in seinem Aufsatz selbst keine Theorie des Gemeinwohls ent-

wickelt, sondern »nur« ein Forschungsprogramm entworfen. Es entbehrt

also nicht einer gewissen Ironie, dass in den vergangenen 20 Jahren zu
zahlreichen Aspekten dieses Forschungsprogramms enorme Fortschritte
erzielt wurden,® aber ausgerechnet der Themenkomplex »Wessen Wohl
ist das Gemeinwohl?« unterbestimmt geblieben ist.” Es fehlt bis heute an

Versuchen einer systematischen Klirung der sozialen Referenz des Gemein-

wohls. Das heif$t nicht, dass es nicht bereits Antworten in der Literatur auf

Offes Frage gabe. Implizit (und teilweise auch explizit) haben Autor*innen

das Thema durchaus adressiert, aber entweder wird es en passant bezie-

hungsweise unter »ferner liefen« abgehandelt oder man beschrankt sich
darauf, die ungebrochene Relevanz der Frage zu unterstreichen.®

Der vorliegende Aufsatz schliefSt diese Forschungsliicke und bietet eine
spate und tuberfillige Antwort. In meiner viergliedrigen Analyse werde ich:

(1) Offes Forschungsfrage praziser fassen sowie die methodologischen Rah-

menbedingungen meiner Beantwortung darlegen; (2) drei Antwortstrategien

— zwei individualistische und eine holistische — diskutieren und erliutern,

warum die holistische Antwort, wonach das Gemeinwesen als soziale Enti-

5 Ebd., S.352.
6 Siehe etwa Hiebaum 2022.

7 Bernd J. Hartmanns Einlassung, wonach die »Frage nach der »sozialen Referenz« des Gemein-
wobhlbegriffs [...] trotz iiberbordender Gemeinwohlliteratur als ungeklirt bezeichnet werden«
(Hartmann 2009, S. 16) miisse, gilt bis heute.

8 Siehe Brandner 2022, S. 58.

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 5

tdt eigenen Ranges Nutzniefler des Gemeinwohls ist, die plausibelste ist; (3)
potenzielle Einwande gegen diese Antwort skizzieren und diese zuriickwei-
sen; und schlieflich (4) Implikate fiir die zukiinftige Gemeinwohldebatte
ausloten.

1. Die Frage nach der sozialen Referenz des Gemeinwohls

Die Grundfrage »Wessen Wohl ist das Gemeinwohl?« zielt, formell gespro-
chen, darauf ab, zu kliren, von welchen Entititen ein wie auch immer
geartetes allgemeines Wohl pradiziert werden kann — und von welchen
nicht. In Offes eigenen Worten: » Welche Gesamtheit »ist< die Gemeinschaft,
deren Wohl gedient werden soll?«? Was in Hinblick auf Einzelpersonen
und ihr Individualwohl prima facie banal erscheint — dort ist die jeweilige
Person NutzniefSerin beziehungsweise Tragerin ihres Individualwohls —, ist
auf der Kollektivebene schwieriger zu fassen: Auf welche Bezugsgesamtheit
referieren wir zum Beispiel, wenn wir aussagen, dass das Gemeinwohl durch
die Corona-Politik der deutschen Bundesregierung (nicht) geschiitzt wurde?
Diese Frage hat bei naherer Hinsicht zwei Aspekte beziehungsweise zerfallt
in zwei Fragekomplexe, die bei Offe nicht klar differenziert sind. Sie bezie-
hen sich auf die Extension und die Intension sozialer Referenz.

Der extensionale Aspekt betrifft die Gesamtmenge aller Entititen, die
unter die Kategorie der Gemeinwohltrager fallen; hier geht es um den
Begriffsumfang. Klassischerweise steht zur Debatte, ob der Gemeinwohlbe-
griff neben der staatlichen Ebene auch auf sub- und suprastaatlicher Ebene
greift: Gibt es beispielsweise das Gemeinwohl des Bundeslands Hessen oder
gar des Main-Taunus-Kreises? Gibt es ein europiisches Gemeinwohl oder
ein Weltgemeinwohl? Etc. Wer die extensionale Frage nach der sozialen
Referenz des Gemeinwohls beantworten will, muss sich daran machen, eine
Liste zu schreiben.

Der intensionale Aspekt betrifft demgegeniiber die sozialontologische
Dimension der Gemeinwohlreferenz; hier geht es um die definitorischen
beziehungsweise identifikatorischen Kriterien fiir Entititen, von denen ein
Gemeinwohl pridiziert werden kann. Was sind die jeweils notwendigen und
gemeinsam hinreichenden Merkmale der sozialen Gattung der Gemeinwohl-
trager?

Der vorliegende Aufsatz widmet sich ausschliefSlich dieser zweiten Frage-
stellung, und zwar deshalb, weil sie der ersten Fragestellung gegeniiber
systematisch vorrangig ist. Einfach gesagt: Erst wenn wir eine plausible
Begriffsbestimmung von » Gemeinwohltrager« haben, konnen wir auch eine

9 Offe 2019 [2001], S. 353.

Leviathan, 51.Jg., 1/2023

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

6 Christian Blum

plausible Liste aller relevanten Entitdten, die unter diesen Begriff fallen, auf-
stellen. Eine solche Begriffsbestimmung muss, so meine Ausgangshypothese,
zwei Addquatheitsbedingungen erfiillen:

Erstens muss sie an die vortheoretische Verwendung des Gemeinwohlbe-
griffs, wie sie im gesellschaftspolitischen Diskurs praktiziert wird, anschluss-
fahig sein und weitgeteilte normative Intuitionen abbilden. Demnach ist
fur die Forderung und den Schutz des Gemeinwohls eine Reihe von Poli-
tikfeldern intrinsisch relevant. Hierzu zihlen unter anderem innere und
auflere Sicherheit, Gesundheits-, Umwelt- und Artenschutz, wirtschaftliche
Prosperitit und die Wahrung des kulturellen Erbes. Unter Gemeinwohlrele-
vanz verstehe ich nichts anderes, als dass das Schiitzen oder Fordern der
entsprechenden Guter beziechungsweise Werte (pro tanto) ein Schiitzen oder
Fordern des Gemeinwohls bedeutet.!® Wenn eine Definition von »Gemein-
wohltriger« die Gemeinwohlrelevanz eines oder mehrerer Eintrige aus die-
ser praliminarischen Liste ausschliefSt, biifst sie massiv an Plausibilitit ein.

Zweitens muss der entsprechende Gemeinwohlbegriff eine genuine prak-
tische Relevanz fiir den politischen Diskurs haben. Das bedeutet, er darf
einerseits nicht so eng sein, dass er keine (oder kaum eine) Anwendung bei
der Begriindung und Kritik politischer MafSnahmen, von MafSnahmenbiin-
deln, Strategien sowie Prozessen und Institutionen haben kann; ein solcher
extrem enger Gemeinwohlbegriff macht das Konzept de facto irrelevant und
tragt somit seinem Status als politisches Leitprinzip in Legislation, Jurisdik-
tion, Verwaltung etc. nicht Rechnung. Andererseits darf er nicht so weit
sein, dass er zu einem semantisch konturlosen Platzhalter fiir alle erdenk-
lichen Werte im Bereich des Politischen aufgebliht wird.!l Ein solcher
»Superwert« ist nicht nur uninformativ (insofern er als blofSes Synonym
fiir »alles, was politisch gesollt ist«, steht), sondern er verdeckt auch reale
Wertkonflikte beziehungsweise depotenziert sie zu reinen Binnenkonflikten
des Gemeinwohls.'2 Wenn man an der Annahme festhalten will, dass das
Gemeinwohl Deutschlands in Konflikt mit anderen Werten, zum Beispiel
Individualrechten oder auflen- und geopolitischen Verantwortungen gegen-
uber anderen Staaten, treten kann, ist man gut beraten, nicht maf$- und
endlos Werte unter das Gemeinwohl zu rubrizieren.

Zwischen einzelnen Elementen beider Adaquatheitsbedingungen besteht
eine gewisse, nicht zu leugnende Spannung. Ein im oben genannten

10 Die Einschrinkung pro tanto verweist darauf, dass zum Beispiel die Forderung eines gemein-
wohlrelevanten Gutes mit dem Schutz eines anderen gemeinwohlrelevanten Gutes in Konflikt
treten kann. In dem Falle hingt die finale Bewertung einer Policy von der Gewichtigkeit der
Giiter in der Entscheidungssituation ab; siehe Blum 2022 b.

11 Besonders verbreitet ist dieser Ansatz in der katholischen Sozialethik wihrend der ersten Halfte
des 20. Jahrhunderts; siche zum Beispiel Rommen 1935 und Messner 1962.

12 Siehe Blum 2022 b.

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 7

Sinne intuitiv anschlussfahiger Gemeinwohlbegriff hat notwendigerweise
eine gewisse inhaltliche Breite; und damit einher geht der Umstand, dass
bestimmte Wertkonflikte als Binnenkonflikte des Gemeinwohls expliziert
werden miissen — und zwar solche, die zwischen den oben angefiihrten Poli-
tikfeldern (Sicherheit, Gesundheits-, Umwelt- und Artenschutz, Prosperitit,
kulturelles Erbe etc.) ausgetragen werden. Dieser Sachverhalt ist meines
Erachtens auch nicht weiter problematisch, solange man sich der Herausfor-
derung bewusst bleibt, bestimmte Politikfelder (oder besser: bestimmte Teil-
bereiche) vom Gemeinwohl auszunehmen, damit Kollisionen zwischen dem
Gemeinwohl und anderen Werten rekonstruierbar bleiben. Eine solche
Abgrenzung fillt allerdings in den Aufgabenbereich der inhaltlichen
Begriffsbestimmung des Gemeinwohls selbst und nicht in den - vergleichs-
weise bescheideneren — Bereich der Klarung seiner sozialen Referenz; ent-
sprechend werde ich das Thema in Abschnitt 2 nur streifen.!3

2. Antwortstrategien

2.1 Universalistischer Individualismus

Die in der politischen Theorie und politischen Ethik am hiufigsten ver-
tretene!* und nicht zuletzt vom Bundesverfassungsgericht herangezogene!s
Antwortstrategie ist die des universalistischen Individualismus. Demnach ist
die soziale Referenz des Gemeinwohls die Summe aller Individuen innerhalb
eines Gemeinwesens.

Individualistisch ist diese Antwort insofern, als die soziale Grundein-
heit, uber die mit dieser Antwortstrategie quantifiziert wird, das singuldre
menschliche Individuum ist. Universalistisch ist sie wiederum, insofern sie
ausnahmslos alle aktualen Individuen innerhalb eines gegebenen Gemeinwe-
sens umfasst — welcher Art auch immer dieses Gemeinwesen ist.

Aus dieser definitorischen Bestimmung des Gemeinwohltragers folgt, dass
eine politische Handlung dann und nur dann gemeinwohldienlich ist, wenn
sie entweder alle Individuen innerhalb des entsprechenden Bezugsrahmens
besserstellt oder verhindert, dass auch nur ein Individuum schlechtergestellt
wird. Die soziale Referenz des Gemeinwohls wird also tiber die Individual-
wohle der Mitglieder des Gemeinwesens beziehungsweise in der Begriff-
lichkeit der Axiologie tiber das individuell prudentiell Gute expliziert.16

13 Siehe ausfiihrlich zum Beispiel Zschiedrich 2018; Blum 2015; Bohlken 2011; Anderheiden
2006.

14 Vertreter*innen sind unter anderem von Stein 1992 [1857]; Diggs 1973; Neidhardt 2002; Selk
2022.

15 Siehe Schulte 2014.
16 Siehe Bachmann 2013.

Leviathan, 51.Jg., 1/2023

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

8 Christian Blum

Am klarsten artikuliert Veith Selk diese Position:!'7 Bei der Bestimmung
gemeinwohldienlichen Handelns sollen »Biirger und Biirgerinnen [sowie]
Verbiande, Parteien und Politikerinnen und Politiker [...] sich reflexiv zu
ihren Interessen, Wiinschen und Forderungen verhalten und fragen: Was
davon ist fiir alle gut?«. Die Attraktionskraft dieser Antwort besteht in
den Augen Friedhelm Neidhardts darin, dass es sich um die »verallgemeine-
rungsfahigste moralische Position [handelt], die sich vor Massenpublikum
vertreten laft«;18 weil alle vom Gemeinwohl profitierten, konne auch nie-
mand etwas dagegen haben.

Trotz dieser unbestrittenen Attraktionskraft ist die Antwortstrategie des
universalistischen Individualismus unplausibel und verstofst gegen die in
Abschnitt 1 skizzierten Adiquatheitsbedingungen. Konkret ist der in die-
ser Bestimmung sozialer Referenz implizierte Gemeinwohlbegriff erstens in
einer Hinsicht deutlich zu eng, als dass ihm eine praktische Relevanz fiir den
politischen Diskurs zukiame, und zudem ist er kontraintuitiv; zweitens ist er,
konsequent zu Ende gedacht, in anderer Hinsicht zu weit.

Zunichst zum ersten Kritikpunkt: Das Kernproblem liegt darin, dass
sich einerseits in der Realitit nur sehr wenige Politikentscheidungen fin-
den lassen, die in Selks Worten »fur alle gut« sind — und dass es ande-
rerseits Politikentscheidungen gibt, die zwar intuitiv gemeinwohldienlich,
aber nicht mit dem universalistischen Individualismus vereinbar sind. Am
chesten fallen unter die Kategorie von Politikentscheidungen im Sinne des
universalistischen Individualismus jene, die der Forderung oder dem Schutz
sogenannter »reiner Kollektivguter« dienen;!” es handelt sich dabei um
Giter, von deren Konsum niemand ausgeschlossen werden kann (Nichtex-
klusivitit) und deren Konsum durch eine oder mehrere Personen nicht
die Konsumptionsmoglichkeiten aufseiten anderer Personen beeintrachtigt
(Nichtrivalitit), so etwa Seuchen- und Deliktpravention, gefahrensenkende
Verkehrsleitsysteme, offentliches Feuerwerk oder saubere Atemluft. Doch
selbst solche Policies sind nicht »fur alle gut«, wenn wir — plausiblerweise
— veranschlagen, dass bestimmte Gruppen von Biirger*innen zum Beispiel
schlechterdings kein Interesse an der Gefahrensenkung im Autoverkehr
haben, etwa weil sie eine hohe Risikoaffinitit haben oder abseits des Stra-
Bennetzes als Einsiedler in der Natur leben. Zudem gilt, dass alle Policies
tiber ein gemeinsames oOffentliches Budget inhdrent miteinander verbunden
sind und daher die Verwirklichung einer Policy zu Lasten der Umsetzung
anderer Policies geht. Anders gesagt: Die Bereitstellung von Kollektivgiitern
im oben genannten Sinne verschlingt Ressourcen, die an anderer Stelle

17 Selk 2022, S. 592.; Hervorhebung C.B.
18 Neidhardt 2002, S. 159.
19 Wingert 2016, S. 837.

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 9

beziehungsweise in anderen Politikfeldern, fir deren Bearbeitung bestimmte
Personengruppen eine grofSere Praferenz haben, dann fehlen. Letztere wer-
den in diesem Sinne durch die Bereitstellung der entsprechenden Giiter nicht
bessergestellt.

Dessen ungeachtet fillt die uberwaltigende Mehrheit von Policy-Entschei-
dungen nicht in den Bereich der Bereitstellung von Kollektivgiitern, son-
dern zeichnet sich durch »Gewinner« und »Verlierer« beziehungsweise eine
ungleiche Lastenverteilung aus. Die offentlich finanzierte Kernsanierung
eines klassizistischen Opernhauses erfreut gewiss die Architekturfreundin
und den Musikliebhaber; aber fiir manchen benachbarten Metal-Fan bedeu-
ten die monatelangen Bauarbeiten nicht nur eine anhaltende Larmbelastung,
sondern vor allem keinen Pay-Off. Ein Tempolimit von 130 Stundenkilome-
tern auf deutschen Autobahnen wire eine willkommene Nachricht fur alle,
die den bundesweiten Benzinverbrauch in Hinblick auf den Umweltschutz
reduzieren wollen; aber fur passionierte Sportwagenfahrer und Vielpendler
wirde sie zuerst und vor allem eine paternalistische Freiheitseinschrankung
und Verlangerung der Fahrzeit bedeuten.

Zu guter Letzt finden sich viele Policies, deren Gemeinwohldienlichkeit
schwer in Abrede zu stellen ist, die aber offenkundig nicht »fur alle gut«
sind. Hier zwei Beispiele: Die Kontroverse um die Abschussermichtigung
gekaperter Passagiermaschinen zum Zwecke der Terrorabwehr ist zwar
etwas in die Jahre gekommen, aber in Hinblick auf seine Relevanz fur die
Bestimmung der sozialen Referenz des Gemeinwohls ist der Fall aktuell wie
eh und je: Mir scheint es erstens evident, dass die exekutive Anordnung
des Abschusses eines gekaperten Flugzeugs, welches von Terroristen zum
Beispiel auf ein Kernkraftwerk oder ein Fuf$ballstadion mit zehntausenden
Besucher*innen gesteuert wird, dem Schutz des Gemeinwohls dient;2° und
es ist zweitens gleichermafSen evident, dass der NutzniefSer dieser politischen
Entscheidung nicht die Gesamtheit aller Mitglieder des Gemeinwesens ist.
Denn ausgenommen sind jene Personen an Bord der Maschine, deren Recht
auf korperliche Unversehrtheit durch die Anordnung verletzt wird und die
durch staatliche Inkaufnahme ihres Todes nicht als Selbstzweck, sondern
nur als Mittel behandelt werden.

20 Dank der zahlreichen und iiber eine Website erfassten Auffiihrungen des interaktiven Theater-
stiicks Terror (Urauffihrung 2015) von Ferdinand von Schirach, in dem es um den Prozess
gegen einen Kampfpiloten geht, der eigenmichtig ein gekapertes Flugzeug abgeschossen hat,
um einen Anschlag zu verhindern, verfiigen wir tiber ein interessantes Stimmungsbild in der
Bevolkerung zur Legalitit und vor allem Legitimitit solcher Entscheidungen: Am Ende jeder
Auffihrung sind die Zuschauer als »Schoffen« aufgerufen, ein Urteil tiber den Piloten zu fillen,
und Stand heute enden 92,5 Prozent der Auffithrungen mit einem Freispruch; siehe https:/terr
or.theater/cont/results_main/de (Zugriff vom 05.12.2022). Auch wenn ein Theaterstiick keine
empirische Studie ist, bilden diese Ergebnisse meines Erachtens dennoch zumindest ein Indiz
tiber weitverbreitete Intuitionen.

Leviathan, 51.Jg., 1/2023

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://terror.theater/cont/results_main/de
https://terror.theater/cont/results_main/de
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3
https://terror.theater/cont/results_main/de
https://terror.theater/cont/results_main/de

10 Christian Blum

Ein anderer Fall ist das Rechtsinstitut der Sicherungsverwahrung, wel-
ches ruckfallgefahrdeten Intensivstraftitern das sogenannte »Sonderopfer«
abverlangt, auch tber die VerbufSung ihrer gesetzlichen Strafe hinaus in
Haft zu bleiben, damit potenzielle Opfer vor ihnen geschiitzt sind.2! Auch
hier ist die Gemeinwohldienlichkeit schwer bestreitbar, und auch hier kann
der Gemeinwohltrager nicht in der Summe aller Personen innerhalb des
Gemeinwesens bestehen. Denn ausgenommen sind die Straftiter, deren
berechtigtes, rechtlich geschiitztes Interesse an der Wiedererlangung ihrer
Freiheit gegenuiber dem Sicherheitsinteresse der gesellschaftlichen Mehrheit
nachrangig behandelt wird.

Zum zweiten Kritikpunkt: Wenn man alle oben genannten Einwinde
beiseitelasst und daran festhilt, dass die Summe aller Personen innerhalb
eines gegebenen Gemeinwesens der addquate soziale Referenzenpunkt des
Gemeinwohls ist, drangt sich dennoch eine kritische Anschlussfrage auf:
Warum sollte man die soziale Referenz nur auf alle aktualen beziehungs-
weise derzeitigen Personen innerhalb eines Gemeinwesens beschranken —
und nicht auf zukiinftige Personen erweitern? Auf den ersten Blick erschei-
nen die Interessen kommender Generationen fiir die Frage nach der sozialen
Referenz des Gemeinwohls gleichsam relevant beziehungsweise eine Politik,
die diese ausblendet, nicht gemeinwohlorientiert. Dies betrifft nicht nur
Fragen des Klima- und Umweltschutzes, sondern etwa auch der Fiskalpoli-
tik eines Staates oder Staatenbundes oder der langerfristigen Schul- und
Bildungspolitik.

Eine entsprechend modifizierte Position liefSe sich als erweiterter univer-
salistischer Individualismus bezeichnen, demnach die soziale Referenz des
Gemeinwohls die Summe aller aktualen und zukiinftigen Individuen inner-
halb eines Gemeinwesens ist.

Das Problem ist, dass hierdurch die Schwierigkeiten der Grundposition in
Hinblick auf die praktische Anwendbarkeit des Gemeinwohlbegriffs noch
einmal verstirkt werden. Wenn es schon schwer genug ist, Policies zu
bestimmen, die fur alle aktualen Personen »gut sind«, und solche Policies
auszublenden, die zwar intuitiv gemeinwohldienlich scheinen, aber offen-
kundig nicht fiir alle aktuellen Personen »gut sind«, so ist dies in Hinblick
auf alle aktualen und zukiinftigen Personen geradehin unmoglich. Je weiter
man den zeitlichen Horizont der sozialen Referenz aufspannt, desto grofSer
werden potenzielle Zielkonflikte und desto schwieriger wird zudem die Kal-
kulation der Konsequenzen von Policies. Offenkundig gehoren Zielkonflikte
zwischen Generationen beziehungsweise Abwagungen zwischen kurz-, mit-
tel- und langfristigen Pay-Offs zum Geschaft der Politik dazu. Und gleich-

21 Mushoff 2008, S. 252.

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 11

zeitig sind sie mit dem universalistischen Individualismus in der erweiterten
Lesart inkompatibel: Es gibt (fast) keine Policies, welche die Summe aller
lebenden und alle noch nicht lebenden Personen innerhalb eines Gemeinwe-
sens besserstellen (werden).

Das Dilemma besteht also darin, dass es einerseits wohlbegriindet scheint,
kiinftige Generationen in die soziale Referenz miteinzubeziehen, sobald man
einmal den Weg des universalistischen Individualismus beschritten hat, und
dass ebendieser Schritt andererseits aus einer wenig plausiblen Position
eine ganz und gar unhaltbare Position macht. Wir sollten also, so mein
Zwischenfazit, diese Antwortstrategie trotz ihrer urspriinglichen Attrakti-
onskraft ad acta legen.

2.2 Majoritdrer Individualismus

Es liegt also nahe, die Position durch Lockerung der zentralen Vorgabe
weniger anspruchsvoll zu machen. Diese Position, die implizit in der Diskus-
sion der Sicherungsverwahrung bereits angeklungen ist, ldsst sich als majo-
ritirer Individualismus bezeichnen. Demnach ist die soziale Referenz des
Gemeinwohls die Mehrheit aller Individuen innerhalb eines Gemeinwesens.

Diese These wird zum Beispiel historisch vom klassischen Nationaloko-
nomen Thomas R. Malthus?? sowie gegenwirtig in der aggregativen
Demokratietheorie?? vertreten. Aus dieser definitorischen Bestimmung des
Gemeinwohltragers folgt, dass eine politische Handlung dann und nur
dann gemeinwohldienlich ist, wenn sie entweder die Mehrheit der Indivi-
duen innerhalb des entsprechenden Bezugsrahmens besserstellt oder verhin-
dert, dass die Mehrheit der Individuen schlechtergestellt wird. Innerhalb
dieses Paradigmas lassen sich zahlreiche Binnenpositionen identifizieren:
von einem Gesamtsummen-Ansatz (Maximierung der individuellen Inter-
essenbefriedigung ohne Ansehung interpersoneller Verteilung) uber einen
Prioritarismus (Bevorzugung schlechtergestellter Personen gegeniiber Besser-
gestellten) bis zu einem Maximin-Ansatz (Verteilungen des individuellen
Wohlergehens orientiert am Niveau der am schlechtesten gestellten Per-
son(en)).24

22 Siehe Peart, Levy 2005.

23 Vertreter*innen sind unter anderem Ganghof 2005; Glassmann, Sauermann 2011; Berndt Ras-
mussen 2013. Einem anonymen Gutachter danke ich fiir den Hinweis, dass der klassische
Utilitarismus nicht dieser Position zuzurechnen ist. Fiir diesen ist nicht per se ausschlaggebend,
ob die Mehrheit bessergestellt wird oder nicht, sondern ob eine Policy eine moglichst positive
Bilanz des Verhiltnisses zwischen positiven und negativen Handlungsfolgen fiir alle Betroffenen
hat. Entsprechend kann zum Beispiel die massive Schlechterstellung einer kleinen Minderheit
ein grofseres Gewicht haben als die geringe Besserstellung der Mehrheit.

24 Siehe Berndt Rasmussen 2013, S. 34-37.

Leviathan, 51.Jg., 1/2023

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

12 Christian Blum

Wir missen diese Binnenpositionen aber hier nicht weiter vertiefen. Fir
die Frage nach einer plausiblen Bestimmung der sozialen Referenz des
Gemeinwohls geniigt es, auf die Vorziige der Position sui generis abzu-
stellen. Indem anstelle der Gesamtsumme aller Individuen die aggregierte
Mehrheit der Individuen als Gemeinwohltrager identifiziert wird, sind
gemeinwohldienliche Policies nicht mehr auf den engen Rahmen der Bereit-
stellung reiner Kollektivgiiter beschriankt beziehungsweise auf Policies, die
»gut fur alle« sind; es wird moglich, auch solche Politikentscheidungen und/
oder Regulierungen, Prozesse, Institutionen etc. aufzunehmen, die im oben
genannten Sinne Gewinner und Verlierer hervorbringen. Das Rechtsinstitut
der Sicherungsverwahrung ist zum Beispiel nach dieser Position deshalb
gemeinwohldienlich, weil es eine breite Bevolkerungsmehrheit besserstellt —
und zwar in Hinblick auf ihre Sicherheit beziehungsweise das Risiko, Opfer
einer Gewalttat zu werden.

Es gibt in der Realitit in der Tat zahlreiche Policies, die »gut fiir die
Mehrheit« sind; und nach weitgeteilter, wenn auch nicht unwidersprochener
Einschitzung ist es eine Kernfunktion von Demokratie, zuverlissig ebensol-
che Entscheidungen hervorzubringen. Die praktische Relevanz des Gemein-
wohlbegriffs ist also sichergestellt. Aber wie sieht es mit dem Kriterium
der Intuitivitdt aus, sprich, sind alle intuitiv gemeinwohldienlichen Policies
(oder wenigstens doch die allermeisten) mit dem majoritaren Individualis-
mus vereinbar? Hier sind Zweifel angebracht. Denn erstens gilt: Es sind
widerspruchsfrei Konstellationen denkbar, in denen zum Beispiel kein Mit-
glied eines Gemeinwesens eine Priferenz dafir hat, dass eine spezifische
Natur- oder Kulturlandschaft geschiitzt oder ein historisches Monument
erhalten wird; und es ist gleichermafSen widerspruchsfrei denkbar, dass der
Erhalt der relevanten Objekte keine Person besserstellen oder ihre Schlech-
terstellung verhindern wiirde, geschweige denn eine grofle Mehrheit oder
gar alle. Und dennoch scheint mir die Gemeinwohlrelevanz der entsprechen-
den Giter oder, besser, Giiterklassen unabweisbar. Mehr noch: Die Relevanz
von Baudenkmilern — wie beispielsweise dem Kélner Dom oder der Bud-
dha-Statuen von Bamiyan — oder von Kulturlandschaften wie dem Dresdner
Elbtal fur die Allgemeinheit erschopft sich gerade nicht in deren Nutzwert
fur Individuen. Sie sind intrinsisch gemeinwohlrelevant, das heifst sie sind
nicht bedeutsam fiir das Gemeinwesen, weil sie geschatzt werden, sondern
sie werden — idealiter — geschitzt, weil sie bedeutsam fiir das Gemeinwesen
sowie seine Geschichte und Identitit sind. Wiirden sie zerstort, dann wiirde
das Gemeinwesen als Ganzes drmer.

Das Argument lasst sich meines Erachtens auf immaterielle Giiter wie kul-
turelle Praktiken und Riten (Schwibisch-alemannische Fastnacht, pastoral-
nomadische Viehfreundschaften in Subsahara-Afrika, Ta-Moko-Korperver-

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 13

zierungen der Maori etc.) sowie Sprachen, Dialekte und orale Traditionen
ausweiten: Alle diese prima facie gemeinwohlrelevanten Giiter sind zwar
inhdrent mit menschlichen Personen verbunden, insofern ihre authentische
Fortschreibung davon abhingt, dass Letztere an ihnen partizipieren, und
zwar aus freien Stucken. Aber ihre Bedeutsamkeit fiir das Gemeinwesen ist
nicht reduzierbar auf den prudentiellen Wert, den die beteiligten Individuen
daraus ziehen.

Ein zweites konzeptionelles Problem der Kernthese des majoritaren Indivi-
dualismus, wonach die Allgemeinheit mit der gesellschaftlichen Mehrheit
zu identifizieren sei, besteht darin, dass strukturelle Minderheiten von der
Gemeinwohltrigerschaft ausgeschlossen sind. Unter strukturellen Minder-
heiten lassen sich all jene ethnischen, religiosen, sozialen und/oder sprach-
lichen Gruppen fassen, deren Minderheitenstatus aufgrund von essenziel-
len Gruppenmerkmalen oder Identitiatsentwiirfen de facto unveranderlich
ist.25 Thre Mitglieder haben qua Mitgliedschaft keine Aussicht darauf, zum
Aggregat derjenigen Individuen gezihlt zu werden, deren Wohlergehen
nach Lesart des majoritdren Individualismus bedeutungsdquivalent mit dem
Gemeinwohl ist. Dies scheint mir nicht nur ethisch betrachtet eine unattrak-
tive Konsequenz, sondern diese Schlussfolgerung verfehlt auch das integrie-
rende, gesamtgesellschaftliche und nichtexklusive Bedeutungselement, das
im Begriff des Gemeinwohls mit angelegt ist. Mehrheit und Allgemeinheit,
so wird man letztendlich festhalten miissen, sind zwei verschiedene Dinge.

Dieses Ergebnis ist insofern misslich, als die Frage »Wessen Wohl ist das
Gemeinwohl? « in eine Aporie zu geraten scheint. Wenn es sich nicht um das
Wohl der Summe aller individuellen Mitglieder eines Gemeinwesens handelt
und wenn es ebenso wenig das Wohl der Mehrheit aller individuellen Mit-
glieder ist, von wem kann und soll das Gemeinwohl dann pradiziert wer-
den?2¢ Bevor ich darangehe, meine eigene Antwortstrategie zu skizzieren,
sei kurz daran erinnert, dass ein aporetisches Ergebnis durchaus im Sinne
einer Denkrichtung wire, die man als Gemeinwohl-Nihilismus bezeichnen

25 Zum Konzept struktureller Minderheiten siehe Guggenberger 1983.

26 Ein anonymer Gutachter merkt kritisch an, dass die Diskussion individualistischer Antwortstra-
tegien insofern verkiirzt sei, als sie Mitgliederinteressen rein aggregativ beriicksichtige und ein
Alternativmodell auflen vor lasse, welches stattdessen solche Interessen veranschlage, die kon-
trafaktisch positionsunabhingig bezichungsweise unparteiisch seien und zum Beispiel nach dem
Modell eines Schleiers des Nichtwissens konstruiert wiirden; klassisch ist hier Rawls 1979;
siehe auch Dahl 1989. Ich halte diesen Ansatz allerdings zur Verteidigung des Individualismus
nicht fiir zielfiihrend: Er entkoppelt das Gemeinwohl von den faktischen personlichen Zielen,
Wiinschen und Bediirfnissen der Mitglieder und veranschlagt an ihrer statt ein hypothetisches
Konstrukt, dem wir uns allenfalls durch philosophische Spekulation annihern konnen; siehe
meine Kritik in Blum 2022 a, S. 11 f. Entsprechend ist dieser Ansatz gar nicht individualistisch,
insofern die Gesamtheit (oder Mehrheit) realer Individuen fiir die Bestimmung der Gemein-
wobhlreferenz keine Rolle spielt.

Leviathan, 51.Jg., 1/2023

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

14 Christian Blum

kann. Demnach ist der Begriff des Gemeinwohls eine blofSe »Leerformel«
ohne konsistent bestimmbaren Bedeutungsgehalt, die von Akteuren der
politischen Sphire zur rhetorischen Verschleierung ihrer eigentlichen Hand-
lungsmotive gebraucht wird und um sich selbst den Anstrich tiberparteili-
cher Integritit zu verleihen.?” Wenn sich keine plausible Begriffsbestimmung
von Gemeinwohltriager finden liefle, wire dies Wasser auf die Miihlen all
jener, die den Begriff am liebsten aus unserem politischen Vokabular getilgt
sdhen.

2.3 Sozialer Holismus

Allerdings halte ich diesen Schritt fur voreilig. Mein Gegenvorschlag, der
in der Diskussion der Gemeinwohlrelevanz materieller und immaterieller
Kultur- und Naturgiiter angeklungen ist, besagt, dass das Gemeinwohl tiber-
haupt nicht — jedenfalls nicht direkt — von individuellen Personen pradiziert
wird, sondern von dem fraglichen Gemeinwesen als Ganzes, verstanden als
eine soziale Entitat eigenen Ranges.

Unter einer sozialen Entitdt verstehe ich, ausgehend von Michael Quante,
»eine Entitit, die aus individuellen menschlichen Wesen als echten Teilen
sowie aus deren Handlungen, Handlungsformen oder ausgetibten Fahig-
keiten und Beziehungen zwischen diesen Individuen als Teilen besteht«,?8
so etwa Vereine, Kirchen, Legislativorgane — oder eben Gemeinwesen.2’
Gemeinwohltrager konnen nach diesem Verstindnis nur Gemeinwesen
selbst sein. Damit diese Position nicht mit einem universalistischen Indi-
vidualismus zusammenfillt (womit nichts gewonnen wire), stipuliere ich
zudem, dass Gemeinwesen nicht explanatorisch-sozialontologisch auf die
Summe aller ihrer Mitglieder reduziert werden konnen; diese Annahme
bezeichnet man gemeinhin als sozialen Holismus.3® Das Konzept der
Reduktion ist in der Wissenschaftstheorie schillernd, aber ich gebrauche es
in Bezug auf die Domine des Sozialen wie folgt: Eine Klasse von Entititen
ist reduzibel genau dann, wenn eine Erklarung unserer sozialen Welt, die
auf diese Entitdten verzichtet, nicht weniger schlagkraftig ist als eine Erkla-
rung, die diese Entititen annimmt. Umgekehrt ist eine Klasse von Entititen

27 Nowak 1973, S. 37; fiir eine Ubersicht dhnlich gelagerter Positionen sieche Gas 2017, S. 344 f.
28 Quante 2011, S.257.

29 Wie Quante treffend festhilt, konnen soziale Entititen ihrerseits neben menschlichen Personen
andere soziale Entititen als Teile enthalten; so enthalten zum Beispiel Ministerien Abteilungen
und diese wiederum Unterabteilungen mit einzelnen Referaten; ebd.

30 Siehe List, Spiekermann 2013.

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 15

irreduzibel genau dann, wenn eine Erklarung, die diese Entititen annimmt,
schlagkraftiger ist als eine Erklirung, die auf diese Entitdten verzichtet.3!

Die entsprechende sozialholistische These uber die soziale Referenz des
Gemeinwohls lautet: Die soziale Referenz des Gemeinwohls ist ein Gemein-
wesen, verstanden als irreduzible soziale Entitit, die ihre Mitglieder als Teile
enthilt. Ein so verstandenes Gemeinwesen, qua soziale Entitdt, muss meines
Erachtens drei Bedingungen erfiillen:

Erstens handelt es sich um keine blofSe Ansammlung von Personen, son-
dern um eine Organisation, deren Wesen und Persistenz — sprich, Identi-
tat uber die Zeit trotz sich wandelnder Zusammensetzung — durch ihre
Geschichte sowie soziopolitischen, 6konomischen und kulturellen Struktu-
ren (in Form von Regeln, Konventionen, Normen, sozialen Rollen, Sprache
etc.) fixiert werden. Die individuellen Personen sind insofern »Teile« des
Gemeinwesens, als sie Letzteres durch Ausiibung sozialer Rollen (Vater,
Abgeordneter, Kirchgianger, Gewerkschaftsmitglied, Umweltschiitzer etc.)
sowie durch Befolgung von Regeln und Normen (Gesetze und Verordnun-
gen, Moralvorstellungen, Asthetik, Etikette etc.) kontinuierlich rekonstituie-
ren.3?

Zweitens handelt es sich um ein adaptives System in dem Sinne, dass die
Teil-Ganzes-Beziehungen und die interne Organisation, welche die soziale
Gesamtheit ausmachen, darauf ausgerichtet sind, sich an die dufSere Umge-
bung anzupassen; sie ist, in anderen Worten, resilient.?3 Das Proprium von
Gemeinwesen im Unterschied zu anderen adaptiven Systemen (zum Beispiel
Biotopen) besteht darin, dass sie zudem in der Lage sind, aktiv in ihre
Umwelt zu intervenieren, und dass diese Interventionskapazititen (iiblicher-
weise) auf rationalen, das heifst zur hierarchischen Ordnung von Zielen
und Mitteln ausgerichteten politischen Prozessen der Entscheidungsfindung
beruhen — unbesehen der Frage, ob diese nun im konkreten Falle autori-
tar-heteronom oder demokratisch-autonom sind. Gemeinwesen sind kraft
dieser Interventionskapazitit selbst Akteure.3*

Drittens handelt es sich um Organisationen, deren Zweck sich nicht aus-
schlieSlich in der Verwirklichung der Interessen ihrer Mitglieder erschopft.
Gemeinwesen sind sinn- und bedeutungsvolle Projekte, die von ihren Mit-
gliedern generationentibergreifend fortgefithrt und weiterentwickelt werden
— und zwar (auch) um ihrer selbst willen.35 Die Existenz eines Gemein-

31 Holistische Ansitze dieser Art sind in der Soziologie sowohl bei Weber 1993 [1895] in seiner
beriihmten Freiburger Antrittsrede sowie bei Durkheim 1984 [1895] fundiert.

32 Siehe Urfalino 2017.
33 Siehe Bollig 2014.

34 Siehe Hindriks 2008.
35 Siehe MacIntyre 1984.

Leviathan, 51.Jg., 1/2023

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

16 Christian Blum

wesens setzt somit einen gewissen Grad an Loyalitit jenseits individueller
Zweckrationalitat aufseiten der Mitglieder voraus; und diese Loyalitat kann
im Extrem- und Ausnahmefall bis zur Bereitschaft der Erbringung grofSter
Opfer in Form von Leib und Leben reichen.

Aus der sozialholistischen Bestimmung des Gemeinwohltragers folgt, dass
eine politische Handlung dann und nur dann gemeinwohldienlich ist, wenn
sie entweder das Gemeinwesen als Ganzes (verstanden als soziale Entitit
im obigen Sinne) besserstellt oder verhindert, dass es schlechtergestellt wird.
Diese Antwortstrategie hat drei Vorzige:

Erstens entfillt auf diese Weise das Problem, das Gemeinwohl entweder
tiber den prudentiellen Nutzen fiir alle Einzelpersonen abbilden zu miissen,
was, wie wir gesehen haben, zu einem unzulissig engen Gemeinwohlver-
stindnis fuhrt; oder es uber den entsprechenden Nutzen fur die Mebrbeit
der Einzelpersonen abbilden zu miissen, was zur Diskriminierung struk-
tureller Minderheiten sowie zur Missachtung bestimmter materieller und
immaterieller Guterklassen fithrt. Wenn wir stattdessen veranschlagen, dass
das Wohlergehen des Gemeinwesens als sozialer Ganzheit den Referenz-
punkt bildet, ist fur die Bestimmung der Gemeinwohldienlichkeit zunichst
einmal unerheblich, ob viele, einige oder gar keine Personen unmittelbar
profitieren. Es geht stattdessen darum, die kooperative Organisation selbst
— als adaptive, interventionsfihige, sinn- und bedeutungsstiftende soziale
Entitit — zu erhalten, zu schiitzen, zu stirken, zu verbessern etc.

Zweitens kann durch diese Antwortstrategie die Bedeutsamkeit von
prima facie gemeinwohlrelevanten immateriellen und materiellen Gutern
wie Natur- und Kulturlandschaften, gesellschaftlichen Praktiken, Riten etc.
begriindet werden. Diese sind konstitutiver Teil der historischen Identitait
des fraglichen Gemeinwesens (siehe oben), und sie machen insofern seine
Einzigartigkeit im Vergleich zu anderen Gemeinwesen und seine spezifische
Wertigkeit fur dessen Mitglieder aus. Wenn sie Schaden nehmen, nimmt das
Gemeinwesen als Ganzes Schaden.

Drittens expliziert die holistische Antwortstrategie besser als die beiden
individualistischen die Bedeutung von »Allgemeinheit«, wie sie im Begriff
des Gemeinwohls impliziert ist. Sie stellt darauf ab, dass hinter dem Begriff
mehr steckt als eine blofle, unverbundene Ansammlung von Einzelperso-
nen (mit ihren jeweiligen Individualwohlen) — namlich eine kooperative
Vereinigung von Mitgliedern, die durch die gemeinsame Teilhabe an einem
institutionellen System von Regeln, Rollen, Praktiken sowie eine geschicht-
lich-kulturelle Tradition und eine geteilte Zukunftsperspektive, die uber
die individuelle Lebensspanne des Einzelnen hinausgeht, verbunden sind.
Diese Differenz zwischen dem aggregierten Wohl aller Einzelpersonen auf
der einen Seite und dem Wohl des Gemeinwesens als Ganzes auf anderen

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 17

Seite liegt meines Erachtens der bertihmten Unterscheidung Jean-Jacques
Rousseaus zwischen »dem Willen aller« (»volonté de tous«) und »allge-
meinem Willen« (»volonté générale«) im Gesellschaftsvertrag zugrunde.3®
Unter Ersterem versteht Rousseau die Summe aller Einzelinteressen, welche
die Menschen in einem staatlichen Territorium qua Privatpersonen haben;
unter Letzterem das gemeinsame politische Interesse, wie es durch demokra-
tische Willensbildungsverfahren konstituiert wird, in denen die Personen als
solidarische Staatsburger reflektieren und entscheiden. Fir Rousseau sind
allgemeiner Wille und Gemeinwohl denn auch inhirent miteinander verbun-
den. Wo der allgemeine Wille in Form von Rechtsakten umgesetzt wird,
profitiert notwendig das Gemeinwohl — und das bedeutet fiir Rousseau:
das Gemeinwesen als Ganzes beziehungsweise als »offentliche Person«
(»corps moral et collectif«), die »ihr gemeinschaftliches Ich, ihr Leben und
ihren Willen« durch den kooperativen Zusammenschluss ihrer Mitglieder
erhalt.3”

Wenn man die These veranschlagt, dass sich gemeinwohldienliche Ent-
scheidungen dadurch auszeichnen, dass sie ein Gemeinwesen als Ganzes
besserstellen, lautet die naheliegende und dringliche Anschlussfrage, was es
bedeutet, ein Gemeinwesen als Ganzes besserzustellen. Allerdings bertihrt
diese Frage ein Themenfeld, das ich am Ende von Abschnitt 1 bewusst
ausgeklammert habe, um mich auf die Klarung sozialer Referenz zu konzen-
trieren: die inhaltliche Begriffsbestimmung des Gemeinwohls selbst. Diese
definitorische Herausforderung erfordert aufgrund ihrer Komplexitiat und
ihres Umfangs eine separate Analyse; und ich muss es im Rahmen dieses
Aufsatzes bei einigen kursorischen Bemerkungen belassen. Die aussichts-
reichsten Kandidaten sind in meinen Augen erstens kombinatorische oder
hybride Gemeinwohlkonzeptionen38 und zweitens moderat substanzialisti-
sche Gemeinwohltheorien.3®

Erstere stellen darauf ab, dass die Mitglieder eines jeden Gemeinwesens
mittels ergebnisoffener demokratischer Willensbildungs- und Deliberations-
prozeduren den Inhalt des Gemeinwohls autonom definieren konnen und
mussen — allerdings eingehegt durch objektiv-normative Rahmenbedingun-
gen. Bei Eike Bohlken bestehen Letztere etwa in der Bereitstellung von
medizinischer Grundversorgung, Nahrungsmitteln und lebensfreundlichen
Umweltbedingungen, aber auch von immateriellen Giitern wie einer funk-
tionierenden Rechtsordnung oder Kulturtechniken des Lesens und Schrei-

36 Siehe Rousseau 2001 [1762].

37 Ebd., S.18.

38 Zum Beispiel Stelzer 2022; Bohlken 2011; Ladwig 2002.
39 Felber 2016; Schmitt-Egner 2015; Estlund 2008.

Leviathan, 51.Jg., 1/2023

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

18 Christian Blum

bens.#? Harald Stelzer wiederum fasst hierunter sowohl »das demokratische
Gleichheitspostulat und Formen unparteiischer Abwagungsprozesse |[...] als
auch die Notwendigkeit der Funktionsfahigkeit von Gemeinschaften sowie
der Aufrechterhaltung eines bestimmten Zusammengehorigkeitsgefiihls im
Rahmen kollektiver Identititen«.*! Allen Vertreter*innen dieses Lagers ist
gemein, dass sie eine Gratwanderung zwischen einem antipaternalistischen
Impetus auf der einen Seite (wonach die inhaltliche Gemeinwohlbestim-
mung in die Hiande der Mitglieder selbst zu legen ist) und der Konzession
material-inhaltlicher Mindeststandards (die der dezisionistischen Macht der
Entscheidungstrager entzogen sind) auf der anderen Seite beschreiten.

Moderate Substanzialist*innen gehen demgegentiber davon aus, dass das
Wesen des Gemeinwohls durch eine Liste von allgemeinen Werten konstitu-
iert wird, welche streng objektiv sind, deren Valenz also unabhingig von
den subjektiven Einstellungen der Mitglieder sowie von Ort und Zeit ist.
Kandidaten sind zum Beispiel die 6kologische, soziookonomische und kul-
turelle Reproduktionsfihigkeit des Gemeinwesens*? oder Menschenwiirde,
Solidaritat, Nachhaltigkeit und Demokratie.*3 Aufgabe politischer (und
gegebenenfalls auch wirtschaftlicher und zivilgesellschaftlicher) Entschei-
dungstrager ist es, diese Werte kontinuierlich gegeneinander abzuwigen
und Entscheidungen und Strategien zu entwickeln, die in einer moglichst
positiven Relation zu diesen Werten stehen. Von einer moderaten Position
lasst sich insofern sprechen, als Vertreter*innen dieses Lagers nicht davon
ausgehen, dass das Gemeinwohl durch ein konkretes politisches Aktions-
programm definiert ist,** welches den Regierenden bis ins Detail hinein
einen klaren Auftrag vorgibt. Sie veranschlagen vielmehr, dass die entspre-
chenden Wertelisten hinlanglich abstrakt sind und den Entscheidungstragern
sowohl in Hinblick auf Abwigung und Gewichtung als auch die konkrete
Implementierung durch Policies ein weiter und vor allem demokratischer
Handlungs- und Gestaltungsspielraum zukommt, der im Sinne ihres subjek-
tiven Fur-gut-Haltens zu konkretisieren ist.

Welche dieser beiden Theorierichtungen die besseren Argumente fiir sich
verbuchen kann und ob sich die Lager am Ende nicht dhnlicher sind, als von
ihren Vertreter*innen gemeinhin angenommen, ist eine Frage, die hier offen-
bleiben muss. Sie hat nach meinem Dafiirhalten auch keine unmittelbare
Relevanz fir die soziale Referenz des Gemeinwohls selbst.

40 Siehe Bohlken 2011, S. 204.
41 Stelzer 2022, S.11.

42 Siehe Schmitt-Egner 2015.
43 Siehe Felber 2016.

44 Wie zum Beispiel im Sowjetkommunismus oder Nationalsozialismus; siehe Fraenkel 1991
[1964].

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 19

3. Einwadnde

In Hinblick auf die holistische Antwortstrategie drangen sich drei Gegenar-
gumente auf: ein methodologisch-sozialontologisches Argument und zwei
normative Argumente. Im Folgenden werde ich diese diskutieren und
zuriickweisen, um abschliefSend die Implikate meiner Antwortstrategie fir
die weitere Gemeinwohldebatte zu diskutieren.

Der erste Einwand stellt darauf ab, dass Gemeinwesen qua soziale Entita-
ten eigenen Ranges keine Triager des Gemeinwohls sein konnen, weil solche
Entitdten gar nicht existieren.*> Vertreter*innen dieser Position weisen die
sozialholistische Grundannahme zurtick beziehungsweise pochen darauf,
dass alle Phdanomene in der Domine des Sozialen riickstandslos auf mensch-
liche Individuen reduzierbar seien.*¢ Gemeinwesen und andere Organisati-
onsformen sind demnach nichts anderes als gemeinschaftliche Fiktionen
oder Pseudo-Entitdten; und nur, weil wir sie in unserer Alltagssprache zum
Leben erwecken (»Am 13. Juli 2014 stand ganz Deutschland hinter seiner
Nationalelf.« »Der Bundestag hat beschlossen, das Infektionsschutzgesetz
zu verschirfen.« »Das Bundesverfassungsgericht pocht auf eine Anderung
der Klimaschutzpolitik.«), sollten wir daraus nicht den Schluss ziehen, dass
sie real sind.

Ich halte diesen Einwand nicht fur tiberzeugend: So steht die Position,
wonach ausgerechnet soziale Entitidten nicht real sein sollen (sondern nur
deren Mitglieder), in einem unauflésbaren Widerspruch zur gingigen Pra-
xis, anderen zusammengesetzten Entitdten in unproblematischer Weise Rea-
litdt zuzusprechen. Niemand kiame beispielsweise auf die Idee, die Existenz
von Steingutkriigen zu bestreiten und stattdessen zu behaupten, das ein-
zige, was in dieser Hinsicht real sei, seien zum Beispiel Schichtsilikate. Es
bediirfte mithin einer plausiblen differentia specifica, um Steingut, welches
sich aus Schichtsilikaten zusammensetzt, einen Platz in der Welt realer
Objekte zu sichern — und um Gemeinwesen, welche sich aus menschlichen
Personen zusammensetzen, ins Reich der Fiktionen zu verbannen. Prima
facie scheint ein guter Kandidat zu sein, dass Steingutkriige bestimmte dis-
positionale Eigenschaften haben, die Schichtsilikaten nicht zukommen: Sie
sind zerbrechlich, man kann aus ihnen trinken oder mit ihnen anstoflen.
Aber diese Arten von Eigenschaftsklassen — das heifst solche, die nicht ihren
Bestandteilen zukommen - finden sich bei ndherer Hinsicht auch in Hin-
blick auf soziale Entititen wie Gemeinwesen: Sie konnen in ihrer Gesamt-

45 Siehe zum Beispiel Elster 1989; von Hayek 1942.

46 Am drastischsten formuliert von der britischen Premierministerin Margaret Thatcher im Jahr
1987: »[W1ho is society? There is no such thing! There are individual men and women and
there are families and no government can do anything except through people and people look
to themselves first.« www.margaretthatcher.org/document/106689 (Zugriff vom 03.06.2022).

Leviathan, 51.Jg., 1/2023

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3
https://www.margaretthatcher.org/document/106689

20 Christian Blum

heit historische Schuld auf sich laden und Verantwortung tbernehmen;
Jahrhunderte und mitunter sogar Jahrtausende tberdauern; als Subjekte
internationaler Vertrage Verpflichtungen zu wechselseitigem Beistand einge-
hen; und sie konnen tiber kollektive Entscheidungsverfahren Handlungspra-
ferenzen ausbilden, die nicht mit der Summe individueller Mitgliederprife-
renzen identisch sind.#”

Gemeinwesen existieren in der Tat, aber sie tun dies nicht in der gleichen
Art und Weise wie ihre Mitglieder. Letztere existieren als organische Enti-
taten und mit ihrem naturlichen Lebenszyklus unabhiangig vom Eingebet-
tet-Sein in eine soziale Ordnung; Erstere existieren nur im Vollzug mensch-
licher Kooperation sowie in der gemeinschaftlichen Befolgung anerkannter
Regeln, Normen, Konventionen, Rollen etc. (siche Abschnitt 2). Dies weist
auf eine sozialontologische Dependenzrelation zwischen der — strukturell
gesprochen — fundamentaleren Ebene menschlicher Personen und der weni-
ger fundamentalen Ebene sozialer Entititen hin;*® aber eine solche Interde-
pendenzrelation ist gerade kein Indiz fur die Inexistenz Letzterer.

Der zweite potenzielle Einwand ist, dass mit der Annahme sozialer Enti-
taten, welchen ein eigenes Wohl — das Gemeinwohl — zukomme, zwangs-
laufig eine Abwertung der sie konstituierenden Mitglieder einhergehe. Inso-
fern diese »nur« Teile des sozialen Ganzen seien, miisse ihr Wohlergehen
zwangslaufig dem des Gemeinwesens gegeniiber nachrangig sein®® — so in
etwa, wie einer nicht iiberlebensnotwendigen Extremitit oder einem ent-
sprechenden Organ bei einer medizinischen Notbehandlung (zum Beispiel
einer Amputation) eine geringere Bedeutung beigemessen wird als dem
Uberleben des Menschen. Von der Schlussfolgerung von der Existenz sozia-
ler Entititen auf deren normativen Primat ist es nun nicht mehr weit zur
totalitiren Losung des Nationalsozialismus: Du bist nichts, dein Volk ist
alles.

Ich denke jedoch nicht, dass wir diese Schlussfolgerung akzeptieren soll-
ten. Sie beruht auf einer Fehleinschitzung des wechselseitigen Bedingungs-
verhiltnisses zwischen Sozialholismus und Totalitarismus. Es ist ganz rich-
tig, dass man auf einen Sozialholismus festgelegt ist, wenn man eine

47 Siehe List, Spiekerman 2013.

48 Dieses Verhiltnis wird in der analytischen Metaphysik iiblicherweise unter Rekurs auf das
Grounding-Modell expliziert; sieche Fine 2001; Rosen 2010. Es geht zuriick auf die Einsicht,
dass sich unsere Erklirungspraxis nicht in Kausalerklirungen erschopft, sondern zudem eine
distinkte, non-kausale Form des Erklirens umfasst. So rekurrieren wir bei Erkldrungen wie
»eine Handlung ist moralisch richtig, weil sie ein Fall von Versprechen-Halten ist« und »ein
Glas ist zerbrechlich, weil es eine bestimmte Molekularstruktur hat« nicht auf Tatsachen, die
andere Tatsachen kausal verursachen. Vielmehr identifizieren wir Entititen, kraft derer andere
Entitdten existieren und sind, was sie sind. Wir identifizieren also eine synchrone, asymmetri-
sche und konstitutive Abhingigkeitsbeziehung zwischen Explanans und Explanandum.

49 Siehe zum Beispiel Simmel 1908.

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 21

totalitire Doktrin im Sinne des Faschismus oder Nationalsozialismus ver-
treten will; anders liefSe sich der bedingungslose normative Vorrang einer
volkischen Schicksalsgemeinschaft gegeniiber dem Einzelnen nicht explizie-
ren.’? Aber es erhellt nicht, warum dies auch andersherum gelten sollte,
man also auf den Totalitarismus festgelegt ist, sobald man einen Sozialholis-
mus der Gemeinwohlreferenz vertritt. Ganz im Gegenteil: Wenn man zum
Beispiel einen Wertepluralismus veranschlagt,! der neben dem Gemein-
wohl andere, gleichermafSen fundamentale Pro-tanto-Grinde politischen
Handelns — wie soziale Gerechtigkeit, legitime Partikularinteressen, interna-
tionale Solidaritdt etc. — vorsieht, die in konkreten Handlungssituationen
miteinander in Konflikt treten konnen, indem sie inkompatible Alternativen
favorisieren, hat man keine Veranlassung, das personliche Wohlergehen ein-
zelner Mitglieder kategorisch nachrangig einzustufen. Die Bestimmung des
normativ richtigen politischen Handelns wird vielmehr zu einer Herausfor-
derung des Abwigens konkreter Griinde und Gegengrunde, die sich situativ
in unterschiedlicher Stirke manifestieren konnen. Ebendies spiegelt meines
Erachtens den Alltag der politischen Praxis auch durchaus treffend wider.
Der dritte und letzte potenzielle Einwand stellt die motivationale Kraft
der sozialholistischen Antwortstrategie fur die konkreten Mitglieder des
Gemeinwesens infrage. Wenn, wie von der individualistischen Antwortstra-
tegie veranschlagt, die soziale Grundeinheit der Gemeinwohlreferenz das
singuldre menschliche Individuum ist (beziehungsweise die Gesamtheit oder
die Mehrheit aller Individuen), dann haben die Mitglieder des Gemeinwe-
sens starke prudentielle Griinde, um das Gemeinwohl zu fordern: Sie die-
nen, indem sie dem Gemeinwohl dienen, ihren eigenen Interessen. Bei der
von mir skizzierten Antwortstrategie scheinen diese starken prudentiellen
Grinde wegzufallen. Einfach gesagt: Warum sollte uns das Wohlergehen
des Gemeinwesens qua sozialer Entitdt eigenen Ranges, die von ihren Mit-
gliedern zwar nicht getrennt, aber dennoch verschieden ist, etwas angehen?
Wenn sich auf diese Frage keine gute Antwort geben lisst, steht die norma-
tive Relevanz des Gemeinwohlkonzepts grundsiatzlich auf der Kippe.
Allerdings stehen zwei gute und zudem komplementire Erwiderungen
zur Verfiigung. Die erste Erwiderung ist, denke ich, unmittelbar sinnfallig:
Ein Gemeinwesen, das die in Abschnitt 2 kurz angerissenen Bedingungen
erfullt (Stabilitat, Resilienz, rationale Entscheidungsfahigkeit etc.) und einer,
je nach praferierter Theorierichtung, hybrid oder moderat-substanzialistisch
zu bestimmenden organisationalen Bestform zustrebt, ist im instrumentellen
Interesse seiner Mitglieder, weil es die Rahmenbedingungen individuellen

50 Fiir die bis heute mafigebliche Analyse zur Verwendung des Gemeinwohlkonzepts im National-
sozialismus siehe Stolleis 1974.

51 Siehe unter anderem Chang 2012; Stocker 1990; Ross 1930.

Leviathan, 51.Jg., 1/2023

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

22 Christian Blum

Wohlergehens schafft.52 Auch wenn Einzelpersonen durch gemeinwohldien-
liche Entscheidungen nicht direkt profitieren, profitieren sie doch indirekt,
insofern Letztere den notwendigen politischen, soziokulturellen und 6kono-
mischen Rahmen verbessern (oder seine Verschlechterung abwenden), in
dem diese Personen agieren. Selbst aus der Perspektive individueller Nutzen-
maximierung haben wir (in der Regel) gute Griinde, gemeinwohlorientierte
Politikgestaltung zu unterstiitzen, weil wir zur Verwirklichung verschiedens-
ter personlicher Ziele und Praktiken sowie zur Gewihrleistung personlicher
Sicherheit auf die Existenz eines Gemeinwesens angewiesen sind.

Zweitens haben wir aber auch starke intrinsische Griinde dafiir, das
Gemeinwohl in der Lesart der holistischen Antwortstrategie zu fordern.
Gemeinwesen, wie ich sie in Abschnitt 2 skizziert habe, sind keine rein
zweckrationalen Zusammenschlisse, sondern getragen von geteilten histori-
schen Erfahrungen, gemeinschaftlichen Zielen, Ideen, Werten und Identita-
ten; und indem wir diese erhalten, schiitzen oder neu gestalten und ver-
bessern, partizipieren wir an sinn- und bedeutungsstiftenden kollektiven
Unterfangen, die nicht nur tber unsere individuelle Lebensspanne hinaus-
reichen, sondern auch tber den engen Horizont einzelpersonlicher Pro-
jekte. Dieses gemeinschaftlich-politische Tun erschlieft einen eigenstindigen
Handlungsraum, den Hannah Arendt einpragsam beschrieben hat als den
»weltlich sichtbare[n] Ort, an dem Freiheit sich manifestieren, in Worten,
Taten, Ereignissen wirklich werden kann, die ihrerseits in das Gedachtnis
der Menschen eingehen und geschichtlich werden«.>3 Die Sorge um das
Gemeinwohl ist demnach die Sorge um den Raum kollektiver Mitbestim-
mung und Selbstentfaltung, in dem die Mitglieder des Gemeinwesens als
genuin politische Lebewesen titig und wirkmachtig werden konnen.

Freilich ist die These vom intrinsischen Wert des Gemeinwesens qua kol-
lektiver Entitdt weit alter als Arendts Oeuvre. Sie reicht bis zu Aristoteles’
Politik zuriick und bildet von dort aus — unterbrochen durch ideen- und
weltgeschichtliche Umwilzungen — eine intellektuelle Tradition, die Ciceros
politische Philosophie und den humanistischen Republikanismus Niccolo
Machiavellis ebenso umspannt wie die Vertragstheorie Rousseaus und die
zeitgenossischen Denkschulen des Kommunitarismus und Neo-Republika-
nismus; es lohnt sich, in diesem Zusammenhang ausfithrlicher John G. A.
Pocock zu zitieren, der die aristotelische Leitidee pragnant auf den Punkt
bringt:

»Aristoteles lehrte, dass [...] [die] Vereinigung mit anderen und die Teilnahme
an der wertorientierten Ausrichtung dieser Vereinigung sowohl ein Mittel zum

52 Siehe Mohring-Hesse 2020.
53 Arendt 1994 [1985], S. 213.

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 23

Zweck als auch ein Zweck — oder Gut — an sich sei; und die Teilnahme an jener
Vereinigung [hier: der griechischen Polis; C.B.], deren Zweck das Wohl aller
besonderen Vereinigungen und die Erlangung aller spezifischen Giiter sei, an
sich ein Gut von sehr hohem, weil universalem Charakter darstelle.«>*
Unbesehen der methodologischen und normativen Differenzen der genann-
ten Theorierichtungen lassen sich zwei zentrale Argumente fur diese geteilte
These ausmachen. Das erste Argument stellt darauf ab, dass die spezi-
fischen politischen, kulturellen, linguistischen, 6konomischen und mora-
lischen Praktiken eines Gemeinwesens die notwendigen Vorbedingungen
dafir bilden, dass sich dessen Mitglieder zuallererst als moralische Akteure
sowie als Triager von sinn- und bedeutungsvollen Lebensprojekten begreifen
konnen. Die Frage, was der Mensch qua Gattungswesen ist und wer wir
qua singuldre Individuen sind, kann nicht isoliert von unserer intersubjek-
tiven Existenz in der Gemeinschaft beantwortet werden. Ebendiese identi-
tatskonstitutive Bedeutung der Mitgliedschaft im Gemeinwesen begriindet
wiederum dessen intrinsischen Wert.5>
Das zweite Argument besagt, dass personliche und politische Freiheit
durch die Mitgliedschaft in einem Gemeinwesen verwirklicht wird, in dem
interdependente Individuen gemeinsam in der Lage sind, mittels egalitarer
Entscheidungsprozesse eine kollektive Kontrolle tber ihre Existenz auszu-
tiben — und keiner Heteronomie unterworfen sind. Insofern die koope-
rative Gestaltung offentlicher Angelegenheiten (»res publica«) Ausdruck
gemeinschaftlicher Autonomie ist, ist sie nicht (ausschliefSlich) instrumentell
begriindet, sondern intrinsisch wertvoll.’¢ Anders gesagt: Das Gemeinwesen
ist nicht Mittel zum Zweck der individuellen Autonomie, sondern diese
entfaltet sich geradehin erst im Vollzug der politischen Mitgliedschaft durch
Mitbestimmung. Mit dieser Argumentation sind freilich Mindestanforde-
rungen an die soziopolitische Organisationsstruktur des fraglichen Gemein-
wesens gestellt: Dieses muss demokratische Partizipationsmoglichkeiten
ebenso gewihrleisten wie eine durch rechtsstaatliche Prinzipien geschutzte
Zivilgesellschaft, in der die Mitglieder tiber die Gemeinwohldienlichkeit von
Policies frei deliberieren konnen.

4. Ausblick auf die Zukunft der Gemeinwohldebatte

Mit diesen Erwiderungen ist die Diskussion um die Plausibilitit der sozial-
holistischen Antwortstrategie freilich nicht beendet, sondern hoffentlich erst
eroffnet. Ich mochte aber im Folgenden einen Blick iiber das enge Feld der

54 Pocock 1975, S. 67; Ubersetzung C.B.
55 Siehe Shaw 2010.
56 Siehe Honohan 2002; Schmelzle 2008.

Leviathan, 51.Jg., 1/2023

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

24 Christian Blum

intensionalen Bestimmung der sozialen Referenz des Gemeinwohls werfen
und vier Implikate fiir die Gemeinwohldebatte en gros diskutieren.

Der erste Punkt kniipft an eine Fragestellung an, die ich in Abschnitt 1
aufgeworfen, aber nicht adressiert habe: die extensionale Bestimmung sozia-
ler Referenz. Das Unterfangen, eine Liste von Gemeinwohltragern zu schrei-
ben, das heifst die Gesamtmenge aller Arten von Entititen zu ermitteln, von
denen ein allgemeines Wohl pradiziert werden kann, erhilt durch die holisti-
sche Antwortstrategie eine klare Richtung und Orientierung. Es geht darum,
zu kliren, welche Arten von Organisationen die in Abschnitt 2 angerisse-
nen, aber nicht erschopfend formulierten Kriterien fur Gemeinwesen erfiil-
len — und welche nicht. Wenn der soziale Referenzpunkt des Gemeinwohls
in der Tat das Gemeinwesen selbst (und nicht die Summe oder Mehrheit
seiner individuellen Mitglieder ist), dann ist es meines Erachtens ein wichti-
ges Erkenntnisziel, umfassend und tber die kursorischen Bestimmungen, die
ich gegeben habe, hinausgehend zu bestimmen, was unter » Gemeinwesen«
vernunftigerweise zu verstehen ist.

Der zweite Punkt nimmt Bezug auf die Position des Gemeinwohl-Nihilis-
mus, die im Begriff des Gemeinwohls eine rhetorische »Leerformel« ohne
konsistente und kohirente Bedeutung erblickt. Gegen diese Fundamental-
kritik lasst sich nunmehr Folgendes ins Feld fithren: Wenn es, wie die holis-
tische Antwortstrategie beansprucht, in der Tat gelingt, die soziale Referenz
des Gemeinwohls auf eine Art und Weise zu bestimmen, die intuitiv plau-
sibel und praxisrelevant ist, dann zahlt dies in meinen Augen auch auf
die Plausibilitit des Gemeinwohlkonzepts sui generis ein. Das Gemeinwohl
bleibt als ernst zu nehmender Leitbegriff der politischen Arena im Rennen.

Der dritte Punkt adressiert die politische Ethik des Gemeinwohls. Ausge-
hend von der Diskussion einer potenziellen Kritik des holistischen Referenz-
begriffs als totalitar (das heifdt als einen kategorischen Vorrang des Gemein-
wohls gegentiber dem Individualwohl implizierend, siehe Abschnitt 3),
habe ich dafiir optiert, das Gemeinwohl als einen grundlegenden politi-
schen Wert unter mehreren zu begreifen; dieser kann als Pro-tanto-Recht-
fertigungsgrund mit anderen Griinden, wie zum Beispiel dem Partikular-
wohl von Gruppen oder Einzelpersonen, kollidieren und, je nach Situation
beziehungsweise konkreter Stirke der Grinde, als vor- oder nachrangig
zu behandeln sein. Wenn wir an einer holistischen sozialen Referenz des
Gemeinwohls festhalten und den Totalitarismus zuriickweisen wollen, dann
haben wir in der Tat gute Griinde, von einer pluralistischen politischen
Ethik auszugehen. Die zentrale Herausforderung bestiinde in dem Falle
darin, die Liste grundlegender und potenziell konfligierender politischer
Werte zu ermitteln.

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 25

Der vierte und letzte Punkt betrifft die Auswirkungen meiner Antwort-
strategie auf den zentralen Fragekomplex der gegenwirtigen akademischen
Gemeinwohldebatte: die inhaltliche Bestimmung des Gemeinwohls selbst.
Wenn der Referenzpunkt des Gemeinwohls das Gemeinwesen als soziale
Entitdt eigenen Ranges ist, gehen die politik- und wirtschaftswissenschaft-
lichen Binnendiskurse uber individuelle Nutzenfunktion beziehungsweise
die verschiedenen Aggregationsmechanismen von Individualnutzen, die in
den letzten beiden Dekaden verstirkt in die Gemeinwohldebatte hereinge-
schwappt sind (siehe Abschnitt 2), am eigentlichen Thema vorbei. Die
beiden diskussionsbeherrschenden Lager der Hybridtheoretikerinnen und
moderaten Substanzialisten sind demnach gut beraten, zu vertiefen, was
es bedeutet, ein Gemeinwesen als Ganzes besserzustellen, und wie die
objektiven und subjektiven Elemente beider Theorieentwiirfe vor diesem
Hintergrund zu integrieren sind. Dabei steht die zentrale Frage im Raum,
ob sich ex ante universelle Kriterien einer organisationalen Bestform von
Gemeinwesen bestimmen lassen oder ob deren Inhalt und Ausgestaltung
Gegenstand ergebnisoffener demokratischer Entscheidungsprozesse bleiben
miissen.

Literatur

Anderheiden, Michael 2006. Gemeinwohl in Republik und Union. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Arendt, Hannah 1994 [1985]. »Freiheit und Politik«, in Hannah Arendt: Zwischen Vergan-
genbeit und Zukunft. Ubungen im politischen Denken I, S. 201-226. Miinchen, Ziirich:
Piper.

Bachmann, Andreas 2013. Hedonismus und das gute Leben. Miinchen: Mentis.

Berndt Rasmussen, Katharina 2013. Democracy and the Common Good: A Study of the
Weighted Majority Rule. Doctoral Thesis in Practical Philosophy. Stockholm: Depart-
ment of Philosophy, Stockholm University.

Bertelsmann Stiftung 2021. Zwischen individueller Freiheit und Gemeinwobl. Sieben Wer-
temilieus und ibre Sicht auf Corona. www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikatione
n/publikation/did/zwischen-individueller-freiheit-und-gemeinwohl-all (Zugriff vom
07.06.2022).

Blum, Christian 2013. »Eine integrative Theorie des Gemeinwohls«, in Politische Vierteljah-
resschrift 54, 4, S. 662-685.

Blum, Christian 20135. Die Bestimmung des Gemeinwobhls. Berlin: De Gruyter.

Blum, Christian 2022 a. »Prozeduralistische Gemeinwohlkonzeptionen«, in Handbuch
Gemeinwobl, hrsg. v. Hiebaum, Christian, S.229-242. Wiesbaden: Springer Fachme-
dien.

Blum, Christian 2022 b. »Substanzialistische Gemeinwohlkonzeptionen«, in Handbuch
Gemeinwobl, hrsg. v. Hiebaum, Christian, S.213-228. Wiesbaden: Springer Fachme-
dien.

Bohlken, Eike 2011. Die Verantwortung der Eliten. Eine Theorie der Gemeinwoblpflichten.
Frankfurt a. M., New York: Campus.

Bollig, Michael 2014. »Resilience — Analytical Tool, Bridging Concept or Development
Goal? Anthropological Perspectives on the Use of a Border Object«, in Zeitschrift fiir
Ethnologie 139, S.253-279.

Brandner, Urs-Marti 2022. »Gemeinwohldenken im 19. Jahrhundert«, in Handbuch
Gemeinwobl, hrsg. v. Hiebaum, Christian, S. 57-72. Wiesbaden: Springer Fachmedien.

Leviathan, 51.Jg., 1/2023

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-individueller-freiheit-und-gemeinwohl-all
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-individueller-freiheit-und-gemeinwohl-all
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-individueller-freiheit-und-gemeinwohl-all
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/zwischen-individueller-freiheit-und-gemeinwohl-all

26 Christian Blum

Chang, Ruth 2012. »Value Pluralism«, in International Encyclopedia of the Social and
Behavioral Sciences. Band 24, hrsg. v. Smelser, Neil; Bates, Paul, S.16139-16145.
Amsterdam: Elsevier.

Dahl, Robert A. 1989. Democracy and Its Critics. New Haven, London: Yale University
Press.

Diggs, Bernard J. 1973. »The Common Good as Reason for Political Action«, in Ethics 83,
4,S.283-293.

Durkheim, Emile 1984 [1895]. Die Regeln der soziologischen Methode. Hrsg. v. René
Konig. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Elster, John 1989. Nuts and Bolts for the Social Sciences. Cambridge: Cambridge University
Press.

Estlund, David M. 2008. Democratic Authority. A Philosopbical Framework. Princeton:
Princeton University Press.

Felber, Christian. 2016. »Die Gemeinwohl-Okonomie: ein Wirtschaftsmodell mit Zukunft«,
in Begegnung und Gesprdach 175, 1, S.1-8.

Fine, Kit 2001. »The Question of Realism«, in Philosophers’ Imprint 1, 1, S. 1-30.

Fraenkel, Ernst 1991 [1964]. Deutschland und die westlichen Demokratien. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Ganghof, Steffen 2005. »Politische Gleichheit und echte Mehrheitsdemokratie: Uber die nor-
mativen Grundlagen institutioneller Arrangements«, in Zeitschrift fiir Politikwissen-
schaft 15, 3, S. 741-763.

Gas, Tonio 2017. Gemeinwohl und Individualfreiheit im nationalen Recht und Volkerrecht.
Hamburg: Maximilian Verlag.

Glassmann, Ulrich; Sauermann, Jan 2011. »Entscheidungskosten und Gemeinwohleffekte
demokratischer Abstimmungsregeln: Eine experimentelle Untersuchung«, in Politische
Vierteljabresschrift 52, 3, S. 373-398.

GrofSe Kracht, Herman-Josef G. 2004. »Die iiberraschende Renaissance des Gemeinwohls.
Strohfeuer oder Auftakt zu einer neuen Debatte um das politische Selbstverstindnis
moderner Gesellschaften?«, in Soziologische Revue 27,S.297-311.

Guggenberger, Bernd 1983. »Die neue Macht der Minderheit«, in Merkur 37, 416,
S.123-133.

Hartmann, Bernd J. 2009. »Eigeninteresse und Gemeinwohl bei Wahlen und Abstimmun-
gen«, in Archiv des Offentlichen Rechts 14, S. 1-34.

Hiebaum, Christian. Hrsg. 2022. Handbuch Gemeinwobl. Wiesbaden: Springer Fachmedien.

Hindriks, Frank 2008. »The Freedom of Collective Agents«, in Journal of Political Philoso-
phy 16,2, S.165-183.

Honohan, Iseult 2002. Civic Republicanism. London, New York: Routledge.

Ladwig, Bernd 2002. »Liberales Gemeinwohl: Von den Schwierigkeiten einer Idee und ihrem
Verhiltnis zur Gerechtigkeit«, in Gemeinwohl und Gemeinsinn. Band IV: Zwischen
Normativitit und Faktizitdt, hrsg. v. Miinkler, Herfried; Bluhm, Harald, S. 85-112. Ber-
lin: Akademie Verlag.

List, Christian; Spiekermann, Kai 2013. » Methodological Individualism and Holism in Poli-
tical Science: A Reconciliation«, in American Political Science Review 107, 4,
S.629-643.

Maclntyre, Alasdair 1984. Is Patriotism a Virtue? The Lindley Lecture. Lawrence: The
University of Kansas.

Margaret Thatcher Foundation 2022. Interview of Prime Minister Margaret Thatcher for
Woman’s Own. 23. September 1987. www.margaretthatcher.org/document/106689
(Zugriff vom 03.06.2022).

Messner, Johannes 1962. Das Gemeinwohl. Idee, Wirklichkeit, Aufgaben. Osnabriick: Ver-
lag A. Fromm.

Mohring-Hesse, Matthias 2020. »Wem ist wohl beim Gemeinwohl? Pragmatische Erkun-
dungen eines politischen Konzepts«, in Globales Gemeinwobl. Sozialwissenschaftliche
ﬁnd sozialzllethische Analysen, hrsg. v. Heimbach-Steins, Marianne, S. 141-162. Pader-

orn: Brill.

‘am 03.02.2026, 08:42:57. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhatt.
\halts Ir fdr oder In



https://www.margaretthatcher.org/document/106689
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3
https://www.margaretthatcher.org/document/106689

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 27

Mushoff, Tobias 2008. Strafe, Mafregel, Sicherungsverwabhrung: Eine kritische Untersu-
chung iiber das Verhiltnis von Schuld und Pravention. Frankfurt a. M.: Internationaler
Verlag der Wissenschaften.

Neidhardt, Friedhelm 2002. »Offentlichkeit und Gemeinwohl. Gemeinwohlrhetorik in Pres-
sekommentaren«, in Gemeinwohbl und Gemeinsinn. Band 1I: Rhetoriken und Perspekti-
ven sozial-moralischer Orientierung, hrsg. v. Munkler, Herfried; Blum, Harald,
S.157-177. Berlin: Akademie Verlag

Nowak, Werner 1973. Das »gemeinniitzige Unternehmen« als Instrument der Wohnungspo-
litik. Berlin: Duncker & Humblot.

Offe, Claus 2019 [2001]. »Wessen Wohl ist das Gemeinwohl?«, in Claus Offe: Institutionen,
Normen, Biirgertugenden, S. 341-367. Wiesbaden: Springer VS.

Peart, Sandra J.; Levy, David M. 2005. »A Discipline without Sympathy: The Happiness of
the Majority and Its Demise«, in Canadian Journal of Economics 38, 3, S. 937-954.
Pocock, John G. A. 1975. The Machiavellian Moment. Florentine Political Thought and the

Atlantic Republican Tradition. Princeton: Princeton University Press.

Quante, Michael 2011. Die Wirklichkeit des Geistes: Studien zu Hegel. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Rawls, John 1979. Eine Theorie der Gerechtigkeit. Ubersetzt von Hermann Vetter. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Rommen, Heinrich 1935. Der Staat in der katholischen Gedankenwelt. Paderborn: Verlag
des Bonifacius.

Rosen, Gideon 2010. »Metaphysical Dependence. Grounding and Reduction«, in Modality.
Metaphysics, Logic, and Epistemology, hrsg. v. Hale, Bob; Hoffmann, Aviv, S. 109-136.
Oxford, New York: Oxford University Press.

Ross, William D. 1930. The Right and the Good. Oxford: Clarendon Press.

Rousseau, Jean-Jacques 2001 [1762]. Vom Gesellschaftsvertrag: oder Grundsdtze des Staats-
rechts. Hrsg. und tibersetzt von Hans Brockard. Ditzingen: Reclam.

Schmitt-Egner, Peter 2015. Gemeinwobl. Konzeptionelle Grundlinien zur Legitimitit und
Zielsetzung von Politik im 21. Jahrhundert. Baden-Baden: Nomos.

Schulte, Dietrich 2014. Die Gemeinwohlaufgabe von Rechnungshofen. Dissertation an der
Universitiat Heidelberg.

Schmelzle, Cord 2008. »Governance und Legitimitit«, in Transdisziplindre Governancefor-
schung. Gemeinsam hinter den Staat blicken, hrsg. v. De la Rosa, Sybille; Hoppner,
Ulrike; Kotter, Matthias, S. 162-186. Baden-Baden: Nomos.

Selk, Veith 2022. »Postdemokratie und Gemeinwohlrhetorik«, in Handbuch Gemeinwobl,
hrsg. v. Hiebaum, Christian, S. 587-600. Wiesbaden: Springer Fachmedien.

Shaw, Carl K. Y. 2010. »Civic Republicanism and Democratic Politics — Michael Sandel and
Contemporary Theories of Political Community«, in Euramerica 40, 4, S. 923-945.
Simmel, Georg 1908. Soziologie. Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaftung.

Leipzig: Duncker & Humblot.

Stelzer, Harald 2022. »Individuelle Rechte und Gemeinschaftsbelange«, in Handbuch
Gemeinwobl, hrsg. v. Hiebaum, Christian, S.295-310. Wiesbaden: Springer Fachme-
dien.

Stocker, Michael 1990. Plural and Conflicting Values. Oxford: Oxford University Press.

Stolleis, Michael 1974. Gemeinwoblformeln im nationalsozialistischen Recht. Berlin:
Schweitzer.

Urfalino, Philippe 2017. »The Social Ontology of Deliberating Bodies«, in The Journal of
Political Philosophy 25, 4, S. 387-410.

von Hayek, Friedrich A. 1942. »Scientism and the Study of Society«, in Economica 9, 335,
S.267-291.

von Stein, Lorenz 1992 [1857]. Das gesellschaftliche Labyrinth: Texte zur Gesellschafts- und
Staatstheorie. Schutterwald: Wissenschaftlicher Verlag.

Weber, Max 1993 [1895]. Gesamtausgabe. Abteilung I: Schriften und Reden. Band 4, 2.
Halbband: Schriften und Reden 1892-1899, hrsg. v. Mommsen, Wolfgang J.; in Zusam-
menarbeit mit Rita Aldenhoff, S. 535-574. Tubingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck).

Werneke, Frank; Zanker, Claus. Hrsg. 2022. Renaissance des Gemeinwohls? Erkenntnisse
und Schlussfolgerungen aus der Pandemie. Hamburg: VSA.

Leviathan, 51.Jg., 1/2023

‘am 03.02.2026, 08:42:57. @ Urheberrechtlich geschUtzter Inhatt.
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

28 Christian Blum

Wingert, Lutz 2016. »Gut fir alle zusammen? Oder was konnten Demokraten in einer
Demokratie erkennenc, in Deutsches Jahrbuch Philosophie 8, S. 827-849.

Zschiedrich, Elisabeth 2018. Elternschaft und Gemeinwobl. Ein sozialethischer Beitrag zum
demografischen Diskurs. Paderborn: Ferdinand Schoningh.

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

Wessen Wohl ist denn nun das Gemeinwohl? 29

Zusammenfassung: Der vorliegende Aufsatz beantwortet die von Claus Offe aufgewor-
fene Frage nach der sozialen Referenz des Gemeinwohls, also danach, welche Arten
von Entititen als Nutzniefler gemeinwohlorientierter Politik infrage kommen. Ich weise
zwei individualistische Antworten, wonach der Referenzpunkt des Gemeinwohls in
der Gesamtheit beziehungsweise Mehrheit der Gemeinschaftsmitglieder besteht, zuritick.
Stattdessen optiere ich fiir eine holistische Antwort, wonach das Gemeinwesen qua
soziale Entitit Gemeinwohltriger ist.

Stichworte: Gemeinwohl, Sozialontologie, Holismus, Demokratie, Wertpluralismus

Whose Good Is the Common Good after All? A (Late) Reply to Claus Offe

Summary: This paper answers the question raised by Claus Offe about the social refer-
ence of the common good, i.e., what kinds of entities qualify for being beneficiaries
of common good-oriented policies. T reject two individualistic answers, for which the
reference point of the common good is the totality or majority of community members.
Instead, I opt for a holistic answer in which the community qua social entity is the
beneficiary of the common good.

Keywords: common good, social ontology, holism, democracy, value pluralism

Autor

Christian Blum

Miller & Meier Consulting, Senior Policy Expert
HAW Hamburg, Lehrbeauftragter

Starenweg 4

65760 Eschborn

Deutschland

chr-blum@gmx.de

@ © Christian Blum

Leviathan, 51.Jg., 1/2023

‘am 03.02.2026, 08:42:57. © Urheberrechtlich geschUtzte Inhat r
\halts Ir fdr oder In



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2023-1-3

