Schwerpunkt

Gastherausgeber:
Thomas Hilgers, Ludger Schwarte

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Hilgers

Technik und Zeit bei Heidegger

Abstract

In diesem Aufsatz geht es darum, das Verhiltnis von Technik und Zeit vor dem Hintergrund von
Heideggers frither Daseinsanalyse sowie von dessen spiterem Denken zu beleuchten. In einem ersten
Schritt wird die Rolle der Technik fiir das Dasein herausgearbeitet. In einem zweiten Schritt wird diese in
Bezug gesetzt zur intentionalitdtsermodglichenden urspriinglichen Zeit, zur lebensweltlich kontextualisier-
ten Zeit sowie zur reinen Jetzt-Zeit moderner Uhrentechnik. Im dritten Schritt geht es dann um die vier
zeitlichen Dimensionen der neuzeitlichen Technik: a) das Rasen, b) die sofortige und stdndige Verfiigbar-
keit, ¢) die Berechenbarkeit im Sinne von Steuern, Regeln und Sichern und d) das Geschehen der Technik
als Wahrheitsgeschehen. Dabei wird auch gezeigt, dass Motive der daseinsanalytischen Zeittheorie in
Heideggers spiterer Bestimmung der Technik durchaus weiterwirken. AbschlieBfend werden zwei wichti-
ge (post-phidnomenologische) Einwénde gegen diese Bestimmung diskutiert. Der erste richtet sich gegen
deren nostalgisch-romantisierende Note — der zweite gegen deren abstrakte Allgemeinheit.

The article focuses on the relation between technology and time in light of Heidegger’s early analytic of
Dasein as well as in light of his later thought. In a first step, the general role of technology for Dasein is
discussed. Then, the relationship between this role and Heidegger’s three kinds of time is established: a)
originary temporality, which is a condition of intentionality, b) time as it is reckoned with in the traditio-
nal contexts of ordinary life, and c¢) the pure now-time of modern clocks. In a third step, the four temporal
dimensions of modern technology are spelled out: a) rush, b) instantaneous and permanent availability, c)
calculability in the sense of regulating, governing, and securing, and d) the happening of technology as a
happening of truth. It will be shown that certain aspects of Heidegger’s earlier understanding of time still
play an important role in the context of his later conception of technology. Finally, two relevant (post-
phenomenological) objections against this conception are addressed: the first criticizes the nostalgic and
romanticizing character of Heidegger’s conception; the second criticizes its abstract generality.

Geht es darum, das Verhiltnis von Technik und Zeit besser zu verstehen, dann
dringt sich als Ausgangspunkt die Auseinandersetzung mit Heideggers Denken
scheinbar auf. Dieses Denken ist beriihmt dafiir, die Technik — bzw. deren Wesen —
in den Blick genommen zu haben. Kaum ein anderer philosophischer Text zur Tech-
nik ist in den letzten Jahrzehnten so hiufig besprochen worden wie Heideggers »Die
Frage nach der Technik«. Zugleich hat er mit Sein und Zeit eine der einflussreichsten
Zeittheorien des 20. Jahrhunderts vorgelegt. Diese Zeittheorie nun aber in einen Zu-
sammenhang mit Heideggers Technikdenken zu setzen, kdnnte problematisch er-
scheinen. Sein und Zeit erschien 1927. Schon wenig spiter besprach Heidegger seine
beriihmte Seinsfrage nicht mehr vor dem Hintergrund einer Erorterung der Zeit; im
Fokus stand nun vielmehr das Wesen der Wahrheit. Seine wirkméchtigsten Texte zur

19

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52. -@



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Technik stammen schlieflich aus den Vierziger- und Fiinfzigerjahren — aus einer
Zeit also, als Heidegger den fundamentalontologischen Ansatz von Sein und Zeit
(scheinbar) lange hinter sich gelassen hatte. Somit meldet sich ein Zweifel, ob
Heideggers Technikdenken sich hier tatséchlich als Ausgangspunkt aufdréngt. Die-
ser Zweifel mag mit dafiir verantwortlich sein, dass dieses Denken selten aus einer
explizit zeittheoretischen Perspektive diskutiert wurde.!

Bei genauerer Betrachtung zeigt sich allerdings, dass die Zeit durchaus eine nach
wie vor wichtige Rolle in Heideggers spiterem Denken spielt. Die fiir dieses Den-
ken so zentralen Begriffe des Wahrheitsgeschehens und des Ereignisses deuten dies
an. Ich meine, dass gerade diejenigen Momente seines Technikverstindnisses, die
Zeitlichkeit ins Spiel bringen, dieses Verstindnis zu einem vorausschauenden ma-
chen. Das heifit, ich meine, dass Heidegger hier einiges von dem antizipiert und sub-
stantiiert, was mit Blick auf Zeitlichkeit unter informationstechnologischen Bedin-
gungen heute diskutiert wird. Im Folgenden werde ich diese Behauptung begriinden.
AuBerdem werde ich zeigen, dass zwischen Heideggers frither Zeitphilosophie und
seinem spéteren Technikdenken wichtige Beziige bestehen. Zu Recht ist darauf hin-
gewiesen worden, dass Heideggers Beschéftigung mit der Technik nicht erst in den
Dreifligerjahren begann. Bereits in Sein und Zeit spielt die Technik — bzw. die téyvn
— eine wichtige Rolle. In einem ersten Schritt skizziere ich diese Rolle, um in einem
zweiten auf Heideggers frithe Zeitphilosophie einzugehen. Letztere zeigt sich als
»Dickicht¢ irritierender Begriffe und subtiler Unterscheidungen. In diesem >Dickicht«
liegt viel Problematisches, aber auch Bedenkenswertes, welches ich nach einigem
Graben und Trennen markieren werde. Darauf aufbauend, wird es im dritten und
vierten Schritt um Heideggers spéteres Denken gehen sowie um die vier zeitlichen
Dimensionen neuzeitlicher Technik. Im letzten Schritt bespreche ich schlielich
zwei wichtige Einwiinde gegen Heideggers allgemeinen Zugang zur Technik.?

1 Ausnahmen bilden hier Gabriel Motzkin: »Time and Technology in Heidegger’s Thought«, in:
Yaron Ezrahi, Everett Mendelsohn und Howard P. Segal (Hg.): Technology, Pessimism, and
Postmodernism, Amherst 1994, S. 137-150, sowie Bernard Stiegler: Technik und Zeit. Der Feh-
ler des Epimetheus, Zirich 2009. Zu erwiahnen wire auflerdem eine vor wenigen Jahren erschie-
nene Dissertation. Vgl. Dianfei Yuan: Heidegger and Castells: The Concept of Time in Digital
Technology Era, Saarbriicken 2016. In Ansatz, Methodik und Fokus unterscheidet sich mein
Aufsatz stark von den genannten Texten. Ahnlich wie ich meint allerdings auch Yuan, dass
Heidegger die zeitlichen Dimensionen der Informationstechnologie bereits gut voraussah. Vor
allem das, was ich als die ersten zwei dieser Dimensionen identifiziere — das Rasen und die
stindige Verfiigharkeit —, spielt auch in ihrer Diskussion eine Rolle. Fiir eine Darstellung des
Einflusses von Heideggers Technikdenken vgl. Don lhde: Heidegger'’s Technologies. Post-
phenomenological Perspectives, New York 2010, S. 1-27.

2 Die Rolle der Technik fiir das Denken des frithen Heidegger wird betont in: Giinter Figal:
Martin Heidegger. Phinomenologie der Freiheit, Frankfurt am Main 1988, S. 302, Peter-Paul
Verbeek: What Things Do. Philosophical Reflections on Technology, Agency, and Design, Uni-
versity Park 2005, S.77-88, Andreas Luckner: Heidegger und das Denken der Technik, Biele-
feld 2008, S. 8, sowie Ihde: Heidegger s Technologies, S. 42-55.

20

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Die Technik in Sein und Zeit

Spétestens seit Mitte der Zwanzigerjahre wird Heideggers Denken von einer Frage
bestimmt: der sogenannten Seinsfrage — d.h. der Frage nach dem »Sinn von Sein«.?
Was genau es mit dieser Frage auf sich hat, werden wir hier kaum zufriedenstellend
diskutieren kénnen. Der friihe Heidegger vertrat in jedem Fall die Ansicht, dass man
die Seinsfrage nur dadurch angehen kdnne, dass ein bestimmtes Seiendes auf seine
besondere Seinsweise hin untersucht werde, und dieses Seiende konne kein anderes
sein als dasjenige, das diese Frage stellt. Dieses Seiende ist jede von uns — hier tat-
sdchlich oder der Moglichkeit nach miteinander sich verstindigende — je selbst. Um
den Blick auf dieses Seiende nicht sofort durch undurchdachte Voraussetzungen
oder theoretischen Ballast zu verstellen, lehnt Heidegger solch traditionelle Begriffe
wie »Mensch«, »Person« oder »Subjekt« ab und fiihrt den Terminus »Dasein« ein.*
Jede von uns ist je fir sich da. Die besondere Seinsweise des Daseins nennt
Heidegger dann — entgegen der Tradition — »Existenz«. Die zentrale Frage in Sein
und Zeit lautet demzufolge: >Was heilit es, da zu sein bzw. zu existieren?«
Heideggers »existenziale Analytik des Daseins« soll auf diese Frage eine Antwort
geben.?

In einem ersten Schritt behauptet Heidegger, dass Dasein immer in einer Welt ist
und sich dabei auf etwas bezieht. Dieses Etwas erscheint im alltdglichen Existenz-
vollzug allerdings keineswegs als bloBes Ding oder neutral »Vorhandenes«,° das dis-
tanziert betrachtet wird. Vielmehr erscheint es dem Dasein zunéchst als etwas, wo-
mit es praktisch umgeht. Das heif3t, es erscheint zunichst im Herstellen, Gebrauchen
und Hantieren. Heidegger bezeichnet all diese Umgangsweisen als »Besorgen«.” Im
Besorgen, welches mein »In-der-Welt-Sein«® ausmacht, erscheint alles als »Zeug«
oder »Zuhandenes«.”?

Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tiibingen 2001, S. 1.

Ebd., S. 7 und 46.

Ebd., S.13. Eine luzide Einfiihrung der beriihmten »ontologischen Differenz« zwischen Sein
und Seiendem findet sich in Martin Heidegger: Die Grundprobleme der Phdnomenologie
(1927), Frankfurt am Main 1975, S. 13ff. Ernst Tugendhat hat die Wahl des Wortes »Dasein< aus
grammatikalischen Griinden kritisiert: Das Wort konne nicht als Bezeichnung fiir den Menschen
fungieren, da es keinen Plural zu ihm gebe. Vgl. Ernst Tugendhat: SelbstbewufStsein und Selbst-
bestimmung. Sprachanalytische Interpretationen, Frankfurt am Main 1979, S. 172. Mit diesem
Einwand verpasst Tugendhat aber die Pointe. Der Singular zwingt dazu, die eigene Existenz im-
mer aus der je eigenen Vollzugsperspektive zu fassen und blockiert die vergegenstandlichende
Eigenschaftsaufzéhlung. Auerdem will Heidegger gerade kein Synonym fiir yMensch¢ einfiih-
ren und keine Anthropologie entwickeln. Fiir geneigtere Diskussionen des Daseinsbegriffs vgl.
Figal: Martin Heidegger, S.53-73, Hubert L. Dreyfus: Being-in-the-World. A Commentary on
Heidegger's Being and Time, Division I, Cambridge 1991, S. 10-29, sowie John Haugeland:
Dasein Disclosed, Cambridge 2013, S. 76-90.

Heidegger: Sein und Zeit, S.71.

Ebd., S.57.

Ebd., S. 52.

Ebd., S. 69.

WA W

O 003 N

21

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuhandenes erscheint jedoch nie isoliert. Der Hammer wird gebraucht, um Négel
in die Wand zu schlagen. Er »verweist«!? sozusagen auf Négel und Wand und Letz-
tere auf Bilder, Spiegel, Decken und Ahnliches. Dadurch bilden sich Verweisungs-
ketten, welche Ganzheiten — wie Werkstatt, Fabrik, Wohnung, Biiro und Atelier —
konstituieren. Heidegger nennt letztere »Zeugganzheiten«, »Verweisungsganzhei-
ten« und schlussendlich »Bewandtnisganzheiten«.!! Selbst die Naturdinge erschei-
nen zundchst vor dem Hintergrund praktisch-instrumenteller Zusammenhénge. Das
heiflt, auch sie erscheinen als uns praktisch Angehendes: »Der Wald ist Forst, der
Berg Steinbruch, der FluB Wasserkraft, der Wind ist >Wind in den Segeln««.!?

Im Besorgen ist das Dasein letztlich aber immer auf sich selbst bezogen, »wor-
um-willen«!? es jeweils etwas besorgt. Das heift, es ergreift bestimmte Moglichkei-
ten zu sein, verneint andere und verhilt sich damit zum je eigenen Sein. In diesem
Bezug zur je eigenen Existenz — und damit auch zum Sein als solchem — sieht
Heidegger das, was das Dasein auszeichnet.'* AuBerdem geht es im Besorgen immer
auch mit anderen um, die seine Seinsweise teilen. Diesen steht es aber nicht in der
Verhaltensweise des Besorgens, sondern in derjenigen der »Fiirsorge« gegeniiber.!’
Jede alltdgliche Verhaltensweise des Daseins findet dabei vor dem Hintergrund von
Normen, Sitten und Konventionen statt, die es sich nicht ausgesucht hat, sondern in
die es qua Geburt, Erzichung und kultureller Prigung »geworfen«!¢ wurde. Das Da-
sein bewegt sich also stets schon in geschichtlich vorgegebenen Sinnbeziigen, wenn
es bei etwas zu Werke geht, um Mdglichkeiten des je eigenen Seins zu ergreifen und
sich insofern vorweg zu sein. Diese drei Strukturmomente fasst Heidegger am Ende
des ersten Abschnittes von Sein und Zeit unter dem Titel »Sorge< zusammen und
kommt damit zu einer ersten Antwort auf die Frage, was es heifit, da zu sein: »Das
Sein des Daseins besagt: Sich-vorweg-schon-sein-in-(der-Welt-) als Sein-bei (inner-
weltlich begegnendem Seienden). Dieses Sein erfiillt die Bedeutung des Titels Sor-
ge, der rein ontologisch-existenzial gebraucht wird.«!”

Wo steckt nun die Technik? Natiirlich steckt sie in solchen Ausdriicken wie »Her-
stellen¢, »Gebrauchen¢, »Hantieren¢, >Dienlichkeit¢, >Beitrdglichkeit¢, »Verwendbar-
keit< usw. In einem gewissen Sinne beschreibt Heidegger das alltdgliche (intentiona-
le) Verhalten des Daseins als zunéchst einmal technisches; zumindest dann, wenn
wir technisches Verhalten vor allem als »zielgerichteten (= intentionalen) Mittelein-

10 Ebd., S.77-83.

11 Ebd., S. 82 und 84.

12 Ebd., S. 70.

13 Ebd, S. 84.

14 Vgl. hierzu ebd., S. 12 und Tugendhat: Selbstbewufitsein und Selbstbestimmung, S. 170-223.
15 Heidegger: Sein und Zeit, S. 121.

16 Ebd., S.179.

17 Ebd., S. 192.

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

satz«!'8 verstehen. Das heiBit, in einem gewissen Sinne kénnen wir in Sein und Zeit
eine »Phédnomenologie des Mittelgebrauchs«!? finden.

Dieser Umstand resultiert auch daraus, dass sich Sein und Zeit aus der Idee entwi-
ckelte, eine phinomenologische Interpretation aristotelischer Texte — u.a. der Niko-
machischen Ethik — vorzulegen. Im sechsten Buch dieser Ethik definiert Aristoteles
die Kunst — also die téyvn — als »mit wahrer Vernunft verbundener Habitus des Her-
vorbringens«.20 Tétigkeiten gemiB einer téyvn — bzw. die Ausiibung einer solchen —
sind demzufolge Formen des Hervorbringens (mwotelv) von etwas, das iiber den je-
weiligen Tatigkeitsvollzug hinausgeht. Heideggers Beispicle des Besorgens sind
Beispiele solcher Formen des Hervorbringens. Die Idee des Besorgens steht also im
Zusammenhang mit der aristotelischen Idee des technischen Hervorbringens. Wich-
tig hierbei ist, im Auge zu behalten, dass Heidegger das Besorgen als eine Vollzugs-
form darstellt, die vor dem Hintergrund sozial geteilter, normativer und sprachlich
verankerter Sinnbeziige stattfindet und die stets eine Existenzweise des jeweiligen
Daseins ausdriickt. Der Einsatz eines Mittels zum Hervorbringen eines Zwecks ist
somit nur ein Moment des Existenzvollzugs, den Heidegger als sich sorgendes In-
der-Welt-Sein fasst.?! Dennoch liegt in dieser Beschreibung eine technizistische Ver-
kiirzung vor, insofern das gemeinsame Kritisieren und Aushandeln von Normen und
Institutionen — das also, was »kommunikatives Handeln« gegeniiber dem instrumen-
tellen ausmacht — keine groBe Rolle spielt.?2 Was das Dasein aus seinen Beziigen
reilt und eine Modusverschiebung der Existenz erlaubt, geschieht in der » Vereinze-
lung«.23 Wie dem auch sei, im néchsten Schritt wird es darum gehen, die Zeitlichkeit
des sich sorgenden In-der-Welt-Seins in den Blick zu nehmen.2*

18 Christoph Hubig, Andreas Luckner und Nadia Mazouz: »Einleitung«, in: Christoph Hubig u.a.
(Hg.): Handeln und Technik — mit und ohne Heidegger, Kultur und Technik, Bd. 7, Berlin 2007,
S.7-10, hier S. 7. Fiir eine Diskussion der Technik als »zweckgerichteter herstellender Hand-
lung« vgl. auch Antje Gimmler: »Handeln und Erfahrung — Uberlegungen zu einer pragmati-
schen Theorie der Technik«, in: Hubig u.a. (Hg.): Handeln und Technik, S.61-74, hier S. 62
und 71, sowie Luckner: Heidegger und das Denken der Technik, S. 18 und 25-34.

19 Ebd., S.45. Stiegler schreibt zutreffend: »Und der Horizont des Besorgens, die urspriingliche
Struktur jeder Weltlichkeit, ist die technische Welt [...]« (Stiegler: Technik und Zeit, S. 18).

20 Aristoteles: Nikomachische Ethik, auf der Grundlage der Ubersetzung v. Eugen Rolfes hrsg. v.
Giinther Bien, Hamburg 1985, S. 134.

21 Vgl hierzu Luckner: Heidegger und das Denken der Technik, S. 57.

22 Zur Idee des kommunikativen Handelns vgl. Jiirgen Habermas: Theorie des kommunikativen
Handelns, Bd. 1, Frankfurt am Main 1981, S. 141-151.

23 Heidegger: Sein und Zeit, S.263.

24 Die prominenteste Darstellung seines phanomenologischen Vorhabens mit Bezug auf Aristote-
les findet sich im sogenannten Natorp-Bericht. Vgl. Martin Heidegger: Phdnomenologische In-
terpretationen zu Aristoteles. Anzeige der hermeneutischen Situation (1922), Frankfurt am
Main 2013. Fiir die Beziehung zwischen der Idee des Besorgens und Aristoteles’ Idee des Her-
vorbringens vgl. Luckner: Heidegger und das Denken der Technik, S.9.

23

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1I. Urspriingliche Zeit und Modalisierung der Existenz

Warum endet die Daseinsanalyse nicht mit der Bestimmung der Existenz als sich
sorgendes In-der-Welt-Sein? Die Antwort auf diese Frage liefert folgende Textstelle
aus Sein und Zeit:

»Die Bestimmung der Sorge als Sich-vorweg-sein — im-schon-sein-in ... — als Sein-bei ...
macht deutlich, daB auch dieses Phanomen in sich noch struktural gegliedert ist. Ist das
aber nicht das phdnomenale Anzeichen dafiir, dal die ontologische Frage noch weiter
vorgetrieben werden mufl zur Herstellung eines noch urspriinglicheren Phanomens, das
die Einheit und Ganzheit der Strukturmannigfaltigkeit der Sorge ontologisch trigt?«?

Schon angesichts des Buchtitels ist klar, worauf alles nun hinauslaufen wird. Natiir-
lich wird die Zeit als das noch urspriinglichere Phdnomen, das Einheit und Ganzheit
der Sorge trigt, ins Spiel kommen, und unterschwellig war sie dies ja bereits von
Anfang an durch Heideggers Bestimmung der Sorge: »Das Sich-vorweg griindet in
der Zukunft, das Schon-sein-in ... bekundet eine Gewesenheit. Das Sein-bei ... wird
ermdglicht im Gegenwiirtigen.«2¢ Damit haben wir die Zukunft, die Gewesenheit
(bzw. Vergangenheit) und die Gegenwart als die klassischen drei Momente der Zeit
beisammen. Heidegger zufolge darf man nun aber die Gewesenheit nicht als ein
Friiher und die Zukunft nicht als ein Spdter verstehen. Es geht also nicht darum, das
sich sorgende Dasein in frithere und spitere Phasen zu »zerschneiden<. Damit wiirde
jenes als blof vorhandenes Ding betrachtet und dessen Seinsweise verkannt. Die
Friiher-spéter-Relation gehort zur »besorgten Zeit«, die im tdglichen Existenzvollzug
zwar standig im Spiel ist — insofern wir stdndig mit der Zeit rechnen —, die aber eben
gerade nicht der »urspriinglichen Zeit« entspricht.2” Urspriinglich finden wir nicht in
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft statt (so wie Zuhandenes und Vorhandenes),
sondern sind stets schon gewesen, gegenwartig und zukiinftig, insofern wir uns auf
die uns geschichtlich vorgegebenen Moglichkeiten hin entwerfen. Die Existenzvoll-
ziige des Daseins finden somit urspriinglich nicht in der Zeit statt, sondern Zeitlich-
keit — bzw. »Zeitigungen der Zeit«*® — ereignet sich urspriinglich durch diese. Be-
reits 1924 schreibt Heidegger: »Das Verstindnis der Zeit und der Untersuchung da-
riiber liegt im echten Fragen: >bin ich die Zeit?««*®

Halten wir fest, dass die urspriingliche Zeit, die jede von uns gewissermallen
selbst je ist, im Gegensatz zur besorgten Zeit, die dem traditionellen Zeitbegriff viel
eher entspricht, keine sequenzielle Ordnung besitzt. Das heifit, die »Folgeordnung

25 Heidegger: Sein und Zeit, S. 196.

26 Ebd., S.327. Vgl. hierzu auch ebd., S. 304.

27 Ebd., S.411 und 329.

28 Ebd., S.304.

29 Martin Heidegger: Der Begriff der Zeit (1924), in: Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd. 64,
hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Frankfurt am Main 2004, S. 83.

24

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ablaufender Erlebnisse gibt nicht die phdnomenale Struktur des Existierens«.3® Ur-
spriinglich ist diese Zeit aulerdem nicht nur, weil sie Einheit und Ganzheit der Sor-
ge trigt, sondern auch, weil sich die besorgte Zeit aus ihr ableitet. William Blattner
erhellt diesen Punkt, wenn er schreibt: »He [Heidegger] will argue that we can ana-
lyze ordinary time into a set of conceptual moments, each of which is derivable from
originary temporality. These conceptual moments are derivable in the sense that they
can be seen to be modified forms of the features of originary temporality.«3!

Warum genau aber meint Heidegger, dass die Momente der Sorge in den Momen-
ten der Zeit griinden? Ein zentraler Gedanke hier scheint zu sein, dass indem sich
das Dasein in seinem Besorgen und Fiirsorgen auf anderes und andere bezieht, es
aufer sich ist; und dass dieses AuBler-sich-Sein den Kern der Zeitlichkeit ausmacht:
»Zeitlichkeit ist das urspriingliche »Aufler-sich< an und fiir sich selbst. Wir nennen
daher die charakterisierten Phdnomene Zukunft, Gewesenheit, Gegenwart die Eksta-
sen der Zeitlichkeit.«3?> Zu Recht wurde beklagt, dass der Terminus >AuBer-sich-
sein¢ hier irrefiihrend ist, weil er nahelegt, dass das Dasein in seinen Vollziigen aus
einem Innen in ein Auflen heraustritt. Sprechen wir aber in diesem Zusammenhang
von einem Innen gegeniiber einem Auflen, dann stehen wir zwangsldufig auf einem
gewissen subjektphilosophischen Boden, auf dem Heidegger gerade nicht stehen
will.33 Vielversprechender konnte es daher sein, das AuBer-sich-Sein als eine Art
»Aufspreizen«3* zu fassen. Das heiBit, Dasein spreizt sich in jedem seiner Vollziige
auf, insofern es bei etwas (und mit jemandem) tétig ist, um seine je eigene Existenz
auf die ihm geschichtlich und kulturell vorgegebenen Moglichkeiten hin zu entwer-
fen. Dieses Aufspreizen wire die urspriingliche Zeitlichkeit als ein intentionalitéts-
bedingender Grundvollzug. Ein derart transzendentales Bedingungsverhiltnis zwi-
schen Zeitlichkeit und Intentionalitit legt Heidegger selbst nahe.3>

Mit der intentionalititsbedingenden urspriinglichen Zeitlichkeit muss allerdings
auch die besorgte Zeit und deren »Innerzeitigkeit« auf den Plan treten: »Das Rech-
nen mit der Zeit ist konstitutiv fiir das In-der-Welt-sein. Das besorgende Entdecken

30 Ebd., S.291. Dass sich die urspriingliche Zeit vor allem durch ihre fehlende Sequenzialitdt de-
finiert, betont William Blattner. Vgl. William Blattner: Heideggers Temporal Idealism, Cam-
bridge 2012, S. 92.

31 Ebd., S.94. Fir das Explikationsverhéltnis zwischen urspriinglicher und besorgter Zeit vgl.
auch Heidegger: Sein und Zeit, S. 333, sowie derselbe: Grundprobleme der Phinomenologie,
S.375-3717.

32 Heidegger: Sein und Zeit, S. 329.

33 Vgl. hierzu Figal: Martin Heidegger, S. 290.

34 Karen Gloy: Philosophiegeschichte der Zeit, Miinchen 2008, S. 186.

35 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S.351 und 363. Zu dieser Thematik vgl. auch Rudolf Bernet:
»Die Frage nach dem Ursprung der Zeit bei Husserl und Heidegger«, in: Heidegger Studies 3/4
(1987/1988), S.89-104, hier S. 96, und Marion Heinz: »Der Zeitbegriff im Frithwerk Martin
Heideggers«, in: Norbert Lesniewski und Ewa Nowak-Juchacz (Hg.): Die Zeit Heideggers,
Dia-Logos. Schriften zu Philosophie und Sozialwissenschaften, Bd. 2, Frankfurt am Main
2002, S. 9-33, hier S. 17.

25

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Umsicht 1d3t, mit seiner Zeit rechnend, das entdeckte Zuhandene und Vorhande-
ne in die Zeit begegnen. [...] Wir nennen die Zeitbestimmtheit des innerweltlich Sei-
enden die Innerzeitigkeit.«3¢ Insofern ich also bei etwas (und mit jemandem) titig
bin, um mich auf die mir geschichtlich vorgegebenen Moéglichkeiten hin zu entwer-
fen, setze ich Zuhandenes, andere Menschen und mich selbst durch Worte wie
»danng, »zuvor, yjetzt« oder »damals< in innerzeitliche Beziehungen. Tatséchlich ist
es kaum vorstellbar, wie ich etwas besorgen konnte, ohne das von mir zu Besorgen-
de — und dessen Bewandtnisganzheit — innerzeitlich konkret zu organisieren.3” Weil
die urspriingliche Zeit intentionalitéts- und tétigkeitsfundierend ist, fordert sie somit
ein Besorgen der Zeit im Sinne des Schaffens von Innerzeitigkeit.3® Betrachten wir
dies genauer.

Heidegger ordnet jeder Ekstase verschiedene Strukturmomente der Sorge zu.
Existenzialitét und Verstehen griinden in der Zukunft. Das heif}t, mein Zukiinftigsein
begriindet, dass ich mich auf ein »Mdoglichsein« und »Seinkdnnen« hin verstehe.?
Anders ausgedriickt: In diesem existentiellen Verstdndnis meiner selbst 6ffnet sich
immer schon ein Zukunftshorizont. Heidegger zufolge 6ffnet jede Ekstase einen ihr
eigenen Horizont: »Wir bezeichnen dieses Wohin der Ekstase als den Horizont oder
genauer das horizontale Schema der Ekstase.«*® Dies darf nun aber nicht so verstan-
den werden, als ob sich eine nach vorne hin abzulaufende Linie hier ausrolle. Und
auch wenn Heidegger von einem »Auf-sich-zukommen«*!' spricht, darf dies nicht
gelesen werden, als ob das existentielle Verstehen ein an einem bestimmten Zeit-
punkt zu erreichendes Ziel festlegt. Blattner warnt zu Recht, dass solch eine Deu-
tung der Nicht-Sequenzialitit der urspriinglichen Zeitlichkeit zuwiderlduft.*? Es geht
also nicht darum, etwas zu verwirklichen, was ich noch nicht bin, sondern darum,
dem, was ich gewdhlt habe, schon zu sein, durch jeden neuen Existenzvollzug zu
entsprechen. Zweifelsohne impliziert ein gewiahltes Mdglichsein das Verfolgen von
Zielen, aber nie wird sich dieses Moglichsein durch das Erreichen eines Ziels in ein
Wirklichsein verwandeln. Existieren bleibt immer eine zu bewéltigende Aufgabe.
Dies zu leugnen, wiirde die Bewegtheit der Existenz negieren.

Genauso wie mich die Zukunft nicht auf etwas Bezug nehmen lasst, was ich einst
werde, ldsst mich die Ekstase der Gewesenheit nicht auf etwas Bezug nehmen, was
ich einst war. Der Gewesenheit ordnet Heidegger »Faktizitit«, »Befindlichkeit« und

36 Heidegger: Sein und Zeit, S.333.

37 Heidrun Hesse schreibt: »Was poetische Tatigkeiten wesentlich charakterisiert, ist ndmlich ein
bestimmtes Zeitmanagement« (Heidrun Hesse: »Der Begriff des Handelns und die Zweck-Mit-
tel-Unterscheidung. Oder: warum auch die moderne Technik nur handlungstheoretisch zu be-
greifen ist«, in: Hubig u.a. (Hg.): Handeln und Technik, S. 13-26, hier S. 14).

38 Gloy: Philosophiegeschichte der Zeit, S. 183.

39 Heidegger: Sein und Zeit, S. 143. Vgl. hierzu auch ebd., S. 327.

40 Heidegger: Grundprobleme der Phinomenologie, S. 429.

41 Ebd., S.375.

42 Vgl. Blattner: Heidegger s Temporal Idealism, S. 105-109.

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Geworfenheit« zu.*3 Als jemandem also, der sich in einer bestimmten geschichtli-
chen und sozio-kulturellen Situation befindet, ist mir der Horizont der Gewesenheit
geoffnet, insofern ich immer etwas schon (bzw. noch) bin und mit etwas umgehen
muss, was mir schon (bzw. noch) gegeben ist oder mich affiziert. Selbstverstindlich
wirkt dies in die von mir gewéhlten Mdglichkeiten hinein. Als faktisches, befindli-
ches und geworfenes Dasein verstehe ich mich immer auf ein Moglichsein und Sein-
konnen, das ich jeweils schon und zugleich noch bin.#

Die Ekstase der Gegenwart bezieht Heidegger schlieBlich auf das »Verfallen«.*?
Mich auf ein Méglichsein entwerfend, bin ich immer bei etwas (und mit jemandem),
insofern ich etwas besorge, um etwas zu erreichen oder zu verrichten. Dabei folge
ich zundchst und vor allem 6ffentlichen Normen und Mustern, ohne diese zu hinter-
fragen. Der Begriff des Verfallens steht fiir dieses sozusagen blinde Sichiiberlassen
an Offentlich Vorgegebenes, welches in unserem alltdglichen Umgang mit Gegen-
stinden und Mitmenschen gewo6hnlich vorherrscht.

Auch wenn wir nun alle drei Ekstasen beisammen haben, konnte man einwenden,
dass ich das Entscheidende der urspriinglichen Zeitlichkeit bisher ignoriert habe.
Anders ausgedriickt, man konnte einwenden, dass ich falsch begonnen habe.
SchlieBlich wendet Heidegger sich der urspriinglichen Zeitlichkeit nicht allein des-
wegen zu, um Einheit und Ganzheit der Sorge zu ergriinden, sondern um die Unter-
scheidung zwischen eigentlichem und uneigentlichem Existenzvollzug auszubuch-
stabieren. Der Versuch, Letzteres zu bewerkstelligen, bildet ja den Auftakt der Zeit-
analyse. Das heiB3t, bevor der Begriff der Ekstase {iberhaupt eingefiihrt wird, ist die
urspriingliche Zeitlichkeit als eigentliche Zeit — bzw. als »vorlaufende Entschlossen-
heit«*® — besprochen. Unter dem Titel »urspriingliche Zeitlichkeit« verbirgt sich so-
mit ein reichhaltigeres Phidnomen als das eines intentionalitdtsbedingenden Grund-
vollzugs. Tatsdchlich wird hier eine besondere Spielart der Intentionalitdt angespro-
chen, die Heidegger unter Zuhilfenahme der Begriffe »Sein zum Tode«, »Schuld«
und »Gewissen« fokussiert.*?

Wie urspriingliche und eigentliche Zeitlichkeit genau zusammenhéngen, ist je-
doch in der Forschung umstritten. Zweifelsohne legt Heidegger bisweilen eine sehr
enge Beziehung nahe:

»Phinomenal urspriinglich wird die Zeitlichkeit erfahren am eigentlichen Ganzsein des
Daseins, am Phanomen der vorlaufenden Entschlossenheit. Wenn sich die Zeitlichkeit
hierin urspriinglich bekundet, dann ist vermutlich die Zeitlichkeit der vorlaufenden Ent-
schlossenheit ein ausgezeichneter Modus ihrer selbst. Zeitlichkeit kann sich in verschie-

43 Heidegger: Sein und Zeit, S. 328.

44 Fir eine vertiefende Beschreibung der Gewesenheit vgl. Margot Fleischer: Die Zeitanalyse in
Heideggers »Sein und Zeit«. Aporien, Probleme und ein Ausblick, Wiirzburg 1991, S. 69.

45 Heidegger: Sein und Zeit, S. 328.

46 Ebd., S.305.

47 Vgl hierzu ebd., S. 235-323.

27

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denen Méglichkeiten und in verschiedener Weise zeitigen. Die Grundmdoglichkeiten der
Existenz, Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit des Daseins, griinden [...] in moglichen
Zeitigungen der Zeitlichkeit.«*

Entsprechend der These, dass Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit in unterschiedli-
chen Zeitigungen griinden, differenziert Heidegger zwischen eigentlichen und unei-
gentlichen Ekstasen. So differenziert sich die Zukunft in Vorlaufen und Gewdrtigen,
die Gewesenheit in Wiederholen und Vergessen und die Gegenwart in Augenblick
und Gegenwirtigen.*® Der vorlaufenden Entschlossenheit steht somit das »verges-
send-gegenwiirtigende Gewiirtigen«®? als uneigentliche Zeitlichkeit — oder besser als
uneigentliche Zeitigung der Zeitlichkeit — gegeniiber. Wéhrend die Zukunft auf3er-
dem bei der eigentlichen Zeitigung einen Vorrang hat, ist es bei der uneigentlichen
Zeitigung die Gegenwart, die als dominante Ekstase auftritt.>!

Hinsichtlich der Frage, wie urspriingliche und eigentliche Zeitlichkeit zusammen-
hingen, folge ich Margot Fleischer und verstehe beide als strukturgleich. Das heil3t,
urspriingliche Zeitlichkeit ist vorlaufende Entschlossenheit. Diese kann sich aber
verschieden zeigen — bzw. zeitigen. In der eigentlichen Zeitigung vollzieht sich die
Entschlossenheit tatséchlich; in der uneigentlichen vollzieht sie sich in degenerierter
Form als vergessend-gegenwirtigendes Gewdrtigen. Die uneigentliche Zeitigung
kann somit nur erklart werden mit Blick auf die eigentliche, in der sich die Struktur
der urspriinglichen Zeitlichkeit vollkommen offenbart.>?

Egal wie sich letztere aber zeigt, sie bleibt intentionalitdtsbedingende Grundvoll-
zugsform. So kénnen wir zwei Dinge festhalten: a) Das oben beschriebene Aufsprei-
zen der ekstatisch-horizontalen Zeitlichkeit geschieht sowohl in der eigentlichen als
auch in der uneigentlichen Zeitigung und konstituiert den Kern dessen, was Einheit
und Ganzheit der Sorge trigt. b) Die uneigentliche Zeitigung kann nur mit Blick auf
die eigentliche als deren Degenerationsform beschrieben werden, weswegen letztere
auch zu Recht >urspriinglich< genannt werden kann.

Viel gibe es noch auszufithren mit Blick auf den Begriff der Eigentlichkeit. Vor
allem wire die These zu priifen, dass in konkreten Zeitigungen unterschiedliche Ek-
stasen die Fithrung {ibernechmen. Und natiirlich stellt sich das Problem, dass
Heidegger die Gegenwart an die Uneigentlichkeit bindet, wenn er sie dem Verfallen
zuordnet. Dies wiirde implizieren, dass die urspriingliche Zeitlichkeit — selbst in
ihrer eigentlichen Zeitigung — stets ein Moment der Uneigentlichkeit in sich trigt.5

48 Ebd., S.304. Vgl. hierzu auch ebd., S. 326.

49 Ebd,, S. 350.

50 Heidegger: Grundprobleme der Phdnomenologie, S. 412.

51 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 329, sowie Fleischer: Die Zeitanalyse in Heideggers »Sein
und Zeit«, S. 30.

52 Vgl. ebd., S.19. Eine dhnliche Position findet sich bei Heath Massey: The Origin of Time.
Heidegger and Bergson, Albany 2015, S.106. Fir die Gegenposition vgl. Blattner:
Heidegger's Temporal Idealism, S. 98—102.

53 Vgl hierzu ebd., S. 29.

28

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ohne diesen Problemen nachzugehen, konnen wir aber einen Unterschied markie-
ren, den Heidegger mit der Differenz von eigentlicher und uneigentlicher Zeitigung
im Auge hat. Bevor wir dies jedoch tun kdnnen, bleiben vier Punkte anzusprechen.

Fiir unseren Kontext ist zunéchst einmal die »Zeitlichkeit des umsichtigen Besor-
gens«* noch von Interesse. Heidegger widmet dieser in Sein und Zeit einen eigenen
Unterparagraphen:

»Das Verstehen des Wozu, das heifit des Wobei der Bewandtnis, hat die zeitliche Struktur
des Gewirtigens. Des Wozu gewirtig, kann das Besorgen allein zugleich auf so etwas zu-
riickkommen, womit es die Bewandtnis hat. Das Gewdrtigen des Wobei in eins mit dem
Behalten des Womit der Bewandtnis ermdglicht in seiner ekstatischen Einheit das spezi-
fisch hantierende Gegenwirtigen des Zeugs.«>>

Bis auf das Moment des Behaltens zeigt das Besorgen die Ekstasen in ihrer unei-
gentlichen Zeitigung. Heidegger macht aber klar, dass das Behalten eines »Womit
der Bewandtnis« mit einem Vergessen einhergeht: »Um an die Zeugwelt »verlorenc
»wirklich< zu Werke gehen und hantieren zu kénnen, muss sich das Selbst verges-
sen.«>% Somit entspricht der Zeitlichkeit des Besorgens die uneigentliche Zeitigung.
Bedeutet dies, dass in der eigentlichen Existenz nichts besorgt wird? Dies wére eine
irritierende Schlussfolgerung, da die Sorge und das In-der-Welt-Sein durch das Be-
sorgen mitkonstituiert werden. Und so schreibt Heidegger: »Auch die eigentliche
Existenz des Daseins hélt sich in solchem Besorgen — selbst wenn es fiir sie »gleich-
gliltig« bleibt.«’” Auch als eigentlich Existierender bin ich folglich bei etwas titig
und bleibe auf offentlich gegebene Bewandtnisganzheiten bezogen. Das heifit, ich
schniire mich hier nicht von der Offentlichkeit ab, sondern verindere nur meinen
Bezug zu ihr.’® Vor allem wird mir nun meine geschichtliche Bedingtheit und die
Tatsache, dass ich hinsichtlich meines Moglichseins eine Wahl zu treffen habe,
durchsichtig. Auch wenn unser alltdgliches Besorgen somit eine uneigentliche Zeiti-
gung ist, offenbart sich die eigentliche Zeitigung nicht durch eine vom Besorgen
verschiedene Titigkeitsform, sondern durch dessen Modifikation.>

Von der Zeitlichkeit des Besorgens kommen wir nun zweitens auf die besorgte
Zeit zuriick. In jedem Besorgen ist ein Jetzt, Dann, Damals, Zuvor usw. impliziert:
»Mit dem Jetzt, Dann und Damals spricht sich das Gewirtigen, die Zukunft, das Be-
halten, die Gewesenheit, und das Gegenwirtigen, die Gegenwart, aus.«®0 Da solche

54 Martin Heidegger: Sein und Zeit, S. 352.

55 Ebd., S.353.

56 Ebd., S.354.

57 Ebd., S.352.

58 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S.263.

59 Wie genau diese aussieht, beschreibt Heidegger nur sehr vage. Auch hier wire somit noch viel
zu sagen. Vor allem wire zu fragen, inwiefern ein eigentlich existierendes Dasein gegeniiber
seinem Besorgen »gleichgiiltig« bleibt, und wie es ihm nachgehen kann, wenn »wirklich« zu
Werke gehen« Selbstvergessenheit voraussetzt.

60 Heidegger: Grundprobleme der Phdnomenologie, S. 376.

29

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Danns, Gleichs, Zuvors usw. immer mit Blick auf wiederkehrende Geschehnisse —
wie z.B. den Sonnenlauf — datiert werden, ist die besorgte Zeit letztlich auch die
»Weltzeit« — bzw. die »offentliche Zeit«.%!

Da es sich bei der besorgten Zeit um eine 6ffentliche handelt, konnte man geneigt
sein, sie an die Uneigentlichkeit zu binden und als ein Degenerationsphénomen zu
verstehen.®2 Auch wenn Heidegger diesen Gedanken zuweilen nahelegt, fiihrt er in
die Irre. Wie bereits erwédhnt: Eigentliches Existieren bleibt In-der-Welt-Sein. Somit
schlage ich vor, der eigentlichen und uneigentlichen Zeitigung eine je eigene Welt-
zeit bzw. besorgte Zeit zuzuordnen. Genauer gesagt, Zeitigungen vollziehen sich
stets, indem sie sich als Weltzeit aussprechen. Insofern nun die uneigentliche Zeiti-
gung eine Degeneration der eigentlichen ist, muss die sich in ihr aussprechende
Weltzeit ebenfalls degeneriert sein. Bevor wir im letzten Bogen diese Degeneration
betrachten, gilt es die These zu priifen, dass trotz gegenseitiger Abhingigkeit die ek-
statisch-horizontale Zeitlichkeit gegeniiber der besorgten Zeit urspriinglich bleibt.63

Diese Urspriinglichkeitsthese ist zu Recht angegriffen worden: Ernst Tugendhat
hat sowohl Heidegger als auch Bergson fiir die Annahme einer gegeniiber der Frii-
her-spiter-Relation urspriinglicheren Zeit kritisiert.%* Sein Punkt ist, dass um sich
auf ein Moglichsein zu entwerfen, Dasein sowohl sich selbst als auch alles und alle,
mit denen es umgeht, innerzeitlich verstehen muss. Das heifit, indem ich Moglich-
keiten ergreife, verstehe ich mich bereits als ein Individuum, das in Raum und Zeit
handelt. Damit ist aber in der Zeitigung der Zeitlichkeit die Friither-spéter-Relation
mitgedacht und kann nicht den Status des Bedingten besitzen. Dass sich Zeitlichkeit
losgelost von der lebensweltlich kontextualisierten Weltzeit nicht ereignen kann,
wiirde Heidegger aber gar nicht verneinen. Das Problem besteht also in seiner Be-
hauptung, dass die besorgte Zeit begrifflich herleitbar ist aus der urspriinglichen.
Weil die betreffende Herleitung letztlich unklar bleibt, scheitert die Urspriinglich-
keitsthese.%

Dies dndert allerdings nichts daran, dass es neben der sequenziellen Friiher-spa-
ter-Relation von der sich existentiell ereignenden Zeitlichkeit als intentionalitdtsbe-
dingendem Aufspreizen und vorlaufender Entschlossenheit zu sprechen gilt. Um je-
doch zu erkldren, was unter dem zuletzt Genannten zu verstehen ist, bleibt
Heidegger auf seine Analyse der Sorge angewiesen. Das heilit, auch wenn die Sorge
Zeitlichkeit impliziert, bleibt letztere ein leerer Begriff, solange sie unabhéngig von
der Sorge erdrtert wird. Insofern handelt es sich bei Sorge und Zeitlichkeit um

61 Heidegger: Sein und Zeit, S. 414 und 412.

62 Vgl. hierzu Fleischer: Die Zeitanalyse in Heideggers »Sein und Zeit«, S.27 und 32.

63 Vgl hierzu Blattner: Heidegger s Temporal Idealism, S. 177.

64 Ernst Tugendhat: »Heidegger und Bergson iiber die Zeit, in: Aufsdtze 1992—2000, Frankfurt
am Main 2001, S. 11-26.

65 Vgl. Blattner: Heidegger’s Temporal Idealism, S.316, und Fleischer: Die Zeitanalyse in
Heideggers »Sein und Zeit«, S. 59, 65 und 67.

30

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gleichurspriingliche Phdanomene. Dies fiihrt zu der Schlussfolgerung, dass von den
drei Urspriinglichkeitsthesen — a) Zeitlichkeit ist urspriinglich gegentiber der Sorge,
b) eigentliche Zeitigung ist urspriinglich gegeniiber der uneigentlichen, c) ekstatisch-
horizontale Zeitlichkeit ist urspriinglich gegeniiber der besorgten — einzig die zweite
eine gewisse Plausibilitdt hat. Fiir manche impliziert dies ein Scheitern der heideg-
gerschen Zeittheorie.® Ich hingegen meine, dass Heidegger mit seiner temporalen
Spezifikation der Sorge auf eine von der besorgten Zeit sinnvollerweise zu unter-
scheidende Zeitlichkeit gestoBen ist.%”

Im letzten Bogen komme ich nun auf die degenerierte Weltzeit als diejenige be-
sorgte Zeit zu sprechen, die der uneigentlichen Zeitigung entspricht. Damit fokussie-
ren wir den fiir unseren Kontext relevantesten Aspekt von Heideggers existenzialen
Zeittheorie, der es uns auch erlaubt, den Unterschied zwischen eigentlicher und un-
eigentlicher Zeitigung zu erhellen. Die besorgte Weltzeit gibt es ndmlich einmal auf
»lebensweltliche Kontexte«® bezogen, und es gibt sie losgeldst von diesen — sozu-
sagen nackt. Diese Nacktheit zeigt sich im neuzeitlichen Uhrengebrauch: »Wir nen-
nen die in solcher Weise im Uhrgebrauch >gesichtete« Weltzeit die Jetzt-Zeir.«°
Letztere entspringt einer Deutung der Zeit, die diese von der Bedeutsamkeit der Welt
und der Datierbarkeit abtrennt. Ubrig bleibt das reine Nacheinander von Jetztpunk-
ten: »Und so zeigt sich denn fiir das vulgédre Zeitverstindnis die Zeit als eine Folge
von stindig »vorhandenen¢, zugleich vergehenden und ankommenden Jetzt. Die Zeit
wird als ein Nacheinander verstanden, als »FluB«< der Jetzt, als »Lauf der Zeit«.”°
Was Heidegger hier im Auge hat, wird klarer anhand der Digitaluhr, die es zu seiner
Zeit noch gar nicht gab: »Letztere gibt schlieBlich mit ihren Ziffern nur noch den
»jetztigen« Zeitpunkt an.«’!Anders als die lebensweltlich kontextualisierte Weltzeit
lauft die Jetzt-Zeit nicht gelochert, sondern kontinuierlich ab; alle Jetztpunkte stehen
somit gleichberechtigt und liickenlos nebeneinander. Anders als bei der bedeutungs-
geladenen Zeit alltdglicher Existenz gibt es hier auch keine Gewichtungen. Aufer-
dem ist die Jetzt-Zeit unendlich: Sie hat weder Anfang noch Ende.”? Heidegger zu-
folge ist Existenz aber wesentlich endlich. In seiner Formulierung lautet dieser Ge-

66 Vgl. Blattner: Heidegger s Temporal Idealism, S. 124.

67 Vgl. hierzu Oliver Miillers Beitrag in diesem Jahrbuch.

68 Gloy: Philosophiegeschichte der Zeit, S. 192.

69 Heidegger: Sein und Zeit, S. 421.

70 Ebd., S.422.

71 Figal: Martin Heidegger, S.303. Im Hinblick auf technologisch vermittelte Zeiterfahrung und
Uhren schreibt Don Thde — an Lewis Mumford ankniipfend: »In short, the clock allows us to
perceive time latently as a series of atomized, discrete instants, a representation of what was to
become a »scientificc mode of analyzing time. Time is perceived via or through the clock and
this perception is a technologically mediated perception. [...] The digital clock represents only
the local instant of time; the field of time is no longer perceptually represented, and in the pro-
cess the perception of time also changes« (Ihde: Heideggers Technologies, S. 66 und 67).

72 Heidegger: Sein und Zeit, S. 333.

31

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

danke: Dasein ist »Sein-zum-Tode«.”> Weil sich das Dasein immer auf die eine oder
andere Weise auf sein Ende bezieht, ist auch die urspriingliche Zeitlichkeit eine end-
liche. Zukiinftigsein bleibt somit stets auf das Sein zum Tode bezogen. Das vulgire
Zeitverstiandnis hingegen lésst eine »unendliche, homogene, kontinuierliche, quanti-
fizierbare mathematische Zeit«’# denken. Letztere entspricht ziemlich genau der ab-
soluten Zeit newtonscher Physik.”

Die uneigentliche Zeitigung spricht sich nicht alleine in der Jetzt-Zeit aus, aber
sie tut es hier am Eindeutigsten, da der Bezug zur Struktur der urspriinglichen Zeit-
lichkeit maximal zuriicktritt. Mehr noch: Die Jetzt-Zeit prasentiert sich sogar als ur-
spriingliche Zeit. Dies verstellt dann sowohl die Endlichkeit des Daseins als auch
den Vorrang des Zukiinftigseins fiir den eigentlichen Existenzvollzug.”® Dasein ist
aber nie fertig (wie etwas Vorhandenes), es ist stets unterwegs, in Bewegung, dabei
sich zu entwerfen. Die Jetzt-Zeit verdeckt all dies, indem sie das zeitliche Auller-
sich-Sein zugunsten einer Fokussierung bloBer Jetztpunkte ausblendet und Zukunft
als Kontrollierbares sowie Programmierbares zu verwirklichen sucht:

»Verhaltensweisen [...] konnen aufgrund der genau zu datierenden Standardbewegung
der Uhr selbst standardisiert werden [...]. Ebenso kann sich nun die »Diktatur< des »Manc
in der Weise einer effizienten Kontrolle entfalten, wie in einer Beschreibung moderner
Verwaltungs- und Industriearbeit leicht zu zeigen wire. [...] Die Uhrzeit ist in letzter
Konsequenz die Zeit eines »weltlosen¢, beliebig segmentierbaren und nur wirklichen Ver-
haltens. In ihr radikalisiert sich damit [...] die Modifikation des Mdglichen zum Wirkli-
chen.«”’

Hiermit stehen wir mit mehr als einem Fuf3 auf dem Boden des spéteren Technikden-
kens. Mit Blick auf seine frilhe Zeitphilosophie konnen wir festhalten, dass
Heidegger dem vulgéren Zeitbegriff — als klarstem Ausdruck der sich in der unei-
gentlichen Zeitigung aussprechenden Weltzeit — zwar ein gewisses Recht zu-
schreibt,’® er aber in der Herrschaft der Jetzt-Zeit die Gefahr sieht, dass sich das Da-
sein seinen Vollzugs- und »Méglichkeitscharakter« verdeckt.” In seiner Daseinsana-
lyse geht es Heidegger u.a. um eine »Modalisierung« der je eigenen Existenz.30

73 Ebd., S.251.

74 Gloy: Philosophiegeschichte der Zeit, S. 183.

75 Heidegger selbst sieht das vulgére Zeitverstdndnis bereits durch Aristoteles formuliert. Vgl.
hierzu Heidegger: Grundprobleme der Phinomenologie, S. 329 und 362.

76 Heidegger: Sein und Zeit, S. 424.

77 Figal: Martin Heidegger, S.303.

78 Heidegger: Sein und Zeit, S. 426.

79 Ebd., S.248. Vgl. hierzu Heinz: »Der Zeitbegriff im Frilhwerk Martin Heideggers«, in:
Lesniewski und Nowak-Juchacz (Hg.): Die Zeit Heideggers, S. 13—15, Bernd Irlenborn: »Zeit-
lichkeit und Zeitrechnung beim frithen Heidegger«, in: Lesniewski und Nowak-Juchacz (Hg.):
Die Zeit Heideggers, S.161-171, hier S. 164, sowie Otto Pdggeler: Der Denkweg Martin
Heideggers, Stuttgart 1994, S. 42 und 175.

80 Heidegger: Sein und Zeit, S.309. Vgl. ebd., S.261, 264 und 344, sowie Figal: Martin
Heidegger, S. 228ff.

32

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beim eigentlichen Existenzvollzug kommt hinzu, dass sich das Dasein »priméar auf
sein eigenstes Seinkonnen, nicht aber auf die Moglichkeit des Man-selbst ent-
wirft«.8! Wie genau wir dies nun zu verstehen haben, ist Thema eines anderen Auf-
satzes. Fiir unseren Diskussionszusammenhang zu betonen bleibt, dass Heidegger
beim vulgéren Zeitverstindnis eine Dominanz der Gegenwart sieht: »Die ekstatisch-
horizontale Zeitlichkeit zeitigt sich primér aus der Zukunft. Das vulgére Zeitver-
stdndnis hingegen sicht das Grundphédnomen der Zeit im Jetzt und zwar dem in sei-
ner vollen Struktur beschnittenen, puren Jetzt, das man »Gegenwart« nennt.«¥? Schon
frith polemisiert Heidegger gegen die unzukiinftige Gegenwart und nennt sie die
»schlechte Gegenwart des Alltags«.®3 Und auch die Dominanz der Gegenwart im
klassischen Begriff des Seins als Anwesenheit ist etwas, das Heidegger oft proble-
matisiert.?* Dieses Problem einer die Zukunft und die Gewesenheit verdringenden
Gegenwart spielt auch in Heideggers Technikdenken eine bedeutende Rolle.

1II. Technik als Wahrheitsgeschehen

Schon in Sein und Zeit meinte Heidegger, dass der traditionelle Wahrheitsbegrift die
Wabhrheit nicht urspriinglich fasse. Spitestens seit seiner Platonvorlesung aus den
frithen DreiBligerjahren konzentriert sich sein Philosophieren auf die Begriindung
dieser These und auf die minutiose Herausarbeitung der urspriinglichen Wahrheit als
»Unverborgenheit«.3

Traditionellerweise werde Wahrheit priméir bezogen auf Urteile oder Aussagesét-
ze, deren Priadikate deren Subjekten zukommen. Letzteres sei der Fall, wenn dem
Einzelgegenstand, auf den sich der Subjektterm bezieht, die Qualitdt zukommt, auf

81 Heidegger: Sein und Zeit, S.263.

82 Ebd., S.426 und 427.

83 Martin Heidegger: Der Begriff der Zeit (Vortrag 1924), in: Martin Heidegger Gesamtausgabe,
Bd. 64, hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Frankfurt am Main 2004, S. 107-125, hier
S. 118.

84 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S. 25, derselbe: Logik. Die Frage nach der Wahrheit (1925/26),
in: Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd. 21, hrsg. v. Walter Biemel, Frankfurt am Main
1976, S. 199, Poggeler: Der Denkweg Martin Heideggers, S. 16, Irlenborn: »Zeitlichkeit und
Zeitrechnung beim frilhen Heidegger«, in: Le$niewski und Nowak-Juchacz (Hg.): Die Zeit
Heideggers, S.166, sowie Massey: The Origin of Time, S.130, 131, 138, 142, 209, 238
und 245. Motzkin schreibt zutreffend: »[F]or Heidegger, the entire tradition has unfolded under
the aegis of the metaphysics of presence« (Motzkin: »Time and Technology in Heidegger’s
Thought«, in: Ezrahi, Mendelsohn und Segal (Hg.): Technology, Pessimism, and Postmoder-
nism, S. 140).

85 Vgl. Heidegger: Sein und Zeit, S.212ff., Martin Heidegger: »Vom Wesen der Wahrheit«
(1930), in: Wegmarken, Frankfurt am Main 1978, S. 175-199, sowie Martin Heidegger: Vom
Wesen der Wahrheit. Zu Platons Hohlengleichnis und Thedtet, in: Martin Heidegger Gesamt-
ausgabe, Bd. 34, hrsg. v. Hermann Moérchen, Frankfurt am Main 1997, S. 64ff.

33

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die sich das Pridikat bezieht.8¢ Das heiBt, gemif der traditionellen Wahrheitsauffas-
sung muss der Aufbau des wahren Satzes eine Korrespondenz im Aufbau der wirkli-
chen Dinge finden. Heidegger zufolge erscheint uns diese Auffassung natiirlich, wie
alles Natiirliche ist aber auch sie geschichtlich und beruht somit auf Voraussetzun-
gen. In jedem Fall gilt es, den traditionellen Wahrheitsbegriff zu priifen, da »wir nur
so dessen Herr werden, was sonst mit seiner Selbstversténdlichkeit iiber uns hinweg-
rast«.%” Die Priifung schlieBt dabei den Riickgang auf angebliche Urspriinge ein:
Wahrheit im urspriinglichen Sinne — d.h. so, wie sie zu Anfang der abendléndlichen
Philosophie verstanden wurde — sei jedoch ein Geschehen, durch das etwas der Ver-
borgenheit entrissen werde und sich zeige. Unverborgenheit sei somit die genauere
Ubersetzung fiir das griechische Wort, welches gewdhnlich als Wahrheit iibersetzt
werde: »aABeia«. Je nach Wahrheitsgeschehen konnte uns Seiendes anders erschei-
nen. Es ist dieser Umstand, fiir den Heidegger sich zunehmend interessiert, und zwar
zundchst im Hinlick auf die moderne Naturwissenschaft, die ihm zufolge die »sich
wandelnde Grundstellung innerhalb des Bezugs zum Seienden«®® bestimmt. Anders
ausgedriickt, die moderne Naturwissenschaft zeichnet sich durch einen »Entwurf der
Dingheit«®® aus. GemiB diesem Entwurf erscheint jedes Ding zunichst als »der
stoffliche, in der reinen Raum-Zeit-Ordnung bewegte Massenpunkt [...]«.%

Schlussendlich bestimmt Heidegger jedoch das Wesen der neuzeitlichen Natur-
wissenschaft aus dem Wesen der Technik: Letztere ist also das noch urspriinglichere
Phénomen. Spricht Heidegger von der Technik, dann meint er zunéchst dasjenige,
was sich in der modernen Maschinentechnik zeigt. Dieses setzt er auBerdem mit der
modernen Metaphysik — die fiir ihn die Metaphysik Descartes und Newtons ist — als
dem Wahrheitsgeschehen der Neuzeit gleich:

»Die Metaphysik begriindet ein Zeitalter, indem sie ihm durch eine bestimmte Auslegung
des Seienden und durch eine bestimmte Auffassung der Wahrheit den Grund seiner We-
sensgestalt gibt. Dieser Grund durchherrscht alle Erscheinungen, die das Zeitalter aus-
zeichnen [...]. Die Maschinentechnik bleibt der bis jetzt sichtbarste Ausldufer des Wesens
der neuzeitlichen Technik [...].«®!

Interessant ist hier die Formulierung »der bis jetzt sichtbarste Auslédufer«. Das nun
Folgende soll zeigen, dass der aus heutiger Sicht sichtbarste Auslaufer die Informati-
onstechnologie ist.

86 Diese Darstellung ist vereinfacht, da es Sdtze gibt, die sich nicht unmittelbar auf Einzelgegen-
stinde beziehen.

87 Martin Heidegger: Die Frage nach dem Ding. Zu Kants Lehre von den transzendentalen
Grundsdtzen (1935/36), Tiibingen 1987, S. 32.

88 Ebd., S.38.

89 Ebd., S.71.

90 Ebd., S.39.

91 Martin Heidegger: »Die Zeit des Weltbildes« (1938), in: Holzwege, Frankfurt am Main 2003,
S.75-96, hier S. 75. Vgl. auch Martin Heidegger: »Der Satz der Identitét« (1957), in: Identitdit
und Differenz, Pfullingen 1982, S. 9-30, hier S. 29.

34

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heideggers wohl beriihmteste Bestimmung der Technik lautet: »Die Technik ist
eine Weise des Entbergens. Die Technik west in dem Bereich, wo Entbergen und
Unverborgenheit, wo An0sia, wo Wahrheit geschieht.«2 Akzeptieren wir fiir den
Moment diese ungewohnliche Wahrheitsauffassung sowie die ungewohnliche Ver-
kniipfung von Wahrheit und Technik und fragen wir: Als was erscheinen die Dinge
gemill dem Wahrheitsgeschehen der neuzeitlichen Technik? Heidegger zufolge er-
scheint alles als »Bestand«®3 — als etwas, das wir bestellen, insofern wir es im Hin-
blick auf gewisse Energien, Wirkungen oder Erfolge herausfordern, anzapfen, aus-
nehmen, einspannen usw. Diese Bestellung geschieht immer in Stellungsketten: d.h.,
eines wird im Hinblick auf anderes gestellt: »Das Kraftwerk im Rheinstrom, die
Stauanlage, die Turbine, die Dynamomaschine, die Schaltanlage, das Stromnetz.«%*
Das »Ge-stell«® ist somit das Wesen der Technik und der neuzeitliche Seinsentwurf.
Letzterer bezieht sich auch auf Naturkrifte und Stoffe: Auch diese werden »im vor-
hinein gestellt und zwar in die Hinsicht des Berechnens«.”® GeméB diesem Entwurf
gilt iiberhaupt nur dasjenige als seiend oder anwesend, was berechenbar ist — egal ob
eindeutig oder statistisch-probabilistisch. Anders als Thomas Kuhn sieht Heidegger
keinen Paradigmenwechsel — zumindest keinen Wechsel im Seinsentwurf — zwi-
schen der newtonschen und der zeitgenossischen Physik.%?

Nun koénnte man einwenden, dass bereits das alltdgliche Besorgen — so wie
Heidegger es in Sein und Zeit bespricht — alles als Bestand erscheinen ldsst. Erinnern
wir uns daran, wie er das Besorgen von Naturdingen beschreibt: »Der Wald ist Forst,
der Berg Steinbruch, der FluB Wasserkraft, der Wind ist »Wind in den Segeln«.« Gibt
es also letztlich einen nennenswerten Unterschied zwischen dem Besorgen als einer
basalen Vollzugsform menschlichen Daseins und dem Bestellen als dem Verhalten
derjenigen, die durch den technischen Seinsentwurf bestimmt sind? Auf diese Frage
gibt es drei mogliche Antworten: Einmal konnte man erneut betonen, dass
Heidegger in Sein und Zeit keine Theorie des Menschseins priasentieren will. Das
heilt, nimmt man den geschichtlichen Charakter von Heideggers Denken — vor al-
lem seines spéteren Denkens — ernst, dann muss man die Frage, die er in Sein und
Zeit bearbeitet, so prizisieren: »Was heiflt es, unter den gegebenen geschichtlichen
Bedingungen da zu sein?« Da die (uns) gegebenen Bedingungen durch die moderne
Technik bestimmt sind, ist klar, dass es zwischen Besorgen und Bestellen keinen
nennenswerten Unterschied gibt. Das heilit, Sein und Zeit zeigt unsere heutige tech-

92 Martin Heidegger: »Die Frage nach der Technik« (1955), in: Die Technik und die Kehre, Stutt-
gart 2014, S. 5-36, hier S. 13.

93 Martin Heidegger: Bremer Vortrige (1949), in: Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd. 79,
hrsg. v. Petra Jaeger, Frankfurt am Main 2005, S. 3—77, hier S. 28.

94 Ebd., S.28.

95 Ebd., S.32.

96 Ebd., S.43.

97 Vgl. ebd., S. 43. Zu Kuhns Theorie des Paradigmenwechsels vgl. Thomas S. Kuhn: The Struc-
ture of Scientific Revolutions, Chicago 1996, S. 111ff.

35

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nisch-wissenschaftliche Existenz, was auch den wertenden Ton so mancher Formu-
lierung erklart. Denn auch wenn Heidegger derartige Deutungen zuriickweist, hat
das Buch zweifelsohne eine Ebene, auf der es sich als »negative politische Evaluati-
on der Industriegesellschaft« liest.?

Andererseits konnte man behaupten, dass schon die vormoderne Technik ihr We-
sen im Ge-stell findet: »Technik selbst ist jedoch — seit der neolithischen Revolution
— immer Gestell, immer System, immer Herausforderung der Natur zum Zweck des
Unabhéngigwerdens der Menschen von deren Widerfahrnissen. Als Systemtechnik
der Infrastruktur von Bewdsserung, Verkehr, Stddtebau, Nachrichteniibermittlung
wurde Technik in diesem Sinne von den alten Denkern nicht bedacht [...].«*° Folgen
wir diesem Gedanken Christoph Hubigs, dann ist es wenig iiberzeugend, Ge-stell
und Bestellen an die neuzeitliche Technik zu binden. Gegen Heidegger kdnnten wir
auflerdem behaupten, dass Sein und Zeit sehr wohl etwas dariiber aussagt, was es
heif3t, als Mensch zu existieren: Es heifit (u.a.), dass das Bestellen im Sinne des Her-
ausforderns Teil eines allgemein menschlichen Zugangs zu den Dingen ist. Die neu-
zeitliche Technik hat folglich keinen neuen Seinsentwurf auf den Plan gerufen, und
das alltdgliche Besorgen der Menschen ist immer schon ein Bestellen gewesen.

Nun bestreitet Heidegger aber keineswegs, dass der Ursprung neuzeitlicher Tech-
nik in der Antike lag. Tatsdchlich betont er hier die Rolle der klassischen griechi-
schen Philosophie.!% Warum er dennoch auf einem Wesensunterschied zwischen
neuzeitlicher und vorneuzeitlicher Technik insistiert, bringt Glinter Seubold schon
auf den Punkt: »War in der vorneuzeitlichen Geschichte die Technik an der Wirk-
lichkeitskonstitution beteiligt, mit anderen Weisen des Entbergens (Religion etc.)
verbunden, so wird die Technik in der Neuzeit zur alleinigen das Verhéltnis des
Menschen zu Natur und Welt bestimmenden Macht.«'! Der Seinsentwurf der neu-
zeitlichen Technik kapselt sich also von anderen Entwiirfen ab und verabsolutiert

98 Michael E. Zimmerman: Heidegger’s Confiontation with Modernity. Technology, Politics,
Art, Bloomington, Indianapolis 1990, S. 17. Vgl. hierzu auch ebd., S. 21, 150 und 159, sowie
Thomas R. Wolf: Hermeneutik und Technik. Martin Heideggers Auslegung des Lebens und
der Wissenschaft als Antwort auf die Krise der Moderne, Wiirzburg 2005, S. 219 und 269.
Auf dieser Ebene liegen (u.a.) auch die frithen Motive fiir das verachtenswerte Denken und
Handeln, dessen Heidegger sich spiter schuldig machte. Ich glaube allerdings nicht, dass der
Weg von dieser frithen kulturkritischen Ebene zu den in der Rektoratsrede und anderen Tex-
ten vorgetragenen Gedanken ein notwendiger war. Dafiir teilt Heideggers Kultur- und dann
auch Technikkritik mit unverdédchtigen Ansétzen — wie dem der Frankfurter Schule — letztlich
zu viel. Ich werde hierauf zuriickkommen.

99  Christoph Hubig: Die Kunst des Moglichen I. Technikphilosophie als Reflexion der Mediali-
tat, Bielefeld 2006, S. 103.

100 Zimmerman schreibt hierzu: »Already in Plato’s time, the self-concealment of being had in-
itiated the history of productionist orientation that was to culminate in the technological era«
(Zimmerman: Heidegger's Confrontation with Modernity, S.166. Vgl. ebd. S. 143 und 173,
sowie Wolf: Hermeneutik und Technik, S. 230).

101 Giinter Seubold: Heideggers Analyse der neuzeitlichen Technik, Freiburg, Miinchen 1986,
S. 43. Seubold verweist in diesem Kontext auch auf folgende Passage: »Erst in der modernen
Zeit beginnt sich dieses als ein Geschick der Wahrheit des Seienden im Ganzen zu entfalten,

36

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich. Das heifit, wihrend frither religiose, spirituelle oder sonstige Entwiirfe auf den
technischen Entwurf »abfarbten« und diesen eingrenzten, steht das Wahrheitsge-
schehen der modernen Technik fiir sich.!%2 Was bedeutet dies mit Blick auf die Frage
nach dem Verhéltnis von Besorgen und Bestellen? Letzteres ist als verabsolutierte
Form des Besorgens zu begreifen. Insofern trifft Don Thde einen Punkt, wenn er
schreibt: »The Nature of the ready-to-hand does anticipate the notion of standing-
reserve [...].«!9 Jedoch handelt es sich hier um keine nur quantitative Steigerung,
sondern um eine qualitative Verdnderung.!%* Das heifit, im Bestellen erscheint mir
das Seiende ausnahmslos im instrumentellen Modus des verfligbaren Bestands — ent-
koppelt von anderen Entwiirfen —, und dies geht einher damit, dass die »Eigenstén-
digkeit und Selbstheit« des Seienden (selbst noch als Gegenstand, Zuhandenes oder
Vorhandenes) verloren geht.!95 Somit bedingt die durch die moderne Technik sich
ereignende Totalisierung eines gewissen Seinsentwurfs eine Verschiebung, insofern
das Besorgen zum Bestellen wird — und Existenz zunehmend besser als >Im-Ge-
stell-Sein« zu beschreiben wére. Es ist diese Antwort auf die Frage nach dem Ver-
hiltnis von Besorgen und Bestellen, die ich priferiere.!00

IV, Vier zeitliche Dimensionen neuzeitlicher Technik

Welche zeitlichen Dimensionen hat nun aber der Seinsentwurf der neuzeitlichen
Technik? Vier Punkte gilt es zu besprechen. Zu Anfang der Bremer Vortrdge konsta-
tiert Heidegger ein Schrumpfen zeitlicher und rdumlicher Entfernungen aufgrund der
Beschleunigung, die durch Verkehrsmittel wie das Flugzeug sowie Medien wie Ra-
dio, Film und Fernsehen ermdglicht wird. Vor allem dem Fernsehen schreibt
Heidegger eine auflerordentliche Relevanz zu: »Den Gipfel aller Beseitigung aller
Entfernung erreicht die Fernsehapparatur, die bald das ganze Gestinge und Geschie-

wiahrend bislang ihre verstreuten Erscheinungen und Versuche in den umfassenden Bereich
von Kultur und Zivilisation eingebaut blieben« (Martin Heidegger: »Wozu Dichter?« (1946)
in: Holzwege, Frankfurt am Main 2003, S. 269-320, hier S. 289).

102 Seubold: Heideggers Analyse der neuzeitlichen Technik, S.58. Vgl. hierzu auch ebd., S.73
und 178.

103 Ihde: Heidegger's Technologies, S. 51.

104 Vgl. Seubold: Heideggers Analyse der neuzeitlichen Technik, S. 177.

105 Ebd., S. 50.

106 Was Heideggers Beschreibungsintention in Sein und Zeit betrifft, muss geschlossen werden,
dass diese nicht einheitlich war: »Manchmal wollte er das Dasein im allgemeinen beschrei-
ben, manchmal nur das Dasein des 20. Jahrhunderts« (Richard Rorty: »Eine andere mogliche
Welt, in: Christoph Jamme und Karsten Harries (Hg.): Martin Heidegger. Kunst, Politik,
Technik, Miinchen 1992, S. 135-141, hier S. 136). Stimmt das, was ich tiber den Unterschied
zwischen Besorgen und Bestellen ausfiihre, dann offenbart Heideggers spétere Diskussion des
Daseins im 20. Jahrhundert eine neue Dimension und ist nicht identisch mit der Beschreibung
aus Sein und Zeit.

37

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

be des Verkehrs durchjagen und beherrschen wird.«!%7 Das Internet ist hier natiirlich
nur der nichste Schritt.'9 Auffillig ist, wie oft Heidegger vom Rasen spricht. Zitiert
wurde bereits die Stelle, wo von dem, was »mit seiner Selbstverstandlichkeit iiber
uns hinwegrast«, die Rede ist. An anderer Stelle spricht er vom »Rasen des Bestel-
lens«.'9 Und in Beitrdge zur Philosophie diskutiert er die Schnelligkeit als eine der
»Verhiillungen der Seinsverlassenheit«.!!? Diese Diskussion erinnert sehr stark an
die Diskussion der Neugier aus Sein und Zeit. So sei die Schnelligkeit »das Nicht-
aushalten in der Stille des verborgenen Wachsens und der Erwartung; die Sucht nach
dem Uber-raschenden, immer wieder unmittelbar und anders FortreiBenden und
»Schlagendenc; die Fliichtigkeit als Grundgesetz der >Besténdigkeit«. [...] die Ruhe-
losigkeit des stets erfinderischen Betriebes [...J«.!!

Beschleunigung ist natiirlich eines der grolen Themen, wenn es um moderne
Zeitlichkeit geht. Aus soziologischer Perspektive hat sich vor allem Hartmut Rosa
mit dem Paradoxon beschiftigt, dass stindig neue Techniken eingefiihrt werden, um
Zeit zu sparen — und damit freie Zeit zu schaffen — letztlich aber mit dem Ergebnis,
immer weniger Zeit zu haben.!'? Dieses Keine-Zeit-Haben beschiftige Heidegger
seit Anfang der Zwanzigerjahre. Im letzten Abschnitt war bereits von der schlechten
Gegenwart die Rede: »Keine Zeit haben heifit, die Zeit in die schlechte Gegenwart
des Alltags werfen.«'!3 Letzteres hingt fiir Heidegger mit dem Phénomen, das er
spéter »Schnelligkeit< nennt, zusammen; doch mehr ist hier im Spiel.

Rosa zufolge besteht der Grund dafiir, dass wir immer weniger Zeit haben, darin,
dass wir die Zahl der Titigkeiten oder »Outputs per Zeiteinheit« sténdig steigern.!4
Heidegger wiirde dem nicht widersprechen, aber er wiirde hinzufiigen, dass die Fo-
kussierung auf Zeiteinheiten und tiberhaupt auf die Zeit als Folge von Jetztpunkten
das letztlich tiefere Problem darstellt:

»Dall man heute im Sport z.B. mit Zehntel von Sekunden rechnet, heifit nicht, dal wir
die Zeit dadurch schirfer fassen und so die Zeit gewinnen, sondern dieses Rechnen ist
der sicherste Weg, die wesenhafte Zeit zu verlieren, d.h. immer weniger Zeit zu >habenc.

107 Heidegger: Bremer Vortrdge, S. 3.

108 Vgl. Giinter Figal: »The Universality of Technology and the Independence of Things.
Heidegger’s Bremen Lectures Once More«, in: Research in Phenomenology 45 (2015),
S. 358-368, hier S. 360.

109 Heidegger: »Die Frage nach der Technik«, S. 33.

110 Martin Heidegger: Beitrige zur Philosophie (Vom Ereignis) (1938), in: Martin Heidegger Ge-
samtausgabe, Bd. 65, hrsg. v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt am Main 2014,
S. 120.

111 Ebd, S.121.

112 Vgl. hierzu Hartmut Rosa: Beschleunigung. Die Verdnderung der Zeitstrukturen in der Mo-
derne, Frankfurt am Main 2005, S. 39ff., sowie derselbe: Beschleunigung und Entfremdung,
Berlin 2016, S. 30. Fiir das Thema der Beschleunigung insgesamt vgl. auch Paul Virilio: Ra-
sender Stillstand, Frankfurt am Main 2015, sowie Judy Waycman: Pressed for Time: The Ac-
celeration of Life in Digital Capitalism, Chicago 2016.

113 Heidegger: Der Begriff der Zeit (Vortrag 1924), S. 118.

114 Rosa: Beschleunigung und Entfremdung, S.29. Vgl. hierzu auch ebd., S. 27 und 32ff.

38

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Genauer gedacht: der wachsende Zeitverlust ist nicht durch dieses Rechnen mit der Zeit
verursacht, sondern: dieses Rechnen mit der Zeit begann in dem Augenblick, da der
Mensch plétzlich in die Un-ruhe kam, da3 er keine Zeit mehr hatte. Dieser Augenblick
ist der Beginn der Neuzeit.«!

Letztere Gedanken schlieen fast nahtlos an die im vorherigen Abschnitt besproche-
nen an: Der moderne Mensch technisch-wissenschaftlicher Pragung sucht die Zeit
sozusagen am falschen Ort. Er misst und rechnet immer mehr, verpasst aber, was die
Zeit urspriinglich ist. Das heifit, er verpasst deren ekstatisch-horizontales Wesen und
erst recht deren eigentliche Zeitigung. Beschleunigung ist die Folge dieses Verpas-
sens und dieser Fokussierung auf die Jetzt-Zeit. Sie folgt aber auch aus dem zweiten
zeitlichen Aspekt des Entwurfs der Technik, ndmlich daraus, dass alles erscheint als
etwas, das sofort und jederzeit verfiigbar ist.!16

An der These, dass das Sein seit Beginn der abendlandischen Philosophie als An-
wesenheit ausgelegt wird, hélt der spite Heidegger fest. Seiendes erscheinen zu las-
sen, bedeutet gemif dieser Auslegung »Anwesenlassen«.!!” Das heift, tritt etwas in
die Unverborgenheit hervor, dann kommt es in sein Anwesen. Hierin liegt ein Vor-
rang der Gegenwart, insofern Seiendes nur dann erscheint, wenn wir es gegenwiérti-
gend erfassen, und dieser Vorrang verstérkt sich, wenn das Anwesende als Bestellba-
res erfahren wird: »Das in solcher Weise Stindige und stindig Anwesende ist der
Bestand.«!'® In den Worten >Stindiges< und >Bestand« schwingt mit, dass etwas aus
dem Fluss des Werdens herausgenommen wird.!!° Das, was ist — was als Bestimmtes
erscheint —, das be-steht; es steht fest; es ist fixiert oder festgeschniirt, und zwar im
Hinblick auf ganz bestimmte Wirkungen und Erfolge. Letztere miissen jederzeit und
sofort verfiigbar sein. Heidegger spricht dem Bestellen eine gewisse Ungeduld zu —
einen gewissen Unwillen, auf die jeweiligen Wirkungen zu warten. Alles hat somit
als sofort und jederzeit wirksam zu erscheinen: »Uberall ist es bestellt, auf der Stelle
zur Stelle zu stehen, und zwar zu stehen, um selbst bestellbar zu sein fiir ein weiteres
Bestellen.«!20 In dieser Beschreibung eines auf sofortige Wirksamkeit oder auf ein

115 Martin Heidegger: Was heifst Denken? (Vorlesung Wintersemester 1951/52), Tiibingen 1954,
S.41.

116 Auch wenn Rosa den Ursprung der neuzeitlichen Beschleunigung in der Wettbewerbs- und
Wachstumslogik der modernen Marktwirtschaft sieht, zeigen sich interessante Querverbin-
dungen zu Heideggers Untersuchung — z.B. wenn Rosa schreibt, »dass die Beschleunigung
des Lebenstempos unsere (also die moderne) Antwort auf das Problem der Endlichkeit und
des Todes ist« (Ebd., S. 41).

117 Martin Heidegger: »Zeit und Sein« (1962), in: Zur Sache des Denkens, Ttibingen 2000, S. 1—
25, hier S. 2. Fiir Kritik an dieser These vgl. Ernst Tugendhat: »Heideggers Seinsfrage, in:
Philosophische Aufsdtze, S. 108—135, hier S. 129.

118 Heidegger: Bremer Vortrige, S.31.

119 Vgl. zu diesem Gedanken Poggeler: Der Denkweg Martin Heideggers, S. 120ff., sowie Seu-
bold: Heideggers Analyse der neuzeitlichen Technik, S. 189.

120 Heidegger: »Die Frage nach der Technik«, S. 16. Vgl. hierzu auch Heidegger: Bremer Vortrd-
ge, S.28.

39

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wirksames Jetzt fokussierten Verhaltens horen wir Heideggers Kritik des vulgéren
Zeitverstidndnisses und der »Metaphysik der Pridsenz«.'?! AuBerdem dringen sich
hier viele Aspekte unserer informationstechnologischen Existenz zur Veranschauli-
chung auf. Ganz offensichtlich verfolgt die Digitalisierung und Vernetzung der Um-
welt — inklusive der Integration von kiinstlicher Intelligenz in diese — den Zweck,
auf Wirkungen nicht mehr warten zu miissen, sondern alles sofort und jederzeit ver-
fiigbar zu haben. Die Privilegierung der Gegenwart ist hier aber nur eine Seite der
Medaille; die andere ist eine berechnete Zukunft: »Im Anschein der reinen Gegen-
wart, den das gegensténdige, das Objektive, bietet, versteckt sich die Hab-gier des
vorstellenden Berechnens.«!22

Tatsdchlich ist die markanteste zeitliche Dimension des neuzeitlichen Seinsent-
wurfs dessen Prisentation von Seiendem als Berechenbarem. Das heilit, unter den
Bedingungen dieses Entwurfs zeigt sich eine vorausberechnete Zukunft. Dabei spiel-
te das Rechnen bereits in der existenzialen Zeituntersuchung eine Rolle. Schlielich
rechnen wir ja immer mit der Zeit, auch dann, wenn die besorgte Zeit ihr lebenswelt-
liches Gewand noch nicht abstreifte und zur reinen Jetzt-Zeit wurde. Doch erst die
durch moderne Uhrentechnologien erscheinende Jetzt-Zeit ldsst eine kontrollierbare
und programmierbare Zukunft vollstindig auf den Plan treten. Berechenbarkeit wird
zum Gegenstandskriterium: »Fiir die Naturwissenschaft ist nur etwas als anwesend,
wenn es vorausberechenbar und insofern es dieses ist.«!?* Erinnern wir uns an die
Diskussion der Jetzt-Zeit und fithren uns vor Augen, wie die Fortschritte der moder-

121 Motzkin: »Time and Technology in Heidegger’s Thought, in: Ezrahi, Mendelsohn und Segal
(Hg.): Technology, Pessimism, and Postmodernism, S. 140.

122 Heidegger: Bremer Vortrige, S.25. Mit Blick auf das Gegenwértigen betont Zimmerman die
Bedeutung, die Heidegger Film und Fotografie zuspricht: »For Heidegger, however, film and
photography were instruments in the technological drive to make everything wholly present,
unconcealed, available for use« (Zimmerman: Heidegger's Confrontation with Modernity,
S. 86). Diese Gedanken stehen in einem Zusammenhang zu aktuelleren medien- und kultur-
wissenschaftlichen Analysen wie derjenigen Jonathan Crarys. Letzterer spricht von der 24/7-
Kultur spétkapitalistischer Gesellschaften, die sich durch »halluzinatorische Prasenz« und
»permanente Zugéanglichkeit« auszeichne. Vgl. Jonathan Crary: 24/7. Schlaflos im Spdtkapi-
talismus, Berlin 2014, S. 31. Uberhaupt erfreut sich das Thema einer aufgrund neuer Medien-
technologien dominanten Gegenwartsdimension schon langer einer gewissen Beliebtheit. So
schreibt Helga Nowotny vom »unaufhaltsamen Verschwinden der Kategorie Zukunft und
ihrer Ersetzung durch etwas, das [...] erstreckte Gegenwart« zu nennen wire; und Bernd
Scherer spricht daran anschlieBend von einer Zeit, »die reine Gegenwart geworden« sei (Hel-
ga Nowotny: Eigenzeit. Entstehung und Strukturierung eines Zeitgefiihls, Frankfurt am Main
1993, S. 9, sowie Bernd Scherer: »Wider die Herrschaft des Augenblicks«, in: derselbe (Hg.):
Die Zeit der Algorithmen, Berlin 2016, S. 12-28, hier S. 20). Heidegger kommt in diesem Zu-
sammenhang nicht nur eine Vorreiterrolle zu, sondern das Verdienst, diese und verwandte
Thesen philosophisch ausbuchstabiert zu haben.

123 Heidegger: Bremer Vortrdge, S.43. In »Die Zeit des Weltbildes« heilit es: »Die Forschung
verfiigt iiber das Seiende, wenn es dieses entweder in seinem zukiinftigen Verlauf vorausbe-
rechnen oder als Vergangenes nachrechnen kann. [...] Nur was dergestalt Gegenstand wird,
ist, gilt als seiend.« (Heidegger: »Die Zeit des Weltbildes«, S.87). Vgl. hierzu auch
Heidegger: »Die Frage nach der Technike, S. 21.

40

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen Wissenschaft, Navigation, Industrie usw. an Fortschritte der Zeitmessung gebun-
den waren, dann zeigt sich die Kontinuitit zwischen Daseinsanalytik und Technik-
denken immer klarer.124

Die vertiefende Totalisierung des Seinsentwurfs der modernen Technik besteht
schlieBlich darin, schlichtweg alles in den Bereich des Berechenbaren zu riicken und
das Bestellen somit »ins Unabsehbare zu treiben«.!?’ Dies schlieBt natiirlich mit ein,
den Menschen selbst als Bestand — und folglich als etwas Vorausberechenbares und
Kontrollierbares — aufzufassen. Zweifelsohne hat Heidegger hier die moderne Biolo-
gie, Medizin und Psychologie im Blick.

Hinsichtlich des Begriffs des Rechnens warnt Heidegger vor einer zu engen Aus-
legung: »Wir diirfen diesen Titel allerdings nicht in dem verengten Sinne von Ope-
rieren mit Zahlen verstehen. Rechnen im weiten, wesentlichen Sinne meint: mit et-
was rechnen, d.h. etwas in Betracht ziehen, auf etwas rechnen, d.h. in die Erwartung
stellen.«!26 Auf etwas zu rechnen — bzw. etwas zu erwarten —, muss vom geduldigen,
unbestimmten und fiir Neues offenem Warten unterschieden werden. Beim Erwarten
im Sinne des Rechnens geht es darum, Vorgénge zu steuern und zu regeln sowie
idealerweise eine bestimmte Zukunft sicherzustellen. Das heifit, es geht darum, der
Zukunft das Offene zu nehmen. Aus dem >es kdnnte so oder so« soll ein »es wird so<
werden. Insofern geht es hier wieder um die bereits thematisierte Entmodalisierung
der Existenz: »Erschliefen, umformen, speichern, verteilen, umschalten sind Weisen
des Entbergens. [...] Die Steuerung selbst wird ihrerseits {iberall gesichert. Steuerung
und Sicherung werden sogar die Hauptziige des herausfordernden Entbergens.«!?’
Zur Steuerung und Sicherung gehort auflerdem die Speicherung — vor allem die
Speicherung von Energie, die jederzeit und sofort verfiigbar sein soll. Spricht
Heidegger schlieBlich vom »Kreisgang der Bestellbarkeit«!28, dann beschreibt er
einen kybernetischen Entwurf der Natur und der sozialen Welt, und seine Diskussion
hier nimmt viel von dem vorweg, was mit Blick auf die Informationstechnologie
iiber Netzwerke und Kontrollregime geschrieben wurde.!??

124 Vgl. hierzu auch Luckner: Heidegger und das Denken der Technik, S.94. Fiir eine schone
Darstellung des Zusammenhangs von neuzeitlicher Wissenschaft, Navigation und technischer
Zeitmessung — bzw. Uhrentechnik — vgl. Thomas De Padova: Leibniz, Newton und die Erfin-
dung der Zeit, Miinchen 2017.

125 Heidegger: »Der Satz der Identitét«, S. 23.

126 Martin Heidegger: »Wissenschaft und Besinnung« (1953), in: Martin Heidegger Gesamtaus-
gabe, Bd. 7, hrsg. v. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Frankfurt am Main 2000, S. 37—65, hier
S.52.

127 Heidegger: »Die Frage nach der Technik«, S. 16. Auf den Punkt bringt es auch diese Passage:
»Verzicht auf eine frei wachsende Wandlung von Grund aus; das Unberechenbare ist hier nur
das in der Berechnung noch nicht Bewiltigte, an sich aber einst auch Einzufangende; [...]«
(Heidegger: Beitrdge zur Philosophie, S. 121).

128 Heidegger: Bremer Vortrdge, S.37.

129 Die Idee der »Kontrollgesellschaft« geht auf Gilles Deleuze zuriick, wurde aber auch durch
Michel Foucault entscheidend geprégt. Vgl. Gilles Deleuze: »Postskriptum iiber die Kontroll-
gesellschaften«, in: Unterhandlungen. 1972—1990, Frankfurt am Main 1993, S. 243-262, so-

41

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nun konnte man sich fragen, worin der Unterschied zwischen einer Bewandtnis-
ganzheit und einer Bestellungskette oder einem Kreisgang der Bestellbarkeit griin-
det. Schauen wir uns zur Beantwortung dieser Frage ein konkretes Beispiel an —
niamlich die Kohleférderung: Kohle »ist zur Stelle fiir die Bestellung der in ihr ge-
speicherten Sonnenwérme. Diese wird herausgefordert auf Hitze, die bestellt ist,
Dampf zu liefern, dessen Druck das Getriebe treibt, wodurch eine Fabrik in Betrieb
bleibt.«!30 Vor allem zwei Dinge fallen auf. Zunéchst zeigt eine Bestellungskette wie
die hier Beschriebene einen hohen Abstraktionsgrad, der sie von konkreten lebens-
weltlichen Kontexten und einem konkreten existenzialen Worum-Willen entriickt.
Zweitens erfahrt das Bestellbare, indem man sich auf es als solches bezieht, eine Re-
duktion auf quantifizierbare GroBen. Wie in den meisten anderen von Heideggers
Beispielen handelt es sich hier um Energie. Eine Bestellungskette basiert also auf
der Reduktion von etwas auf eine quantifizierbare Grofe, mit der sich dann so rech-
nen ldsst, dass zukiinftige Entwicklungen dieser Grofle optimal gesteuert werden
konnen. Letztlich geht es also darum, »dal} sich die Natur in irgendeiner rechnerisch
feststellbaren Weise meldet und als ein System von Informationen bestellbar
bleibt«.!3! Offensichtlich thematisiert Heidegger hier das, was unter den Stichworten
»Digitalisierung« und >Informationstechnologie (IT)< heute in aller Munde ist.

Doch was ist hier eigentlich in aller Munde? Um zu beurteilen, ob Heidegger
wirklich die Informationstechnologie thematisiert, miissen wir uns wohl hier auf
einen minimalen Begriff dieser Technologie einigen. Paul E. Cerruzi folgend, schla-
ge ich dazu folgenden Begriff vor: Im Zentrum der IT stehen universelle, miteinan-
der vernetzte Rechenmaschinen, die auf einer Konvergenz mehrerer Technologien
(wie Lochkartentechnik, Telefon, Radio usw.) beruhen. Diesen werden gemél einem
Dualsystem codierte Informationen als Daten — genauer gesagt als Sequenzen von
Einsen und Nullen — zugespielt, gespeichert, gemafl Algorithmen zu Rechenergeb-
nissen verarbeitet, wieder gespeichert und zu multimedial breit aufgefacherten Out-
puts decodiert.!3? Zugrunde liegen alldem Verkniipfungen elektronischer Schaltkrei-
se 133

wie Michel Foucault: Sicherheit, Territorium, Bevélkerung. Geschichte der Gouvernementali-
tit I und Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalitit I, Frankfurt am
Main 2006. Zu den zahlreichen Studien, die das Thema der Kontrolle mit Blick auf die Infor-
mationstechnologie auszubuchstabieren versuchen, gehéren Wendy Hui Kyong Chun: Con-
trol and Freedom. Power and Paranoia in the Age of Fiber Optics, Cambridge, London 2006,
sowie Seb Franklin: Control. Digitality as Cultural Logic, Cambridge, London, 2015. Helga
Nowotny fiihrt die Themen Beschleunigung, erstreckte Gegenwart und Kontrolle zusammen,
wenn sie schreibt: »Eine Gegenwart, die auf beschleunigte Innovation ausgerichtet ist, be-
ginnt die Zukunft zu verschlingen« (Nowotny: Eigenzeit, S. 12).

130 Heidegger: »Die Frage nach der Technik, S. 15.

131 Ebd, S.22.

132 Vgl. Paul E. Cerruzi: Computing. A Concise History, Cambridge, London 2012, S. 142-143.

133 Ceruzzi erzéhlt seine Geschichte entlang von vier Linien, von denen ich drei aufgreife: a)
»das digitale Paradigma, b) »Konvergenz«, c¢) »Festkorperelektronik«, d) »Mensch-Maschi-

42

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch wenn es zu Heideggers Schaffenszeit bereits universelle Rechenmaschinen
gab, hatte sich die Informationstechnologie, so wie hier beschrieben, noch nicht
vollstindig entfaltet.!3* Der Umstand, dass Heidegger seine Texte vor der Entwick-
lung — oder zumindest der breiten Nutzung — des Internets schrieb, &dndert jedoch
nichts daran, dass er das Wesen der IT gut im Blick hatte, wenn es denn stimmt, dass
sich die IT durch das Ziel auszeichnet, auf Basis elektronischer Schaltkreise die Um-
wandlung moglichst vieler Sachverhalte und Vorgénge in speicherbare, berechenba-
re, kontrollierbare und kommunizierbare Daten zu bewerkstelligen. >Speicherng,
»Berechnen< und »>Steuern« sind Schliisselbegriffe in Heideggers Diskussion des Ge-
stells; und die Idee der Kommunikation als »Transfer codierter Informationen«!35
spielt ebenfalls eine Rolle: »Das Leitwort fiir diese Grundhaltung des heutigen Da-
seins lautet: Information. [...] Information besagt [...] die Benachrichtigung, die den
heutigen Menschen moglichst schnell, moglichst umfassend, moglichst eindeutig,
moglichst ergiebig iiber die Sicherstellung seiner Bediirfnisse, ihres Bedarfs und
dessen Deckung unterrichtet.«!3¢ Bereits der erste Satz der Bremer Vortriige hatte
Kommunikation im Informationszeitalter prdgnant auf den Punkt gebracht: »Alle
Entfernungen in der Zeit und im Raum schrumpfen ein«.!37

Wichtig zu beachten bleibt, dass Heidegger zufolge der Seinsentwurf der Technik
— mit seinem Berechnen, Speichern, Steuern und Sichern — auch dort herrscht, wo
wir versuchen, eventuelle Ubel technisch zu beseitigen, um unser physisches Uber-
leben zu gewéhrleisten:

»Alle bloBe Jagd auf die Zukunft, ihr Bild zu errechnen in der Weise, dafl man halb ge-
dachtes Gegenwirtiges in das verhiillte Kommende verlangert, bewegt sich selber noch
in der Haltung des technisch-rechnenden Vorstellens. Alle Versuche, das bestehende

ne-Interface« (ebd., S. X-XVI). Mein Dank gilt hier Suzana Alpsancar, die mir die Notwen-
digkeit aufzeigte, im Zusammenhang mit meinen Uberlegungen einen minimalen Begriff der
IT zu formulieren, und die mich auf Ceruzzis Bestimmung hinwies.

134 Vgl. ebd., S.9. Manuel Castells sieht den Beginn des Informationszeitalters in den Siebziger-
jahren, als sich die IT privatwirtschaftlich im Sillicon Valley entfaltete. Vgl. Manuel Castells:
The Information Age: Economy, Society and Culture, Volume 1: The Rise of the Network So-
ciety, Oxford, Malden (MA) 1996, S. 5 und 47.

135 Cerruzi: Computing, S.9.

136 Martin Heidegger: Der Satz vom Grund (1955-1956), 8. Aufl., Stuttgart 1997, S. 203.

137 Heidegger: Bremer Vortrdge, S. 3. Hubig schreibt treffend: »Steuerung und Regelung sind die
beiden technischen Grundoperationen moderner Technik, das hat Heidegger richtig gesehen«
(Hubig: Die Kunst des Moglichen, S. 100). Die Bedeutsamkeit von Steuerung und Regelung
fiir die IT zeigt sich klar bei einem ihrer wichtigsten Entwicklungsschritte, ndmlich bei der
Grundlegung der Kybernetik: » We have decided to call the entire field of control and commu-
nication theory, whether in the machine or in the animal, by the name Cybernetics, which we
form from the Greek kvBepvijing or steersman« (Norbert Wiener: Cybernetics or, Control and
Communication in the Animal and the Machine (1947), Mansfield Centre 2013, S. 11). Fiir
die Verbindung von Kontrolle und Lochkartentechnik — einer Schliisseltechnologie der infor-
mationstechnologischen Konvergenz — vgl. Lars Heide: Punched-Card Systems and the Early
Information Explosion 1880—1945, Baltimore 2009, S. 1ff. Fiir Heideggers Diskussion der
Kybernetik vgl. Wolf: Hermeneutik und Technik, S. 246.

43

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirkliche morphologisch, psychologisch auf Verfall und Verlust, auf Verhdngnis und Ka-
tastrophe, auf Untergang zu verrechnen, sind nur ein technisches Gebaren.«!3#

Die vierte und letzte zeitliche Dimension des Seinsentwurfs der modernen Technik
liegt in der Verzeitlichung des Entwurfs selbst. Dieser ist ndmlich — wie jeder andere
Entwurf — ein Wahrheitsgeschehen. Nicht nur aus Sicht des traditionellen Wahrheits-
begriffs, sondern auch aus derjenigen der aktuell vorherrschenden Erkenntnis- und
Sprachphilosophie befremdet es, Wahrheit nicht als Eigenschaft von Sétzen, Urteilen
oder Propositionen zu verstehen. Heidegger zufolge ist sie nun aber primér das, was
geschehen muss, damit etwas erscheint. Wahrheitsgeschehen und sich ereignender
Seinsentwurf stehen somit fiir das Gleiche. Bisweilen nennt Heidegger das Wahr-
heitsgeschehen auch >Ereignis<. Hubert Dreyfus folgend verstehe ich das Ereignis
hier als ein durch den Vollzug bestimmter Praktiken gegebenes Hintergrundverste-
hen, das den Vollzug konkreter intentionaler Beziige ermdglicht. Ein solches Verste-
hen wird nicht gemacht — in dem Sinne, dass wir es planvoll entwickeln. Vielmehr
werden wir — vor allem als je einzelne Individuen — in ein solches geworfen oder
geschickt. Letzteres hat Heidegger im Sinn, wenn er die Technik »ein Geschick«
nennt. 3

In »Zeit und Sein« fiihrt er auBerdem aus, dass der sich ercignende Seinsentwurf
auch die Zeit gibt — bzw. sich die Zeit ereignen ldsst.'*0 Die urspriingliche Zeit wird
nun also nicht mehr als Aufler-sich-Sein oder Aufspreizen des Daseins erklért, son-
dern als etwas, das dem Dasein im Ereignis gegeben wird, insofern sich hier die ho-
rizontalen Dimensionen von Gegenwart, Gewesenheit und Zukunft auf eine be-
stimmte Art 6ffnen: »Zeit-raum nennt jetzt das Offene, das im Einander-sich-reichen
von Ankunft, Gewesenheit und Gegenwart sich lichtet.«!4!

Natiirlich klingt es merkwiirdig, zu behaupten, dass es Zeit nur gebe im Ereignen.
Letzteres scheint die Zeit bereits vorauszusetzen. Im Prinzip ist das Problem also
dhnlich wie dasjenige, das uns im vorletzten Abschnitt begegnete: Um die urspriing-
liche Zeit denken zu kénnen, scheinen wir auf den Begriff einer anderen Zeit ange-
wiesen zu sein. Hier wiirde Heidegger einwenden, dass wir das Ereignis eben nicht
als Teil einer Zeitreihe verstehen diirfen. Wie genau wir das Ereignis oder das Ereig-

138 Heidegger: Bremer Vortrige, S.76.

139 Ebd., S. 69. Ihde beschreibt Heideggers Wahrheitstheorie als eine »complex field theory« (Th-
de: Heideggers Technologies, S.30). Fiir die Idee des Seins als Hintergrundverstehen vgl.
Dreyfus: Being-in-the-World, S.235. Insgesamt sind meine Uberlegungen stark durch Drey-
fus’ Heideggerinterpretation beeinflusst. Vgl. hierzu vor allem auch Hubert L. Dreyfus:
»Heidegger on the connection between nihlism, art, technology, and politics«, in: Charles Gu-
ignon (Hg.): The Cambridge Companion to Heidegger, Cambridge 1993, S. 289-316.

140 Vgl. Heidegger: »Zeit und Seing, S. 20 und 24.

141 Ebd, S.15.

44

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen aber zu verstehen haben, bleibt unklar. Heideggers spéte Gedanken zur Zeit sind
somit noch einmal deutlich dunkler als seine fritheren.!42

Zu Recht wurde auBlerdem oft beklagt, dass ein Verstindnis der Wahrheit als Ge-
schehen Gefahr lduft, die Idee der Wahrheit abzuschaffen, da verschiedene Wahr-
heitsgeschehnisse gleichberechtigt nebeneinander stehen konnten und dem Relati-
vismus folglich Haus und Hof offenstinden.!#? Jedoch beurteilt Heidegger Wahr-
heitsgeschehnisse durchaus unterschiedlich. So sieht er beim Entwurf der Technik
das Problem, dass dieser uns »in der Erfahrung und Bestimmung der Dinge un-
frei«!4* macht. Aufgrund seiner Totalitit blendet er nimlich andere Entwiirfe aus
und verdeckt damit, was er selbst ist: ein Entwurf. AuBlerdem blendet er einen ur-
spriinglicheren Seinsentwurf aus, demzufolge Seiendes nicht erscheint als etwas, das
von uns herausgefordert wird, sondern als etwas, das von sich selbst her zur Erschei-
nung kommt:

»Wo dieses [das Ge-stell] herrscht, vertreibt es jede andere Moglichkeit der Entbergung.
Vor allem verbirgt das Ge-stell jenes Entbergen, das im Sinne der noincig das Anwesende
ins Erscheinen her-vor-kommen 1d6t. Im Vergleich hierzu dréngt das herausfordernde
Stellen in den entgegengesetzt gerichteten Bezug zu dem, was ist. Wo das Ge-stell waltet,
prigen Steuerung und Sicherung des Bestandes alles Entbergen. Sie lassen sogar ihren
eigenen Grundzug, ndmlich dieses Entbergen als ein solches nicht mehr zum Vorschein
kommen.«!43

Der poetische Zugang zu den Dingen ist der Zugang zu ihnen als Physis (¢¥o1g). Als
letztere zeigt sich Seiendes von sich her. Es kommt also sozusagen von sich aus auf
uns zu und wird nicht im Hinblick auf bestimmte Wirkungen von uns bestellt. Wah-
rend Seiendes als Bestand das von uns Herausgeforderte ist, handelt es sich bei Sei-
endem als Physis um »das von sich aus aufgehende Her-vor-bringen«.'4® In »Der

142 Vgl. hierzu Rainer Marten: »Zeit und Sein«. Schlussstiick eines Denkens, in: Dieter Thomé
(Hg.): Heidegger Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart 2013, S.271-277. Marten
wirft Heidegger vor, nicht zwischen Gegenwart im rdumlichen und zeitlichen Sinne klar un-
terschieden zu haben, und Anwesenheit félschlicherweise mit Gegenwart im zeitlichen Sinne
verkniipft zu haben. Angesichts der Kritik von Marten und Tugendhat erscheint Heideggers
These, dass das Sein bereits in der Antike zeitlich verstanden wurde, problematisch. Dies un-
tergriéibt aber nicht meine zentralen Uberlegungen hier. Problematischer wiirde sich erweisen,
wenn Marten darin Recht hat, dass Heidegger den aristotelischen Begriff des Jetzt missver-
steht, und dass es keine Jetzt-Zeit gibt. Diesen Einwand zu diskutieren, wiirde nun allerdings
den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen und muss daher an anderer Stelle nachgeholt werden.

143 Vgl. Ernst Tugendhat: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, Berlin 1967, S. 334—
395, und Jiirgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwalf Vorlesungen,
Frankfurt am Main 1988, S. 182ff.

144 Heidegger: Die Frage nach dem Ding, S. 38.

145 Heidegger: »Die Frage nach der Technike, S.27. Zur Totalitét des technischen Seinsentwurfs
und der daraus resultierenden Unfreiheit vgl. Wolf: Hermeneutik und Technik, S. 250, sowie
Mark Blitz: »Understanding Heidegger on Technology«, in: The New Atlantis 41 (Winter
2014), S. 63-80, hier S. 69 und 77.

146 Heidegger: Bremer Vortrige, S. 65.

45

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ursprung des Kunstwerkes« diskutiert Heidegger die Physis als Erde. Mit dem Wort
»Erde« betont er deren Undurchsichtigkeit. Erde entzieht sich dem rechnerischen Zu-
griff und bleibt unbeherrschbar: »Offen gelichtet als sie selbst erscheint Erde nur, wo
sie als die wesenhaft Unerschliebare gewahrt und bewahrt wird, die vor jeder Er-
schlieBung zuriickweicht, und d.h. stindig sich verschlossen hilt.«!47

Offensichtlich ist der Entwurf der Technik fiir Heidegger etwas, das es in einem
gewissen Sinne zu iiberwinden gilt. Diese Uberwindung wire das eigentliche »Er-
eignis«.'¥® Somit muss zwischen zwei Ereignisbegriffen unterschieden werden: Ei-
nerseits steht »Ereignis< fiir jedes Wahrheitsgeschehen — d.h. fiir jeden sich ereignen-
den Seinsentwurf. Andererseits — und vor allem — steht das Wort fiir die Uberwin-
dung des Seinsentwurfs der neuzeitlichen Technik. Dieses Er-eignis kdnnen wir
nicht herbeifiihren; es gibt hier nichts zu machen. Wir kénnen es aber vorbereiten,
indem wir ein »besinnliches Denken«!*® gegeniiber dem rechnenden stirken.
Heidegger sieht ersteres bedroht. Geht es verloren, dann »hétte der Mensch sein Ei-
genstes, daB er nimlich ein nachdenkendes Wesen ist, [...] weggeworfen«.!%0 Das
Nachdenken muss — und hier meldet sich Heideggers frithere Idee der Phdnomenolo-
gie als einer Destruktion der Geschichte — das Natiirlichste hinterfragen und die Be-
dingungen unserer Vollziige zutage fordern. Damit muss es auch einen Einblick in
den Entwurf des Ge-stells — d.h. unseren Seinsentwurf — als eben dieses erdffnen:
einen geschichtlichen Entwurf. Dies wire fiir Heidegger das Ereignis und »die Keh-

147 Martin Heidegger: »Der Ursprung des Kunstwerkes« (1935/36), in: Holzwege, S. 1-74, hier
S. 33. Fiir die Idee der Natur als etwas, das die Wissenschaften »in seiner Wesensfiille durch
ihr Vorstellen nie umstellen konnen« vgl. Heidegger: »Wissenschaft und Besinnung«, S. 59
sowie 56. Aufschlussreich ist in diesem Kontext der Aufsatz »Hebel — der Hausfreund«: »Es
ist jenes Fragwiirdige, daf} die berechenbare Natur als die vermeintlich wahre Welt alles Sin-
nen und Trachten des Menschen an sich reif3t und das menschliche Vorstellen zu einem blof3
rechnenden Denken verdndert und verhértet. [...] Es ist jenes Fragwiirdige, daB die natiirliche
Natur in das Nichtige eines Phantasiegebildes herabsinkt und nicht einmal mehr die Dichter
anspricht« (Martin Heidegger: »Hebel — der Hausfreund«, in: Aus der Erfahrung des Den-
kens, Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd. 13, hg. v. Hermann Heidegger, Frankfurt am
Main 2002, S. 133-154, hier S. 146). Zu diesem Themenkomplex vgl. die Diskussion in Seu-
bold: Heideggers Analyse der neuzeitlichen Technik, S.50, 65, 74, 85, 103, 154, 165, 176
und 291, Zimmerman: Heidegger s Confrontation with Modernity, S. 110 und 163, Stiegler:
Technik und Zeit, S. 22, sowie Ernst Wolfgang Orth: »Zum Begrift der Technik bei Ernst Cas-
sirer und Martin Heidegger«, in: Phdnomenologische Forschungen 20 (1987): Handlungssinn
und Lebenssinn: Zum Problem der Rationalitit im Kontext des Handelns, S.91-122, hier
S. 108.

148 Heidegger: »Der Satz der Identitit«, S. 25.

149 Martin Heidegger: »Gelassenheit« (1955), in: Gelassenheit. Heideggers Mefkircher Rede von
1955. Mit Interpretationen von Alfred Denker und Holger Zaborowski, Miinchen 2014, S. 7—
26, hier S. 13.

150 Ebd., S.25. Im Zusammenhang mit besinnlichem Denken, Einkehr, Kehre und Er-eignis
spricht Heidegger auch vom »Sprung<. Auflerdem spricht er von der eigenen Zeitlichkeit des
besinnlichen Denkens: »Gerade weil diese Einkehr einen Sprung verlangt, braucht sie ihre
Zeit, die Zeit des Denkens, die eine andere ist als diejenige des Rechnens, das heute iiberall
an unserem Denken zerrt« (Heidegger: »Der Satz der Identitét«, S. 30).

46

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

re«.!3! All dies heiBt nicht, dass wir uns von den Geriten und Netzen ginzlich ab-
wenden und in die unberiihrte Natur fliichten. Es heif3t vielmehr, dass wir eine ande-
re Haltung einnehmen, welche Heidegger »Gelassenheit« nennt:

»Wir lassen die technischen Gegenstinde in unsere tdgliche Welt herein und lassen sie
zugleich drauBlen, d.h. auf sich beruhen als Dinge, die nichts Absolutes sind, sondern
selbst auf Hoheres angewiesen bleiben. Ich mochte diese Haltung des gleichzeitigen Ja
und Nein zur technischen Welt mit einem alten Wort nennen: die Gelassenheit zu den
Dingen.«'3?

Das Ja zu den technischen Geriten gilt es an dieser Stelle entschieden zu unterstrei-
chen, und zwar nicht nur, weil ein volliges Nein einem regressiv-naiven Unterfangen
gleichkdme, sondern weil Menschen in vielen Situationen ein wohlbegriindetes In-
teresse an belastbaren Prognosen, intelligenten Modellen und erfolgreichen Steue-
rungen haben. Das Leben in einer Pandemie macht dies nur allzu deutlich. Der
Seinsentwurf der Technik hat also das Potenzial, viele Ubel zu beseitigen und Leid
zu reduzieren. Aus Heideggers Beschreibungshohe gerdt dies zuweilen aus dem
Blick. Belastbare Prognosen, intelligente Modelle und erfolgreiche Steuerung sind
aber keine Zwecke an sich, und hier kommt das Nein ins Spiel. Sie bediirfen in der
jeweiligen Situation einer Begriindung und sind nicht in allen Bereichen am rechten
Platz. Insofern ist der technische Entwurf auf »Hoheres« angewiesen und zu begren-
zen, 133

Im Wort >Gelassenheit« schwingt aber auch der poetische Zugang zum Seienden
mit. Der technische Seinsentwurf zeichnet sich ja durch seine totalitdre Eindringlich-
keit aus: Bestellen steht fiir Herausfordern, Eingreifen, Ausnehmen, Manipulieren
usw. Dagegen stehen Sein-lassen, Gewéhren-lassen, Wahren und Hiiten. Meint
Heidegger, dass das Ereignis als Kehre diese letztere Haltung zu Seiendem privile-
giert? Ist dies gemeint, wenn er davon spricht, in ein »urspriinglicheres Entbergen
einzukehren und so den Zuspruch einer anfinglicheren Wahrheit zu erfahren«?134
Was bedeuten aber hier »urspriinglicher< und »anfanglicher<? Sollte hiermit lediglich
ein Seinsentwurf gemeint sein, der dem der neuzeitlichen Technik vorausging, dann

151 Heidegger: Bremer Vortrdge, S. 68.

152 Heidegger: »Gelassenheit«, S. 22 und 23.

153 Spitestens hier stechen die Ahnlichkeiten zur Frankfurter Kritik an einer totalitir werdenden
instrumentellen Vernunft ins Auge. Vgl. hierzu vor allem Max Horkheimer: Zur Kritik der in-
strumentellen Vernunfi (1947), Frankfurt am Main 2007, sowie Jirgen Habermas: Technik
und Wissenschaft als Ideologie, Frankfurt am Main 1969. Tiefe Differenzen zeigen sich aller-
dings mit Blick auf das Hohere, das den Seinsentwurf der Technik zu begrenzen hat. Stehen
bei Horkheimer und Habermas hier eine objektive oder kommunikative Vernunft, bleibt un-
klar, was hier bei Heidegger steht. Diese Unklarheit fiihrt dazu, dass Heideggers Spétphiloso-
phie in einem gewissen Sinne »faschismusanfillig« (Ernst Tugendhat: »Heidegger und Berg-
son iiber die Zeit, S. 25) bleibt.

154 Heidegger: »Die Frage nach der Technik, S. 28.

47

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

waire nicht ersichtlich, warum wir in diesen wieder einkehren sollten. Nur weil etwas
in diesem Sinne urspriinglicher ist, ist dessen Bevorzugung keineswegs begriindet.

Heidegger nennt Phinomene aber vor allem dann >urspriinglich«, wenn sie das
Wesen einer Sache charakterisieren. Inwiefern konnte also dasjenige Wahrheitsge-
schehen, das es Seiendem ermdglicht, sich von sich selbst her als VerschlieBendes zu
zeigen, dem Wesen der Wahrheit entsprechen? Eine Antwort auf diese Frage konnte
darin liegen, dass bei Wahrheit als Unverborgenheit die Verborgenheit immer mitge-
dacht ist. Im Unverborgenen steht nur, was vom Verborgenen umgeben ist und in
dieses wieder zuriicktreten kann: »Verbergung gehort wesensmdfsig zur Unverbor-
genheit — wie das Tal zum Berg.«'5 Auch die Idee der Wahrheit als »Lichtung«!3¢
unterstiitzt diesen Gedanken. Licht lichtet nur, insofern es in die Dunkelheit fallt.
Die Lichtung im Wald ist nur Lichtung, insofern sie von den Schatten der Bdume
umgeben ist. Dabei darf das Wahrheitsgeschehen nicht wie das Aufziehen des Vor-
hangs und das Freigeben der Biihne verstanden werden. Als Geschehen ist die Wahr-
heit nicht statisch. Das Moglichsein des Daseins stammt auch daher, dass Neues und
anderes stets sichtbar werden kann, wihrend Gesehenes sich wieder verbirgt. Alles,
was erscheint, verbirgt sich aulerdem, insofern es stets mehr an ihm zu entdecken
gibt. Im radikalsten Fall versagt es sich, insofern wir einzig feststellen, dass es ist.
SchlieBlich spielt Verbergen auch eine Rolle, insofern sich herausstellen kann, dass
eines durch anderes verstellt wurde — dass wir also einem Schein unterlegen haben.
All diese Formen des Verbergens gehoren Heidegger zufolge zu dem, was er »Wahr-
heitsgeschehen« oder »sich ereignender Seinsentwurf< nennt.!57

Am Entwurf der Technik stot Heidegger sich, weil dieser sich gegen das Verber-
gen kehrt. Die Technik kann Sich-Verbergendes nicht akzeptieren und wendet sich
so gegen dasjenige, was das Wesen der Wahrheit als Fuge von Unverborgenheit und
Verborgenheit mitausmacht. Letztlich fiihrt dies aber zur grofftmoglichen Verber-
gung: Der Seinsentwurf verbirgt sich als das, was er ist, und verwischt die ontologi-
sche Differenz zwischen Sein und Seiendem.!38

Fassen wir die Ergebnisse dieses Abschnitts zusammen. Vier zeitliche Dimensio-
nen lieBen sich im Hinblick auf die neuzeitliche Technik ausmachen: a) das Rasen,
b) die sofortige und stindige Verfiigbarkeit, ¢) die Berechenbarkeit im Sinne von

155 Heidegger: Vom Wesen der Wahrheit, S. 90.

156 Heidegger: »Der Ursprung des Kunstwerkes«, S. 40.

157 Ebd, S. 40.

158 Bereits in Sein und Zeit heifit es: »Wenn es aber Sein nur »gibt¢, sofern Wahrheit »ist¢, und je
nach der Art der Wahrheit das Seinsversténdnis sich abwandelt, dann muf} die urspriingliche
und eigentliche Wahrheit das Verstdndnis des Seins des Daseins und des Seins {iberhaupt ge-
wahrleisten.« (Heidegger: Sein und Zeit, S. 316.) Seubold verweist zu Recht auf eine Verbin-
dung zwischen dem Hiiten der Verborgenheit und dem Achten der Eigenstindigkeit von Din-
gen. Vgl. Seubold: Heideggers Analyse der neuzeitlichen Technik, S.306-312. Vgl. auch
Friedrich-Wilhelm v. Herrmann: »Das Ereignis und die Frage nach dem Wesen der Technik,
Politik und Kunst«, in: Jamme und Harries (Hg.): Martin Heidegger. Kunst — Politik — Tech-
nik, S.241-259, hier S. 257.

48

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Steuern, Regeln und Sichern — also im Sinne einer bestellten Zukunft und d) die Ver-
zeitlichung der Technik in dem Sinne, dass ihr Wesen darin liegt, sich als Seinsent-
wurf des Ge-stells zu ereignen — als ein Entwurf also, der einen Zeit-Raum &ffnet,
den die zeitlichen Dimensionen a) bis ¢) charakterisieren. Blicken wir auf diese Er-
gebnisse vom Standpunkt der Daseinsanalyse, dann fallt wieder die Kontinuitét auf.
Die Diskussion der vulgéren Zeit nimmt viel von dem vorweg, was in der Diskussi-
on des Ge-stells ausbuchstabiert ist. Speziell der Fokus auf Gegenwart zugunsten
von Gewesenheit, Geschichtlichkeit und Zukunft, die Jagd auf letztere zugunsten
ihres Hiitens als etwas Offenem sowie die Entmodalisierung der Existenz bleiben
zentrale Themen. !

V. Zwei Einwdnde zum Abschluss

Heideggers Technikdenken ist aufgrund seiner bisweilen nostalgisch-romantisieren-
den Note, in die sich auch Motive volkischen Denkens mischen, zu Recht angegrif-
fen worden. Was fiir alle philosophischen Texte gilt, das gilt fiir Heideggers jedoch
im Besonderen: Es bieten sich verschiedene Interpretationspfade, und ich meine,
dass wir Heideggers Technikdenken ein gutes Stiick weit lesen kdnnen bei gleichzei-
tiger Streichung der nostalgisch-romantisierenden Note. Um das philosophisch
Uberzeugende an diesem Denken zu treffen, was ich in diesem Text aus zeittheoreti-
scher Perspektive zu leisten versucht habe, miissen wir dies sogar tun.!60

159 Ausgelassen habe ich hier Heideggers Idee des »Gevierts«, welche eigentlich mit in unseren
Themenbereich gehort. Mit dem Moment des Himmels kommt hier ndmlich auch die Zeit er-
neut ins Spiel. AuBlerdem ist die Diskussion des Gevierts als eines »Spiegel-Spiel[s] von
Welt« ein weiterer Anlauf, das Ereignis — bzw. den »Reigen des Ereignens« — neu zu be-
schreiben. Da diese Diskussion aber >ein ganz neues Fass aufmacht< und zum Schwierigsten
in Heideggers Werk zéhlt, habe ich sie hier ausgeklammert. Vgl. Heidegger, Bremer Vortrige,
S.19.

160 Fiir Berithrungspunkte zwischen Heideggers Technikdiskurs und einem vélkischen Denken
vgl. Zimmerman: Heideggers Confrontation with Modernity, S.3—45, Habermas: Der philo-
sophische Diskurs der Moderne, S. 16ff., Ihde: Heideggers Technologies, S. 90, sowie Blitz:
»Understanding Heidegger on Technology«, S. 70. Fiir Kritik an der nostalgischen Note vgl.
Wolf: Hermeneutik und Technik, S.258 und 270. Das Widerwirtige in Heideggers Denken
zeigt sich mit Blick auf unser Thema u.a. in seinen antisemitischen Auslassungen zum Rech-
nen und in seinen zum Teil unsdglichen und abstoBenden Vergleichen: »Unter dem nivellie-
renden Blick des Seinsphilosophen erscheint auch die Judenvernichtung als ein beliebig aus-
wechselbares Geschehen« (Jiirgen Habermas: »Heidegger — Werk und Weltanschauung«
[Vorwort], in: Victor Farias: Heidegger und der Nationalsozialismus, Frankfurt am Main
1989, S.11-37, hier S. 32). Spétestens an dieser Stelle muss dann auch das Gesprich — vor
allem das philosophische — abgebrochen werden, was Herbert Marcuse und Emmanuel Lé-
vinas gut auf den Punkt brachten. Vgl. hierzu Karsten Harries: »Verwahrloste Welt. Philoso-
phie, Politik und Technik«, in: Jamme und Harries (Hg.): Martin Heidegger. Kunst — Politik —
Technik, S.203-221, hier S.213 und 214. Zu Heideggers Antisemitismus vgl. Peter Trawny:
Heidegger und der Mythos der jiidischen Weltverschworung, Frankfurt am Main 2015. Traw-
ny unterscheidet zu Recht zwischen Heideggers Besprechung der Technik als »Machen-

49

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine spannende Frage im Anschluss an das philosophisch Uberzeugende oder zu-
mindest Bedenkenswerte ist, wie sich gemeinsam mit dem Entwurf einer bestellten
Zukunft Entwiirfe einer offenen Zukunft behaupten koénnen. Christoph Hubig hat das
Ge-stell im Kontext von Moglichkeitsrdumen diskutiert: »Mittelbar finden wir sol-
che grundlegenden Metaphern auch im Einsatz bei der Vorstellung eines Moglich-
keitsraums als Gewebe, Sys-tem oder Ge-stell (Martin Heidegger), innerhalb dessen
konkrete Technik stattfindet, als Aktualisierung dieses Mdglichen erwirkt wird und
ihrerseits [...] neue Moglichkeitsrdume konstituiert.«!6! Die hier angesprochenen
Moglichkeitsriume haben allerdings eher etwas mit moglichen Wirkungen oder Er-
folgen zu tun. Das heif3t, hier geht es wohl kaum um die mit einer offenen Zukunft
zusammenhdngende Modalisierung, die Heidegger seit den Zwanzigerjahren be-
schéftigte. Ich meine, dass wir mit Blick auf diese iiber Vollziige und Tatigkeiten
nachdenken miissen, die (sozusagen) auflerhalb des Ge-stells stattfinden. Genauer
gesagt: Die Frage ist, wie sich dasjenige, was Heidegger unter den Titeln >eigentli-
che Zeitigung der urspriinglichen Zeit¢, »besinnliches Denken< und »Gelassenheit<
diskutiert, in concreto zeigen konnte, und wie der technische Seinsentwurf begrenzt
werden miisste, um dieses Sich-Zeigen zu ermdglichen. 16

Dabei bleibt zu beachten, dass Heidegger mit »dem Ereignis< wohl letztlich etwas
ins Auge fasst, was iiber die Begrenzung des technischen Seinsentwurfs hinausgeht
und fiir eine vollige Wandlung des Bezugs zum Sein und zu den Dingen steht. Wie
wir uns diese Wandlung, unsere Existenz sowie die Rolle der technischen Geréte
nach ihr — wenn diese Geridte dann {iberhaupt noch eine Rolle spielen — vorzustellen
haben, bleibt im Dunkeln. Das Ereignis gewinnt hier eine quasi-messianische Note,
die zu Recht problematisiert wurde. In jedem Fall scheint die Gelassenheit fiir
Heidegger weniger Ziel als Ubergangsphiinomen zu sein.!63

schaft« wéhrend der dreiBiger und frithen vierziger Jahre und dessen spéteren Idee der Tech-
nik als Ge-stell. Dieser Unterschied kam in diesem Aufsatz zu kurz und verlangt eine weiter-
fiihrende Diskussion an anderem Ort — gerade auch weil sich Heideggers antisemitische Res-
sentiments in seinen Uberlegungen zur Machenschaft klarer zeigen. Vgl. Trawny: Heidegger
und der Mythos der jiidischen Weltverschworung S. 24, 57 und 133.

161 Hubig: Die Kunst des Méglichen, S. 35.

162 Stiegler schreibt: »Der Zugang zur Antizipation ist der Zugang zum Moglichen« (Stiegler:
Technik und Zeit, S.214). Wenn dies stimmt, dann miissten wir iiber den Unterschied zwi-
schen Antizipation und Vorhersage (oder Berechnung) sprechen. Da auch das Traumen, War-
ten und Hoffen einen Zugang zum Moglichen 6ffnet, wére aulerdem iiber die hier relevanten
Unterschiede nachzudenken. Ist das Mogliche der Antizipation das gleiche Mogliche wie das
des Trdumens, Wartens oder Hoffens? In diesem Kontext wiren sowohl Heideggers Analyse
der Langeweile als auch Walter Benjamins Uberlegungen zu Langeweile, Warten und Triu-
men von Interesse. Vgl. Martin Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — End-
lichkeit — Einsamkeit, in: Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd. 29/30, hrsg. v. Friedrich-
Wilhelm von Herrmann, Frankfurt am Main 2004, S. 117-249, sowie Walter Benjamin: Das
Passagen-Werk, Erster Band, Frankfurt am Main 2015, S. 156-178.

163 Vgl. fiir diese Interpretation Dreyfus: »Heidegger on the connection between nihlism, art,
technology, and politics«, S. 309. Ich danke auBerdem den Teilnehmer*innen meines Heideg-

50

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein zweiter, oft formulierter Einwand richtet sich gegen die Allgemeinheit von
Heideggers Technikverstindnis. Letzteres sei zu abstrakt, essentialistisch, determi-
nistisch und historisch naiv, da es die verschiedenen Kontexte und die »Multidimen-
sionalitit« konkreter Techniken véllig ignoriere.!®* Die Skepsis gegeniiber einem
Thematisieren des Wesens der Technik — bzw. der Technik mit groBem »T« — ist au-
Berhalb der Philosophie weit verbreitet. Innerhalb des Fachs ist dieser Einwand stark
gemacht worden von Postphdnomenologen wie Don Thde und Jan Verbeek. Thde for-
derte bereits vor Jahren eine empirische Wende, welche der Spezifik von Technolo-
gien Rechnung trigt und einer allgemeinen Wesensbestimmung Adieu sagt: »[O]ne
size does not fit all, and one analysis for all is next to useless [...].«!%

Behauptet Heidegger, dass sich ein bestimmter Seinsentwurf ereignet und dass
dieser sogar dominant ist, insofern er andere verdriangt, dann muss sich dies natiir-
lich an der Art und Weise, wie uns konkretes Seiendes erscheint, nachvollziehen las-
sen. Insofern muss hier ein Nachweis erbracht werden. Zweifelsohne stimmt es, dass
Heidegger hier nicht alles gelingt und dass einige seiner Beispiele schief stehen.
Auch Thdes und Verbeeks Gegenbeispiele sind aber nicht schlagend. So verweist Th-
de auf die Informationstechnologie als einen Bereich, dem Heideggers Denken nicht
gerecht werde.!% Dies ist bemerkenswert, da — wie im letzten Abschnitt gezeigt
wurde — gerade die Informationstechnologie dem Ge-stell entspricht. Und auch die
von Verbeek genannten Fille scheinen mir keine klaren Gegenbeispiele zu liefern:

»Modern communication technologies, for instance, make it possible for human beings
to interact with others outside of their immediate environments without approaching the-
se people from a »>will to power«. And medical technologies, to be sure, depend on an
interpretation of the human body in which it is a manipulable material, but this interpre-
tation in most cases serves another purpose: care and respect. I am aware that these coun-
terexamples are neither shocking nor surprising, but precisely their triviality makes clear
that there is a blind spot in Heidegger’s approach.«'¢7

Es mag sein, dass moderne Kommunikationstechnologien (wie Smartphones) nicht
unbedingt zu machtorientierter Interaktion filhren — obwohl hier viel darauf an-
kommt, was wir unter >Macht< verstehen. Zunéchst einmal sorgen sie aber dafiir,
dass jede von uns zunechmend sofort und jederzeit verfiigbar ist und sich dieser Ver-
figbarkeit schwer entziehen kann. Unabhéngig davon, ob dies gut oder schlecht ist,
entspricht es der zweiten zeitlichen Dimension des Ge-stells. Und beim Einsatz me-

gerseminars aus dem WS 2020/21 — speziell Julian Benzmann und Jonathan Krude —, die mir
diesen Sachverhalt klarer vor Augen gefiihrt haben.

164 Ihde: Heidegger's Technologies, S. 115.

165 Ebd., S.120. Fiir den »empirical turn« vgl. Hans Achterhuis (Hg.): American Philosophy of
Technology. The Empirical Turn, Bloomington, Indianapolis 2001. Fiir Kritik speziell an
Heidegger vgl. lThde: Heideggers Technologies, S.109, sowie Verbeek: What Things Do,
S. 4ff.

166 Vgl. Ihde: Heidegger's Technologies, S. 120.

167 Verbeek: What Things Do, S. 66.

51

https://dol.org/10.5771/9783748910961-17 - am 02.02.2026, 06:10:52.



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dizinischer Technologien geht es zunéchst darum, physische Prozesse zu kontrollie-
ren und physisches Uberleben zu sichern. Letzteres kann dabei aus unterschiedlichen
Griinden geschehen. Ich will nicht abstreiten, dass Sorge und Respekt hier oft eine
Rolle spielen, aber natiirlich miissten wir uns nun — auch mit Blick auf Heideggers
Verstdndnis der Sorge — dariiber unterhalten, was genau wir unter »Sorge<« und >Re-
spekt< hier verstehen. In jedem Fall ist auch dieses Beispiel nicht so trivial wie Ver-
beek es darstellt, da sich bei weiterem Nachdenken schwierige medizinethische Fra-
gen melden.!68

Abschliefend spreche ich mich dafiir aus, das philosophische Nachdenken iiber
das Wesen der Technik nicht gegen eine empirienahe Analyse konkreter Technologi-
en auszuspielen. Natiirlich kann ersteres zu leeren Allgemeinplétzen fithren. Letzte-
res kann aber auch zur blinden Materialsammlung werden, die kein Gespiir mehr hat
fiir allgemeine Sachverhalte und Tendenzen — und damit dem Denken eine Moglich-
keit gesellschaftlicher Kritik entzieht. Somit votiere ich dafiir, das eine zu tun, ohne
das andere zu lassen. Auflerdem komme ich zu dem Schluss, dass zumindest beim
Tun des einen — genauer gesagt beim Nachdenken iiber das grundsétzliche Verhélt-
nis von Technik und Zeit — Heideggers Philosophie trotz all ihrer bekannten Abgriin-
de und Widerwirtigkeiten ein wichtiger Ausgangspunkt fiir uns bleibt.!6?

168 Hier kénnte auch »>das Hohere«, auf das unser Verhiltnis zu technischen Gerdten angewiesen
bleibt, ins Spiel gebracht werden. Das heiflt, im respektvollen und sorgsamen Umgang mit
der medizinischen Technik kdnnte sich Gelassenheit zeigen. Eine subtile Kritik an postphéno-
menologischen Ansédtzen liefert: Jochem Zwier, Vincent Blok und Pieter Lemmens: »Pheno-
menology and the Empirical Turn: a Phenomenological Analysis of Postphenomenology«, in:
Philosophy and Technology 29/4 (2016), S.313-333. Die Autoren argumentieren vor allem,
dass die Postphdanomenologie genau den Seinsentwurf — die Art und Weise, wie Dinge zur
Erscheinung kommen —, den Heidegger unter dem Titel »Ge-stell< diskutiert, unkritisch in
ihrer Beschreibungsperspektive auf die konkreten Gebrauchszusammenhénge von techni-
schen Artefakten iibernehmen: »Heidegger’s question concerning the essence of modern tech-
nology has not simply been surpassed, and cannot be dismissed as >classical< in the sense of
outdated« philosophy of technology, since it takes consideration of an ontological structuring
of reality to which the postphenomenological method unequivocally adheres« (Ebd., S. 330).

169 Beim Schreiben dieses Aufsatzes haben mir die Gesprache mit Ludger Schwarte und den Stu-
dierenden meines im Wintersemester 2019/20 an der Universitdt Potsdam gehaltenen Semi-
nars Ethische Probleme der digitalen Technik sehr geholfen. Thnen allen gilt mein Dank. Ich
bedanke mich aulerdem fiir ihre hilfreichen Bemerkungen bei Thomas Ebke, Logi Gunnars-
son, Andreas Kaminski, Oliver Miiller und vor allem fiir die sehr detaillierten Kommentare
bei zwei anonymen Gutachter*innen, die mich den Text stark verdndern lieBen.

52

https://dol.org/10.5771/6783748810861-17 - am 02,02.2026, 06:10:52,



https://doi.org/10.5771/9783748910961-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

