
SCHWERPUNKT: KONSERVATISMUS IN DER KRISE

Fabio Wolkenstein

Was ist konservativ an der Christdemokratie?

Christdemokratische Parteien gelten gemeinhin als konservativ. Sie präsen­
tieren sich gerne als staatstragend, integrativ und als Garanten für Stabili­
tät und Kontinuität. Die Gesellschaft wollen sie nicht radikal umgestalten, 
Bewährtes nicht in Frage stellen. Kein »neuer Mensch« und keine Utopie 
sollen geschaffen, sondern die bestehende Ordnung harmonisch verwaltet 
werden. »Keine Experimente« lautete ein inzwischen legendärer Slogan der 
Adenauer-CDU, der sich vor allem gegen die SPD und deren damaligen 
Vorschlag richtete, Deutschland solle aus der NATO austreten. Diese ver­
antwortungsbewusste Rigidität, das sichere Kurshalten, dafür wurde die 
Christdemokratie jahrzehntelang gewählt. Nicht zufällig fiel ihre Blütezeit 
in die Nachkriegsjahrzehnte. Viele Europäer hatten damals »die Nase voll 
von aufpeitschender Rhetorik, Mobilisierungsappellen, utopischen Heilsver­
sprechen. Sie wollten Ruhe, Sicherheit, ein erträgliches Auskommen, woll­
ten politisch entpflichtet, entlastet werden.«1 Als Adenauer 1957 mit »Keine 
Experimente« in den Wahlkampf zog, erzielte die CDU sogar das beste 
Wahlergebnis ihrer Geschichte.

Und doch greift dieses bekannte Bild der Christdemokratie zu kurz. 
Erstens geht die Charakterisierung der christdemokratischen Parteien als 
konservativ zumindest teilweise an der Selbstbeschreibung der Parteien vor­
bei. Die Selbstbeschreibungen politischer Akteure sind gewiss stets kritisch 
zu hinterfragen; dennoch ist es nicht unerheblich, dass sich viele christde­
mokratische Parteien eben bewusst als christdemokratische Parteien oder 
Volksparteien und nicht als konservative Parteien konstituiert hatten. Damit 
wollten die Parteien sich von früheren konservativen Traditionen abgrenzen, 
die als problematisch galten oder gänzlich diskreditiert waren. Zugleich 
sollte jedoch signalisiert werden, dass es der Christdemokratie um den Auf­
bau einer besseren Gesellschaft ging – ein Versprechen, das gerade in der 
Nachkriegszeit eine erhebliche Mobilisierungskraft besaß. Ein Jahr nachdem 
die CDU mit dem Slogan »Keine Experimente« in den Wahlkampf gezo­
gen war, legte die italienische Democrazia Cristiana ein Wahlprogramm 
mit dem Titel »progresso senza avventure« vor. Selbst der aufgeladene 
Fortschrittsbegriff war den Christdemokraten also nicht fremd. Franz Josef 

 
1 Walter 2009, S. 36.

Leviathan, 53. Jg., 3/2025, S. 295 – 320, DOI: 10.5771/0340-0425-2025-3-295

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauß behauptete sogar, konservativ zu sein bedeute, »an der Spitze des 
Fortschritts zu marschieren.«2

Zweitens muss man jenseits aller Selbstbeschreibungen anerkennen, dass 
christdemokratische Parteien in der Vergangenheit nicht immer nur klas­
sisch konservative Politik gemacht haben. Dazu bedarf es zunächst keiner 
vertieften begrifflichen Diskussion über das Wesen des Konservatismus. 
Es ist eine historische Tatsache, dass viele christdemokratische Parteien 
ursprünglich einen starken Arbeitnehmerflügel hatten und sich für einen 
leistungsfähigen Sozialstaat und mehr betriebliche Mitbestimmung einge­
setzt haben.3 Dass Marktwirtschaft sozial sein muss, war für Christdemo­
kraten lange eine Selbstverständlichkeit. Als geradezu revolutionär könnte 
man außerdem das europäische Einigungsprojekt bezeichnen, das bekannt­
lich eine deutliche christdemokratische Handschrift trägt.4 Wie immer man 
heute zur EU stehen mag: Die Befriedung des Kontinents durch diese histo­
risch einmaligen supranationalen Institutionen ist ein Unterfangen, das mit 
dem Adjektiv »konservativ« nur unzureichend beschrieben werden kann.

Diese beiden Einwände gegen ein verkürztes Bild der Christdemokratie 
sollen in diesem Aufsatz zum Anlass genommen werden, das Verhältnis von 
Christdemokratie und Konservatismus näher zu beleuchten. Es gibt aber noch 
einen weiteren Grund, diesem Verhältnis historisch und ideengeschichtlich 
nachzuspüren: Seit mehr als einem Jahrzehnt reklamieren einige emphatisch 
konservative und antiliberale Akteure für sich, die geistig-politischen Erben 
der westeuropäischen Christdemokraten zu sein. Allen voran stilisiert sich der 
ungarische Premierminister und stolze »illiberale Demokrat« Viktor Orbán 
regelmäßig als Vorkämpfer einer »christdemokratischen Renaissance«, die 
den kulturzersetzenden Liberalismus überwinden soll.5 Dabei erhält Orbán 
auch viel Zuspruch von der neuen christlichen Rechten in den USA. Einer ihrer 
prominentesten Intellektuellen, der katholische Politikwissenschaftler Patrick 
Deneen,  bezieht  sich  in  seiner  Vision  eines  »postliberalen«  Amerikas 
affirmativ auf die europäische Christdemokratie der 1950er Jahre. Ganz im 
Einklang mit christdemokratischen Selbstbeschreibungen bezeichnet Deneen 
die  Nachkriegs-Christdemokratie  als  »das  notwendige  Korrektiv  zu  den 
grausamen linken und rechten Ideologien, die damals die Welt beherrsch­
ten«.6 In Orbán und seinem Regime sieht Deneen ein Vorbild für die USA.

 
2 ACSP, Parteitagsprotokolle, 19681214, Parteitag der CSU, 14. Dezember 1968, S. 32.
3 Vgl. van Kersbergen 1995, Patch 2018.
4 Das Standardwerk hierzu ist Kaiser 2007. Die »revolutionäre« Natur der Frühphase der europä­

ischen Integration bespreche ich konzeptionell in Wolkenstein 2020.
5 Vgl. etwa Cabinet Office of the Hungarian Prime Minister 2018. Orbáns Versuche, sich als 

Christdemokrat zu präsentieren, werden ausführlich diskutiert in Wolkenstein 2022.
6 Vgl. Deneen 2023, S. 183.

296 Fabio Wolkenstein

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie passt das alles zusammen? Was genau ist das Konservative an der 
Christdemokratie? Ist die Christdemokratie überhaupt konservativ? Um 
diese Fragen systematisch zu beantworten, sind zunächst einige Vorbemer­
kungen zur Natur und Analyse politischer Ideologien sowie eine kurze Ein­
ordnung der Ideologietraditionen des Konservatismus und der Christdemo­
kratie erforderlich (Abschnitt 1). Im weiteren Verlauf des Beitrags wird die 
These entwickelt, dass es zwei primäre Wurzeln des Konservatismus in der 
Christdemokratie gibt. Erstens beeinflussten von Anfang an dezidiert kon­
servative Interpretationen katholischer Lehren die Programmatik christde­
mokratischer Parteien (Abschnitt 2). Zweitens wurden insbesondere in 
interkonfessionellen christdemokratischen Parteien wie den deutschen Uni­
onsparteien konservative Ideologien absorbiert, die keine im engeren Sinne 
christdemokratischen Wurzeln hatten (Abschnitt 3). In meiner Diskussion 
orientiere ich mich hauptsächlich an Beispielen aus der deutschen und öster­
reichischen Christdemokratie, beziehe mich aber auch auf bedeutende Par­
teien und Bewegungen aus anderen europäischen Ländern.

Abschließend soll kurz über Gegenwart und Zukunft des Konservatismus 
in der Christdemokratie nachgedacht werden (Abschnitt 4). Ob eine Schär­
fung ihres konservativen Profils der Christdemokratie angesichts des allent­
halben erstarkenden »Rechtspopulismus« elektoral nützen würde, wird 
seit Jahren in vielen christdemokratischen Parteien kontrovers diskutiert. 
Auf welche ideologischen Ressourcen könnte die Christdemokratie dabei 
zurückgreifen? Wann würde sie sich mit einer konservativen Wende von 
ihren Wurzeln entfernen? All diese Fragen lassen sich natürlich nur beant­
worten, wenn man sich darüber im Klaren ist, was diese Wurzeln eigentlich 
sind. Dies zu erhellen, ist das Ziel des vorliegenden Beitrags.

Was ist Konservatismus? Und was Christdemokratie?

Sowohl der Konservatismus als auch die Christdemokratie werden oft pau­
schal als »Anti-Ideologien« ohne eigenständige Inhalte bezeichnet.7 Das 
ist wohlgemerkt nicht bloß die Polemik politischer Gegner: Konservative 
unterschiedlichster Prägung berufen sich selbst gerne auf den »Vorsatz, 
nur so viel an Ideologie zuzulassen, wie unbedingt nötig ist«.8 Ähnlich 
die Christdemokraten. Um nur ein Beispiel zu nennen: Der 1962 einge­
setzte geschäftsführende CDU-Vorsitzende Josef Hermann Dufhues bezeich­
nete Parteiprogrammatik abwertend als »ein säkularisiertes und taktisch 
verbrämtes Glaubensbekenntnis, das die benötigen, die … die Wirklichkeit 

1.

 
7 O’Sullivan 2013, S. 293. Vgl. Kalyvas; van Kersbergen 2010, S. 186.
8 Klett 1971, S. 849.

Was ist konservativ an der Christdemokratie? 297

Leviathan, 53. Jg., 3/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit dem Feigenblatt eines Programms zudecken müssen.«9 Dass es nichts 
ideologischeres gibt, als zu bestreiten, selbst von ideologischen Überzeugun­
gen angetrieben zu sein, muss man an dieser Stelle kaum hinzufügen. Abge­
sehen davon sind weder der Konservatismus noch die Christdemokratie 
»Anti-Ideologien«, sondern komplexe und durchaus reichhaltige Ideentradi­
tionen.

Zunächst sind einige Vorbemerkungen zur Natur und Analyse politischer 
Ideologien erforderlich. In diesem Beitrag werden politische Ideologien als 
»spezifische Kombinationen politischer Konzepte« verstanden, die als Ori­
entierungspunkt für politisches Handeln dienen.10 Ideologien sind allgegen­
wärtig: Sie beeinflussen, wie Bürger, Politiker, Aktivisten oder Intellektuelle 
sich äußern und handeln. Vorrangig werden sie von politischen Akteuren im 
Wettstreit um die Kontrolle der öffentlichen politischen Sprache, also um 
die Deutungshoheit über gesellschaftliche und politische Themen, eingesetzt. 
Bei der Analyse politischer Ideologien stehen diese »öffentlichen« Aspekte 
ideologischer Argumentation besonders im Fokus; das Erkenntnisinteresse 
gilt der situativen Deutung bestimmter Begriffe, die immer auch anders ver­
standen werden können, durch politische Akteure (z.B. ob es bei Entschei­
dungen über Aufrüstung um mehr Freiheit oder Sicherheit geht und was 
dabei unter Freiheit und Sicherheit zu verstehen ist).

Ein wichtiges Merkmal politischer Ideologien ist, dass sich diese nicht 
immer klar voneinander abgrenzen lassen. Michael Freeden zufolge muss 
die Idee klar identifizierbarer Grenzen zwischen politischen Ideologien nicht 
zuletzt deshalb infrage gestellt werden, weil

»die konzeptuellen Permutationen und die daraus resultierende Fluidität ideo­
logischer Positionen eher auf ein Kontinuum zwischen benachbarten Ideologien 
als auf eine scharfe Abgrenzung hindeuten und in einigen Fällen sogar auf 
eine scheinbar zufällige Verteilung von Konzepten über ein Spektrum von 
Ideologien, wie in einem Streudiagramm. Ideologien enthalten nicht unbedingt 
sich gegenseitig ausschließende Komponenten; was eine Ideologie von einer 
anderen unterscheidet, ist die relative Position und Bedeutung, die den gemein­
samen Komponenten zugewiesen wird. Einige prominente Spielarten des Libe­
ralismus und Sozialismus haben gemeinsame Komponenten (Fortschritt und 
Wohlstand), ebenso wie Liberalismus und Konservatismus (Privateigentum und 
Konstitutionalismus) oder, wenn man so will, Konservatismus, Sozialismus und 
Nationalismus (die relative Vorrangstellung der Gruppe gegenüber dem indivi­
duellen Willen).«11

 
9 Zit. nach Bösch 2002, S. 27.

10 Freeden 2013, S. 116. Vgl. auch Freeden 1996.
11 Freeden 2013, S. 128–129, meine Hervorhebung.

298 Fabio Wolkenstein

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus diesem Grund lassen sich die großen Traditionen politischer Ideologien 
– Liberalismus, Sozialismus, Konservatismus und so weiter – nicht anhand 
eines einzelnen inhaltlichen »Kerns« voneinander unterscheiden. Um die 
verschiedenen historischen und nationalen Varianten einer Ideologie sinn­
voll auf einen gemeinsamen Nenner bringen zu können, müssen wir ihre 
Gemeinsamkeiten vielmehr als »Familienähnlichkeiten« im Sinne Ludwig 
Wittgensteins verstehen.12 Verschiedene historische und nationale Ideolo­
gien können demnach einer größeren Ideologietradition zugeordnet werden, 
selbst wenn sie keine gemeinsamen substanziellen Merkmale aufweisen. 
Ausschlaggebend sind lediglich relevante Übereinstimmungen. Wittgenstein 
veranschaulicht diesen Gedanken mit dem Argument, dass es keine beson­
dere Eigenart all jener Dinge beziehungsweise Praktiken gibt, die gewöhn­
lich mit dem Begriff des »Spiels« bezeichnet werden.13 Brettspiele, Karten­
spiele und Ballspiele haben keine gemeinsamen Merkmale, die gleichsam zur 
»Essenz« eines Spiels zählen. Dennoch gibt es Übereinstimmungen zwischen 
ihnen, die es plausibel machen, von »Spielen« zu sprechen. Das Gleiche gilt 
für politische Ideologien.

Wittgensteins Konzept der »Familienähnlichkeiten« ist besonders hilf­
reich, um das breite Spektrum des konservativen Denkens analytisch zu 
erfassen – womit wir bei der ersten Ideologietradition angelangt sind, mit 
der wir uns in diesem Beitrag beschäftigen werden. Der Konservatismus ist 
nämlich eine überaus heterogene Ideologietradition, die unterschiedlichste, 
miteinander teilweise kaum vereinbare politische Ideen vereint.14 So gibt 
es beispielsweise erhebliche Unterschiede zwischen einem reaktionären Kon­
servatismus, der die Rückkehr zu einer vormodernen Ordnung propagiert, 
und einem gemäßigten Konservatismus, der radikale oder revolutionäre Ver­
änderungen unter Verweis auf die mangelnde Formbarkeit der menschlichen 
Natur ablehnt, aber nicht grundsätzlich gegen Veränderung ist. Um das 
Phänomen des Konservatismus erfassen zu können, müssen wir daher von 
»Familienähnlichkeiten« ausgehen: Die verschiedenen Ausprägungen des 
konservativen politischen Denkens haben keinen singulären substanziellen 
Kern gemeinsam, weisen aber relevante Übereinstimmungen auf.

Unter dem Überbegriff des Konservatismus lassen sich genauer vier ver­
schiedene ideologische Strömungen identifizieren.15 Zunächst wäre da der 
(1) moderate Konservatismus, dessen paradigmatischer Vertreter der engli­

 
12 Wittgenstein 1984, S. 278f.
13 Ebd.
14 Müller 2006; vgl. auch Fawcett 2020.
15 Ich folge hier weitgehend O’Sullivan 2013.

Was ist konservativ an der Christdemokratie? 299

Leviathan, 53. Jg., 3/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Staatsmann und Philosoph Edmund Burke ist.16 Der moderate Konser­
vatismus lehnt Veränderung nicht grundsätzlich ab, betrachtet radikale und 
revolutionäre Veränderungen jedoch als problematisch. Er betont die Bedeu­
tung kontrollierten, verlangsamten Wandels unter Berücksichtigung natio­
naler Traditionen (Roger Scruton verweist in diesem Zusammenhang gerne 
auf das Motto seines Helden Lord Salisbury: »delay is life«)17, beispiels­
weise im Hinblick auf Recht und politische Institutionen. Zudem betrachtet 
er den Menschen nicht (wie manche liberale Ideologien) als losgelöstes Indi­
viduum, sondern als Teil von organisch gewachsenen Gemeinschaften.

Der moderate Konservatismus wird von Kritikern oft als konturlos und 
beliebig gescholten.18 Und gewiss, manchmal sieht er tatsächlich bloß wie 
pragmatischer Opportunismus aus. Die nächsten beiden Formen des Kon­
servatismus, der reaktionäre und der radikale Konservatismus, sind für 
diese Kritik hingegen nicht anfällig. Der (2) reaktionäre Konservatismus 
entstand im Nachgang der Französischen Revolution als antirevolutionäre 
Gegenbewegung, die die alte hierarchisch-monarchistische Ordnung wieder­
herstellen wollte. Einer seiner wichtigsten intellektuellen Vertreter war der 
savoyische Diplomat und Gelehrte Joseph de Maistre. Im 19. Jahrhundert 
wurden reaktionär-konservative Positionen prominent von antimodernen 
Päpsten wie Pius IX. und den sogenannten »ultramontanen« Katholiken 
vertreten. Der reaktionäre Konservatismus ist daher auch mit der Vorge­
schichte der Christdemokratie verwoben. So gab es in den katholischen Par­
teien, die im 19. Jahrhundert in einigen europäischen Ländern entstanden, 
ultramontane Lager. Dies trifft auch auf die deutsche Zentrumspartei zu, 
aus deren Milieu sich später große Teile der CDU rekrutierten.19

Der (3) radikale Konservatismus, die dritte Spielart des Konservatismus, 
entstand in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts und muss als eine die 
Moderne letztlich affirmierende Strömung bewertet werden. Der radikale 
Konservatismus versucht nämlich, den modernen Staat, den der reaktionäre 
Konservatismus vehement abgelehnt hat, in antiliberaler und autoritärer 
Absicht umzubauen. Dabei sollte man sich auch der Massenmobilisierung 
bedienen, die vielen Konservativen ursprünglich zuwider war. Der wohl 
bedeutendste Denker des radikalen Konservatismus war Carl Schmitt, des­
sen Einfluss weit über Deutschland hinausreichte. Unter den Parteien und 

 
16 Dass Burke sich selbst nicht als Konservativer, sondern als Whig bezeichnete und sein Ruhm als 

»Säulenheiliger« des Konservatismus erst nach seinem Tod entstand, ist bekannt. Vgl. Bourke 
2018; Jones 2017.

17 Scruton 2014, S. 29.
18 Diese Kritik kommt nicht nur von politischen Gegnern links der Mitte, vgl. Hayek 2011 

[1960].
19 Loth 2018, S. 56–62.

300 Fabio Wolkenstein

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bewegungen, aus denen später christdemokratische Parteien hervorgingen, 
griffen einige in der Zwischenkriegszeit auf Strategien zurück, die ohne 
weiteres dem radikalen Konservatismus zugeordnet werden können. Man 
denke etwa an die Christlichsoziale Partei Österreichs, aus der nach 1945 
die Österreichische Volkspartei (ÖVP) wurde. Sie setzte auf Massenmobili­
sierung zur Legitimation eines autoritär-korporatistischen, modernen Staats­
projekts.20

Die vierte und mit Abstand heterogenste Strömung des konservativen 
Denkens ist jene, die sich provisorisch als (4) »Neue Konservatismen« 
bezeichnen lässt. In diese Kategorie fallen verschiedene Konservatismen, die 
sich in der zweiten Hälfte des 20. und zu Beginn des 21. Jahrhunderts 
herausgebildet haben. Dazu zählen einflussreiche und in ihrem Anspruch 
auf Veränderung durchaus radikale Ideologien wie der Thatcherismus oder 
die spezifische Kombination aus ökonomischem Liberalismus und sozia­
lem Konservatismus, die in den USA unter dem Überbegriff »Fusionism« 
bekannt geworden ist und bis heute mit der Präsidentschaft Ronald Reagans 
assoziiert ist.21 Als Vordenker dieser Strömungen des Konservatismus gelten 
gemeinhin Friedrich August von Hayek und Milton Friedman, wobei Hayek 
selbst stets darauf beharrte, kein Konservativer zu sein.22 Die neuen Konser­
vatismen traten jedoch auch in ganz anderen Formen in Erscheinung. So 
entstand etwa in den 1980er Jahren ein neuer, dezidiert antiliberaler Kom­
munitarismus. Dieser wies bei Alasdair MacIntyre erhebliche Schnittmengen 
mit der Ideologie der Nachkriegs-Christdemokratie auf (MacIntyre war 
vom für die Christdemokratie Italiens, Frankreichs und Belgiens bedeuten­
den thomistischen Denker Jacques Maritain beeinflusst, vertrat jedoch im 
Gegensatz zu Maritain einen antipolitischen Standpunkt).23 Einige der kom­
munitaristischen Varianten des Neo-Konservatismus der 1980er Jahre erle­
ben derzeit unter dem Label »Postliberalismus« eine kleine Renaissance.24

Betrachtet man diese vier heterogenen Ideologieströmungen, wird schnell 
deutlich, dass es keine singuläre Essenz des Konservatismus gibt.25 Den­
noch weisen die vier Strömungen »Familienähnlichkeiten«, also bedeutende 
Gemeinsamkeiten auf. Hierzu zählt insbesondere die Ablehnung jedweder 
Versuche, den Menschen und seine Natur zu transformieren. Wie Michael 

 
20 Vgl. Tálos, Manoschek 2005.
21 Zu Thatcherismus und »Fusionism« kritisch Gamble (1988) und Cooper (2017).
22 Hayek 2011 [1960].
23 MacIntyre 1981.
24 Z.B. Deneen 2023.
25 Aus diesem Grund verfehlen Minimaldefinitionen des Konservatismus, die eine Essenz aller 

Konservatismen ausmachen wollen, letztlich ihr Ziel. Solche Definitionen wurden prominent 
von Huntington 1957, S. 455 und Oakeshott 1962, S. 168 vorgelegt.

Was ist konservativ an der Christdemokratie? 301

Leviathan, 53. Jg., 3/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freeden argumentiert, lässt sich diese emphatische Abneigung gegen die 
Perfektionierung oder anderweitige Veränderung des Menschen bei prak­
tisch allen konservativen Ideologien auf die Prämisse zurückführen, dass 
soziale und politische Institutionen von »übermenschlichen« Kräften wie 
Gott, der Geschichte oder der Biologie geformt werden und daher nur in 
einem begrenzten Rahmen vom Menschen verändert werden können (und 
sollen).26 Gerade diese Annahme unterscheidet konservative von progressi­
ven Ideologien, die in höherem Maße die Veränderung menschlicher Lebens­
formen und Institutionen anstreben und in ihren ambitioniertesten (und 
dabei oft auch autoritärsten) Projekten sogar einen »neuen Menschen« her­
vorbringen wollten.27 Es wäre jedoch ein Fehler, diese strukturell ähnlichen 
Präsuppositionen als substanziellen Kern des Konservatismus zu betrach­
ten. Denn inhaltlich macht es einen erheblichen Unterschied, ob Gott, die 
Geschichte oder die Biologie zur zentralen »außermenschlichen« Macht 
erklärt wird, der sich die Menschen zu fügen haben.

Kommen wir nun zur Christdemokratie. Ähnlich wie beim Konservatis­
mus ist unbestritten, dass es nicht »die eine christdemokratische Ideologie 
oder Bewegung« gibt, sondern eine Vielzahl unterschiedlicher nationaler 
Traditionen.28 Aufgrund der gemeinsamen Wurzeln im politischen Katholi­
zismus und in der katholischen Arbeiterbewegung weisen diese Traditionen 
jedoch viele substanzielle Gemeinsamkeiten auf, die deutlich größer sind als 
jene der vier bisher diskutierten konservativen Ideologieströmungen. Inner­
halb der Christdemokratie gibt es also mehr als bloße »Familienähnlichkei­
ten«: Wir finden hier zentrale, gemeinsame Begrifflichkeiten und Gedanken 
zu Mensch, Gesellschaft und Politik. Dabei handelt es sich jedoch um eine 
Vielfalt von Konzepten und Ideen, denen reduktive Minimaldefinitionen der 
Christdemokratie, wie sie in der aktuellen Forschung Konjunktur haben, 
nicht gerecht werden.29

Allgemein lässt sich die Christdemokratie als eine kontinentaleuropäische 
ideologische Strömung des 20. Jahrhunderts beschreiben, die in erster Linie 
aus dem politischen Katholizismus hervorgegangen ist und sich einer demo­
 
26 Freeden 1996, S. 332–335.
27 Wie Scruton (2014, S. 119) schreibt: » Konservatismus hat nicht die Absicht, die menschliche 

Natur zu korrigieren … Er versucht zu verstehen, wie Gesellschaften funktionieren, und den 
Raum zu schaffen, den sie benötigen, um erfolgreich zu funktionieren«.

28 Durand 1995, S. 12.
29 Forlenza und Thomassen (2024a) beschreiben etwa die Christdemokratie als eine Art »politi­

sche Spiritualität« und spielen damit auf die intellektuelle Leistung an, die notwendig war, um 
katholische Lehren demokratiekompatibel zu machen. In ähnlicher Weise argumentiert Inver­
nizzi Accetti (2019, S. 20), dass der Kern der Christdemokratie das Bestreben sei, »das Chris­
tentum (und insbesondere den Katholizismus) mit der modernen Demokratie zu versöhnen«. 
All das ist richtig. Aber wer die Christdemokratie auf ein historisches Ziel reduziert, übersieht 
viele programmatische Besonderheiten.

302 Fabio Wolkenstein

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kratischen, christlich inspirierten, aber nicht klerikalen Politik der Mitte 
verschrieben hat.30 Als solche möchte die Christdemokratie weder die 
Gesellschaft noch den Menschen an sich radikal verändern (in den Worten 
Konrad Adenauers: »Nehmen Sie die Menschen, wie sie sind, andere gibt‹s 
nicht«). Kontrollierter Wandel zum Besseren durch Kompromiss und Aus­
gleich haben für sie eine besondere Bedeutung.31 Dies macht die Christde­
mokratie zu einer besonderen Spielart des moderaten Konservatismus.

Seine geistigen Wurzeln hat das christdemokratische Ausgleichsdenken 
in der katholischen Soziallehre, vor allem in den großen Sozialenzykliken 
Rerum Novarum (1891) und Quadragesimo Anno (1931), sowie in den ent­
sprechenden Debatten im Laienmilieu.32 Auch die frühe katholische Arbei­
terbewegung und die Parteien des politischen Katholizismus schöpften aus 
diesen Quellen. Sie standen der Demokratie als Staatsform allerdings oft 
indifferent bis skeptisch gegenüber. Hinsichtlich der Frage der Staatsform 
sympathisierten sie – wie bereits erwähnt – mit Ideen des reaktionären und 
des radikalen Konservatismus.33 Autoritär-diktatorische Regierungsformen, 
wie sie etwa in Portugal (1933) und Österreich (1934) etabliert wurden, 
wurden als eine stabilere Alternative zur liberalen Demokratie gesehen.34 

Die christdemokratischen Parteien der Nachkriegszeit bekannten sich dem­
entgegen zu liberal-demokratischen Institutionen wie Parlamenten und indi­
viduellen Freiheitsrechten – Positionen, die von der katholischen Kirche 
offiziell erst mit der Soziallehre Johannes XXIII. und dem Zweiten Vatikani­
schen Konzil anerkannt wurden.35

Wichtige Wegbereiter der Christdemokratie argumentierten zudem, dass 
aus christlicher Perspektive Demokratie und Sozialreform systematisch 
zusammengedacht werden müssen. Hier sah man sich vor allem in Gegner­
schaft zum klassischen Liberalismus, dem sowohl ein gesellschaftszersetzen­
der Individualismus als auch die Verschärfung ökonomischer Ungleichheiten 
zugeschrieben wurden. Don Luigi Sturzo, ein zentraler Vordenker der ita­
lienischen Christdemokratie, beharrte etwa darauf, dass für Christdemokra­

 
30 Für Durand ist der Aspekt der christlichen »Inspiration« (im Gegensatz zur konfessionellen 

Politik) das zentrale Merkmal der Christdemokratie. Vgl. Durand 1995, S. 14. Zum politischen 
Katholizismus vgl. Lönne 1986.

31 Vgl. van Kersbergen 1995; Wolkenstein 2022.
32 Vgl. Chappel 2018, Kap. 4; Dass der Anspruch, Gegensätze in sich einzuschließen und zu 

überwinden, Teil der DNA des Katholizismus ist, zeigt Schmitt 1923.
33 Maier 2006, S. 303.
34 Conway 1996, S. 42.
35 Daraus ergaben sich in den späten 1940er und 1950er Jahren auch einige Konflikte mit der Kir­

che, vgl. Pombeni 2013, S. 313f. Einige frühe Beobachter erkannten nicht, dass sich die Christ­
demokratie im Gegensatz zum politischen Katholizismus von der Kirche abgrenzen musste, um 
eine eigenständige demokratische Kraft zu werden, vgl. Almond 1948, S. 750f.

Was ist konservativ an der Christdemokratie? 303

Leviathan, 53. Jg., 3/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten »eine echte Demokratie nur auf der Grundlage sozialer Gerechtigkeit 
konzipiert werden kann«, da die »wirtschaftliche Ausbeutung bestimmter 
Klassen oder sozialer Gruppen« mit einer stabilen demokratischen Ordnung 
unvereinbar sei.36 Hier zeigt sich ein sozialreformerischer Impuls, der tief in 
der christdemokratischen Tradition verankert ist und über einen moderaten 
Konservatismus, der gesellschaftlichen Wandel langsam und ausgleichsori­
entiert gestalten will, teilweise hinausgeht.

Der Wunsch nach umfassenden gesellschaftlichen Veränderungen im 
Namen sozialer Gerechtigkeit war insbesondere in der Gründungsphase der 
christdemokratischen Parteien weit verbreitet. Giuseppe Dossetti, der 1945 
zum stellvertretenden Parteisekretär der Democrazia Cristiana gewählt 
wurde, war tief beeindruckt vom Erdrutschsieg der britischen Labour Party 
1945. Er sah die Sozialreformen der Regierung Clement Attlees als Triumph 
der »substanziellen Demokratie« und hoffte auf eine ähnliche Entwicklung 
in Italien.37 In der britischen Besatzungszone in Deutschland verkündete 
etwa zur gleichen Zeit das Ahlener Programm der CDU, dessen maßgebli­
cher Autor kein Geringerer als Konrad Adenauer war: »Die CDU überwin­
det Kapitalismus und Marxismus«. Das Ahlener Programm forderte eine 
grundlegende »Neuordnung« der Gesellschaft, die das »Wohl unseres Vol­
kes« über das »kapitalistische Gewinn- und Machtstreben« stellen sollte.38 

(Diese offensichtliche Konvergenz christdemokratischer und sozialdemokra­
tischer Forderungen macht abermals deutlich, dass sich politische Ideolo­
gien nicht scharf voneinander abgrenzen lassen.)

Während tonangebende Persönlichkeiten der frühen Christdemokratie 
offen für ambitionierte soziale Reformprogramme eintraten, wollte man 
jedoch auch weniger kapitalismuskritische bürgerliche Milieus integrieren. 
Deshalb »fiel die Wirtschaftspolitik der Democrazia Cristiana … wie die 
der CDU wesentlich marktorientierter aus, als man dies in den späteren 
1940er Jahren hätte erwarten können.«39 In Deutschland erwies sich das 
geradezu radikal-reformistische Ahlener Programm schon nach kurzer Zeit 
als eine bloße »Durchgangsstation«. Die vier Jahre später verabschiedeten 
Düsseldorfer Leitsätze »wandten sich … ausdrücklich gegen eine ›Planung 
und Lenkung von Produktion, Arbeitszeit und Absatz‹ und setzten auf den 
Markt als Koordinator. … Eigentum für alle statt Sozialisierung hieß nun 
die neue Devise.«40 Auf eine konservative Familienpolitik konnten sich in 

 
36 Sturzo 1947, S. 11.
37 Forlenza, Thomassen 2024b, S. 140.
38 Zonenausschuss der CDU für die britische Zone 1947, S. 15. Zur Bedeutung des Ahlener Pro­

gramms, siehe Reichel 1976.
39 Müller 2018, S. 283.
40 Bösch 2022, S. 18f.

304 Fabio Wolkenstein

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser frühen Phase sowieso alle Lager einigen.41 Somit behielt die Christde­
mokratie ihr moderat-konservatives Profil weitgehend bei.

Dieses komplexe Bild wirft die Frage auf, aus welchen Quellen sich nun 
der Konservatismus innerhalb der politischen Ideenwelt der Christdemokra­
tie speist, der trotz des Reformgeistes eines Teils des sozialkatholischen 
Milieus prägend für ihr Profil war. Die folgenden zwei Abschnitte sollen 
darüber Aufschluss geben. Zunächst nehme ich die »innerchristdemokrati­
schen«, katholischen Ursprünge des christdemokratischen Konservatismus 
unter die Lupe (2). Anschließend behandle ich jene Konservatismen, die 
durch die Integration breiterer sozialer Gruppen in die Christdemokratie 
»importiert« wurden bzw. keine im engeren Sinne christdemokratischen 
Wurzeln haben (3).

Konservative Wesenszüge der christdemokratischen Tradition

In seiner Studie über den europäischen Laienkatholizismus des frühen 20. 
Jahrhunderts hat James Chappel dargelegt, dass die intellektuellen Debatten 
der 1920er und 1930er Jahre über die »authentisch katholische Alternative 
zur Moderne« für das Verständnis der Entwicklung der Christdemokratie 
von besonderer Bedeutung sind.42 In diesen Debatten wurde nämlich einer­
seits das moderne und prodemokratische Denken vorbereitet, das maßgeb­
lich für die Entstehung der Christdemokratie sein sollte. Andererseits ent­
stand ein neuer konservativer, latent oder sogar offen antidemokratischer 
Katholizismus, dessen Anhängerschaft nach Ende des Zweiten Weltkriegs 
ebenfalls in den christdemokratischen Parteien eine politische Heimat finden 
sollte.

Die innerkatholischen Debatten der Zwischenkriegsjahre haben vor allem 
eine wichtige Leistung erbracht: Sie haben jenen Katholiken, die antimoder­
nen Weltbildern anhingen, die Akzeptanz des modernen säkularen Staates 
erleichtert. Die Romantisierung der mittelalterlichen Ständeordnung, die 
noch in den 1920er Jahren weit verbreitet war (eine Variante des reaktio­
nären Konservatismus), wurde allmählich durch einen pragmatisch-neotho­
mistischen Ansatz überwunden. Die Schriften von Papst Leo XIII., dem 
Verfasser von Rerum Novarum, lieferten hierfür entscheidende Impulse. Leo 
XIII. lehnte zwar die moderne Trennung von Kirche und Staat ab, erklärte 
aber, dass »wenn der Gesetzgeber sich von … christlichen Prinzipien inspi­
rieren läßt«, auch der säkulare Staat »der Duldung würdig« sei.43 Dies war 

2.

 
41 Vgl. Mitchell 2012, S. 109f.
42 Chappel 2018, S. 25.
43 Leo XIII 1892, § 28, meine Hervorhebung.

Was ist konservativ an der Christdemokratie? 305

Leviathan, 53. Jg., 3/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein beachtliches Zugeständnis an die Moderne, zu dem sich frühere Päpste 
nicht durchringen konnten. Gleichzeitig wurde durch das thomistische Fun­
dament der Argumentation die geistige Verbindung zur Vormoderne nicht 
gekappt. Insofern handelte es sich um eine authentisch katholische politi­
sche Philosophie, auf deren Grundlage effektive politische Teilhabe in säku­
laren Staaten denkbar wurde.

Viele prominente katholische Politiker und Intellektuelle des frühen 20. 
Jahrhunderts übernahmen diesen pragmatisch-flexiblen Zugang.44 Zum 
einen hielten sie an der Überzeugung fest, dass die Legitimität und Auto­
rität jedes Staates von seiner Gerechtigkeit im Sinne christlich-naturrecht­
licher Prinzipien abhänge (was impliziert, dass auch ein säkularer Staat 
legitim sein kann). Zum anderen erkannten sie, dass der Zwangsapparat des 
modernen Staates den Katholiken als »Garant gegen radikale Strömungen« 
dienen könne, »die jede … geistige und weltliche Autorität in Frage [stel­
len] und somit der geistigen Herrschaft der Kirche und der weltlichen Herr­
schaft des Staates zugleich bedrohlich« werden.45 Allgemein wurde dem 
Staat zunehmend eine wichtige Führungsrolle zugeschrieben. Der katholi­
sche Rechtsgelehrte Adolf Merkl argumentierte beispielsweise, dass es

»zum Wesen des Menschen [gehört], in staatlicher Gemeinschaft zu leben. 
Gesellschaft ist dadurch nötig, dass der Mensch allein seine Lebensbedürfnisse 
nicht beschaffen und seine geistigen Anlagen nicht entfalten kann. Gesellschaft 
bedingt aber Leitung, Führung, also den Staat.«46

Auf Basis dieser Überlegungen bildeten sich in den 1920er- und 1930er-Jah­
ren zwei neue Strömungen des katholischen politischen Denkens heraus. 
Die konservative Strömung, die deutlich größer und einflussreicher war, 
verknüpfte die neu definierte Rolle des Staates mit der glühenden »Über­
zeugung, dass die Gesellschaft nicht vom rechten Weg abkommen könne, 
sofern die Familie unter religiöser Kontrolle verbleibe.«47 Ihre Vertreter 
forderten einen starken Staat sowie gezielte sozialstaatliche Förderungen 
für Familien. Außerdem sollte der Status der Kirche als oberste moralische 
und erzieherische Instanz vom Staat gesichert werden. Um das Jahr 1930 
wurden diese Anliegen in katholischen Milieus besonders intensiv diskutiert. 
So stand etwa der Deutsche Katholikentag 1929 unter dem Motto der »Ret­
tung der christlichen Familie« und im Jahr 1930 veröffentlichte Papst Pius 
XI. die Enzyklika Casti Connubii, die ausschließlich der christlichen Familie 
gewidmet war.48

 
44 Vgl. etwa das Denken des österreichischen Prälaten Ignaz Seipel. Boyer 2010, S. 414f., 422.
45 Merkl 1937, S. 5.
46 Ebd., S. 7. Zur Genese dieses Denkens vgl. Rommen 1945.
47 Chappel 2018, S. 14.
48 Pius XI 1930.

306 Fabio Wolkenstein

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das für diese neue, moderne und konservative Variante des katholi­
schen politischen Denkens zentrale patriarchal-traditionalistische Modell 
der Familie versteht die Natur der Familie als durch den »außermenschli­
chen« Willen Gottes bestimmt – ein Denkmuster, das, wie oben erwähnt, 
den meisten konservativen Ideologien zugrunde liegt. Die entsprechenden 
Argumente finden sich kondensiert in Casti Connubii. Dort heißt es etwa:

»Das Wesen der Ehe ist völlig unabhängig vom freien Willen des Menschen, 
sodass, wer einmal die Ehe geschlossen hat, damit ihren von Gott geschaffenen 
Gesetzen und ihren Wesensmerkmalen unterworfen ist. … Von Gott stammt 
die Institution der Ehe selbst, die Ziele, für die sie eingesetzt ist, die Gesetze, die 
sie regeln, die Segnungen, die aus ihr hervorgehen.«49

»Als ›Ordnung der Liebe‹ … umfasst [die Ehe] sowohl die Vorrangstellung des 
Mannes gegenüber seiner Frau und seinen Kindern als auch die Unterordnung 
der Frau unter den Mann und ihren Gehorsam ihm gegenüber. … [Diese] 
Struktur der Familie und ihr grundlegendes Gesetz, das von Gott festgelegt und 
bestätigt wurde, müssen immer und überall unversehrt erhalten bleiben.«50

In der politisch aufgeheizten Zwischenkriegszeit war diese Position üblicher­
weise mit erheblicher Demokratieskepsis verbunden. Die Vertreter dieses 
neuen konservativen Katholizismus nahmen insbesondere in Fragen der 
Staatsform Anleihen vom radikalen Konservatismus der Zwischenkriegszeit, 
der einen modernen, aber autoritären und antiliberalen Staat forderte. In 
der Praxis hatten sie oft mehr für korporatistische Diktaturen wie jene von 
Dollfuß oder Salazar übrig als für Parlamentarismus und Demokratie.51 Das 
lag nicht zuletzt daran, dass sie im atheistischen und antiklerikalen Sozia­
lismus und Kommunismus die größte Bedrohung für das traditionelle Fami­
lienmodell sahen, das den Kern ihres Weltbildes ausmachte, und die par­
lamentarische Demokratie mit allgemeinem Wahlrecht sozialistischen und 
kommunistischen Parteien erhebliche politische Macht verlieh. Selbst der 
spätere Christdemokrat und europäische »Gründervater« Alcide de Gasperi 
unterstützte das Verbot der Sozialdemokratischen Partei Österreichs durch 
das Dollfuß-Regime im Februar 1934. Für de Gasperi waren die atheisti­
schen Sozialdemokraten eine ordnungszersetzende Kraft, die »ihre politische 
Macht nutzt, um die Familie zu zerstören«.52 Der starke, moderne Staat, 
den die konservativen Katholiken erst kurz zuvor für sich entdeckt hatten, 
sollte also gezielt zur Unterdrückung politischer Gegner eingesetzt werden – 
sofern diese die als gottgegeben betrachtete Ordnung infrage stellten.

 
49 Ebd., § 6 und § 9.
50 Ebd., § 26 und § 28.
51 Vgl. Conway 1996, S. 42.
52 Zit. n. Ginsborg 1990, S. 49.

Was ist konservativ an der Christdemokratie? 307

Leviathan, 53. Jg., 3/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereits in der Zwischenkriegszeit beschritt eine Minderheit unter den 
Katholiken einen alternativen Weg. Auch sie betrachteten die Familie als 
zentrale Einheit jeder funktionierenden Gesellschaft. Allerdings legten sie 
weniger Wert auf das patriarchale Prinzip der väterlichen Autorität, wie es 
unter anderem in Casti Connubii entwickelt wird, als auf das Prinzip der 
»brüderlichen« Solidarität. Gemäß ihrer Auffassung war die Ehe nicht in 
erster Linie von Gehorsam, sondern von Liebe und Zusammenhalt geprägt. 
Die Geburt von Kindern wurde als natürliches Ziel der Ehe betrachtet, 
jedoch nicht als ihr einziger Zweck.53 Aus dieser Denkströmung entwickelte 
sich allmählich eine im Vergleich progressivere Strömung des modernen 
Katholizismus, die solidarisches zivilgesellschaftliches Engagement höher 
priorisierte als staatliche Führung, Ordnung und Autorität. Ihre Vertreter 
lehnten den Kommunismus ebenfalls entschieden ab, hoben jedoch auch 
bedeutende Gemeinsamkeiten mit sozialistischen und kommunistischen 
Ideologien hervor – insbesondere in Fragen sozialer Gerechtigkeit. Jacques 
Maritain, der vielleicht einflussreichste Denker dieser zweiten Spielart des 
Zwischenkriegs-Katholizismus, erklärte etwa in seinem Buch Humanisme 
Intégral (1936), dass der Kommunismus trotz seiner fehlerhaften materia­
listischen Metaphysik eine wichtige Botschaft der Brüderlichkeit in sich 
trage.54 (Dies ist abermals ein Indiz dafür, dass sich Ideologien nicht immer 
trennscharf voneinander abgrenzen lassen.)

In intellektuellen Kreisen stieß diese zweite, »progressive« Denkströmung 
auf große Resonanz. In Italien waren es Persönlichkeiten wie Giuseppe Dos­
setti, Giorgio La Pira, Amintore Fanfani, und Aldo Moro, die sich – wesent­
lich beeinflusst von den Ideen Maritains – zu einer egalitär-solidarischen 
Interpretation katholischer Lehren bekannten. Die jungen, reformorientier­
ten Katholiken um Dossetti übten großen Einfluss auf den italienischen 
Verfassungsprozess und auf die ersten Programme der Democrazia Cristiana 
aus. In Frankreich beschrieb der christdemokratische Politiker Georges Bid­
ault die Position des Mouvement Républicain Populaire zeitgleich als »in 
der Mitte stehen und mit der Unterstützung rechter Wähler linke Politik 
machen«.55 Nur in Deutschland und Österreich war der Einfluss der »pro­
gressiven« katholischen Intellektuellen nach 1945 relativ gering. Die Vertre­
ter eines programmatischen »Linkskatholizismus« übten in den ersten Jah­

 
53 Chappel 2018, S. 15.
54 Dieses Argument findet sich auch in Maritains einflussreichem Plädoyer für eine christliche 

Demokratie aus dem Jahr 1943, Christianisme et Démocratie. Maritains thomistisches Werk 
bleibt dabei nicht frei von antimodernen Untertönen. So argumentiert er beispielsweise, dass 
sich die »Prinzipien der demokratischen Philosophie des Menschen und der Gesellschaft« an ein 
»(konstitutionelles) monarchisches oder oligarchisches Regierungssystem« anpassen lassen 
(Maritain 1943 [2011], S. 43).

55 Zit. n. Pombeni 2013, S. 324, meine Hervorhebung.

308 Fabio Wolkenstein

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren der Adenauer-Ära sogar scharfe Kritik an der Politik der CDU. Walter 
Dirks‹ berühmte Klage über den »restaurativen Charakter der Epoche« ist 
dafür ein Paradebeispiel.56 Am Kurs der Partei änderte das freilich wenig.

In der Tat prägte der »progressive« Katholizismus die politischen Agen­
den der meisten christdemokratischen Parteien bestenfalls kurzfristig und 
punktuell. Erstens wurde die für die konservative Strömung des Zwischen­
kriegskatholizismus zentrale Forderung nach dem Erhalt der patriarchalen 
Kernfamilie von den frühen christdemokratischen Parteien direkt übernom­
men. Historiker haben die Familienpolitik der Adenauer-CDU deshalb sogar 
als »rückständig und klerikal-engstirnig« bezeichnet.57 Unmissverständlich 
heißt es bereits in den Frankfurter Leitsätzen von 1945: »Der Mann muss 
in vollem Sinne das Haupt der Familie sein.«58 Ähnliche Formulierungen 
finden sich in der Programmatik so gut wie aller nach dem Zweiten Welt­
krieg gegründeten christdemokratischen Parteien. Eine frühe Wahlbroschüre 
des französischen Mouvement Républicain Populaire betont etwa die Ver­
antwortung des Mannes, »Ehemann, Familienoberhaupt und Erzieher« zu 
sein, während die Frau »ihre Berufung als Ehefrau und Mutter zu erfüllen« 
habe.59 Kurzum, obwohl die Christdemokraten der Nachkriegszeit in vielen 
Bereichen Neuerungen einführten, »verteidigten sie weiterhin die traditio­
nellste Form der Familieneinheit.«60 Die alte Drohkulisse des familienzer­
setzenden Kommunismus nahm mit Beginn des Kalten Krieges eine neue 
Form an, blieb aber erhalten: In zahlreichen Wahlplakaten der Nachkriegs­
jahre werden Angriffe der Kommunisten auf schutzbedürftige Kinder und 
Ehefrauen dargestellt.

Zweitens wurden die solidarisch-arbeitnehmerfreundlichen und somit 
auch kapitalismuskritischen Impulse der »progressiven« katholischen Intel­
lektuellen und Politiker allenfalls rhetorisch berücksichtigt. Ein Beispiel: 
In der 1945 gegründeten ÖVP war eine arbeitnehmerorientierte Politik 
angesichts der personellen Kontinuität mit der autoritären Christlichsozia­
len Partei und der Nähe zur Industrie trotz des relativ »linken Ansatzes 
einzelner ÖVP-Funktionäre« nicht aufrechtzuerhalten.61 Obwohl die ÖVP 
unmittelbar nach Kriegsende in ihren sozial- und wirtschaftspolitischen 
Dokumenten die Arbeiterschaft lobte und ihre »Entsklavung« durch gerech­

 
56 Einen guten Überblick über Debatte über die vermeintliche »Restauration« bietet Wirsching 

2020.
57 Bösch 2002, S. 24. Vgl. auch Mitchell 2012, S. 109.
58 CDU 1945, keine Seitenangabe.
59 Zit. nach Duchen 1994, S. 42.
60 Chappel 2018, S. 186. Zu den Neuerungen und Reformen vgl. etwa Wirsching 2020.
61 Aiginger 1985, S. 97.

Was ist konservativ an der Christdemokratie? 309

Leviathan, 53. Jg., 3/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tere Lohnverhältnisse und gesündere Arbeitsbedingungen versprach,62 kam 
bereits 1952 mit Reinhard Kamitz ein ÖVP-Finanzminister ins Amt, der 
als »Hardliner … in seiner Verehrung für Marktkräfte und der Ablehnung 
bürokratischer Staatseingriffe« galt.63 Alfred Missong, ein Mitgründer der 
ÖVP, konterte jegliche Kritik mit dem Argument, dass wenn die ÖVP sich 
»ausschließlich in den Dienst der Arbeiter und Angestellten … [stelle], so 
würde dies das Ansinnen bedeuten, den volksparteilichen Charakter preis­
zugeben … und in die Knie des Klassenkampfes einzuschwenken.«64 Man 
spielte also die Prinzipien von Ausgleich und Kompromiss gegen eine arbeit­
nehmerfreundliche Politik aus. Wie oben erwähnt, verliefen die programma­
tischen Entwicklungen in Deutschland und Italien ähnlich.

An den Rändern einiger christdemokratischer Parteien fanden sich außer­
dem Gruppierungen, die dem konservativ-katholischen Denken der Zwi­
schenkriegszeit so sehr verhaftet blieben, dass sie selbst den Übergang zum 
demokratischen Verfassungsstaat mit Argwohn betrachteten. Ein besonders 
bemerkenswertes Beispiel ist die »Abendländische Bewegung« in der frühen 
Bundesrepublik, die von namhaften CDU- und CSU-Politikern wie Hein­
rich von Brentano, Franz-Josef Wuermeling und Richard Jaeger unterstützt 
wurde. Das »Manifest der Abendländischen Aktion« aus dem Jahr 1951 ist 
ein Musterbeispiel für die anhaltende Präsenz antidemokratischen Denkens 
nach 1945 und orientiert sich wesentlich am reaktionären Konservatismus 
des 19. Jahrhunderts. Verfasst vom CSU-Landtagsabgeordneten Gerhard 
Kroll, verwirft das Manifest »Parlamentarismus, Parteienwesen und plurale 
Interessensverbände. Der Volkssouveränität des Grundgesetzes wird der 
›organische Volksbegriff‹ entgegengestellt, worin Kroll eine durch die natür­
liche Seinsordnung vorgegebene, ›gesunde‹ Gliederungsstruktur sieht. Das 
Verfassungsideal ist der Typus der gemischten Verfassung nach Aristoteles 
und Thomas, also eine Synthese von Monarchie, Aristokratie und Demo­
kratie.«65 Das Staatsoberhaupt sollte auf Lebenszeit »in einem Konklave« 
gewählt werden, Kroll selbst bevorzugte sogar »die Wahl eines Königs«.66

Die »Abendländler« waren freilich keine mehrheitsfähige Kraft innerhalb 
der deutschen Nachkriegs-Christdemokratie. Dass sich diese Gruppierung 
überhaupt formierte, unterstreicht jedoch die Langlebigkeit älterer konser­
vativer Traditionen innerhalb der Christdemokratie, die bis in den politi­
schen Katholizismus des 19. Jahrhunderts zurückreichen. Die nach 1945 

 
62 Ebd.
63 Ebd., S. 100.
64 Missong jun. 2006, S. 390.
65 Uertz 2001, S. 55.
66 Ebd., S. 56. Große Hoffnungen setzten die Mitglieder der Abendländischen Aktion dabei auf 

den österreichischen Thronprätendenten Otto von Habsburg, vgl. Großmann 2014, S. 76.

310 Fabio Wolkenstein

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dominierende konservative Strömung innerhalb der Christdemokratie war 
jedoch dezidiert modern. Ihr Konservatismus bestand vor allem in der Affir­
mation (a) eines traditionellen Familienbildes, der (b) hervorgehobenen 
gesellschaftlichen Rolle der Kirche und (c) eines starken Obrigkeitsstaates. 
Während diese Positionen in der Zwischenkriegszeit noch mit dem antilibe­
ralen Autoritarismus des radikalen Konservatismus Hand in Hand gingen, 
passten sie sich nach dem Zweiten Weltkrieg einem demokratisierten, mode­
raten Konservatismus an.

Konservatismus durch Expansion und Akkommodation

Christdemokratische Parteien integrierten nach 1945 auch konservative 
Milieus, deren Überzeugungen nicht im katholischen Denken wurzelten. 
Dies gilt insbesondere für interkonfessionelle Parteien wie die CDU, die 
zahlreiche protestantische und auch säkulare Konservative (und Liberale) 
zu ihren Mitgliedern und Ideengebern zählte. Auf diese weiteren Spielarten 
des Konservatismus innerhalb der Christdemokratie möchte ich nun näher 
eingehen. Die Geschichte der dezidiert nicht-katholischen Konservatismen 
innerhalb der Christdemokratie lässt sich aufgrund ihrer internen Heteroge­
nität hier allerdings nur in sehr groben Zügen nachzeichnen.

Eine besonders bedeutende protestantische Variante des Konservatismus, 
die oft als zentraler Bestandteil des christdemokratischen Ideenrepertoires 
angesehen wird, ist der deutsche Ordoliberalismus. Die Ordoliberalen der 
ersten Stunde, darunter Franz Böhm, Alexander Rüstow, Alfred Müller-
Armack oder Walter Eucken, waren »religiös tief geprägte protestantische 
Christen mit enger biographischer Verbindung zur Kirche«.67 Als Angehö­
rige einer bürgerlichen Bildungselite verband sie einerseits ein starker, theo­
logisch begründeter Glaube an die umfassende Autorität des Staates, der mit 
»weitreichenden Interventionsrechten« ausgestattet und »selbst unabhängig 
… vom je aktuellen politischen und gesellschaftlichen Wollen« sein sollte.68 

Dieses autoritär-obrigkeitsstaatliche Denken rückt den Ordoliberalismus in 
die unmittelbare Nähe eines radikalen Konservatismus à la Schmitt,69 von 
den Überlappungen mit dem im vorigen Abschnitt diskutierten modern-eta­
tistischen, katholischen Konservatismus ganz zu schweigen. Andererseits 
verband die Ordoliberalen eine erbitterte Gegnerschaft zum (Weimarer) 
Sozialstaat und Korporatismus. In der frühen Bundesrepublik positionierten 
sie sich deshalb als interne Gegner der gewerkschaftlich orientierten christ­

3.

 
67 Manow 2001, S. 186.
68 Ebd., S. 192. Wie Manow zeigt, waren die Ordoliberalen der ersten Stunde nicht zuletzt auf­

grund ihres autoritären Staatsverständnisses in gewisser Weise sogar antiliberal.
69 Biebricher 2021, S. 115–116; Streeck 2015.

Was ist konservativ an der Christdemokratie? 311

Leviathan, 53. Jg., 3/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich-sozialen CDU-Mitglieder.70 In ihrer Argumentation beriefen sie sich 
regelmäßig auf »außermenschliche« Quellen wirtschaftlicher Gesetzmäßig­
keiten, was den konservativen Charakter ihrer Überzeugungen unterstreicht. 
Böhm sprach etwa von einer »verborgene[n] Kraft«, die der »freie[n], natür­
liche[n], gottgewollte[n] [ökonomischen] Ordnung« zugrunde liege.71

Obwohl mit Ludwig Erhard ein bekennender Ordoliberaler unter Ade­
nauer Wirtschaftsminister (und später sogar Kanzler) wurde, wird der poli­
tische Einfluss der Ordoliberalen häufig überschätzt. Wenig überraschend 
erwiesen sich die »progressiven«, christlich-sozialen Katholiken schon früh 
als potente Gegenspieler.72 Sie fühlten sich in den 1950er Jahren »durch 
Erhards liberalen Kurs immer weniger vertreten und stimmten deshalb häu­
figer in sozialpolitischen Fragen mit der SPD ab. Um die Integration der 
Partei zu sichern, versprach Adenauer … eine systematischere Sozialpolitik. 
Herzstück des zähen Diskussionsprozesses war die Rentenreform. Durch 
Adenauers Drängen sollte sie rechtzeitig vor der Wahl 1957 verabschiedet 
werden – gegen die Einwände des Wirtschaftsflügels … und der Wirtschafts­
verbände.«73 Die kontinuierliche Suche nach innerparteilichen Kompromis­
sen hatte also nicht nur (wie oben erwähnt) eine Verwässerung christ­
lich-sozialer beziehungsweise linkskatholischer Reformagenden zur Folge, 
sondern trug umgekehrt auch dazu bei, den etatistischen protestantischen 
Ordoliberalismus in Schach zu halten. Seinen zweiten Frühling sollte der 
deutsche Ordoliberalismus erst im Zuge der Eurokrise 2009 und 2010 erle­
ben.74

Um noch etwas länger beim Beispiel Deutschlands zu bleiben: Während 
die Sprache des Konservativen nach 1945 weitgehend delegitimiert war und 
sich kaum jemand in den Unionsparteien offen als »konservativ« bezeich­
nete, nahmen interne Debatten über den Konservatismusbegriff in den 
1960er Jahren wieder an Fahrt auf. Wie Martina Steber in ihrer großen 
Studie über den Wandel konservativer Semantiken in Westdeutschland und 
Großbritannien dargelegt hat, spielte dabei der progressiv-emanzipatorische 
Zeitgeist des Jahrzehnts eine entscheidende Rolle.75 Die Konservatismusde­
batte, die im Gefolge von 1968 die Feuilletons der Bundesrepublik füllte, 
erwies sich als Anstoß für parteiinterne programmatische Auseinanderset­
zungen. Einerseits nahmen CDU und CSU »die Diagnose einer Abwendung 
des viel beschworenen Zeitgeists von den reformfreudigen linken Bewegun­

 
70 Bösch 2002, S. 12f.
71 Zit. n. Manow 20021, S. 190.
72 Vgl. etwa Hien 2013.
73 Bösch 2002, S. 22.
74 Biebricher 2019, S. 248.
75 Zur Christdemokratie und 1968 im Allgemeinen, vgl. von der Goltz 2021.

312 Fabio Wolkenstein

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen wohlwollend zur Kenntnis und verbuchten die Resonanz, die konserva­
tive Intellektuelle erhielten, auf ihrer Habenseite. Andererseits forderte sie 
die Debatte zu einer eindeutigen Positionierung gegenüber dem Konservati­
ven heraus, die sich gerade deshalb als so schwierig gestaltete, weil der 
Begriff selbst über eine Bedeutungsweite verfügte, die … von liberalen bis 
hin zu rechten Varianten reichte.«76

Als wichtiger Wortführer erwies sich Franz Josef Strauß, der bereits 
Anfang der 1960er Jahre versucht hatte, den Begriff des Konservatismus 
für die CSU wiederzubeleben. In ihrem Parteiprogramm von 1968 beschrieb 
sich die CSU erstmals selbst als »konservativ«. Nach jahrelangen Pro­
grammdebatten verkündete man: »Die CSU ist auch eine konservative Kraft 
… Sie bejaht die großen technischen Möglichkeiten unserer Zeit zur Verbes­
serung der Lebensbedingungen der Menschheit[,] … stellt sich aber gegen 
jeden Utopismus und gegen eine totale Technisierung des Lebens, die auf 
Person und Freiheit keine Rücksicht nimmt.«77 In diesem Sinne ist auch 
die eingangs zitierte Bemerkung von Strauß zu verstehen, konservativ zu 
sein bedeute, »an der Spitze des Fortschritts zu marschieren«. Strauß war 
von Anfang an überzeugt von dieser technikfreundlichen Umdeutung des 
Konservatismusbegriffs: »Wenn wir ... als eine politische Partei uns expres­
sis verbis dazu bekennen, wissenschaftliche Erkenntnisse in pragmatisches 
Handeln umzusetzen«, so Strauß am CSU-Parteitag 1968, »dann haben wir 
auch die Kraft, dem Begriff ›konservativ‹ eine neue Deutung zu geben.«78

Strauß‹ eigenwilliger Konservatismusbegriff erlaubte es ihm zudem, neue 
Spielarten liberalen Denkens für die Christdemokratie zu erschließen. 
Da bei vielen westdeutschen konservativen Intellektuellen in den siebzi­
ger Jahren eine »innere Distanz zu den Unionsparteien« vorherrschte,79 

gewann unter einigen Christdemokraten allmählich ein neuer, individualis­
tischer Wirtschaftsliberalismus an Popularität. Strauß bekannte sich früh 
als Bewunderer F.A. von Hayeks und berief sich regelmäßig auf seine Schrif­
ten.80 Im Grundsatzprogramm der CSU von 1976 hieß es dann bereits 
vorausschauend: »Weniger Staat – mehr Freiheit«.81 Das in der Hayek’schen 
Form durchweg säkulare »neoliberale« Denken verbreitete sich parallel 
dazu rasant durch die neu gegründeten transnationalen Organisationen der 

 
76 Steber 2017, S. 309. Vgl. auch Abschnitt 1.
77 CSU 1968, keine Seitenangabe.
78 ACSP, Parteitagsprotokolle, 19681214, Parteitag der CSU, 14. Dezember 1968, S. 32.
79 Nolte 2001, S. 566. Vgl. Hacke 2006.
80 Karabelas 2010, S. 189f.
81 CSU 1976, S. 25.

Was ist konservativ an der Christdemokratie? 313

Leviathan, 53. Jg., 3/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christdemokraten und Konservativen.82 Hervorzuheben ist hier vor allem 
die 1978 gegründete European Democrat Union, der neben CDU, CSU 
und ÖVP auch zahlreiche nicht-christdemokratische Parteien angehörten. 
Zu letzteren zählte auch die britische Conservative Party, die mit Margaret 
Thatcher eine dogmatische Verfechterin des Hayek‹schen Wirtschaftslibera­
lismus an der Spitze hatte. Thatchers klare Linie beeindruckte viele konti­
nentaleuropäische Christdemokraten, und ihr fulminanter Wahlerfolg 1981 
ließ ihr Programm als innovatives konservatives Erfolgsrezept erscheinen.83

Der »neue« Wirtschaftsliberalismus war sowohl in der Theorie als auch 
in der Praxis eine konservative Ideologie und ist der vierten Unterfami­
lie konservativer Ideologien, der Neuen Konservatismen, zuzuordnen. In 
der Theorie verwiesen Vordenker wie Hayek gebetsmühlenhaft auf »außer­
menschliche« – in Hayeks Fall evolutionäre und kognitive – Faktoren, die 
angeblich die politischen Steuerungsmöglichkeiten einschränken und für 
einen maximal unregulierten Kapitalismus sprechen.84 In der Praxis verban­
den wirtschaftsliberale Politiker wie Thatcher oder Reagan in den 1980er 
Jahren ihre Deregulierungspolitik mit traditionellen Familienvorstellungen 
und -politiken. Insbesondere in den USA wurde der politische und öko­
nomische Liberalismus Reagans von einem traditionalistischen, christlich 
geprägten Sozialkonservatismus (»Fusionism«) begleitet, mit dem gezielt 
konservative Evangelikale in den Südstaaten angesprochen werden sollten.85 

Dennoch war die Hinwendung der kontinentaleuropäischen christdemokra­
tischen Parteien zum Wirtschaftsliberalismus in den 1970er und 1980er 
Jahren zunächst einmal nur rhetorischer Natur.86 Erst in den 1990er und 
frühen 2000er Jahren kam es zu einem Politikwechsel in Richtung Dere­
gulierung und Staatsabbau, während die ehemals stark organisierten christ­
lich-sozialen Kräfte fast vollständig von der Bildfläche verschwanden.87

Vorwärts in die Vergangenheit?

Zusammenfassend lässt sich festhalten: Die europäischen christdemokrati­
schen Parteien bedienen sich seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs unter­
schiedlicher konservativer Traditionen. In diesem Beitrag wurden drei dieser 

4.

 
82 Zur Genese von Ordoliberalismus und späteren Formen des Neoliberalismus, vgl. Biebricher 

2021 und Slobodian 2018.
83 Dazu ausführlich Wolkenstein 2025.
84 Hayek 1982. Vgl. auch Neill 2021, S. 112–117.
85 Dazu ausführlich Hollinger 2022, Kap. 7 und Cooper 2017.
86 Für Deutschland, vgl. Wirsching 2012.
87 Vgl. Hanley 2002.

314 Fabio Wolkenstein

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Traditionen hervorgehoben, von denen die erste ursprünglich die prägendste 
war (vgl. Abb. 1):
1) Ein dezidiert moderner, obrigkeitsstaatlicher und konservativer Katholi­

zismus, dessen Kern die Affirmation und Verteidigung eines traditionel­
len Familienbildes bildet;

2) ein spezifisch deutscher, protestantischer Ordoliberalismus, der theolo­
gisch begründet wurde und in erster Linie eine durch einen starken Staat 
geschützte freie Marktordnung forderte; sowie

3) ein individualistischer, säkularer »Neoliberalismus«, der in der politi­
schen Praxis ein Amalgam mit unternehmerisch-fortschrittsfreundlichen 
Überlegungen bildete.

Der hier dargestellte Pluralismus konservativen Gedankenguts wirft unwei­
gerlich die Frage auf, was es für Christdemokraten heute bedeuten könnte, 
sich auf ihre »konservativen Wurzeln« zu besinnen? In Deutschland wird 
diese Diskussion seit geraumer Zeit geführt, nicht zuletzt seit Angela Merkel 
vorgeworfen wird, die CDU nach links verschoben und »einer rot-grünen 
Leitkultur« angepasst zu haben.88 Damit, so wird argumentiert, habe Mer­
kel die Entfremdung konservativer Milieus von der eigenen Partei beschleu­
nigt und der AfD zu beachtlichen Wahlerfolgen verholfen. Wenn nun also 
die Rückbesinnung auf das konservative Fundament der eigenen Tradition 
die Lösung dieser Probleme sein soll, ja vielleicht sogar dem allgegenwärti­
gen »Rechtspopulismus« den Wind aus den Segeln nehmen kann, zu wel­
cher Tradition soll man dann zurückkehren?

Abb. 1: Morphologie des Konservatismus der Christdemokratie

Auf den ersten Blick scheint keine der hier diskutierten Traditionen allein 
geeignet zu sein, der deutschen Christdemokratie eine neue Richtung zu 

 
88 Rödder 2019, S. 35.

Was ist konservativ an der Christdemokratie? 315

Leviathan, 53. Jg., 3/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geben. Der katholische Konservatismus ist im Deutschland des 21. Jahr­
hunderts selbst in verwässerter Form kaum an eine breitere Wählerschaft 
vermittelbar. Denn weder das autoritär-obrigkeitsstaatliche Denken noch 
das Modell der traditionellen, patriarchalen Kernfamilie entsprechen den 
Lebensrealitäten des frühen 21. Jahrhunderts. Der Ordoliberalismus ist wie­
derum eine zu spezifische Steuerungsdoktrin, um über bestimmte bildungs­
bürgerliche Milieus hinaus Resonanz zu entfalten. Und der »Neoliberalis­
mus« kann vielleicht für wirtschaftliche Reformprogramme in Anspruch 
genommen werden, bietet aber ansonsten kein weitergehendes Sinnangebot. 
Dann bleibt nur die Identifikation des eigenen Konservatismus mit dem 
der anderen (wie beim Mainzer Historiker Andreas Rödder, der auf dem 
Papier einen gemäßigten Konservatismus des gesunden Menschenverstandes 
vertritt und in der Praxis Viktor Orbáns »illiberale Demokratie« bejubelt89) 
oder die Selbstdefinition über Feindbilder (wie in der in bürgerlichen Krei­
sen immer weiter verbreiteten Ansicht, die größte Gefahr für unsere Zivi­
lisation sei »Wokeness« und die angebliche Einschränkung der Meinungs­
freiheit). Beides ist aber als Programm ziemlich dünn und erscheint weder 
elektoral noch intellektuell tragfähig. So gesehen ist es nicht überraschend, 
dass aktuell von einer »Erschöpfung« des Konservatismus die Rede ist.90 

Dies ist jedoch auch für Nichtkonservative kein Grund zum Feiern. Denn 
ein starker, programmatischer und demokratischer Konservatismus kann 
in pluralistischen Gesellschaften ein wirksames Mittel gegen das Erstarken 
antidemokratischer Kräfte sein, die heute vor allem rechts der Mitte zu 
finden sind.91

Literatur

ACSP, Parteitagsprotokolle, 19681214, Parteitag der CSU, 14. Dezember 1968.
Aiginger, Karl 1985. »Die wirtschaftsprogrammatischen Vorstellungen der ÖVP 1945–

1985«, in: Schwarz Bunter Vogel: Studien zu Programm, Politik und Struktur der ÖVP, 
S. 95–124. Wien: Junius.

Almond, Gabriel A. 1948. »The Political Ideas of Christian Democracy«, in: Journal of Poli­
tics 10, 4, S. 737–763.

Biebricher, Thomas 2021. Die politische Theorie des Neoliberalismus. Berlin: Suhrkamp.
Biebricher, Thomas 2019. Geistig-Moralische Wende. Die Erschöpfung des deutschen Kon­

servatismus. Berlin: Matthes & Seitz.
Binder, Dieter A. 2001. »Von der ›Rettung des christlichen Abendlandes‹ und ›Europa in 

uns‹. Die Österreichische Volkspartei nach 1945«, in: Christdemokratie in Europa im 
20. Jahrhundert, hrsg. v. Gehler, Michael; Kaiser, Wolfram; Wohnout, Helmut, S. 399–
424. Wien: Böhlau.

Bobbio, Norberto 1994. Rechts und Links. Gründe und Bedeutungen einer politischen 
Unterscheidung. Berlin: Wagenbach.

 
89 Vgl. Rödder 2019.
90 Biebricher 2019.
91 Dazu empirisch Svolik et al. 2023.

316 Fabio Wolkenstein

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bösch, Frank 2002. Macht und Machtverlust. Die Geschichte der CDU. Stuttgart: DVA.
Bourke, Richard 2018. »What is Conservatism? History, Ideology and Party«, in: European 

Journal of Political Theory 17, 4, S. 449–475.
Boyer, John W. 2010. Karl Lueger (1844–1910). Christlichsoziale Politik als Beruf. Wien, 

Köln, Weimar: Böhlau.
Cabinet Office of the Hungarian Prime Minister 2018. »Prime Minister Viktor Orbán’s 

speech at a conference held in memory of Helmut Kohl«, 16. Juni 2018, verfügbar 
unter: http://www.miniszterelnok.hu/prime-minister-viktor-orbans-speech-at-a-conferen
ce-held-in-memory-of-helmut-kohl/ (Zugriff vom 22. 12. 2024).

CDU 1945. Politische Leitsätze der Christlich-Demokratischen Union. Frankfurt am Main: 
CDU Geschäftsstelle.

Christlich-Soziale Union (CSU) 1976. Grundsatzprogramm der Christlich Sozialen Union.
Christlich-Soziale Union (CSU) 1968. Leitsätze einer Politik für heute und morgen.
Conway, Martin 1996. Catholic Politics in Europe, 1918–1945. London und New York: 

Routledge.
Chappel, James. 2018. Catholic Modern: The Challenge of Totalitarianism and the 

Remaking of the Church. Cambridge: Harvard University Press.
Cooper, Melinda 2017. Family Values. Between Neoliberalism and the New Social Conser­

vatism. New York: Zone Books.
Corduwener, Pepijn 2023. The Rise and Fall of People’s Parties. A History of Democracy in 

Western Europe since 1918. Oxford: Oxford University Press.
Deneen, Patrick J. 2023. Regime Change. Towards a Postliberal Future. London: Forum.
Duchen, Claire 1994. Women’s Rights and Women’s Lives in France. London: Routledge.
Durand, Jean-Dominique 1995. L’Europe de la Démocratie Chrétienne. Brüssel: Complexe.
Fawcett, Edmund 2020. Conservatism. The Fight for a Tradition. Princeton: Princeton 

University Press.
Forlenza, Rosario; Thomassen, Bjørn 2024a. »Christian democracy as political spirituality: 

transcendence as transformation – Italian politics, 1942–1953«, in Politics & Religion 
17, 2, S. 229–249.

Forlenza, Rosario; Thomassen, Bjørn 2024b. Italian Christian Democracy. The Catholic 
Encounter with Political Modernity. Oxford: Oxford University Press.

Freeden, Michael 2013. »The Morphological Analysis of Ideology«, in: The Oxford Hand­
book of Political Ideologies, hrsg. v. Freeden, Michael; Tower Sargent, Lyman; Stears, 
Mark, S. 115–137. Oxford: Oxford University Press.

Freeden, Michael 1996. Ideologies and Political Theory. A Conceptual Approach. Oxford: 
Clarendon Press.

Gamble, Andrew 1988. The Free Economy and the Strong State. The Politics of Thatche­
rism. Houndmills und London: Macmillan.

Ginsborg, Paul 1990. A History of Contemporary Italy, 1943–1980. London: Penguin.
Großmann, Johannes 2014. Die Internationale der Konservativen. Transnationale Elitenzir­

kel und private Außenpolitik in Westeuropa seit 1945. München: De Gruyter.
Hacke, Jens 2006. Philosophie der Bürgerlichkeit. Die liberalkonservative Begründung der 

Bundesrepublik. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Hanley, David 2002. »Christian Democracy and the Paradoxes of Europeanization«, in: 

Party Politics 8, 4, S. 463–481.
Hayek, F.A. 2011 [1960]. »Why I Am Not a Conservative«, in: The Constitution of Liberty. 

The Definitive Edition, hrsg. v. Hamowy, Ronald, S. 519–534. Chicago: University of 
Chicago Press.

Hayek, F.A. 1982. Law, Legislation and Liberty. Abingdon: Routledge.
Hien, Josef 2013. »The Ordoliberalism that never was«, in: Contemporary Political Theory 

12, 4, S. 338–75.
Hollinger, David A. 2022. Christianity’s American Fate. How Religion Became More Con­

servative and Society More Secular. Princeton: Princeton University Press.
Huntington, Samuel 1957. »Conservatism as an Ideology«, in American Political Science 

Review 51, 2, S. 454–473.

Was ist konservativ an der Christdemokratie? 317

Leviathan, 53. Jg., 3/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.miniszterelnok.hu/prime-minister-viktor-orbans-speech-at-a-conference-held-in-memory-of-helmut-kohl
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.miniszterelnok.hu/prime-minister-viktor-orbans-speech-at-a-conference-held-in-memory-of-helmut-kohl


Invernizzi Accetti, Carlo 2019. What is Christian Democracy? Politics, Religion and Ideo­
logy. Cambridge: Cambridge University Press.

Jones, Emily 2017. Edmund Burke & the Invention of Modern Conservatism, 1830–1919. 
Oxford: Oxford University Press.

Kaiser, Wolfram 2007. Christian Democracy and the Origins of European Union. Cam­
bridge: Cambridge University Press.

Kalyvas, Stathis; van Kersbergen, Kees 2010. »Christian Democracy«, in: Annual Review of 
Political Science 13, S. 183–209.

Karabelas, Iris 2010. Freiheit statt Sozialismus: Rezeption und Bedeutung Friedrich August 
von Hayeks in der Bundesrepublik. Frankfurt am Main: Campus.

Klett, Ernst 1971. »Konservativ«, in: Merkur 25, S. 841–854.
Leo XIII 1892. Au Milieu Des Solicitudes. Verfügbar unter https://www.vatican.va/content/l

eo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_16021892_au-milieu-des-sollicitudes.html 
(Zugriff vom 03. 02. 2025).

Lönne, Karl-Egon 1986. Politischer Katholizismus im 19. und 20. Jahrhundert. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp.

Loth, Wilfried 2018. »Freiheit und Würde des Volkes« Katholizismus und Demokratie in 
Deutschland. Frankfurt am Main: Campus.

MacIntyre, Alasdair 1981. After Virtue. A Study in Moral Theory. Notre Dame: University 
of Notre Dame Press.

Maier, Hans 2006. Revolution und Kirche. München: C.H. Beck.
Mannheim, Karl 1984. Konservatismus. Ein Beitrag zur Soziologie des Wissens. Frankfurt 

am Main: Suhrkamp.
Manow, Philip 2001. »Ordoliberalismus als ökonomische Ordnungstheologie«, in: Levia­

than 29, 2, S. 179–198.
Maritain, Jacques 1942 [2011]. Christianity and Democracy & The Rights of Man and the 

Natural Law. San Francisco, CA: Ignatius Press.
Merkl, Adolf 1937. »Die Staatsbürgerpflichten nach katholischer Staatsauffassung«, in: Zeit­

schrift für Öffentliches Recht XVII, 1, S. 1–38.
Missong jun., Alfred 2006. Hrsg. Alfred Missong. Christentum und Politik in Österreich. 

Ausgewählte Schriften 1924–1950. Wien-Köln-Weimar: Böhlau.
Mitchell, Maria D. 2012. The Origins of Christian Democracy: Politics and Confession in 

Modern Germany. Ann Arbor: University of Michigan Press.
Müller, Jan-Werner 2018. Das demokratische Zeitalter. Eine politische Ideengeschichte 

Europas im 20. Jahrhundert. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Müller, Jan-Werner 2006. »Comprehending Conservatism: A New Framework for Analy­

sis«, in: Journal of Political Ideologies 11, 3, S. 359–365.
Neill, Edmund 2021. Conservatism. Cambridge: Polity.
Nolte, Paul 2001. »Konservatismus in Deutschland: Geschichte – und Zukunft?«, in: Merkur 

55, S. 559–571.
Oakeshott, Michael 1962. Rationalism in Politics and other essays. London: Methuen & Co.
O’Sullivan, Noel 2013. »Conservatism«, in: The Oxford Handbook of Political Ideologies, 

hrsg. v. Freeden, Michael; Tower Sargent, Lyman; Stears, Mark, S. 293–311. Oxford: 
Oxford University Press.

Patch, William L. 2018. Christian Democratic Workers and the Forging of German Demo­
cracy, 1920–1980. Cambridge: Cambridge University Press.

Pius XI 1930. Casti Connubii. Verfügbar unter: https://www.vatican.va/content/pius-xi/en/e
ncyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19301231_casti-connubii.html (Zugriff vom 03. 02. 
2025).

Pombeni, Paolo 2013. »Christian Democracy«, in: The Oxford Handbook of Political Ideo­
logies, hrsg. v. Freeden, Michael; Tower Sargent, Lyman; Stears, Mark, S. 312–328. 
Oxford: Oxford University Press.

Reichel, Herbert 1976. »Das ›Ahlener Programm‹ der CDU – ein fortwirkender Auftrag und 
seine Grenzen«, in: Jahrbuch für Christliche Sozialwissenschaften 17, S. 243–264.

Rödder, Andreas 2019. Konservativ 21.0. Eine Agenda für Deutschland. München: C.H. 
Beck.

318 Fabio Wolkenstein

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_16021892_au-milieu-des-sollicitudes.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/en/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19301231_casti-connubii.html
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_16021892_au-milieu-des-sollicitudes.html
https://www.vatican.va/content/pius-xi/en/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19301231_casti-connubii.html


Rommen, Heinrich A. 1945. The State in Catholic Thought. A Treatise in Political Philoso­
phy. London: B. Herder.

Schmitt, Carl 1923. Römischer Katholizismus und politische Form. Stuttgart: Klett-Cotta.
Scruton, Roger 2014. How to be a Conservative. London: Bloomsbury.
Slobodian, Quinn 2018. Globalists. The End of Empire and the Birth of Neoliberalism. 

Cambridge: Harvard University Press.
Steber, Martina. 2017. Die Hüter der Begriffe: Politische Sprachen des Konservativen in 

Großbritannien und der Bundesrepublik Deutschland, 1945–1980. Berlin: De Gruyter.
Streeck, Wolfgang 2015. »Heller, Schmitt and the Euro«, in: European Law Journal 21, 2, 

S. 361–370.
Sturzo, Luigi 1947. »The Philosophic Background of Christian Democracy«, in: The Review 

of Politics 9, 1, S. 3–15.
Svolik, Milan W.; Avramovska, Elena; Lutz, Johanna; Milačić, Filip 2023. »In Europe, 

Democracy Erodes From the Right«, in: Journal of Democracy 34, 1, S. 5–20.
Tálos, Emmerich; Manoschek, Walter 2005. »Zum Konstituierungsprozeß des Austrofa­

schismus«, in: Austrofaschismus, Politik – Ökonomie – Kultur 1933–1938, hrsg. v. 
Tálos, Emmerich; Neugebauer, Wolfgang, S. 123–161. Wien: Lit.

Uertz, Rudolf 2001. »Konservative Kulturkritik in der frühen Bundesrepublik Deutschland. 
Die Abendländische Akademie in Eichstätt (1952–1956)«, in: Historisch-Politische Mit­
teilungen 8, 1, S. 45–71.

UK Conservative Party 1987. The Conservative Manifesto: The Next Moves Forward. Lon­
don: Conservative Central Office.

van Kersbergen, Kees 1995. Social Capitalism. A Study of Christian Democracy and the 
Welfare State. London und New York: Routledge.

von der Goltz, Anna 2021. The Other ‹68ers. Student Protest and Christian Democracy in 
West Germany. Oxford: Oxford University Press.

Walter, Franz 2009. Im Herbst der Volksparteien? Eine kleine Geschichte vom Aufstieg und 
Rückgang politischer Massenintegration. Bielefeld: Transcript.

Wirsching, Andreas 2020. »Restauration oder Modernisierung – Deutungen der Ära Ade­
nauer«, in: Christlich Demokratische Union. Beiträge und Positionen zur Geschichte der 
CDU, hrsg. v. Lammert, Norbert, S. 737–770. München: Siedler.

Wirsching, Andreas 2012. »Neoliberalismus als wirtschaftspolitisches Ordnungsmodell? Die 
Bundesrepublik Deutschland in den 1980er Jahren«, in: Der Staat und die Ordnung der 
Wirtschaft, hrsg. v. Plumpe, Werner; Scholtyseck, Joachim, S. 139–150. Stuttgart: Franz 
Steiner Verlag.

Wittgenstein, Ludwig 1984. »Philosophische Untersuchungen«, in: Werkausgabe Band 1. 
Tractatus logico-philosophicus. Tagebücher 1914–1916. Philosophische Untersuchun­
gen, S. 225–580. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Wolkenstein, Fabio 2025. »The Past and Present of Catholic Anti-Liberalism«, in: Contem­
porary Political Theory 24, 2, S. 298–304.

Wolkenstein, Fabio 2025. »Between ›Progressive Realism‹ and Conservative Internationa­
lism: The Transformation of Austrian and West German Christian Democracy in the 
1970s«, in: Conservatism, Christian Democracy, and the Dynamics of Political Trans­
formation in North-West Europe, 1945–90, hrsg. v. Love, Gary; Egander Skov, Chris­
tian. Manchester: Manchester University Press.

Wolkenstein, Fabio 2022. Die dunkle Seite der Christdemokratie. Geschichte einer autoritä­
ren Versuchung. München: C.H. Beck.

Wolkenstein, Fabio 2020. »Transnational Partisan Networks and Constituent Power in the 
EU«, in: Constellations 21, 1, S. 127–142.

Zonenausschuss der CDU für die britische Zone 1947. Ahlener Programm. 3. Februar 1947.

Was ist konservativ an der Christdemokratie? 319

Leviathan, 53. Jg., 3/2025

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassung: Christdemokratische Parteien gelten gemeinhin als konservativ. Die­
ser Beitrag zeigt jedoch, dass die Christdemokratie in ihrer Geschichte sehr unterschied­
liche Formen des Konservatismus vereinte. Einerseits prägten konservative katholische 
Traditionen, die sich einem traditionellen Familienbild und einem latent autoritären, 
obrigkeitsstaatlichen Denken verschrieben, das Selbstverständnis der Bewegung. Ande­
rerseits absorbierten christdemokratische Parteien weitere konservative Strömungen, dar­
unter den protestantisch geprägten Ordoliberalismus sowie später neoliberale Ansätze, 
die wirtschaftlichen Liberalismus mit sozialem Konservatismus verbanden. Angesichts 
wachsender »rechtspopulistischer« Parteien stellt sich heute die Frage, ob und wie sich 
christdemokratische Parteien auf ihre konservativen Wurzeln besinnen können, um Wäh­
ler dieser Parteien zurückzugewinnen – und welche Traditionen dabei anschlussfähig 
sind. Der Aufsatz argumentiert, dass ein pluralistisches Verständnis konservativer Tradi­
tionen innerhalb der Christdemokratie notwendig ist, um ihre gegenwärtige ideologische 
Position und zukünftige Neuorientierungen zu bestimmen.

Schlagwörter: Christdemokratie, Konservatismus, Katholizismus, Ordoliberalismus, 
Nachkriegszeit

What is conservative about Christian Democracy?

Summary: Christian Democratic parties are generally considered conservative. However, 
this article demonstrates that throughout its history, Christian democracy has incorp­
orated a variety of conservative ideologies. On the one hand, the movement's self-image 
was shaped by conservative Catholic traditions committed to a traditional image of the 
family and a somewhat authoritarian, paternalistic conception of the state. On the other 
hand, Christian Democratic parties have also adopted other conservative ideologies, 
such as Protestant-influenced ordoliberalism and, more recently, neoliberalism, which 
combines economic liberalism with social conservatism. In view of the rise of 'right-wing 
populist' parties, the question arises as to whether and how Christian Democratic parties 
can return to their conservative roots to win back voters from these parties, and which 
of their own conservative traditions might help them achieve this. This essay argues 
that a pluralistic understanding of conservative traditions within Christian democracy is 
necessary to determine its current ideological position and future direction.

Keywords: Christian Democracy, conservatism, Catholicism, ordo-liberalism, post-war 
era

Autor

Fabio Wolkenstein
Institut für Politikwissenschaft
Universität Wien
Universitätsstraße 7
1010 Wien
Österreich
fabio.wolkenstein@univie.ac.at

© Fabio Wolkenstein

320 Fabio Wolkenstein

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295 - am 02.02.2026, 05:35:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

mailto:fabio.wolkenstein@univie.ac.at
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2025-3-295
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:fabio.wolkenstein@univie.ac.at

