
II. Grenzen:  
Probleme der Kritik 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

4. Aufdeckung: Der Verlust der Phänomene 

Eine Erziehungswissenschaftlerin interessiert sich für Außenseiter
ïnnen an einem Gymnasium. Sie möchte eine qualitativ-empirische 
Studie durchführen und weiß, dass es hierzu zunächst gilt, eine the-
oretische Rahmung auszuarbeiten. In ihrem Studium war sie von 
Bourdieus sozialkritischem Habitus-Konzept begeistert, liest nun er-
neut Texte dazu und fasst diese als Theorie-Kapitel ihrer Arbeit zu-
sammen. Eine dazu passende Methode, so hört sie von ihrer Betreue-
rin, wäre die Dokumentarische Methode. Also macht sie sich kundig 
und versteht schnell, dass es in dieser Methode darum geht, aus be-
obachtetem Handeln und transkribierten Äußerungen so genannte 
Orientierungsrahmen herauszuarbeiten, welche die grundlegenden 
Verhaltens- und Denkstrukturen der untersuchten Menschen erfas-
sen. Dies scheint ihr prima zum Habitus-Konzept zu passen. Theo-
retisch wie methodologisch gut gerüstet macht sie sich also an die 
Datenerhebung: Und siehe da, sie findet bei ihren Beobachtungen 
und Interviews im Gymnasium schnell heraus, dass sich Außensei-
terïnnen durch eine fehlende Passung ihres Habitus auszeichnen; ihr 
Orientierungsrahmen ist ein anderer als der ihrer Mitschülerïnnen. 
Zurück in der Universität kann sie dies im Verlauf der Datenaus-
wertung auch empirisch belegen. Ihre Betreuerin ist zufrieden: Das 
Design des Forschungsprojekts ist theoretisch-methodologisch kon-
sistent, die gewählte Methode wurde sauber angewendet und hat zu 
einem klaren Ergebnis geführt.

Wenngleich an solcher Forschung nichts per se falsch ist, unternimmt 
dieses Kapitel den Versuch, sie zu problematisieren. Wie im letzten Teil 
dieser Arbeit begründet, ist das Mittel der Wahl hierzu nicht das Nach-
weisen von Schwächen, sondern eine problematisierende Neubeschrei-
bung des Vollzugs dieser Form kritischer Wissenschaft. Neubeschreibung 
also: Was ist hier geschehen? Das Phänomen »Außenseiterïn-Sein« wur-
de durch »fehlende Habitus-Passung« erklärt, doch mit dieser Erklä-
rung einher ging dessen Identifizierung: Das Phänomen wurde auf dessen 
Erklärung reduziert. In der Studie ging es letzten Endes um Habitus-
Passungen und Orientierungsrahmen, also um Gegenstände, die bereits 
vor der empirischen Untersuchung feststanden. Diese hat bestätigt, was 
ihre theoretisch-methodologische Ausrichtung bereits annahm. Was also 
»hinter« dem Phänomen »steckte«, war das, was vorausgesetzt wurde: 
Außenseiterïn-Sein ist fehlende Habitus-Passung – zu einem anderen Er-
gebnis hätte die Studie kaum kommen können. Durch diese bereits vor 
der empirischen Untersuchung vorgenommene und dann in ihr durch-
geführte Identifizierung von Phänomen mit theoretischen Konzepten 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

wurde es maximal erschwert, eine – womöglich neuartige, überraschen-
de oder irritierende, zumindest jedoch der Komplexität des Phänomens 
angemessene – Beschreibung des Phänomens zu erarbeiten: Alles Spezi-
fische am Phänomen, oder zumindest alles, was sich nicht in Verbindung 
mit der vorab feststehenden Erklärung bringen ließ, kam auf dem Weg 
der Untersuchung abhanden. 

Das erste Problem der Kritik besteht in ihrer Aufdeckungsgeste: Ein 
Phänomen kritisch zu untersuchen, kann bedeuten – und diese Bedeu-
tung wird im Folgenden beschrieben und problematisiert –, die darun-
ter oder dahinter wirksamen Mechanismen aufzudecken. Felski bringt 
es schematisch auf den Punkt: »X turns out, at the deepest level, to be 
about the more fundamental and foundational Y« (2015, 23). Die kri-
tische Aktivität besteht dann in einer Rückführung des Phänomens (X) 
auf Mächte und Strukturen, die dieses erst hervorbringen (Y). Dies kann 
dann problematisch werden, wenn diese Rückführung sich von dem Phä-
nomen entfernt und sowohl dessen Komplexität reduziert, indem es ver-
eindeutigt wird, als auch den Fokus von X auf Y verschiebt, da das Phä-
nomen ja »nur Symptom« der ihm zugrundeliegenden Strukturen ist 
(vgl. Latour 2015). 

Dieses Problem der Aufdeckung wird in diesem Kapitel zum Gegen-
stand gemacht. Hierzu greife ich insbesondere auf Latours Beschreibung 
des »Entlarvungs-Impetus« zurück. Diese reichere ich durch Rekonst-
ruktionen einiger Ausführungen Sloterdijks zu Entlarvungstheorien und 
»Figuren der Demaskierung« einerseits sowie Adornos zum »identifizie-
renden Denken« andererseits an.1 

4.1 Der Entlarvungs-Impetus:  
Exposition der Aufdeckung 

Der von Latour beschriebene »Entlarvungs-Impetus« besteht in der 
Behauptung, zu wissen, was »in Wirklichkeit« (Latour 2007a, 38) vor 
sich geht, was »hinter« (ebd., 11) der Illusio der profanen Weltan-
schauung derjenigen steckt, die nicht die Einsichten in das Untersu-
chungsobjekt des Kritikers haben – Einsichten in »Gesellschaft, Dis-
kurs, Wissen-Schrägstrich-Macht« und wissenschaftlich erworbenes 
Wissen »von Kraftfeldern, von Imperien, vom Kapitalismus« (ebd., 15) 

1	  	 Dabei geht es, wie ich im ersten Teil deutlich gemacht habe, nicht darum, 
Positionen zu kritisieren oder Strukturen aufzudecken. Wenn solche oder 
ähnliche Ausdrücke gebraucht werden – was ich versuche, so weit es geht 
zu vermeiden – dann immer in dem Sinne von Figuren des Ähnlichen (sie-
he Kapitel 2), in dem eine ›Logik‹ oder eine ›Figur‹ kein Sein beschreibt, das 
hinter dem Schein steckt und von mir zum Vorschein gebracht wird. 

AUFDECKUNG: DER VERLUST DER PHÄNOMENE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

oder was auch immer der Kritiker als treibende Kraft hinter der blo-
ßen Doxa erklärt haben mag (um beispielhaft zwei Konzepte Bourdie-
us zu nutzen).2 

Latours initiale Intuition ist, »daß sich der kritische Geist nicht das 
richtige Ziel ausgesucht hat« (ebd., 7). Sofort wird ersichtlich, dass es 
Latour nicht darum geht, den kritischen Geist selbst zu problematisie-
ren, sondern – in bester pragmatistischer Manier – dessen Ziel. Und 
dies nicht um der Problematisierung selbst willen, sondern vielmehr 
»um nach vorn zu weisen, um unsere dürftigen Kapazitäten so schnell 
wie möglich neu zu orientieren« (ebd., 8), also neue Effekte erzielen 
zu können.3 Latours Ausgangsbeobachtung ist eine durch und durch 
selbstkritische: Er stellt fest, dass von bestimmten politischen Akteuren 
systematisch der Glauben an die wissenschaftliche Fähigkeit zur Fak-
tenbeschreibung untergraben wird, und erkennt zudem an, dass auch 
sein eigenes wissenschaftliches Projekt in dessen kulturpolitischen Effek-
ten Ähnlichkeiten mit diesem Programm hatte.4 Latour beobachtet eine 
Verschiebung von »einem exzessiven Vertrauen auf ideologische Argu-
mente, die sich als Tatsachen ausgeben« hin zu »einem exzessiven Miss-
trauen in solide Tatsachen, die man als ideologische Vorurteile ausgibt« 
(ebd., 10). Es geht ihm also um mögliche operative Konvergenzen von 
wissenschaftlicher Kritik und politisch fragwürdigen Unternehmungen, 
wie etwa Verschwörungstheorien: 

2	  	Selbstverständlich sind Latours kritische Anmerkungen zur Kritik nicht un-
widersprochen geblieben. Hingewiesen sei exemplarisch auf die umfangrei-
chen Arbeiten Noys’ (2010; 2014; 2016; 2019) sowie Thieles (2015, vgl. 
Thiele/Kaiser/O’Leary 2021). In den letzten Veröffentlichungen Latours las-
sen sich, insbesondere vor dem Hintergrund der Klimakrise und den damit 
verbundenen Verhältnissen zwischen Wissenschaft, Politik und Öffentlich-
keit, gewichtige Verschiebungen zu seinem Verhältnis zur Kritik ausmachen 
(vgl. Latour 2018; 2019; 2020; Latour/Schultz 2022). Es geht mir hier da
rum, Latours Vokabular zur Beschreibung eines Problems zu nutzen, und 
nicht darum, dieses selbst wiederum zu problematisieren. 

3	  	Aufgrund dieses Gestikulierens in Richtung Fortschritt lese ich Latour als 
Kulturpolitiker im Sinne des ersten Kapitels dieser Arbeit. 

4	  	Latour selbst nimmt nicht explizit Bezug auf bestimmte eigene Schriften, ge-
dacht werden kann aber neben Les Microbes (1984) sowie Science in Ac-
tion (1987a) insbesondere an das mit Steeve Woolgar verfasste Laboratory 
Life, dessen zweite Auflage 1986 ein instruktives Nachwort enthält, das be-
reits auf nicht intendierte Lesarten des Sozialkonstruktivismus aufmerksam 
macht und die Streichung des Begriffs ›Social‹ aus dem Untertitel The So-
cial Construction of Scientific Facts rechtfertigt. Siehe zu Latours Verhält-
nis zum Konstruktivismus auch Latour (2003) sowie die detailreiche Studie 
von Gertenbach (2015).

DER ENTLARVUNGS-IMPETUS: EXPOSITION DER AUFDECKUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Erlauben Sie mir an dieser Stelle eine kleine Gemeinheit. Was ist eigent-
lich der Unterschied zwischen Verschwörungstheorien und einer popula-
risierten, will sagen lehrbaren Version von sozialer Kritik, die von einer 
allzu flüchtigen Lektüre etwa eines so herausragenden Soziologen wie 
Pierre Bourdieu inspiriert wäre […]? In beiden Fällen muß man lernen, 
alles, was die Leute sagen, unter Verdacht zu stellen, denn natürlich wis-
sen wir, daß sie im Bann einer kompletten illusio hinsichtlich ihrer wah-
ren Motive leben. (Latour 2007a, 14) 

Wenn wir Latour diese kleine Gemeinheit erlauben, können wir se-
hen, wie differenziert er sogar bei einer solchen vorgeht: Anders als es 
mit einem flüchtigen Blick auf Latours Rhetorik erscheinen mag, wird 
hier eben keine Polemik gestapelt, sondern ein durch und durch ernstes 
»Ding von Belang« beschrieben, wie das englische matter of concern 
übersetzt wurde.5 Es trifft und betrifft Latour – »Verstehen Sie, war-
um ich mir Sorgen mache?« und »es bereitet mir Kopfzerbrechen«, (La-
tour 2007a, 16, vgl. ebd., 13) –, dass Argumentationsstrategien der Re-
lativierung und Kritik, zu denen er selbst wichtige Beiträge geleistet hat, 
nun in Verschwörungserzählungen, Klimawandelleugnung und dem, was 
man zehn Jahre nach der Veröffentlichung der deutschen Übersetzung 
»Trumpismus« nennen wird (vgl. Seeßlen 2017), wiederkehren. Daraus 
folgt jedoch für Latour nicht, dass diese Argumentationsstrategien der 
Relativierung und Kritik an sich falsch gewesen wären, sondern dass die-
se problematisch geworden sind (vgl. Latour 2007a, 20).6 Seine Sorge ist, 
dass »eine gewisse Form von kritischem Geist uns in die falsche Richtung 
geschickt« habe sowie, dass diese »dazu geführt hat, daß wir […] von der 
falschen Sorte Verbündeter als Freunde betrachtet wurden« (ebd., 20f.). 
Er bindet also seine selbstkritische Überprüfung an geänderte Umstän-
de – Latour betreibt pragmatische Selbsthistorisierung. 

Doch wo genau sieht Latour die Parallele zwischen den Positionen der 
»falschen Sorte Verbündeter« und dem – auch: seinem eigenen – kriti-
schen Projekt? Diese Parallele besteht in der Form der Erklärung von 
Phänomenen, nämlich solcher, die sich »auf mächtige Drahtzieher, die im 
Dunkel bleiben und stets konstant, kontinuierlich und unerbittlich vor-
gehen«, berufen (ebd., 15). Wie diese Drahtzieher figuriert werden, ist 
hinsichtlich der parallelen Form der Erklärung von Phänomenen irrele-
vant: »Natürlich haben wir Akademiker etwas gehobenere Ansprüche – 
wir sprechen von Gesellschaft, Diskurs, Wissen-Schrägstrich-Macht, von 
Kraftfeldern, von Imperien, vom Kapitalismus –, während Verschwö-
rungstheoretiker lieber das Bild einer Bande gieriger Typen mit finste-
ren Absichten entwerfen« (ebd.). Diesen unterschiedlichen Figurationen 

5	  	Latours matter of concern wird in Kapitel 9 weiter beschrieben. 
6	  	Dies betonen, wenngleich nicht in Anschluss an Latour, auch Vertreterïnnen 

der post-critical pedagogy (vgl. Hodgson/Vlieghe/Zamojski 2017). 

AUFDECKUNG: DER VERLUST DER PHÄNOMENE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

zum Trotz konstatiert Latour eine strukturelle Ähnlichkeit, die »in der 
ersten Bewegung von Unglauben« – es ist nicht und kann nicht so sein, 
wie es unmittelbar zu sein scheint – sowie den darauffolgenden Erklä-
rungen, die sich »automatisch« auf »irgendwelche[] finsteren Abgrün-
de« berufen, liegt (ebd.).7 

Diese Form der Erklärung von Phänomenen ist für Latour problema-
tisch geworden. Sie geht einher mit einer bestimmten Auffassung von 
dem, wie Kritik an Phänomenen möglich ist und was Phänomene sind 
(vgl. 1987b). Hierzu kontrastiert Latour eine von Kant abstammende 
Auffassung mit einer von James abstammenden. Die kantische gehe da-
von aus, dass »es keine wirksame Weise gebe, Tatsachen [in der von mir 
verwendeten Terminologie: Phänomene] zu kritisieren, es sei denn, in-
dem man sich von ihnen entfernt und die Aufmerksamkeit auf die Be-
dingungen richtet, die sie ermöglichen« (Latour 2007a, 21). Durch die-
ses Vorgehen werden die »wehrlos[en]« Phänomene »aufgezehrt« (ebd., 
22); sie verschwinden vor dem Hintergrund ihrer Bedingungen. Die 
zweite, in der pragmatistischen Tradition nach James stehende Auffas-
sung besteht demgegenüber im Vorhaben, nicht »von den Fakten [Phä-
nomenen] loszukommen, sondern näher an sie heranzukommen, den 
Empirismus nicht zu bekämpfen, sondern ihn im Gegenteil zu erneuern« 
(ebd.), indem schlicht alle erfahrenen Phänomene als solche zunächst an-
erkannt werden – darin besteht die Radikalität James’ »Radikalem Em-
pirismus« (James 1912)8 – und dann geschützt und gepflegt werden, wie 
Latour mit Bezug auf Haraway schreibt (vgl. Latour 2007a, 22).9 

Doch weiter zu der Konzeption – und das heißt auch: Behandlung 
– von Phänomenen in der Kritik, oder genauer, von der »kritische[n] 
Landschaft in ihrem gewöhnlichen und alltäglichen Zustand« sowie 

7	  	Beide Bewegungen werden im nächsten Abschnitt unter Rückgriff auf Slo-
terdijk näher erläutert: Die erste nennt dieser »Umkehrung von Sein und 
Schein«, die zweite »Reduktion auf ein realistisches Urmotiv«. 

8	  	 Im weiteren Verlauf des Aufsatzes rekurriert Latour dann jedoch nicht pri-
mär auf James, sondern auf Whitehead, der als radikaler Empirist in James’ 
Sinne gelten kann. So zitiert Latour folgende eindrückliche Stelle aus White-
heads Der Begriff der Natur: »Für die Naturphilosophie ist alles Wahrge-
nommene in der Natur. Wir können es uns nicht aussuchen. Für uns muß 
das rote Glühen des Sonnenuntergangs so sehr Teil der Natur sein wie die 
Moleküle und die elektrischen Wellen, mit deren Hilfe die Wissenschaft das 
Phänomen erklären würde« (zitiert nach Latour 2007a, 51, Hv. KW, vgl. 
Latour 2008). Genau das meine ich, wenn ich sage, dass alle erfahrenen 
Phänomene als solche anerkannt werden (müssten). Die Kritiker hingegen 
– man denke an das Beispiel zu Beginn dieses Kapitels – »haben es sich aus-
gesucht« (Latour 2007a, 51, Hv. KW). 

9	  	Die Rekonstruktion der von Latour vorgeschlagenen Alternative bricht 
an dieser Stelle ab – es geht hier zunächst um eine möglichst komplexe 

DER ENTLARVUNGS-IMPETUS: EXPOSITION DER AUFDECKUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

von »etwa neunzig Prozent der heutigen kritischen Szene« (ebd., 36), 
was erneut darauf aufmerksam machen kann, dass es Latour (und mir) 
streng genommen nicht um »die Kritik« geht, sondern um bestimmte 
Tendenzen im Vokabular politisch-kultureller Selbstverständigung (La-
tour) bzw. der Erziehungswissenschaft (mir). 

Das, was Latour den »kritische[n] Trick« nennt (ebd., 43), besteht da-
rin, dass der Kritiker im Grunde immer je zwei Konzeptionen der Kri-
tisierten (Subjekte) und (deren) Phänomene (Objekte) im Gepäck hat.10 
Das eine Set von Subjekt- und Objekt-Konzeptionen besteht in einem 
schwachen Subjekt und einem starken Objekt, etwa wenn das kritisier-
te Subjekt durch Kräfte, die ihm selbst nicht gegenwärtig sind und auch 
nicht sein können, bestimmt wird. Dies ist für Latour dann der Fall, 
wenn es um Objekte geht, an die der Kritiker selbst glaubt: »Soziologie, 
Ökonomie, Verschwörungstheorie, Genetik, Evolutionspsychologie, Se-
miotik – jeder kann sein Lieblingsgebiet aussuchen« (ebd., 42). In die-
sem Fall besteht die Entlarvung darin, den kritisierten Subjekten deren 
»naiven Glauben an die Freiheit« zu nehmen, »indem er [der Kritiker] 
das Gewicht der Determination nachweist« (ebd., 41). Das andere Set 
von Subjekt- und Objekt-Konzepten besteht umgekehrt in einem starken 
Subjekt und einem schwachen Objekt. Dies ist für Latour dann der Fall, 
wenn es um Objekte geht, an die der Kritiker selbst nicht glaubt: »Göt-
ter, Mode, Poesie, Sport, Begehren, was auch immer« (ebd., 36). Die Ent-
larvung besteht dann darin, den kritisierten Subjekten deren Projektio-
nen nachzuweisen, indem ihre Objekte als bloße Fetische ausgewiesen 
werden. Das Trickreiche des kritischen Tricks ist nun, dass der Kritiker 
»immer recht« hat (ebd., 38): Das Objekt kann entweder als bloße Pro-
jektion des Subjekts oder das Subjekt als bloßes Produkt des mächtigen 
Objekts ausgewiesen werden. Im ersten Fall wird das Subjekt als Fakt 
und dessen Objekt als Fetisch ausgewiesen, im zweiten Fall das Objekt 
als Fakt und das Subjekt als bloßer Fetisch (vgl. ebd., 43). »Wenn der 
naive Gläubige sich an seine Objekte klammert und behauptet, es seien« 
diese Objekte, »die ihn zum Handeln veranlaßten, dann kann man aus 
all diesen Bindungen Fetische machen und den Gläubigen demütigen, 
indem man zeigt, daß es sich um nichts handelt als um seine eigene Pro-
jektion« (ebd., 38). Umgekehrt funktioniert der Trick jedoch ebenso gut: 
»Sobald aber der naive Gläubige etwas Mut zum Glauben an seine eige-
ne Wichtigkeit […] gefaßt hat«, kann der Kritiker ihm leicht aufzeigen, 

Beschreibung des Problems. Wie genau dieser Schutz und diese Pflege aus-
sehen könnten, werde ich in Kapitel 7 und 9 weiter ausführen. 

10	 	 Im bereits 1991 erschienenen Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer 
symmetrischen Anthropologie findet sich eine ausgesprochen ähnliche Dar-
stellung (Latour 2007b, 70–75), dort jedoch mit Bezug auf die Natur/Kul-
tur-Unterscheidung. 

AUFDECKUNG: DER VERLUST DER PHÄNOMENE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

dass er selbst eigentlich »durch mächtige[], ihm unbekannte[] Kausa-
litäten determiniert ist«, die allein dem Kritiker zugänglich sind (ebd., 
38f.).11 An seine Problematisierungen kritischer Sprechweisen anschlie-
ßend betont Latour, es gehe ihm um »neue kritische Werkzeuge«: »Ist es 
nicht Zeit für einen gewissen Fortschritt? […] Ist es wirklich zuviel von 
unserem kollektiven intellektuellen Leben verlangt, wenigstens einmal 
im Jahrhundert neue kritische Werkzeuge bereitzustellen?« (ebd., 46).

4.2 Die Umkehrung von Sein und Schein und  
die Reduktion auf ein realistisches Urmotiv 

Als »Entlarvungen« betitelt auch Peter Sloterdijk12 seine »Revue der Kri-
tik«, in welcher er »Figuren der Demaskierung« beschreibt (1983/2018, 
64).13 Bei dieser Formulierung wird bereits deutlich, dass Entlarvungs-
kritiken »immer de[n] zweiten Blick« für entscheidend halten, da nur er, 
»indem er den ersten Eindruck überwindet«, hinter die Masken blicken 
kann (ebd., 118). Insofern können »die Dinge« schlicht nicht das sein, 
»was man ihnen sofort ansieht« (ebd.), sie müssen vielmehr eigentlich, 
in Wirklichkeit oder letzten Endes anders sein. Insofern hat die Entlar-
vungskritik »ein detektivisches Verhältnis zur Realität« (ebd.). 

In seinem provozierend eklektischen Durchgang unterscheidet Sloter-
dijk zwischen Entlarvungs- und Betrugstheorien.14 Entlarvungstheorien 

11	 	Nur am Rande sei erwähnt, dass diese kritische Konzeption von Phänome-
nen mit drastischen disziplin- und wissenschaftspolitischen Konsequenzen 
einhergeht: »Was die [kritischen] Sozialwissenschaftler unseren Lieblings-
objekten antun, ist so schrecklich, daß wir sie nicht in unserer Nähe haben 
wollen. ›Bitte, bloß nichts anfassen!‹, rufen wir, ›Versucht nicht, sie zu er-
klären!‹« (Latour 2007a, 41). Und weiter: »Wenn dem Objekt eine solche 
Position beigemessen wird, ist es dann eigentlich noch so überraschend, daß 
die Humanities die Herzen ihrer Mitbürger verloren haben, daß sie sich Jahr 
um Jahr weiter zurückziehen mußten und sich immer mehr in den engen Ka-
sernen verschanzten, die ihnen immer knauserige Dekane zuwiesen?« (ebd., 
40). 

12	 	Eine intensive Sloterdijk-Rezeption lässt sich in der Erziehungswissenschaft 
nicht ausmachen. Erste systematische Vorschläge hat Schütte (2015) vorge-
legt. 

13	 	Da beide Autoren in engem Austausch standen, kann davon ausgegangen 
werden, dass Latour Sloterdijks Text kannte, auch wenn dieser im Elend der 
Kritik nicht explizit genannt wird. 

14	 	Es ist allerdings keineswegs so, dass sich diese Unterscheidung stringent 
durch Sloterdijks Kapitel zieht – zumindest nicht explizit. Meine Zu-
sammenfassung seiner begrifflich nicht immer kohärenten Ausführungen 
nutzt einige seiner Unterscheidungen analytischer, als diese im Text selbst 

DIE UMKEHRUNG VON SEIN UND SCHEIN 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

»legen den Täuschungsmechanismus hinter das falsche Bewußtsein: es 
wird getäuscht, es täuscht sich« (ebd., 76). Entsprechende Kritik muss 
»das ›falsche Bewußtsein‹ der anderen […] patronisieren und für ver-
blendet […] halten« (ebd., 77). Betrugstheorien hingegen konstruieren 
einen Gegner, der für die Verblendung verantwortlich ist und zu dem 
man sich selbst in ein Verhältnis setzen kann. Die eigene Betrugstheorie 
kann so durch die »Konstruktion eines raffinierten Bewußstseins«, den 
Gegner, »ein noch raffinierteres« (ebd., Hv. KW) erschaffen: sich selbst. 
Damit ist die betrugstheoretische Kritik in ständigem Wettkampf, der 
nur durch mehr Kritik gewonnen werden kann: »Der Aufklärer überbie-
tet den Betrüger, indem er dessen Manöver nach-denkt und entlarvend 
vorführt« (ebd.). Konsequenterweise wird Kritik dann zu einem »Miß-
trauenstraining, daß die Überbietung der Täuschung durch den Verdacht 
anstrebt« (ebd., 78, Hv. KW). Veranschaulichen lässt sich die Differenz 
zwischen Entlarvungs- und Betrugstheorien anhand von Religionskritik: 
»Die Ausbeuter und Benutzer der Religion«, also die Betrüger, »müssen 
von einem anderen Kaliber sein als das schlicht und angstvoll glauben-
de Volk« (ebd., 75), mit dem es auch die Entlarvungstheorien zu tun ha-
ben. Das angstvoll glaubende Volk kann man »von oben« herab »kom-
mentieren« (ebd., 77) – dies wird im nächsten Kapitel als Bruch mit den 
Akteuren beschrieben –, mit den Betrügern muss man es aufnehmen. 

Im Anschluss an Latour interessieren vor allem Entlarvungstheorien. 
Diesem ganz ähnlich beschreibt Sloterdijk: »Jede Entlarvungskritik weiß 
sich in einem Intimverhältnis zu dem, was im Unsichtbaren ›wirklich der 
Fall ist‹. Rundum wird das menschliche Bewußtsein dazu eingeladen, 
sich zu täuschen und mit dem bloßen Schein sich zufrieden zu geben« 
(ebd., 118). Als eine besonders raffinierte Entlarvungstheorie kann die 
Marxsche Kritik gelten. Diese geht nach Sloterdijk davon aus, dass die 
»Bewusstseine« »›in letzter Instanz‹ bestimmt« werden durch ihre »sozi-
ale Funktion […] im Haushalt der Gesamtarbeit« (ebd., 87). Die Pointe 
besteht nun in dessen Konsequenz, dass »die sozioökonomische Kritik 
wenig Respekt vor dem [hat], was die Bewußtseine über sich selber sa-
gen« (ebd.).15 Eben weil die Bewusstseine durch die sozioökonomischen 
Verhältnisse über/unter/hinter ihnen bestimmt werden, gilt es, diese zu 
entlarven, sodass sich die Bewusstseine über ihre eigene Bestimmung 

verwendet werden. Mein Ziel ist hier, die Figur der Entlarvung differenzier-
ter zu entwickeln – wie entlarvt wird –, wofür wiederum andere, mehr ge-
genstandsbezogene Unterscheidungen Sloterdijks – was entlarvt wird – ver-
nachlässigt werden. 

15	 	Dies ist auch der Grund für den Bruch mit den Akteuren, der in Kapitel 5 
dargestellt wird: Weil die Akteure von mächtigen Kräften gesteuert werden, 
können sie weder über sich selbst verlässlich Auskunft geben noch diese an-
gemessen kritisieren – und dies wiederum rechtfertigt es, sich um die Kritik 
der Akteure selbst nicht sonderlich zu kümmern. 

AUFDECKUNG: DER VERLUST DER PHÄNOMENE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

bewusstwerden und sich so wiederum darüber erheben können. »Die 
typische Entlarvungsgeste der Marxschen Kritik ist daher die Umkeh-
rung« (ebd., 89). 

Die Konzeptionierung der sozioökonomischen Verhältnisse über oder 
unter den Bewusstseinen erfordert eine vertikale Entlarvung. Sloterdijk 
beschreibt noch ein zweites Element der Marxschen Kritik, welches eine 
horizontale Entlarvung erfordert: die Theorie der Charaktermaske, wel-
che Individuen »als Träger[] von Klassenfunktionen« konzipiert, wobei 
für Sloterdijk »unklar [bleibt], welche Seite jeweils die Maske der anderen 
ist« (ebd., 90). Jedenfalls kann durch die Metapher der Charaktermas-
ke entlarvt werden, was hinter der Verkleidung und Verstellung liegt.16 

Daran anschließend beschreibt Sloterdijk zwei Strategien der Kritik, 
die er »Umkehrung von Sein und Schein« sowie »Reduktion auf ein re-
alistisches Urmotiv« nennt (ebd., 101), wobei in letzterem im Grunde 
ein Spezialfall des ersten besteht. Die Umkehrung von Sein und Schein 
ähnelt dabei der Marxschen Charaktermaske; sie »trennt […] zuerst die 
Fassade vom Inneren, um sodann dieses als das eigentlich Äußere zu at-
tackieren« (ebd., 102). Diese Form von Kritik durchblickt das Außen 
und dringt zum Inneren vor, sie setzt ein Sein, um den bloßen Schein zu 
identifizieren. Eine solche Setzung von Sein nennt Sloterdijk »kritisch-
naturalistisch« (ebd., 103).17 Man denke beispielsweise an Nietzsches 
Reduktion der Moral auf bloße Sklavenmoral oder an die von Sloter-
dijk ausgeführte »psychologische« Auffassung, dass letzten Endes hinter 
jeder Liebe nur Selbstliebe steckt. Durch solche kritisch-naturalistische 
Setzungen von Sein wird klar: »Die primäre Selbstliebe zu leugnen hie-
ße, die Verhältnisse zu verdrehen«, ganz so, wie es Nietzsche dem Chris-
tentum vorgehalten hat (ebd.). 

16	 	Noch einmal: Es geht hier nicht darum, Kritik an Marx oder dem Marxis-
mus zu üben, sondern anhand diesen – oder deren popularisierter Versio-
nen, und seien diese auch nur durch Sloterdijks Fehllektüre produziert – all-
gemeine Funktionstendenzen der Entlarvungskritik herauszuarbeiten. Auch 
Sloterdijk betont, dass die Vorstellung von Charaktermasken keineswegs ein 
Marxsches Spezifikum ist: »Das Spiegelbild dieser Theorie liefert die ›bür-
gerliche‹ Rollentheorie, die die sozialen Funktionen (›Rollen‹) als Masken 
begreift, mit denen die Individualität sich bedeckt, um im besten Fall sogar 
mit ihnen zu ›spielen‹« (Sloterdijk 1983/2018, 90).

17	 	Zum Naturalismus hält Sloterdijk an anderer Stelle fest: »Jeder Natura-
lismus beginnt als unfreiwillige Naivität und endet als gewollte. […] Raf-
finierte Selbstverdummung manifestiert sich in sämtlichen modernen Na-
turalismen: Rassismus, Sexismus, Faschismus, Vulgärbiologismus und 
– Egoismus« (1983/2018, 130f., wie letzterer mit Vorstellungen von Iden-
tität und deren Politiken und diese wiederum mit sozialer Klasse verknüpft 
sind, erörtert Sloterdijk ebd., 133–139, zum Begriff der ›Raffinesse‹ vgl. ebd., 
76f.). 

DIE UMKEHRUNG VON SEIN UND SCHEIN 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

Der Status dieses gesetzten Seins kann variieren: Es kann irgendein Sein 
sein oder aber ein letztes: dann wäre ein »realistisches Urmotiv« entdeckt. 
Hat man einmal ein solches letztes Sein ausgemacht, kann prinzipiell al-
les reduktiv darauf zurückgeführt und andersherum an jedem Phänomen 
das Urmotiv (Y) aufgedeckt und aufgespürt werden. Alles ist (alle X sind) 
(auch) Y und Y ist über/unter/hinter/in allem. Sloterdijk führt als Beispie-
le Nietzsches »Willen zur Macht« an sowie die »dialektische« Form dop-
pelt-urmotivischer Kritik im psychoanalytischen »Lebens- und Todes-
trieb« (ebd., 105).18 Wenngleich von Sloterdijk nicht so bezeichnet, lässt 
sich auch Rousseaus Kritik am unnatürlichen Zustand des Menschen, der 
dessen eigentliches Sein verfehle, als Aufdeckung eines realistischen Ur-
motivs begreifen. Dabei kann tendenziell beliebiges Menschengemachtes 
als schlechter künstlicher Schein bezeichnet werden und ebenso beliebiges 
als gutes natürliches Sein (vgl. ebd., 119),19 wobei die Beliebigkeit allein 
daran sichtbar wird, dass »das konservative Menschenbild« genau um-
gekehrt von der natürlichen Schlechtheit der Menschheit ausgeht.20 Eine 
weitere Variante des realistischen Urmotivs ist die Verschiebung von des-
sen temporaler Konnotation hin zu einer utopischen: »Das Gute ist noch 
nirgendwo, außer im menschlichen Wunschgeist […], der auf das, was es 
noch nicht gibt, dennoch unbeirrt zugeht« (ebd., 125).21 

18	 	Zu Freud und seinen Vorläufern siehe auch Sloterdijk (1983/2018, 107–
115); insbesondere ist hier der psychoanalytische Begriff der »Rationali-
sierung« von Interesse, der den vom Bewusstsein konstruierten Schein be-
zeichnet, um das irrationale Sein zu überdecken (vgl. ebd., 113f.). Aufgabe 
der Psychoanalyse ist dann die Aufdeckung des Irrationalen: »Das Ich steht 
vor der ungeheuren Zumutung, zu erkennen, daß es auch das ist, was es ab-
solut nicht zu sein glaubt« (ebd., 115) – auch hier ist der Aufdeckungslogik 
der Bruch mit den Akteuren inhärent. 

19	 	Für Sloterdijk erwächst aus einer solchen urmotivischen Anthropologie di-
rekt die Notwendigkeit von Pädagogik: als »utopisch-positive« Gegenseite 
der »kritisch-negative[n]« Gesellschaftsdiagnose (1983/2018, 119). Die Pä-
dagogik erscheint in dieser Lesart als Konsequenz der Setzung von Natür-
lichkeit als realistisches Urmotiv und geht nahezu unvermeidlich mit einer 
Idealisierung des Kindes einher (vgl. ebd., 119–127). Meines Erachtens fin-
den wir gegenwärtig noch Spuren dieser Dynamik in Diskursen, die Gesell-
schaftskritik mit Authentizität und Empowerment (Resilienz etc.) verbinden. 

20	 	Diese anthropologische Grundentscheidung der Konservativen, nämlich 
dass es »in der Natur bereits Verbrecher, Dummköpfe, Querulanten, Ego-
isten und Rebellen [gibt] – genau wie es Bäume, Kühe, Könige, Gesetze und 
Sterne gibt«, bilde »die Basis für autoritäre, hart disziplinierende Politik« 
(Sloterdijk 1983/2018, 121) ebenso wie, so könnte man ergänzen, für auto-
ritäre, hart disziplinierende Pädagogik. 

21	 	Auch dieses realistische Urmotiv in Form eines utopischen Progressivismus 
ist zweifellos auch in der Pädagogik weit verbreitet, beispielsweise ließe sich 
an Kants »Vervollkommnung der Menschheit« denken (1803/1983, 700). 

AUFDECKUNG: DER VERLUST DER PHÄNOMENE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

Auch die Reduktion auf ein realistisches Urmotiv kann im Modus der 
Überbietung betrieben werden. So beschreibt Sloterdijk, die »psycho-
analytische Lesetechnik« sei »in arg trivialisierter Form seit Jahrzehnten 
zum Gesellschaftsspiel geworden, bei dem der Gewinner ist, der hinter 
den alltäglichen Erscheinungen […] die meisten analytischen Hinterge-
danken und neurotischen Geheimbedeutungen aufspürt« (ebd., 115). In 
dieser »versportlichte[n] Form chronischer Selbst- und Fremdanalyse« 
gleichen sich sowohl popkulturelle als auch wissenschaftliche Diskur-
se,22 wodurch die reflexive »Kategorie des Unbewußten, besser der ›un-
bewußten Struktur‹, […] die wohl erfolgreichste Denkfigur in den Hu-
manwissenschaften« des 20. Jahrhunderts geworden sei (ebd., 115f.).

4.3 Identifizierendes Denken 

Im Eingangsbeispiel hatte ich zu zeigen versucht, dass in der kritischen 
Untersuchung eine Identifizierung von Phänomen mit dessen Erklärung 
vorgenommen wurde. Diese Gefahr lässt sich mit einer Denkfigur genau-
er beschreiben, die Adorno »identifizierendes Denken« genannt hat.23 
Für Adorno heißt identifizieren eben genau: Sache und Begriff gleich-
machen. 

Adorno fordert ein, man dürfe »mit keinem noch so tief sich selbst ge-
benden, aber bereits vorgegebenen Gedanken zufrieden« sein, »sondern 
daß man auch dem Eigenen gegenüber mit der rücksichtslosen Kraft der 
Reflexion sich einläßt, ohne darauf sich so festzumachen, als ob man es 
nun ein für allemal und gesichert in der Hand hätte« (Adorno 2007, 157, 
Hv. KW). Solche vorab gesicherten Denkbewegungen trügen »die Spuren 

22	 	Ein wenig systematisches, dafür in seiner Polemik provozierendes Essay zu 
diesem Aspekt der Kritik in den sich als avantgardistisch verstehenden Fel-
dern der Kunst und Medien hat Edlinger (2015) vorgelegt. 

23	 	Nur in dieser Hinsicht interessiere ich mich hier für Adorno. Es geht mir 
also nicht um ein erziehungswissenschaftlich-bildungstheoretisches Denken 
in Anschluss an Adorno (vgl. Thompson 2009; Biemüller 2022), sondern 
zunächst einmal darum, einen bestimmten Modus erziehungswissenschaftli-
chen Denkens mit Adorno genauer in den Blick zu bekommen. Dafür greife 
ich nicht Adornos eigene Ausführungen zur Kritik an der Kritik auf – etwa 
in seiner Theorie der Halbbildung: »Kritik aber ist zur puren Schlauheit er-
niedrigt, die sich nichts vormachen lässt und den Kontrahenten drankriegt, 
ein Mittel des Vorwärtskommens« (Adorno 1959, 186) –, sondern biete an, 
seine Problematisierung identifizierenden Denkens auf kritisches Sprechen 
in der Erziehungswissenschaft zu übertragen. Im siebten Kapitel werde ich 
kurz Adornos Alternative einer Negativen Dialektik diskutieren. Probleme 
einer erziehungswissenschaftlichen Adorno-Rezeption diskutieren Froebus 
(2019), Schäfer (2004) sowie noch immer instruktiv Kelle (1992). 

IDENTIFIZIERENDES DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

des Totalitären auch dann«, wenn diese selbst »noch so entgegengesetzt 
sich vorkommen« (ebd.). 

In gewisser Weise beinhaltet für Adorno jedes Denken auch identifi-
zieren – »Denken heißt identifizieren. Befriedigt schiebt begriffliche Ord-
nung sich vor das, was Denken begreifen will« (Adorno 1966, 17, Hv. 
KW) –, allerdings wird dies besonders dann problematisch, wenn sich 
das Denken nur noch (oder vor allem) in vorab spezifizierten und be-
reits theoretisch verhärteten Begriffen vollzieht. Dann lässt sich von einer 
begrifflichen Verhärtung gegen die Sache sprechen; die Identifikationen 
verhindern es, den Sachen näher zu kommen, ihnen gerecht zu werden, 
sie in Latours Sinne zu matters of concern zu machen. 

Dies wirft die Frage auf, inwiefern man einem solchen identifizieren-
den Denken entkommen kann, ob und wie es möglich ist, nicht-identifi-
zierend zu denken.24 Sowohl in Adornos Negativer Dialektik (1966) als 
auch in deren einführenden Vorlesungen (2007) wird nicht ganz klar, 
inwiefern sich für Adorno Denken – qua Begrifflichkeit überhaupt oder 
qua gesellschaftlichen Entstehungsbedingungen von Begriffen – immer 
schon identifizierend vollzieht (also Denken und Identifizieren identisch 
sind), inwiefern es identifizierendes und nicht-identifizierendes Den-
ken geben kann (also Denken eine Dualität zwischen Identifizieren und 
Nichtidentifizieren beinhaltet) oder inwiefern sich von einem mehr oder 
weniger identifizierenden Denken sprechen lässt (also Denken sich in 
einem Kontinuum zwischen Identifizieren und Nichtidentifizieren be-
wegt).25 

Ein starkes Argument, welches die erste, stärkste Lesart wenig at-
traktiv erscheinen lassen, besteht in Habermas’ Diagnose eines perfor-
mativen Widerspruchs: Wenn jedes Denken und jede Sprache Ergebnis 
gesellschaftlicher Prozesse und damit Teil eines totalen Verblendungs-
zusammenhangs ist, wird mehr als unklar, wo der Ort einer im Modus 
des Sprachlichen vorgebrachten Kritik sein soll und wie er sich über-
haupt konstituieren – das heißt eben auch, aus dem total gesellschaftlich 
Korrumpiertsein ausbrechen – können soll (vgl. Habermas 1985, 144–
147).26 Ein analoges Problem stellt sich erst recht, wenn Begriffe nicht 

24	 	 Ich spreche in diesem Abschnitt von ›Denken‹, um in Adornos Diktion zu 
bleiben. Vor dem Hintergrund der Fragestellung dieser Arbeit interessiert 
mich allerdings erziehungswissenschaftliches Sprechen, also die Frage, in-
wiefern kritische Sprechweisen in der Erziehungswissenschaft als identifi-
zierend beschrieben werden können und es möglich ist, nicht-identifizierend 
Erziehungswissenschaft zu betreiben. 

25	 	Diese drei Lesarten Adornos verdanke ich Gesprächen mit Max Möhring. 
26	 	Dieser von Habermas gegenüber Adorno vorgebrachte Einwand wird 

im nächsten Kapitel mit Sloterdijk als »Teufelskreis der Täuschungen« 
(1983/2018, 94) als epistemologisch-methodologisches Problem der Kritik 
allgemein genauer beschrieben. 

AUFDECKUNG: DER VERLUST DER PHÄNOMENE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

qua gesellschaftlicher Entstehung identifizierend sind, sondern qua Be-
grifflichkeit überhaupt.27 

Ebenso wenig plausibel scheint jedoch, die Möglichkeit einer vollstän-
digen Entledigung der Probleme von Begriffen qua Begrifflichkeit über-
haupt oder qua gesellschaftlichen Entstehungsbedingungen zu unterstel-
len. Dass Begriffe deren Gegenstände nie ganz erfassen können, lässt 
sich schon von Kant lernen, und dass, wenn Begriffe in gesellschaftliche 
Macht- und Herrschaftsstrukturen eingebettet sind, sie diese nie voll-
ständig transzendieren können, scheint mir im späten Wittgenstein und 
spätestens bei Foucault überzeugend dargelegt worden zu sein. 

Wenn aber weder eine totale Determiniertheit noch eine vollständige 
Freiheit von Begriffen angenommen werden soll, scheint einzig noch plau-
sibel, mit einer graduellen Unterscheidung von mehr oder weniger iden-
tifizierendem Denken zu arbeiten. Denken hat immer auch einen identi-
fizierenden Aspekt, im Denken wird immer etwas von einer Sache nicht 
erfasst – davon können wir uns nicht frei machen.28 Es lässt sich dann 
sinnvollerweise fragen, inwiefern und in welcher Weise mehr oder weni-
ger identifizierend gedacht werden kann, und wie eine solche denkerische 
Haltung eingenommen werden kann, die möglichst wenig identifiziert.29 

Mit Adorno lässt sich genauer beschreiben, dass eine Gleichmachung 
von Phänomen und kritischer Erklärung durch einen schon vorab spezi-
fizierten Begriffsapparat ein Problem insofern darstellt, als dass diese es 
nicht mehr erlaubt, Anderes am Phänomen zu entdecken und vielfälti-
ge Begriffe für dessen Beschreibung in Anschlag zu bringen. Die Gewalt 
identifizierenden Denkens lässt sich für Adorno insbesondere dort aus-
machen, wo ein bestimmter Begriff herrscht, indem er das Denken und 
Handeln vorstrukturiert und bestimmt. Solche herrschenden Begriffe 

27	 	Bereits aus dem Grund, dass für Adorno Begriff und Sache prinzipiell und 
immer schon verschieden sind und ein Begriff daher immer auch »das Zu-
rüstende und Abschneidende« (Adorno 1966, 21) darstellt, ergibt sich für 
ihn die Falschheit des Identitätsdenkens. Dieser weitreichendere, sprachphi-
losophische Aspekt wäre, um der spannungsreichen Komplexität Adornos 
Begriff von identifizierendem Denken gerecht zu werden, noch weiter zu ela-
borieren. Aus einer an Rorty geschulten Perspektive stellt sich Adorno je-
doch ein Problem, das es besser aufzulösen als zu lösen gilt: Genau die von 
Adorno grundlegend angenommene prinzipielle Verschiedenheit von Begriff 
und Sache ist für Rorty nicht sinnvoll, da es unmöglich sei, »zwischen die 
Wörter und ihre Gegenstände zu gelangen« (2008, 205). 

28	 	Bezüglich dessen unterscheidet Thyen (vgl. 1989, 118f.) in Auseinanderset-
zung mit Adorno zwischen dem problematischen, gleichsetzenden »identi-
fizieren mit« und einem neutralen, denknotwendigen »identifizieren als«. 

29	 	Wie Adornos eigene Vorschläge hinsichtlich Alternativen zum identifizieren-
den Denken aussehen, wird Gegenstand im siebten Kapitel. Hier geht es zu-
nächst darum, identifizierendes Denken als Problem weiter auszuschärfen. 

IDENTIFIZIERENDES DENKEN

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

sind für Adorno etwa ›Ware‹ und ›Tausch(wert)‹; diese strukturieren 
auch jenseits ihres expliziten Gebrauchs Sozialbeziehungen, Arbeitsver-
hältnisse etc.30 Analog ließe sich, übertragen auf die Argumentation die-
ser Arbeit, die These aufstellen, dass Kritik und Aufdeckung (sowie, wie 
in den nächsten beiden Kapiteln gezeigt, der Bruch und die Negativi-
tät) erziehungswissenschaftliche Forschungspraktiken auch dann struk-
turieren, wenn diese Begriffe selbst überhaupt nicht gebraucht werden. 
In diesem Sinn wäre es für die Beschreibung problematischer Aspek-
te oder Hinsichten irrelevant, ob Erziehungswissenschaftlerïnnen sich 
selbst oder ihre Arbeit als kritisch bezeichnen.31 

Abschließend noch ein Wort über die womöglich Verwunderung erre-
gende Einreihung Adornos in die zumeist dem Pragmatismus zugeordneten 
Bezugstheoretikerïnnen dieser Arbeit. Wenngleich Adorno der nordame-
rikanischen Philosophie generell skeptisch bis äußerst ablehnend gegen-
überstand, so äußerte er doch zumindest für Dewey eine große Wertschät-
zung.32 Dies ist bei einer Betrachtung jenseits verfestigter akademischer 
Klassifikationen von Denkschulen gar nicht so verwunderlich. So scheinen 
mir die beiden Autoren bei allen offenkundigen Differenzen in ihrem phi-
losophischen Gestus doch dort nahe, wo Adorno gegen das identifizieren-
de Denken das spekulative Denken ins Offene33 stark zu machen suchte 
und damit in die Nähe von Deweys Experimentalismus rückte. Darüber hi
naus suchten beide Philosophen sowohl in ihrer Durchdringung konkreter 
Sachverhalte als auch im konzeptionellen Verständnis der Philosophie all-
gemein die Nähe sowohl zu den Sozialwissenschaften34 als auch zur Kunst. 

30	 	 Insofern sind die sprachtheoretischen Überlegungen Adornos auch immer 
mit einer Gesellschaftsanalyse verknüpft. So schreibt er etwa: »Der von der 
Philosophie verklärte und einzig dem erkennenden Subjekt zugeschriebene 
Abstraktionsvorgang spielt sich in der tatsächlichen Tauschgesellschaft ab« 
(Adorno 1966, 180). 

31	 	Dabei geht es jedoch eben nicht darum, ihnen nachzuweisen, dass sie »in 
Wirklichkeit« kritisch sind – dann operierte man selbst im Modus der Auf-
deckung und des Bruchs.

32	 	So spricht Adorno nahezu schwärmerisch von dem »eine[n] und wahrhaft 
freie[n] John Dewey« (1970/2003, 498), den er im Kontext seiner Ästhetischen 
Theorie – allerdings in keiner Stelle in dieser selbst – für dessen Auffassung von 
Kunst lobt und von seiner Kritik am Empirismus ausnimmt. Auch in der Vor-
lesung über Negative Dialektik (Adorno 2007) finden sich an mehreren Stellen 
anerkennende Worte. Für einen bildungsphilosophischen Vergleich mit einem 
Fokus auf die Fragen, was für Adorno und Dewey (gutes) Denken ausmacht 
und wie dies pädagogisch gefördert werden könne, siehe Snir (2020, Kap. 2). 

33	 	Dies wird in Kapitel 7 und 9 weiter ausgeführt.
34	 	Dies führte im Falle Deweys zum Ausdruck einer »empirischen Philosophie« 

(Dewey 1938/1997, 25, vgl. Latour 1997, 52 sowie Schildermans/Vlieghe/
Wortmann 2024).

AUFDECKUNG: DER VERLUST DER PHÄNOMENE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

Allerdings muss meine Adorno-Rezeption dort ihr Ende finden, wo 
Adorno selbst im Aufdeckungsmodus operiert oder diesen als einzig 
wirklich philosophischen ausweist. Dies ist an vielen Stellen der Fall, ins-
besondere dort, wo er eine »Tiefe« kritisch-philosophischen Denkens be-
schwört, dem eine »bloße[] Fassade des Lebens« gegenübergestellt wird 
(Adorno 2007, 155). Es ist genau diese Unterscheidung zwischen blo-
ßer Oberfläche und einer darunter oder dahinter liegenden Realität, die, 
verbunden mit einer Abwertung der ersten und Aufwertung der zwei-
ten, die Operation der Aufdeckung überhaupt erst ermöglicht. Demge-
genüber werde ich – zu Beginn auch in Anschluss an Adorno – in Kapitel 
7 versuchen, eine »flache« Sprechweise zu entwickeln, die ohne ebenje-
ne sich durch die Schriften Adornos durchziehende Ebenenunterschei-
dung auskommt. Von Adorno lässt sich schließlich auch lernen, wie fol-
genreich diese Unterscheidung zwischen einer Oberfläche, die alltäglich 
und womöglich gar als sinnhaft erlebt wird, und tieferer Durchdringung, 
welche durch den »Widerstand des Gedankens« erreicht wird und dann 
auch notwendig mit Leid verknüpft ist, für das denkerische Verhältnis 
zu denjenigen wird, die man an der Oberfläche, also der »bloßen Exis-
tenz«, wähnt (2007, 155).35 Dieses Verhältnis wird im nächsten Kapitel 
als Bruch beschrieben.36

4.4 Rückblick 

In diesem Kapitel wurde die Aufdeckungsgeste der Kritik in drei Anläu-
fen beschrieben. Zunächst bildete Latours Problematisierung des Entlar-
vungs-Impetus den Ausgangspunkt. Für ihn bildet die Zurückführung 
eines Phänomens auf etwas Darunter- oder Dahinterliegendes die Re-
duktion dessen Komplexität. Diese ist umso problematischer, wenn der 
Kritiker quasi beliebige Aspekte eines Phänomens als konstitutiv aus-
weisen und andere demgegenüber als bloße Projektion des Kritisierten 
abwerten kann. Diese Problematik wurde in einem zweiten Schritt mit 
Begrifflichkeiten Sloterdijks weiter ausgeführt. Auch er beschreibt Funk-
tionsweisen von Entlarvungstheorien, die einerseits in der Lage sind, zu-
verlässig zwischen wirklichem Sein und bloßem Schein zu unterscheiden 

35	 	An dieser Stelle kann auch die damit einhergehende implizite Selbsterhö-
hung studiert werden, insofern es Aufgabe des Denkers ist »nämlich eben, 
daß man das Leid der Welt, das Leiden der Welt zur Sprache bringt« (Ador-
no 2007, 158). 

36	 	Wer den Begriff des ›Bruchs‹ für zu stark hält, dem kann entgegnet werden, 
dass Adornos eigene Ausdrucksweise noch deutlich drastischer ist; so for-
dert er beispielsweise das »Durchschlagen der Fassade des Lebens« (2007, 
158). 

RÜCKBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

– das an der Oberfläche Wahrgenommene wird als Schein markiert, das 
Darunter- oder Dahinterliegende als echtes Sein konstituiert – und somit 
Gefahr laufen, die Phänomene auf ein realistisches Urmotiv zu reduzie-
ren. Dies wurde schließlich mit Adornos Konzept des identifizierenden 
Denkens verknüpft. So konnte noch einmal aus der Perspektive einer an-
deren Theorietradition auf die Gefahr aufmerksam gemacht werden, den 
Phänomenen nicht mehr gerecht werden zu können, wenn man sie mit ei-
ner – zumal schon vor der Begegnung mit dem Phänomen festgelegten – 
Beschreibungsweise identifiziert und so auf diese reduziert. 

In Kapitel 7 werden mit den Motiven der Relationalität und Fläche 
zur Aufdeckung alternative Sprechweisen angeboten, die eben keinen 
Unterschied zwischen Sein und Schein, dem Oberflächlichen und Dar-
unter- oder Dahinterliegenden machen, sondern die nicht-hierarchischen 
Relationen eines Phänomens in einer »flachen Ontologie« beschreiben. 
Dafür werde ich sowohl an Adornos Vorschlag eines sich den Gegenstän-
den hingebenden Denkens anknüpfen als auch das Vokabular der von 
Latour miterarbeiteten Akteur-Netzwerk-Theorie als Möglichkeit einer 
solchen »flachen« Redeweise vorstellen.

Das im nächsten Kapitel beschriebene Problem des Bruchs schließt, 
wie bereits in Auseinandersetzung mit Adorno gesehen, an das Problem 
der Aufdeckung an. Während die Aufdeckung auf das Verhältnis des 
Kritikers zu seinem Gegenstand kennzeichnet, besteht dessen Verhältnis 
zu den Akteuren im Bruch. Diese beiden Verhältnisse bedingen sich, in-
sofern die Aufdeckung der Kritik nur um den Preis des Bruchs mit den 
Akteuren möglich ist und umgekehrt die Aufdeckung den Bruch recht-
fertigt: Insofern die Akteure das Darunter- oder Dahinterliegende nicht 
erkennen können, muss der Kritiker mit ihrer Sichtweise brechen. 

AUFDECKUNG: DER VERLUST DER PHÄNOMENE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

5. Bruch: Der Verlust der Akteure 

Ein Kulturzentrum in einer Banlieu, bis auf den letzten Platz besetzt, 
Viele stehen. Pierre Bourdieu, Professor für Soziologie am Collège 
de France, ist gekommen, um über die Probleme der von Armut und 
politischem Ausschluss geprägten Nachbarschaft zu sprechen. »Eine 
Reflexion mit Bourdieu über Ungleichheit in Bildung und Kultur« 
ist der Titel der Veranstaltung. Nach Stunden der intensiven Diskus-
sion drängt der Veranstalter auf ein Ende. Unruhe entsteht. Frus
tration macht sich breit, auch eine gewisse Unzufriedenheit mit der 
akademischen Sprache der Debatte. Bourdieu reagiert mit einem 
emotionalen Abschlussstatement: »Ich könnte Euch einiges über 
Euch lehren! Auch wenn das arrogant klingt, das ist mir scheißegal. 
Weil ich es glaube – weil das die Wahrheit ist!« Zur weiteren Be-
schäftigung empfiehlt Bourdieu den migrantischen Zuhörerïnnen ein 
Buch über Migration eines Kollegen: »Er hat dieses Buch für Leute 
wie Euch geschrieben. Wenn Ihr das ablehnt, dann seid Ihr Idioten.«

»Wenn Ihr das ablehnt, dann seid Ihr Idioten.«1 Wie ist diese Aussage zu 
verstehen? Welches Verhältnis zwischen Sprecher und Adressaten bringt 
es zum Ausdruck? Es kann davon ausgegangen werden, dass Bourdieu 
die altgriechische Wortherkunft des Ausdrucks kannte. Der Idiot war 
dort der Privatmann (idios, nicht öffentlich), jemand, der keine öffent-
lichen Ämter übernahm und an einer Perspektivübernahme nicht inte-
ressiert war. In diesem Sinne ist Bourdieus Aussage sehr präzise: Es ist 
idiotisch, die analytischen Mittel der Sozialwissenschaften abzulehnen, 
insofern man sich eine andere Sichtweise als die eigene entgehen lässt. – 
Und doch kann ich den pejorativen Beiklang des Worts nicht überhören. 
Dessen Verwendung löst in mir auch nach vielmaligem Sehen Unbehagen 
aus: Da sitzt ein Professor auf einem Podium vor einem Publikum, das 
ihm von den beträchtlichen Zumutungen ihres Lebens berichtet – und 
er empfiehlt ihnen die Lektüre eines soziologischen Fachbuchs? Noch 
dazu über genau das »Thema« Migration, deren Auswirkungen für die 
Zuhörerïnnen der lebensweltlich erfahrene Alltag darstellt? Mir scheint 

1	  	Der Dokumentarfilm Soziologie ist ein Kampfsport (2009, Regie: Pierre 
Carles) begleitet Pierre Bourdieu bei seiner Arbeit. »Entstanden ist ein wis-
senschaftliches Roadmovie« (Beiheft), das sich auch als Kampf mit den hier 
beschriebenen Problemen der Kritik sehen ließe. Die beschriebene Szene läu-
tet den Schluss des Films ein. Auf dem Rückweg von der Diskussionsveran-
staltung bemerkt Bourdieu sichtlich bewegt: »Ich denke, die Idee einer sozi-
alen Bewegung, das ist die einzige Möglichkeit. Solange Autos angezündet 
werden, schickt man Polizisten. Wir brauchen eine Bewegung, die auch Au-
tos anzünden kann, aber mit einem Ziel!«. 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

diese Szene einen Bruch darzustellen – in Bourdieus Performance, die zu-
vor von einem Gestus des Zuhörens und Moderierens geprägt war und 
plötzlich in ein Aufklären und Predigen umschlägt, die hier jedoch auch 
bildhaft für einen ganz grundsätzlichen Bruch steht, nämlich den Bruch 
zwischen der Perspektive des Kritikers auf der einen und die Perspekti-
ve derjenigen Akteure, die von diesem zunächst beforscht und dann be-
lehrt werden, auf der anderen Seite. 

Das Anliegen dieses Kapitels ist, den Bruch zwischen Kritiker und Ak-
teuren zu beschreiben und zu problematisieren. Dabei soll plausibilisiert 
werden, dass dieser Bruch zu einem Verlust der Akteure führt: dass die-
se sich verständlicherweise zurückgelassen fühlen von einer Kritik, die 
davon ausgeht, dass sie selbst nicht hinreichend über ihre eigene Situ-
ation Bescheid wissen können und daher auf die Aufklärung des Kriti-
kers angewiesen sind. 

Dabei schließt das Problem des Bruchs sehr direkt an das im letz-
ten Kapitel beschriebene Problem der Aufdeckung an. Beide bedingen 
sich: Eben weil die vom Kritiker aufgedeckten Strukturen im Rücken 
der Akteure operieren, können sie nicht von ihnen wahrgenommen wer-
den. Und erst durch den Bruch kann plausibilisiert werden, wie es sein 
kann, dass der Kritiker überhaupt etwas aufdecken kann, das nicht je-
dermann unmittelbar einsichtig ist. Diese wechselseitige Bedingung führt 
zu der merkwürdigen Eigenheit von Kritik, die von Heath als »one of 
the stranger unwritten rules of twentieth-century social criticism« be-
zeichnet wird, nämlich, »that it’s okay to call people stupid as long as 
you make clear that their stupidity is someone else’s fault« (2000, 372). 
Mit dem Verweis auf das aufgedeckte Darunter oder Dahinter lässt sich 
einerseits eine Abwertung der Sichtweisen der Akteure legitimieren, an-
dererseits jedoch auch deren (moralische) Entlastung plausibilisieren, da 
diese selbst ja eben gerade nicht verantwortlich für ihre eigene Idiotie 
gemacht werden können.2 

Bei dem Problem des Bruchs geht es also um das Verhältnis zwischen 
dem kritischen Forscher einerseits und den Beforschten sowie den Emp-
fängern der Forschungsergebnisse andererseits. Boltanski spricht von ei-
ner »Kluft«, die »errichtet wird zwischen den düpierten Akteuren und 
einem Soziologen, der – einigen Formulierungen zufolge sogar als ein-
ziger – in der Lage ist, ihnen die Wahrheit über ihre soziale Lage zu 

2	  	 In dieser Logik tritt eine merkwürdige Gleichheit bezüglich der Verteilung 
von Idiotie auf. Denn aus Sicht der Kritik sind beispielsweise rassistische 
Lehrpersonen, die ihre eigenen Privilegien hüten, von derselben Idiotie be-
seelt, wie Migrantïnnen in der Banlieu – beide sind gleichermaßen Opfer 
der hinter ihrem Rücken operierenden Strukturen, und der Kritiker ist in 
der Lage, beide Strukturen gleichermaßen aufzudecken. Allerdings eben nur, 
wenn er mit der idiotischen Sichtweise der Akteure bricht. Ich danke Ursina 
Jaeger für den Hinweis auf diese merkwürdige Gleichheit. 

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

enthüllen« (2010, 42), und der »Diskrepanz zwischen den unbewuss
ten, verblendeten Akteuren auf der einen und den Soziologen auf der 
anderen Seite, die dank ihrer Wissenschaft und ihren Methoden dazu in 
der Lage sind, die Wahrheit zu enthüllen und die Akteure aufzuklären« 
(Boltanski in Boltanski/Honneth 2009, 83).3 Durch ihren starken Pro-
fessionsbezug zeichnet die Erziehungswissenschaft aus, dass die beiden 
Personengruppen der Beforschten und den Empfängern der Forschungs-
ergebnisse oft identisch sind: Forschung zum Lehrerïnnenberuf wendet 
sich (zumindest auch) an (werdende) Lehrerïnnen, Forschung zu Sozia-
ler Arbeit an Sozialarbeiterïnnen, Forschung zu Erwachsenenbildung an 
Erwachsenenbildnerïnnen4 – ganz so, wie Bourdieu das Buch über Mi-
gration eben Migrantïnnen empfiehlt. Noch darüber hinaus verschärft 
sich die Frage nach den Beziehungen zwischen Forschungssubjekt, For-
schungsobjekt und Forschungsadressat insofern, als bisweilen auch die 
Grenzziehung zwischen den ersten beiden erschwert wird: Erziehungs-
wissenschaft besteht mitunter in der Erforschung dessen, was man selbst 
macht, man selbst glaubt, man selbst ist.5 Diese Verschärfung lässt sich 

3	  	Boltanski definiert die Akteure als »diejenigen, die er [der Kritiker] der Aus-
übung von Herrschaft verdächtigt«, also die Kritisierten, ebenso wie »dieje-
nigen, die sie [die Herrschaft] zu seinem Leidwesen erleiden«, also die Opfer 
der kritisierten Verhältnisse (2010, 18). Diese Doppelung führt bei Boltanski 
bisweilen zu Unklarheiten. Leider komme auch ich nicht ohne aus. Es bleibt 
eine noch ausstehende Aufgabe, den Bruch des Kritikers noch mal zu diffe-
renzieren zwischen einem Bruch mit den Kritisierten und einem Bruch mit 
den Akteuren, in deren Namen kritisiert wird, sowie zwischen einem Bruch 
mit den Beforschten und einem Bruch mit den Adressaten der Forschung. 
Sie alle werden hier als ›Akteure‹ im Unterschied zum Kritiker gefasst. Eine 
solche weitere Differenzierung zwischen verschiedenen Akteursgruppen und 
den damit einhergehenden Verhältnissen zum Kritiker würde die hier global 
beschriebenen Problematisierungen noch einmal präzisieren. 

4	  	Das gilt nicht für die Teile der Erziehungswissenschaft, die diesen Professi-
onsbezug (mitunter als Zeichen mangelnder Wissenschaftlichkeit) ablehnen. 
Als Tendenz lässt sich dieser jedoch meines Erachtens konstatieren – auch 
mit Blick auf die Entstehungs- und Rechtfertigungsgeschichte der Disziplin, 
die sich nie durch einen exklusiven Gegenstandsbereich oder ihr eigene me-
thodische Zugänge, sondern eben durch ihren Professionsbezug ausgezeich-
net hat. 

5	  	Ein naheliegendes Beispiel aus meiner eigenen Arbeit ist die erziehungswis-
senschaftliche Auseinandersetzung mit der Praktik des Lehrens (vgl. Wort-
mann 2022d; Wortmann/Thoilliez 2024), in der ich nicht umhinkomme, 
mich auch mit meiner eigenen praktischen Erfahrung als Lehrender sowie 
meinen diesbezüglichen Vorstellungen und Werten zu konfrontieren. Dies 
setzt sich in der eigenen Lehrpraxis fort, in der ich wiederum auf meine wis-
senschaftlichen Positionen und Ergebnisse gestoßen werde. Solche Über-
lappungen sind meines Erachtens typisch für die Erziehungswissenschaft 

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

mit einem Vergleich mit Soziologie veranschaulichen: Natürlich ist auch 
jedes Forschungssubjekt und -objekt der Soziologie Teil der Gesellschaft, 
allerdings ist »die Gesellschaft« eben immer auch weitaus mehr als man 
selbst, es gibt – zumindest in einem nach Latour großen Teil der Soziolo-
gie6 – nicht den Grad an Identifikation zwischen Forscherïn, Gegenstand 
und Adressat der Forschung, die für die Erziehungswissenschaft typisch 
ist und die folgenden Überlegungen zum Bruch umso brisanter macht. 

5.1 Ich sehe was, was Du nicht siehst:  
Exposition des Bruchs 

Das Problem des Bruchs wurde von Robin Celikates (2009) ausführlich 
untersucht und mit der Überschrift »Ich sehe was, was Du nicht siehst« 
versehen.7 Dabei ist jedoch nicht die bloße Differenz zwischen Sehen 
und Nicht-Sehen entscheidend, sondern die Tatsache, dass der Bruch 
zur Annahme führt, dass die Akteure nicht sehen können, was der Kriti-
ker sieht. Denn die Differenz zwischen Sehen und Nicht-Sehen vermut-
lich jeder (auch nicht-wissenschaftlichen) Wissensproduktion inhärent 
und daher völlig unproblematisch. Dass Wissenschaftlerïnnen etwas in 
den Blick bekommen, was andere nicht im Blick haben, ist nicht weiter 

(vergleichbar vielleicht nur noch mit Teilen der Mikrosoziologie sowie der 
Psychoanalyse). 

6	  	Desjenigen Teils der Soziologie nämlich, die Latour als »Soziologie des So-
zialen« bezeichnet, der also »die Gesellschaft« zu seinem Objekt macht (La-
tour 2010a, passim). Latour beschreibt die Soziologie des Sozialen als auf-
deckend: In dieser werde »jede Aktivität – Recht, Wissenschaft, Technik, 
Religion, Organisation, Politik, Management etc. – durch dieselben sozialen 
Aggregate hinter all diesen Aktivitäten erklärt« (ebd., 21). 

7	  	Die Überschrift ist möglicherweise geborgt von Luhmanns gleichlautend be-
titeltem Aufsatz (1990, vgl. ebenso Etzemüller 2007). Ganz in meinem Sin-
ne schreibt Luhmann dort: »Man mag sich, besonders in Frankfurt, kritisch 
bis verzweifelt gebärden; aber das könnte nur ein Symptom dafür sein, daß 
radikalere Eingriffe in das überkommende Denken erforderlich sind. Mit 
einer bloßen Kommentierung des Denkens, das als ›Frankfurter Schule‹ fir-
miert, würde man möglicherweise die Ebene verfehlen, auf der heute eine 
Kritik anzusetzen ist« (1990, 220). Wenngleich es Luhmann im Unterschied 
zu mir um die Abgrenzung zu einer spezifischen Denktradition geht – die 
Frankfurter Schule und namentlich Habermas –, kann ich insbesondere an 
seinen Impuls anschließen, dass radikale Eingriffe in das kritische Denken 
erforderlich sind. Im ersten Kapitel diskutiere ich aus pragmatistisch-kul-
turpolitischer Perspektive, weshalb ich meine Arbeit, im Unterschied zu Ce-
likates, nicht innerhalb der Kritischen Theorie situiere, sondern von einer 
post-kritischen Erziehungswissenschaft spreche. 

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

verwunderlich, sondern ihr Job. Problematisch scheint mir jedoch, um 
im Bild des Spiels »Ich sehe was, was Du nicht siehst« zu bleiben, wenn 
von vornherein klar ist, dass die Akteure überhaupt nie erraten können, 
was der kritische Wissenschaftler meint – und folglich nicht nur nicht 
im Stande sind, zu gewinnen, sondern auch nur je selbst an die Reihe 
kommen, den Wissenschaftler raten zu lassen, was sie meinen. Latour 
beschreibt dieses Problem wie folgt: 

›Wenn der Weise auf den Mond deutet […] schauen die Narren auf 
seine Fingerspitze.‹ Nun, wir haben uns selbst alle zu Narren erzogen! 
[…] Sozialwissenschaftler lernen es auf der Schulbank ihrer Disziplinen 
und machen sich über den Pöbel lustig, der naiverweise an den Mond 
glaubt. Wenn die Akteure von der Jungfrau Maria sprechen, von Gott-
heiten […], schwarzen Löchern, Viren, Genen, Sexualität und so fort, 
wissen wir, daß wir nicht auf die so bezeichneten Dinge schauen sollen 
– wer wäre heute noch so naiv? –, sondern statt dessen auf den Finger, 
und von dort folgen wir dem Arm die Nervenfasern entlang zum Geist 
des Glaubenden, und von dort weiter das Rückenmark entlang zu den 
Gesellschaftsstrukturen, kulturellen Systemen, diskursiven Formationen 
oder evolutionären Grundlagen, die solche Glaubensvorstellungen mög-
lich machen. (Latour 2002a, 351f.) 

In seiner Studie Kritik als soziale Praxis (2009) setzt sich Celikates aus-
führlich mit Bourdieu auseinander, den er als immer noch in der Durk-
heim’schen Tradition verhaftet sieht, insofern die Soziologie, um sich 
überhaupt als Wissenschaft behaupten zu können, auf eine strikte Un-
terscheidung zwischen Alltagserfahrungen und wissenschaftlichen Fak-
ten bauen müsse.8 Aus dieser Notwendigkeit heraus seien die vielen Ab-
wehr- und Abwertungsbewegungen Bourdieus gegenüber den spontanen, 
alltäglichen, lebensweltlichen Deutungen der Akteure zu verstehen, die 
sich anmaßen selbst »kleine[] Soziologen« zu sein, dabei jedoch der »Il-
lusion der Reflexion« erliegen (Bourdieu/Chamboredon/Passeron 2011, 
29), also nicht in Wirklichkeit reflexive Soziologie treiben. 

Für mein Anliegen ist es nicht entscheidend, inwiefern Celikates’ Bour-
dieu-Lektüre angemessen ist.9 Ebenso wenig ist hier von Interesse, selbst 

8	  	Der Begriff ›Bruch‹ geht auf den entsprechend betitelten ersten Teil von 
Soziologie als Beruf von Bourdieu, Chamboredon und Passeron (2011) zurück. 
Eine weniger kritische Rekonstruktion dieses Teils als jene von Celikates findet 
sich in Gros (2019, Kap. 8). 

9	  	Celikates’ Interpretationslinie ist insofern herausfordernd, als sie, wie Celi-
kates auch selbst immer wieder bemerkt, beabsichtigt, sogar Bourdieu den 
Bruch nachzuweisen, den er von szientistisch-objektivistischen Traditionen 
geerbt habe, obwohl Bourdieu selbst sich von diesen immer wieder explizit 
distanzierte. Diese Interpretationslinie scheint mir einerseits ausgesprochen 
aufschlussreich; gleichzeitig ließen sich andererseits auch dieser widerspre-
chende Lesarten plausibilisieren (vgl. etwa Gros 2019). Diese Ambivalenz 

ICH SEHE WAS, WAS DU NICHT SIEHST: EXPOSITION DES BRUCHS

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

Bourdieu dieses oder jenes Problem nachzuweisen.10 Vielmehr geht es 
mir um die systematischen Probleme des Bruchs mit den Akteuren, die 
Celikates (2009) herausgearbeitet hat.11 Insofern werden sich meine fol-
genden Ausführungen von Bourdieu lösen und den Bruch nicht, wie bei 
Celikates, als »Modell« (ebd., passim), sondern als Problem zu beschrei-
ben versuchen. 

Wenn im Folgenden von ›Problematisierungen‹ aus verschiedenen 
›Perspektiven‹ die Rede ist, so soll damit zum Ausdruck gebracht wer-
den, dass es bei keinem der folgenden Punkte um strenge Wiederlegun-
gen handelt, sondern eben um Probleme, die bearbeitet – beispielsweise 
umgangen, aufgelöst oder affirmiert – werden müssen.12 Mein Anspruch 
ist also einerseits schwach hinsichtlich der Problematizität einer jeden 
Problematisierung – kein Problem ist so gravierend, dass es nicht erfolg-
reich bearbeitet werden könnte13 – und andererseits stark hinsichtlich 

ist womöglich ein Hinweis darauf, dass auch Bourdieus Schriften, denen 
mitunter ein vergleichsweise hoher Grad an konzeptioneller Kohärenz und 
theoretischer Geschlossenheit nachgesagt wird, ziemlich weitgehende Ambi-
valenzen beinhalten (vgl. Rieger-Ladich 2017a, 350f.). Auch deshalb ist Rie-
ger-Ladich zuzustimmen, wenn er die herkömmlichen Gegenüberstellungen 
von Bourdieu vs. X kritisiert, da diese bloß »die Logik wissenschaftlicher 
Positionierungskämpfe [bedient], die auf eindeutige Abgrenzungen ange-
wiesen sind« (ebd., 349). Weiter führt er aus, solche Positionierungskämpfe 
seien »der Klärung der verhandelten Sache […] nicht förderlich«, da diese 
»zu Überzeichnungen führ[en], zu künstlichen Entgegensetzungen und da-
mit auch das Potential verschenk[en], dass theoretische Konzepte wechsel-
seitig voneinander lernen« (ebd.). Für zwei in dieser Hinsicht unterschied-
liche theorievergleichende Sammelbände siehe Kastner/Sonderegger (2014) 
sowie Bauer et al. (2014). In diesem von Rieger-Ladich beschriebenen Sin-
ne bemühe ich mich hier um Klärung einer Sache – nämlich den Bruch und 
damit verbundene Probleme –, möglichst ohne auf die Logik wissenschaft-
licher Positionierungskämpfe Rücksicht zu nehmen. 

10	 	Zum wissenschaftlichen Modus des Nachweisens siehe den letzten Ab-
schnitt des ersten Kapitels. Mein Unbehagen mit Rancières Schreiben be-
steht darin, dass er mitunter genau in einen solchen Modus abzurutschen 
scheint, etwa im – nichtsdestotrotz erhellenden – Kapitel »Der Soziologe als 
König« (in Rancière 2010a). 

11	 	Celikates beschreibt vier Einwände, die er »normativ«, »politisch-strate-
gisch«, »methodologisch« und »empirisch« nennt (2009, 76–94). Im Fol-
genden baue ich auf diese auf, erweitere ihre Beschreibung, insofern ich auf 
Studien und Theorieperspektiven eingehe, die bei Celikates nicht diskutiert 
wurden, und ergänze sie um eine spezifisch pädagogische Problematisierung. 

12	 	Um auf diesen schwächeren Status hinzuweisen, spreche ich von ›Problema-
tisierungen‹ und nicht, wie Celikates (2009), von ›Einwänden‹. 

13	 	Eine hinsichtlich der Problematizität des Bruchs mit den Akteuren star-
ke Position vertritt Vobruba (2009), der kritische Theorie im Modus von 

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

der These, dass sowohl eine kritische als auch eine post-kritische Posi-
tion jedes Problem bearbeiten muss. Im Folgenden geht es mir zunächst 
um eine Darstellung der Probleme. Dabei ist noch nicht von Interesse, 
die diversen vorliegenden Lösungsversuche der Probleme zu referieren. 
In Kapitel 8 werde ich Vorschläge zu einem post-kritischen Umgang mit 
diesen Problemen andeuten und Alternativen zum Bruch mit den Ak-
teuren vorstellen. 

5.2 Problematisierung aus  
epistemologisch-methodologischer Perspektive: 

Der Teufelskreis der Täuschungen 

Die erste Problematisierung des Bruchs schließt unmittelbar an das Pro
blem der Aufdeckung an. Denn es ist überhaupt nicht klar, wie der mit der 
Aufdeckung einhergehende Bruch epistemologisch gerechtfertigt werden 
kann. Wie kann es sein, dass der Kritiker in einem solchen Maß außer-
halb des »Teufelskreis[es] der Täuschungen« (Sloterdijk 1983/2018, 94) 
steht, dass es ihm möglich ist, diesen zu beschreiben? Wie kann es umge-
kehrt sein, dass die Akteure, die tagtäglich getäuscht werden, von dieser 
Täuschung gar nichts mitbekommen? Dieses Problem ist aus der marxis-
tischen Theorie bekannt, die immer größere Theorieanstrengungen auf-
bringen musste, um einerseits zu erklären, weshalb das Proletariat kei-
ne Revolution startet – klassischerweise aufgrund von Ideologie –, und 
andererseits, weshalb der kritische Theoretiker selbst nicht auch von 
eben diesen Kräften – der Ideologie beispielsweise – betroffen ist, son-
dern diese vielmehr (mehr oder weniger distanziert und objektiv) analy-
sieren und zum Gegenstand seiner Kritik machen kann (vgl. MacIntyre 
1973; Geuss 1981). 

Wissenschaft zum Scheitern verurteilt sieht, da diese einerseits auf die mo-
derne Auffassung der Gestaltbarkeit und Kontingenz der Welt abhebt, an-
dererseits jedoch die vormodern-absolutistische Annahme einer herausge-
hobenen Stellung der eigenen Normativität in Anschlag bringt. Dies führt 
Vobruba anhand programmatischer Schriften Horkheimers und Habermas’ 
vor (vgl. ebd., passim und insbesondere 65–70), in denen er Versuche, »als 
Kritische Theoretiker die Kritik der Leute an den sozialen Verhältnissen zu 
substituieren« (ebd., 67), also »Übertritte von der Perspektive der Beobach-
tung zweiter Ordnung auf die erster Ordnung« (ebd., 66f.) bemängelt und 
festhält: »Dies aber bringt sie in Gegensatz zu den Leuten, ohne ihnen Chan-
cen für praktische Wirksamkeit zu eröffnen« (ebd., 67). Vobrubas Stärke der 
Problematizität sowie Klarheit deren Darstellung bezahlt er allerdings mit 
dem Preis, die Komplexität der Lösungsversuche der von ihm problemati-
sierten Theorieansätzen nicht angemessen darzustellen. 

PROBLEMATISIERUNG AUS EPISTEMOLOG.-METHODOLOGI. PERSPEKTIVE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

Der Bruch mit den Akteuren erfordert also eine Selbstpositionierung 
als außenstehend – außerhalb der kritisierten Verhältnisse – oder über 
den Dingen stehend, wie von einem »Feldherrenhügel« (Rieger-Ladich 
2020, vgl. Loick 2014) aus, von dem aus das Geschehen überblickt und 
kritisch kommentiert werden kann. Aus epistemologisch-methodologi-
scher Perspektive ist allerdings fraglich, welcher Weg auf den Feldherren-
hügel hinaufgeführt hat, wie der Kritiker ihn erklimmen konnte, kurz, 
»wie der Kritiker aus dem Teufelskreis der Täuschungen herausgekom-
men sein will. Indem er selbst auf die Seite der Täuscher übergeht? Die 
[…] Kritik sieht sich selbst als einziges Licht in der Nacht der ›richti-
gen Falschheiten‹« (Sloterdijk 1983/2018, 94). In diesem Sinne konsta-
tiert auch Luhmann: »Die soziale Klasse, der Therapeut, die freischwe-
bende Intelligenz – immer noch sucht man eine Beobachtungsposition, 
die das Nichtsehenkönnen der anderen sich und den anderen erklärt« 
(1990/2005, 222), wobei die genannten Figuren jeweils Versuche dar-
stellen, Positionen zu beschreiben, von denen aus der Bruch mit den Ak-
teuren plausibilisiert und gerechtfertigt werden kann.14

Die methodologische Lösung dieses epistemologischen Problems be-
steht oft in einem hermeneutischen Doppelstandard: Wenngleich auch 
die Akteure selbst ihre Situation interpretieren, so muss ihre Interpre-
tation doch grundverschieden von jener des Kritikers sein. Sie ist etwa 
nicht wissenschaftlich, nicht aufgeklärt, nicht distanziert, nicht komplex, 
nicht systematisch, nicht elaboriert, nicht methodisch gesichert, auf je-
den Fall aber nicht kritisch (genug).15 So kann der Kritiker quasi beliebige 

14	 	Bemerkenswerterweise verweist Luhmann für diesen Punkt auf den Vortrag 
On a Certain Blindness in Human Beings von William James (1899/1983). 
James kann als Begründer der pragmatistischen Tradition gelten, vertritt ei-
nen »Radikalen Empirismus« (James 1912) und stellt für Latour eine wich-
tige – vielleicht die wichtigste (vgl. del Castillo 2022) – Referenz dar. 

15	 	Eine weitere Unterscheidung zur Abgrenzung zwischen wissenschaftlicher Kri-
tik und der unwissenschaftlichen Sicht der Akteure besteht in jener zwischen 
Objektivität und Subjektivität. Während der Kritiker für sich den Anspruch auf 
Objektivität erhebt, kann die Sicht der Akteure als »bloß subjektiv« abgewertet 
werden. Für objektive Erkenntnis konstatiert Luhmann: »Man braucht nicht 
die Beobachter zu beobachten, sondern nur die Realität selber, um zu erkennen, 
was die Beobachter beobachten. Für subjektives Erkennen gilt dies nicht. Hier 
muss man den Beobachter beobachten, um zu erkennen, was er beobachten und 
was er nicht beobachten kann« (1990, 221). Luhmanns Lösung besteht dar-
in, die Sozialwissenschaft vollständig auf das Beobachten von Beobachterïnnen 
umzustellen. Man muss diese Lösung jedoch nicht mitgehen, um zu konstatie-
ren, dass es problematisch ist, den Akteuren jenen selbst erhobenen Anspruch 
auf objektive Erkenntnis abzusprechen. Als alternative Lösungen bietet sich an, 
wie etwa in der interpretativen Ethnologie Geertz’, gemeinsam mit den Akteu-
ren zu beobachten und mit ihnen um die Interpretationen der Beobachtungen 

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

Kriterien heranziehen, um seine eigenen Deutungen von jenen der Akteu-
re abzugrenzen, diese damit abzuqualifizieren und die eigenen zu adeln. 
Hilfreich für diese Operation ist auch die Gegenüberstellung von Akti-
vität und Reflexion: Als Ungleichzeitigkeit konzipiert, weist sie dem kri-
tischen Wissenschaftler das Privileg zu, wirklich reflexive Kritik üben zu 
können, während die Akteure notwendigerweise zu verstrickt in ihre all-
täglichen Aktivitäten sind.16 Festzuhalten bleibt, dass die Berufung auf 
Wissenschaftlichkeit – oder letztendlich beliebigen Kriterien, die Wissen-
schaftlichkeit ausmachen – allzu oft zur Selbstautorisierung der Kritiker 
dient. Für die Erziehungswissenschaft gilt dann jene prinzipielle Asymme-
trie, die Bröckling der Soziologie attestiert: »Kritik erscheint dann nicht 
nur als höchste Form der Soziologie, sondern umgekehrt auch Soziologie 
als höchste Form der Kritik« (2017, 372). 

5.3 Problematisierung aus normativ-demokratischer 
Perspektive: Die Objektivierung der Subjekte  

durch den Kritiker 

Die zweite Problematisierung zielt darauf ab, dass es in einer Demokra-
tie normativ geboten scheint, die Selbstbeschreibungen von Akteuren 
ernst zu nehmen. Gerade in der Erziehungswissenschaft häufigen poli-
tischen Belangen ist es fraglich, inwiefern eine Abwertung einer Stim-
me im gemeinsamen Diskurs – etwa um Fragen der Gestaltung des Bil-
dungswesens auf politischer, organisationaler und interaktionaler Ebene 
– mit dem Verweis darauf gerechtfertigt werden kann, dass deren Trä-
gerïn eben nicht um ihre objektive Situation wisse und daher, bevor sie 
vollwertig sprechen könne, der Aufklärung durch den Kritiker bedürfe.17 

zu ringen (Geertz 1987) oder zumindest eine Symmetrie der kritischen Kapazi-
täten der Akteure und der Wissenschaftlerïnnen anzunehmen, wie dies von Bol-
tanski vorgeschlagen und in Kapitel 8 weiter ausgeführt wird.

16	 	Diese Gegenüberstellung von Aktivität und Reflexion findet sich bereits in 
Diltheys einflussreicher Konzeption der Geisteswissenschaften (1910/1970), 
dort als spannungsreichem Zusammenhang zwischen Lebenserfahrung und 
wissenschaftlichem Verstehen (ebd., 157–177), welcher Wissenschaft als be-
zogen auf das Leben beschreibt und somit unweigerlich mit dem Problem 
konfrontiert ist, in gewisser Weise jenseits des Lebens zu stehen. Auch Gada-
mers Fassung der Hermeneutik (1960) arbeitet noch mit dieser Konzeption.

17	 	Diese antidemokratische Aufklärungsbedürftigkeit wird umso pikanter, 
wenn aus Sicht des Kritikers die Akteure erst dann als vollwertige Spre-
cherïnnen anerkannt werden, wenn diese seine eigene Sicht übernehmen – 
womöglich im Grunde erst dann als aufgeklärt gelten können, wenn sie sich 
durch ihn selbst aufklären ließen. 

PROBLEMATISIERUNG AUS NORMATIV-DEMOKRATISCHER PERSPEKTIVE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

Dieses Problem verschärft sich, wenn Subjekte – und mit ihnen ihre 
Selbst- und Weltsicht – durch ihre Beforschung so weit objektiviert wer-
den, dass die Subjekte selbst auf vom Kritiker ausgemachte Eigenschaf-
ten reduziert werden. Dies ist beispielsweise der Fall, wenn eine Äuße-
rung mit dem Hinweis auf soziale Kategorien wie race, Klasse, Gender, 
aber auch Alter oder (vorhandenen bzw. fehlenden) Migrationshinter-
grund, abgewertet werden oder keine Berücksichtigung finden. Diese 
bisweilen sich selbst kritisch verstehende Abwertung aufgrund einer 
Sprecherïnnenposition lässt sich gegenwärtig beispielsweise in jenen Tei-
len erziehungswissenschaftlicher Forschung beobachten, die Lehrkräfte 
gar nicht mehr anders als als »Teil der weißen Mehrheitsgesellschaft« 
(vgl. Jaeger i. E.) in den Blick bekommt. In solchen Fällen werden die 
Subjekte durch den Kritiker auf vermeintlich objektive Merkmale re-
duziert. Durch die Aufdeckungslogik als dahinterliegende und die Per-
son bestimmende Realität ausgemachten Merkmale kann jede Aussage 
– man denke an den deutenden Finger in Latours Sprichwort – beliebig 
auf die aufgedeckte Eigenschaft zurückgeführt werden, etwa die von La-
tour genannten »Gesellschaftsstrukturen, kulturellen Systeme[], diskur-
siven Formationen«. Es handelt sich gewissermaßen um menschenidenti-
fizierendes Denken, das alle von Adorno beschriebene Probleme mit sich 
führt und auf Subjekte überträgt. Dies führt nicht nur zu einem Verlust 
der Phänomene, sondern eben auch der Akteure, da diese objektiviert 
werden.18 Eine solche Objektivierung kann in einer demokratischen Aus-
einandersetzung kaum geduldet werden. 

Es ist bemerkenswert, dass Celikates (2009, 76–78) für diesen nor-
mativen Einwand ausgerechnet Rorty als Hauptreferenz heranzieht, ein 
Autor, der nicht gerade für starke Normativitätsansprüche bekannt ist 
und dem erst recht kein Hang zu Moralisierung nachgesagt werden kann 
(vgl. Rorty 2021; Gehring 2018). Und dennoch fordert Rorty in sei-
nem Aufsatz Method, Social Science, and Social Hope (1982) energisch 
ein, dass ein respektvoller Umgang mit Subjekten als Forschungsobjek-
te erfordert, ihr Verständnis ihrer eigenen Situation zum Ausgangspunkt 
von Untersuchungen zu machen. Daran sowie an demokratietheoreti-
sche Überlegungen anschließend, argumentiert Celikates (2009, 77, mit 
Bezug auf Bader 1991), es sei eine große Errungenschaft, in demokra-
tischen Gesellschaften jede Stimme als gleich gewichtig anzusehen, und 
verweist darauf, dass diese Errungenschaft gerade keinen Moralismus 
erfordert, sondern auf die Kraft des Prinzips der Gleichheit verweisen 
kann, die einen gleichmachenden Effekt nach sich zieht.19 

18	 	Dies ließe sich als symbolische Gewalt bezeichnen, wenn damit nicht erneut 
eine dahinterliegende Realität postuliert wird.

19	 	Genau dies ist auch die Argumentation Rancières, der interessanterweise 
bei Celikates in diesem Zusammenhang keine Erwähnung findet. Rancières 

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

5.4 Problematisierung aus  
pädagogisch-emanzipatorischer Perspektive:  

Die Unwirksamkeit der Aufklärung 

In pädagogisch-emanzipatorischer Hinsicht stellt sich die Frage, ob die 
Kritik jenen Effekt auf ihre Adressaten hat, den sie intendiert. Wenn 
also etwa (werdenden) Lehrerïnnen demonstriert wird, inwiefern sie 
zu sozialer Ungleichheit beitragen oder die Probleme des Kolonialis-
mus fortschreiben, wird diese Demonstration dazu führen, dass sie dies 
nicht mehr oder zumindest weniger tun? Dies wäre ja – zumindest eine 
– Absicht und Legitimation der kritischen Forschung: die Verhältnis-
se dadurch zu verändern, dass man sie beschreibt und diese Beschrei-
bung den Akteuren zugänglich macht. In diesem Sinn ist der kritischen 
Aufklärung eigen, nicht beim bloßen Erkennen stehen bleiben zu wol-
len, sondern ein pädagogisch-emanzipatorisches Anliegen zu verfolgen: 
»Aufklärung würde sich praktisch vollenden« (Sloterdijk 1983/2018, 
91), was heißt, dass sich Kritik – zumindest auch – an ihrer Wirksam-
keit hinsichtlich des von ihr intendierten Effekts auf ihre Adressaten 
messen lassen muss. 

Der Kritiker »bleibt gegen seine eigene Raffinesse merkwürdig blind« 
(Sloterdijk 1983/2018, 94), denn er vermag zweierlei zugleich zu denken. 
Zum einen konzipiert er die Akteure als »notwendig in [ihrer] Falsch-
heit eingesperrt« (ebd., 92), insofern ihr Bewusstsein »gerade so falsch 
ist, wie es [der entsprechenden] Stellung im […] Herrschaftsprozeß ent-
spricht« (ebd.). Und weiter: »daß [der Herrschaftsprozess] in vollem 
Gang ist, betont ja« der Kritiker »täglich und stündlich« (ebd., Hv. KW), 
ja, es ist geradewegs Aufgabe des Kritikers, den Herrschaftsprozess, dem 
die Akteure unterworfen sind, immer wieder sichtbar zu machen.20 Zu-
gleich jedoch traut der Kritiker den der kritisierten Herrschaft unter-
worfenen Akteuren »einen außergewöhnlichen Lernprozeß zu«, insofern 
diese »eine nüchterne Sicht« (ebd., 91, Hv. KW) auf ihre eigene Unter-
drückung entwickeln und diese kritische Einsicht in politische Praxis 
– etwa Emanzipation oder Revolution – umsetzen sollen. 

Perspektive auf das Problem des Bruchs, dessen Lösung durch das axio-
matische Postulieren von Gleichheit sowie erziehungswissenschaftliche An-
schlüsse daran führe ich in Kapitel 8 weiter aus. 

20	 	Für diese beinahe deterministische Seite des kritischen Denkens »gibt es bis 
heute keine schärfere Formel als die berühmte Wendung vom ›notwendig 
falschen Bewußtsein‹. Unter dieser Optik wird das falsche Bewußtsein ver-
dinglicht in das System der objektiven Verblendungen eingeordnet. Falsch-
heit ist Prozeßfunktion« (Sloterdijk 1983/2018, 92). Die mit dieser Notwen-
digkeit des Falschen einhergehenden negativen Sprache wird im nächsten 
Kapitel zum Gegenstand gemacht.

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

Dass die Schritte von kritischer Aufklärung über Einsicht in die Ver-
hältnisse zu politisch-emanzipatorischem Handeln gelingen, dass also 
die Kritik ihren zumindest oft erhobenen eigenen Anspruch an Wirk-
samkeit erfüllt, lässt sich – wie plausibilisiert werden soll – mit guten 
Gründen und empirischen Beobachtungen bezweifeln. Im Folgenden re-
konstruiere ich zwei wissenschaftliche Reflexionen universitärer Lehre 
als Beispiele pädagogischer Bemühungen, in der kritische Erziehungswis-
senschaft zum Gegenstand gemacht wurde und in denen diese Schritte 
thematisch werden.21 Dabei werden zwei Probleme an der von Sloter-
dijk beschriebenen Gleichzeitigkeit von Unterdrückung und Emanzipa-
tion sichtbar. 

Beginnen wir mit dem Bericht einer Seminarsituation: 

Die abschließende Diskussion eines […] Seminars zu ›Migration & Zu-
gehörigkeit‹ endete mit der Einschätzung einer Studentin, viel gelernt, 
für die pädagogische Praxis aber ›wie gelähmt‹ zu sein: ›Wie kann ich 
Unterricht gestalten, der nicht-diskriminierend ist?‹, fragte sie, ›wie ich’s 
mach, ich mach’s doch falsch!‹ Sie berief sich dabei auf für ihr kritisches 
Denken als angehende Lehrerin wertvoll befundene sozialwissenschaft-
liche Studien zu schulischem Umgang mit migrationsbezogener Hetero-
genität. Sie berief sich dabei aber auch auf eine Unhintergehbarkeit sozi-
aler und pädagogischer Differenzierung, und benannte damit ein Gefühl 
einer ›reflektierten Ohnmachtserfahrung‹. (Jaeger/Mantel 2021, 57) 

Jaeger und Mantels kurzer Beitrag beschreibt die Möglichkeit des die 
Lektüre kritischer Studien22 nach sich ziehenden Effekts, dass »zukünf-
tige Lehrpersonen sich und ihre pädagogische Praxis – wie man’s auch 
dreht und wendet – a priori als diskriminierend, als soziale Ungleichheit 
fördernd und reproduzierend imaginieren« (Jaeger/Mantel 2021, 57). 
Dementsprechend zeichnen die Autorinnen die Pattsituation einer mi-
grationspädagogisch informierten Lehrerïnnenbildung nach, »denn in 
jeder pädagogischen Differenzierung lauert die Gefahr einer ungewoll-
ten (Re-)Produktion sozialer Ungleichheit« (ebd., 59). Das Dilemma der 
Lehramtsstudieren exemplifizieren sie wie folgt: 

Wenn die Lehrperson […] den nationalen Kanon reflektiert und als Kon-
sequenz darauf im Unterricht das zuhause albanisch sprechende Mäd-
chen nun als solches ausweist, […] könnte die sozialwissenschaftliche 

21	 	Diese Rekonstruktion erfolgt im Vergleich mit den anderen Problematisie-
rungen etwas ausführlicher, da es sich bei diesem Problem gewissermaßen 
um ein genuin erziehungswissenschaftliches handelt.

22	 	Ein in Nebenargument des Texts besteht darin, dass im Feld der Migrations-
pädagogik kaum nicht-kritische Studien vorlägen, die man im Rahmen des 
beschriebenen Seminars mit dem Titel »Migration & Zugehörigkeit« hät-
te zum Gegenstand machen können (vgl. Jaeger/Mantel 2021, 57–59, vgl. 
ausführlicher Jaeger i. E.). 

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

Analyse Essentialisierung oder Kulturrassismus nahelegen. Wenn sie aber 
– gewissermaßen gegenteilig – die jeweiligen mit Diskriminierung assozi-
ierten Zugehörigkeiten ignoriert […], lauert in dieser Indifferenz die sozi-
alwissenschaftliche Diagnose, die Kinder der […] [bereits seit Generatio-
nen in der jeweiligen Nation lebenden Menschen] würden unreflektiert 
als Prototyp des Schulkindes gesetzt. (Jaeger/Mantel 2021, 59)

In Kürze: Die Lektüre von Studien im Feld kritischer Migrationspäda-
gogik läuft Gefahr, den Eindruck zu erwecken, dass Lehrerïnnen sowohl 
in (womöglich produktiver) Thematisierung als auch (womöglich ega-
lisierender) De-Thematisierung von Differenz schuldig werden, weil im 
Nachhinein das jeweils andere vom kritischen Forscher als situativ ange-
messenerer Umgang ausgewiesen werden kann. Dadurch liegt die Macht 
der Be- und Verurteilung der pädagogischen Akteure stets auf Seiten des 
kritischen Wissenschaftlers: 

Welche Studie, welchen Kontext man sich auch ansieht: Die Lehrperso-
nen scheinen fast immer im Verdacht, sich situativ immer gerade für die 
falsche Art des Umgangs zu entscheiden; die diagnostizierte Diskrimi-
nierung wird von der Sozialwissenschaft markiert, die Deutungshoheit 
(auch in der Selektion der empirischen Beispiele) liegt bei ihr, die Soli-
darität ist mit den als nicht-privilegiert identifizierten Kindern. (Jaeger/
Mantel 2021, 59) 

Was folgt daraus? Jaeger und Mantel wählen recht drastische Worte, 
um mögliche Konsequenzen des Studiums dieser kritischen Praktiken 
im Rahmen universitärer Lehre mit angehenden pädagogischen Prakti-
kerïnnen zu beschreiben: 

Es ist jene sozialwissenschaftliche Anprangerung, die in der Lehre einen 
Schulddiskurs fördert, den (angehende) Lehrpersonen persönlich ange-
griffen abstreiten, oder dem sie sich verweigern können, oder aber, wie 
passiert im Seminar: der Diskurs wird affirmiert und macht befangen. 
[…] Wenn jegliche wohlreflektierten Ideen pädagogischer Handlungs-
entwürfe in kritischem und vorwurfsvollem – mitunter selbstanklagen-
dem – Fazit münden, bleibt letztlich noch das befangene Verharren ohne 
Sicht auf einen Ausweg. (Jaeger/Mantel 2021, 59f.) 

Dabei sollte dem »Wenn« Beachtung geschenkt werden: Jaeger und 
Mantel akzentuieren ihre eigenen Lehrerfahrungen23 und problema-
tisieren die Möglichkeit der Ausweglosigkeit, ohne selbst nach mögli-
chen Auswegen Ausschau zu halten und somit den ebenso möglichen, 
von ihnen implizit in Rechnung gestellten, jedoch nicht beschriebenen 
Fall zu berücksichtigen, in welchem die Irritation eben nicht in einer 

23	 	Die Autorinnen sprechen auch von ihrer »bewusst ein wenig polemische[n] 
Beschreibung einer reflektierten Ohnmachtserfahrung angehender Lehrper-
sonen« (Jaeger/Mantel 2021, 60). 

PROBLEMATISIERUNG AUS PÄDAGOGISCH-EMANZIPATORISCHER PERSPEKTIVE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

Ausweglosigkeit, sondern einem weniger selbstverständlichen, ambiva-
lenteren, den Schwierigkeiten bewussten und dennoch die eigene päda
gogische Praxis affirmierenden Umgang führen kann.24 Und dennoch 
bleibt die Gefahr, dass die Lektüre kritischer Studien eben nicht zu ei-
nem produktiven Umgang mit dilemmatischen25 Situationen und Struk-
turen pädagogischer Praxis führt, sondern, wie von Jaeger und Mantel 
beschrieben, entweder in persönlicher Abwehr im Sinne einer Selbstver-
teidigung, in welcher die Kritik abgewertet werden muss, um das eigene 
Selbst- und Weltbild nicht in Frage stellen zu müssen, oder eben in einer 
Affirmation der Kritik und daraus resultierenden Fatalismus, den Jae-
ger und Mantel mit einem »befangene[n] Verharren ohne Sicht auf ei-
nen Ausweg« beschreiben. In Anschluss an Sloterdijk könnte man letz-
teren Effekt auch als »aufgeklärtes falsches Bewusstsein« bezeichnen 
(1983/2018, 950, Hv. i.O. getilgt), das um die eigene Falschheit weiß, an 
dieser jedoch nichts ändern zu können glaubt. 

Auch der erste Fall – Selbstverteidigung durch Abwehr der Kritik – 
lässt sich mit Sloterdijk fruchtbar weiter beschreiben (wenn wir uns von 
seiner polemischen Wortwahl nicht abschrecken lassen). So schreibt er, 
es hätten »engagierte Helfer und Sozialarbeiter« zu oft und »von den 
besten Absichten geleitet, versucht[], Strafgefangenen, Obdachlosen, Al-
koholikern, marginalen Jugendlichen u.a. ein Bewußtsein davon zu ver-
mitteln, daß sie ›Opfer der Gesellschaft‹ seien« (Sloterdijk 1983/2018, 
128).26 Doch die kritische Aufklärung gelingt nicht; die Opfer der Ge-
sellschaft wollen nicht hören: 

Das Selbstgefühl und Würdebedürfnis der Schlechtgestellten wehrt sich 
oft heftig gegen die Zumutung der Selbstverdinglichung, die aus jedem 
so argumentierenden politischen Helfertum an sie herangetragen wird. 
Gerade wer am ärmsten dran ist, fühlt einen Funken Selbstbehauptung, 
dessen Erlöschen zu Recht zu befürchten ist, wenn die Betroffenen 

24	 	Dabei wird nicht deutlich, ob dieser Fall empirisch nicht vorlag oder aber 
dessen Beschreibung in der Akzentuierung des Artikels ausgespart wurde. 

25	 	Zur »Theorie der trilemmatischen Inklusion« vgl. einführend Boger (2017), 
wo die Spannung zwischen Empowerment, Normalisierung und Dekon-
struktion beschrieben wird. 

26	 	Es ließe sich einwenden, dass hier ein anderer Fall vorliegt als in jenem von 
Jaeger und Mantell beschriebenem, insofern andere Verhältnisse beschrieben 
werden. Während bei Sloterdijk die »Opfer der Gesellschaft« auch die Adres-
satïnnen der Kritik sind, sollen diese bei Jaeger und Mantell erst durch die 
Adressatïnnen der Kritik pädagogisch bearbeitet werden. Anders gesagt lassen 
sich bei Jaeger und Mantell drei Gruppen ausmachen: Kritikerïnnen beziehen 
sich auf Pädagogïnnen und diese wiederum auf die »Opfer der Gesellschaft«. 
Bei Sloterdijk hingegen fallen die ersten beiden Gruppen in eins. Hinsichtlich 
der Unwirksamkeit der Aufklärung im Verhältnis zwischen Kritikerïnnen und 
deren Adressatïnnen ändert dies jedoch, soweit ich sehen kann, nichts. 

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

anfingen, sich als Opfer, als Nicht-Iche zu denken. Zur Würde der ›ar-
men Schweine‹ gehört, daß nur sie allein und aus freien Stücken sagen 
dürfen, daß sie arme Schweine sind. Wer es ihnen in den Mund legen 
möchte, beleidigt sie, wie gut seine Absichten sein mögen. (Sloterdijk 
1983/2018, 128, Hv. KW) 

Unter »Selbstverdinglichung« kann in etwa das verstanden werden, was 
ich im letzten Abschnitt »menschenidentifizierendes Denken« genannt 
habe – nun gewendet auf sich selbst. Es geht darum, dass die durch den Kri-
tiker nahegelegte Selbstidentifikation – etwa als »Opfer der Gesellschaft« – 
nicht angenommen werden kann. Dieser Sachverhalt hat sicherlich mehre-
re Dimensionen, etwa eine psychologische (»Selbstgefühl« bei Sloterdijk), 
die auf Erklärung des Nicht-annehmen-Könnens aus ist, und eine ethische 
(»Würde«), die auf eine Begründung abzielt, weshalb dies auch nicht ver-
langt werden soll. Auf diese Dimensionen kommt es mir hier nicht an. In 
Sloterdijks Beschreibung der Abwehr der kritischen Aufklärung kann deut-
lich werden, dass auch in diesem Fall die Kritik ihren eigenen Anspruch ei-
nes emanzipatorischen Effekts nicht einlöst. Pädagogisch gesprochen: Der 
Bruch mit den Akteuren versetzt den Kritiker in eine Position, von der aus 
er seine Zielgruppe nicht mehr erreichen kann. Beide hier beschriebenen 
Möglichkeiten auf den Bruch zu reagieren – Selbstverteidigung und Fa-
talismus – stellen die Wirksamkeit der Aufklärung durch Kritik in Frage. 

Wenngleich Jaeger und Mantel die von ihnen zum Seminargegenstand 
gemachten kritischen Studien als »sinnvoll und lesenswert« erachten 
(2021, 61), können sie doch weniger als Vertreterinnen einer kritischen 
Erziehungswissenschaft gelten als vielmehr als Forscherinnen, die nach 
Alternativen zu einem kritischen Forschungsmodus Ausschau halten 
(vgl. Jaeger i. E.). Doch auch von Seiten ausgewiesener Anhängerïnnen 
Kritischer Pädagogik wurde die pädagogisch-emanzipatorische Proble-
matik beschrieben, welche sich spätestens dann aufdrängt, wenn die Er-
kenntnisse der Kritischen Pädagogik ohne performativen Selbstwider-
spruch weitergegeben und vermittelt werden sollen. 

Ein gutes Beispiel für diese Problematik besteht in Ellsworths konse-
quent selbstkritischer Reflexion ihrer eigenen Lehrpraxis mit dem Titel 
Why Doesn’t This Feel Empowering? Working Through the Repressi-
ve Myths of Critical Pedagogy (1989). In dieser von Vlieghe und Zam-
joski als »seminal« (2019a, 151) bezeichneten Studie kommt sie zu dem 
Schluss, »traditional education« sei ein »essentially paternalistic pro-
ject« (Ellsworth 1989, 306). Dieser Paternalismus könne im gegenwär-
tigen Zustand der Gesellschaft auch in einem durch Kritische Pädagogik 
informierten Seminar nicht aufgehoben werden, ja sogar echter Dia-
log27 sei im Grunde unmöglich und dessen Idee daher unterdrückend. 

27	 	Dialog wird hier in Anschluss an Freire konzipiert und insofern ausgespro-
chen ambitioniert in Stellung gebracht (vgl. Freire 1970/1996). 

PROBLEMATISIERUNG AUS PÄDAGOGISCH-EMANZIPATORISCHER PERSPEKTIVE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

In diesem Sinne konstatiert Ellsworth, in ihrem Seminar durch »the stu-
dents’ and professor’s asymmetrical positions of difference and privi-
lege – dialogue in this sense [wie von Giroux in der Tradition Freires be-
schrieben] was both impossible and undesirable« (ebd., 314f.) und sogar 
selbst »potentially repressive« (ebd., 315). 

In diesem Sinn geht Ellsworth mit grundlegenden Konzepten Kriti-
scher Pädagogik28 hart ins Gericht: 

[K]ey assumptions, goals, and pedagogical practices fundamental to the 
literature of critical pedagogy – namely ›empowerment,‹ ›student voice,‹ 
›dialogue,‹ and even the term ›critical‹ are repressive myths that perpet-
uate relations of domination. (Ellsworth 1989, 298) 

Anhand des Beispiels Empowerment lässt sich Ellsworths Argumenta-
tion veranschaulichen: 

[I]n a classroom in which ›empowerment‹ is made dependent on ra-
tionalism, those perspectives that would question the political interests 
(sexism, racism, colonialism, for example) expressed and guaranteed 
by rationalism would be rejected as ›irrational‹ (biased, partial). (Ells-
worth 1989, 306) 

Ellsworth geht dabei davon aus, dass unterdrückende Diskurse unver-
meidbar im Seminarraum wiederaufgeführt werden und damit erneut 
Unterdrückung hervorbringen: 

To the extent that our efforts to put discourses of critical pedagogy into 
practice led us to reproduce relations of domination in our classroom, 
these discourses were ›working through‹ us in repressive ways, and had 
themselves become vehicles of repression. (Ellsworth 1989, 298) 

Kontrafaktische Annahmen von Gleichheit – wie aus unterschiedlichen 
Perspektiven von Habermas, Rancière oder eben auch von Vlieghe und 
Zamojski vorgeschlagen (vgl. Habermas 1973; 1981/1995; Rancière 
2007; 2014; Vlieghe/Zamojski 2019a) – hatten in Ellsworths Schilde-
rung keinen Erfolg: »Acting as if our classroom were a safe place in 
which democratic dialogue was possible and happening did not make it 
so« (Ellsworth 1989, 315). 

Für Ellsworths kritische Reflexion ihrer Lehre Kritischer Pädagogik 
fassen Vlieghe und Zamojski treffend und an die Diagnose von Jaeger 
und Mantel erinnernd zusammen, sie münde in folgender Annahme: 

[T]here simply is no escape from oppression, injustice and evil, or at 
least: education is not an adequate means to overcome it. Radical cri-
tique equals the sheer impotence for educators to act in a just and eman-
cipatory way. (Vlieghe/Zamojski 2019a, 152) 

28	 	Für eine Problematisierung Freirescher Begriffe in Anschluss an Rancière 
siehe Vlieghe (2018) sowie in Anschluss an Lyotard siehe Wortmann (2024). 

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

Ellsworths Lösung dieser scheinbar ausweglosen Situation ist zugleich 
simpel und radikal: Wenn erstens Kritische Pädagogik zu politischem 
Engagement führen soll – wie auch etwa von McLaren (2000) in der Tra-
dition Freires als »revolutionäre Pädagogik« bezeichnet – und es zwei-
tens in der universitären Lehre kein Entkommen von den politischen Zu-
ständen gibt,29 bietet sich an, diese gleich durch politischen Aktivismus 
zu ersetzen. Genau dies tut Ellsworth gemeinsam mit ihren Studieren-
den: Sie verlässt den Seminarraum, streicht damit gleichsam das für sie 
sowieso unhintergehbar rationalistische und damit rassistische Denken 
(vgl. Ellsworth 1989, 306) in Brechts »eingreifende[m] Denken« (Brecht 
1967, 158, vgl. Gilcher-Holtey 2007; Bünger 2021; Wortmann 2022a) 
durch – und greift nur noch ein (vgl. Ellsworth 1989, 319f.).30 Diese hy-
perkritische Konsequenz aus den Problemen des Bruchs in der Kritik 
aus pädagogisch-emanzipatorischer Perspektive jedoch positioniert sich 
gewissermaßen im Jenseits der Pädagogik, indem sie diese als in letzter 
Konsequenz überflüssig konzipiert oder zumindest deren Lehre vollstän-
dig politisch instrumentalisiert.31 

Beide dargestellten Studien machen ihre eigene universitäre Lehre zum 
Gegenstand und reflektieren die Probleme, die sich ergeben, wenn Kriti-
sche Pädagogik zum Gegenstand – und bei Ellsworth auch Modus – die-
ser werden soll. Die Studien können zwei Probleme der von Sloterdijk 
beschriebenen Gleichzeitigkeit von Unterdrückung und Emanzipation 
veranschaulichen. Jaeger und Mantel beschreiben die Gefahr, die Lektü-
re kritischer erziehungswissenschaftlicher Studien könne leicht zu einem 
Fatalismus in Bezug auf die eigene zukünftige pädagogische Arbeit füh-
ren. In diesem Fall trägt erziehungswissenschaftliche Kritik nicht dazu 
bei, die kritisierten Verhältnisse zu verändern, weil sie zu einem Ohn-
machtsgefühl und Passivität der an ihnen beteiligten Akteuren führt. In 

29	 	Für Ellsworth ist diese Annahme eine der Lehren des Poststrukturalismus, 
der allerdings zugleich ebenso als »tool« missbraucht werden könne, ande-
re zu dominieren (vgl. 1989, 304f.). In welchem Sinne und inwiefern bil-
dungstheoretische Praktiken, zu denen auch die Lehre gehört, als ›politisch‹ 
zu bezeichnen sind, habe ich in Wortmann (2022a) untersucht. 

30	 	Dieser politische Eingriff vollzieht sich bei Ellsworth auch in die Sphäre der 
privaten Beziehungen hinein, insofern sie nicht theoretische oder politische 
Überlegungen, sondern Freundschaft als »appropriate and acceptable« Mo-
tivation für politisches Handeln empfiehlt (1989, 317). 

31	 	Vlieghe und Zamojski schreiben: »But, even if such a course of action is 
still called ›pedagogy‹, a hyper-critical stance neglects the specificity of edu
cation […], and contributes thus to an appropriation of education. There-
fore, the hyper-critical position may offer an effective way out of the criti-
cal predicament and an alternative to cynicism. However, it leaves no place 
for education as such. At its best, it renders education as a means for political 
ends« (2019, 153, vgl. Anker 2020). 

PROBLEMATISIERUNG AUS PÄDAGOGISCH-EMANZIPATORISCHER PERSPEKTIVE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

Anschluss an Sloterdijk lässt sich formulieren: Der Schritt aus der Un-
terdrückung hin zur Emanzipation gelingt nicht. 

Demgegenüber lässt sich bei Ellsworth studieren, welche Probleme 
eine Lehrpraxis bekommen kann, wenn sie versucht, die selbstkritischen 
Impulse durchgängig konsequent umzusetzen. Eine solche Umsetzung 
kann in einer Selbstabschaffung gipfeln, da konstitutive Momente von 
pädagogischen Lehr-Lern-Verhältnissen aus der kritischen Sicht als not-
wendig repressiv gedeutet werden. Indem die pädagogische Situation 
der Lehre vollständig dem Ziel der Emanzipation untergeordnet wird, 
kann kritische Aufklärung gar nicht mehr stattfinden: Kritische Pädago-
gik hebt sich selbst auf. Auch in diesem Fall gelingt der Schritt von kri-
tischer Aufklärung zu emanzipatorischer Praxis nicht, da erstere als ge-
genläufig zur zweiten angesehen wird. 

5.5 Problematisierung aus politisch-progressiver 
Perspektive: Die Konservierung des Problems zur 

Selbsterhaltung des Kritikers 

Bei Ellsworth wird sowohl erziehungswissenschaftliche Reflexion als 
auch pädagogische Praxis vollständig bestimmten politisch-progressi-
ven Zielen untergeordnet. Es kann jedoch angenommen werden, dass 
Kritik nicht nur nicht zu politischer Emanzipation beiträgt, sondern so-
gar zu einem gewissen Grad zur Erhaltung des Kritisierten. 

Obwohl es zumeist der tiefe Wunsch des Kritikers ist, der Gegenstand 
seiner Kritik möge verschwinden, muss er ihn doch zumindest zu Teilen 
bewahren, da dessen Verschwinden auch die Nutzlosigkeit des Vokabu-
lars des Kritikers und damit des Kritikers als solchem bedeuten würde 
(vgl. Bröckling 2017, 384). Dies ist das Ergebnis von Bröcklings Ausei-
nandersetzung mit der – auch eigenen – Praxis kritischer Soziologie.32 

32	 	Kubac wirft Bröckling (und Messerschmidt) die Psychologisierung systema-
tischer Probleme der Kritik vor, eine »fatale rhetorische Strategie der Sub
stitution begrifflich-systematischer Analyse mit einer Psycho-Analyse der 
unterstellten Habitualisierungsform« (2013, 57). Für Kubac ist das ein Zei-
chen dafür, dass »Kritik in der Krise steckt« (ebd.). Läge hier tatsächlich 
ein Substitutionsverhältnis von systematischer Auseinandersetzung durch 
deren Psychologisierung vor, würde ich Kubacs Kritik zustimmen. Wenn-
gleich es sicherlich richtig ist, dass weder eine »psychologisierende[] Selbst-
anklage der Kritik« noch bloße »Bemerkungen zu einer unterstellten Psy-
chologie des Kritikers« allein »dem Begriff wie auch der Sache der Kritik 
[…] zur Klärung oder gar Stärkung gereichen dürfte« (ebd.), kann doch in 
einer kulturpolitischen Perspektivierung, welche die Situierung von Theo-
riearbeit allgemein und Kritik im Besonderen ernst nimmt (vgl. Rabl 2022), 

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

Das heißt: Kritik kann zu einer ungewollt konservierenden Fortschrei-
bung führen. Es geht hier also nicht nur um das »faulige[] Fortleben des 
Kritisierten trotz Kritik« (Sloterdijk 1983/2018, 69), sondern womög-
lich gerade durch Kritik. In diesem Sinn konstatiert Latour: »Irgendwie 
gewinnt der Fetisch«, also dasjenige, was der Kritiker vorgibt zu entzau-
bern oder zu beseitigen, »in den Händen der Antifetischisten jedoch an 
Festigkeit« (Latour 2002a, 332).33 

Latour geht sogar so weit, zu behaupten, es sei »in Wirklichkeit der 
kritische Denker, der den Begriff des Glaubens und der Manipulation 
erfindet und ihn dann auf eine Situation projiziert« (ebd.), und eben 
nicht die für ihren Fetischismus kritisierten Akteure – der Kritiker zeich-
ne sich aus durch den »naiven Glauben an den naiven Glauben der an-
deren« (ebd., 356). Dies lässt sich meines Erachtens nicht durchgängig 
sinnvoll behaupten, ohne selbst eine Aufdeckungslogik in Anschlag zu 
bringen. Auf eine solche kann schon Latours »in Wirklichkeit« hindeu-
ten, das allzu leicht auf die verdeckte Wirklichkeit unter oder hinter dem 
oberflächlichen Schein zu verweisen droht. Ich würde die von Latour be-
schriebenen Effekte der Kritik lieber als Möglichkeit denn als Wirklich-
keit begreifen. Um dies zu plausibilisieren, zeige ich kurz, dass es sowohl 
Fälle geben kann, in denen die beschriebenen Effekte der Kritik nicht ein-
treten, als auch solche, in denen Latours Beschreibung anregungsreich 
sein kann, um über problematische Effekte von Kritik in der Pädagogik 
nachzudenken. Wenn wir das zu Beginn des letzten Kapitels beschriebe-
ne Beispiel aufgreifen, in dem die kritische Wissenschaftlerïn Außensei-
tertum durch fehlende Habituspassung erklärt, beispielsweise im Spezi-
ellen darauf aufmerksam macht, dass eine Schülerïn durch sprachliche 
Barrieren vom Unterrichtsgeschehen ausgeschlossen wird und sie das auf 
ihr Vermögen als Subjekt verallgemeinert, inwiefern lässt sich dann sa-
gen, dass die sprachlichen Barrieren, das Selbstbild der Schülerïn oder ihr 
Außenseitertum durch die kritische Wissenschaftlerïn »erfunden« oder 

eben auch die Kritikerïn als Teil der Kritik adressiert werden. Ich schließe 
mich hier den Arbeiten von Bröckling (und Latour) an, ohne jene »uneinge-
standen bleibende Altlast kritischer Theorie in der Pädagogik« weiterführen 
zu beabsichtigen, »die gar nicht anders kann, als hinter der Rede vom kri-
tischen Subjekt immer schon den hegemonialen Einsatz eines selbstverges-
sen-bürgerlichen Subjekts zu vermuten« (Kubac 2013, 58). 

33	 	Ein Beispiel für diesen nur scheinbar paradoxen Vorgang der Fetischisierung 
durch Antifetischisten könnte der von Butler (2006, Kap. 3) beschriebene 
Versuch gelten, Homosexualität im amerikanischen Militär zu dethematisie-
ren, indem diese durch Vorschriften und Erlasse explizit zum Nichtthema ge-
macht (»Don’t ask, don’t tell!«) und damit überhaupt erst als Gefahr herauf-
beschworen wird. Die Pointe ließe sich so beschreiben, dass Homosexualität 
erst durch deren Adressierung an Festigkeit gewinnt, eben durch die Vorschrif-
ten, diese nicht zu thematisieren, thematisch wird. 

PROBLEMATISIERUNG AUS POLITISCH-PROGRESSIVER PERSPEKTIVE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

»projiziert« wurde? Nur schwerlich, denn insofern die aufgedeckte feh-
lende Habituspassung diese Aspekte nicht verschlechtern, vermutlich 
gar nicht verändern wird, »gewinnen« sie nicht erst in der Behandlung 
durch den Kritiker »an Festigkeit«.34 Allerdings können wir uns eben-
so Fälle denken, in denen die kritisch aufgeklärte, durch das Habitus-
konzept sensibilisierte Lehrerïn die Schülerïn auf die genannten Eigen-
schaften festschreibt, oder in denen die kritische Wissenschaftlerïn blind 
wird für die multiplen Ambivalenzen, die womöglich von den Akteuren 
wesentlich sensibler wahrgenommen werden, deren Sicht auf den Fall 
jedoch vorschnell abwertet, weil sie eben als verblendet gelten müssen. 
Insgesamt lässt sich also konstatieren, dass der von Latour beschriebe-
ne »naive[] Glauben an den naiven Glauben der anderen« zu einer Kon-
servierung des Problems beitragen kann, aber nicht, wie von Latour na-
hegelegt, muss. 

Diese konservierende Fortschreibung des Problems funktioniert 
doppelseitig: Einerseits kann der Kritiker nur schwer anerkennen, dass 
sich die Verhältnisse gebessert haben. Das führt dazu, dass auch bei 
Fortschritten in der Sache an dessen problematischen, schlechten, ne-
gativen Aspekten festgehalten werden muss – schon allein deswegen, 
weil man keine Sprache hat, Fortschritt als solchen angemessen zu be-
schreiben.35 Andererseits wird der Diskurs des Kritisierten durch die 
Kritiker erst konstruiert: theoretische Gebilde wie der Habitus, Sub-
jektivierung etc. ebenso wie komplexe statistische Modelle. Hat ein 
Kritiker durch diese Konstruktionsleistung (vgl. Wortmann 2022c) 
erstmal eine Position im akademischen Feld erreicht, kann diese nur 
noch schwer verlassen werden.36 Immerhin war es für das Kritikersub-
jekt schwierig und mühsam, die kritische Sprache zu lernen, sich mit 
den Insignien der Kritik auszustatten und Kontakte zu anderen kri-
tischen Forscherïnnen zu knüpfen. Daher kann davon ausgegangen 
werden, dass es nicht gerade leichtfällt, diese einmal gelernte Sprech-
weise und einmal geleistete und institutionalisierte Arbeit in Frage zu 
stellen und innerhalb der Wissenschaft alternative Sprechweisen zu 

34	 	Dagegen ließe sich wiederum einwenden, dass Latour nicht davon spricht, 
dass schlichtweg alles vom Kritiker Beschriebene erfunden und projiziert 
wird, sondern eben nur, wie oben zitiert, »den Begriff des Glaubens und der 
Manipulation« (Latour 2002a, 332). Dies macht meines Erachtens deutlich, 
dass die begrifflichen Instrumente der Kritik als Begriffe des Glaubens und 
der Manipulation verstanden und verwendet werden können, dies jedoch 
nicht notwendig ist. 

35	 	Dieses Fehlen eines positiven Vokabulars ist Gegenstand des nächsten Kapitels. 
36	 	Womöglich ließe sich diese Überlegung auch über das akademische Feld hin-

aus ausweiten. So spricht etwa Boltanski davon, dass der Bruch mit den Ak-
teuren den kritischen Sozialwissenschaftlerïnnen »die Position der Avant-
garde« sichert (in Botanski/Honneth 2009, 83). 

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

erproben.37 Nicht zuletzt weist Boltanski (2010, 41) zudem auf die 
infrastrukturellen Bedingungen der Kritik hin, auf das »Instrumenta-
rium«, das, auch ganz materiell in Form von Rechenzentren etc., für 
wissenschaftliche Kritik notwendig, für die Akteure aber gar nicht zu-
gänglich ist.38

Auch geschichtlich lässt sich nachzeichnen, so Sloterdijk (1983/2018, 
64), dass »erfolgreiche« Kritik sich gerade nicht dadurch auszeichnet, 
»daß die Kritik das Kritisierte reell ›erledigt‹ hätte«. Dieses Problem aus 
politisch-progressiver Perspektive besteht einerseits in dem das Kritisier-
te bewahrenden Effekt der Kritik, wie es etwa Boltanski und Chiapello 
(2003) für die künstlerische Kritik am Kapitalismus nachweisen können 
oder Ringel, Hamann und Brankovic (2021) für die wissenschaftliche 
Kritik an Hochschulrankings. Andererseits liegt das Problem in der Ab-
hängigkeit des Kritikers von dem von ihm Kritisierten: Wenn das Ziel 
des Kritikers eintritt, das heißt das Kritisierte verschwindet, hört der Kri-
tiker als solcher auf zu existieren. Diese Struktur teilt der Kritiker übri-
gens mit der Pädagogïn, deren Ziel ebenfalls ist, sich selbst überflüssig 
zu machen (vgl. Oelkers 2001, Kap. 4).

5.6 Problematisierung aus empirischer Perspektive: 
Critique is ordinary! 

Die letzte Problematisierung des Bruchs bricht mit den vorhergegan-
genen insofern, als sie fraglich werden lässt, inwiefern der Bruch über-
haupt empirisch haltbar ist. Üben nicht auch die Akteure fortwäh-
rend Kritik? Gibt es eine herausgehobene Stellung des akademischen 
Kritikers, die den Akteuren unzugänglich ist? Vollziehen nicht auch 
sie fortwährend Brüche? »[C]ritique is ordinary«, konstatiert Felski 
(2015, 139), mit Williams’ berühmter Bemerkung »culture is ordinary« 
(1958/1989) spielend. Insofern ließe sich aus empirisch-deskriptiver 
Perspektive konstatieren, dass der in der Kritik vollzogene Bruch em-
pirisch möglicherweise nicht belegt werden kann, er nur inszeniert ist 
und nur als Inszenierung empirisch erfasst werden kann. Demgemäß 

37	 	Dies liegt sicher auch daran, dass Autorschaft in der Wissenschaft noch im-
mer ein hochgradig relevanter Bezug für Kohärenz darstellt. Auch über 50 
Jahre nach dem »Tod des Autors« (Barthes) sollen sich die wissenschaftli-
chen Veröffentlichungen einer Autorïn nicht widersprechen. 

38	 	Es ist fraglich, ob dieser materiell-infrastrukturelle Bruch auch noch in Zei-
ten von zumindest in Europa einfach zugänglichen Voraussetzungen in Sa-
chen Hard- und Software gleichermaßen groß ist oder aber sich qualitativ 
geändert, beispielsweise in Richtung Bruch hinsichtlich des kompetenten 
Umgangs mit der vorhandenen Infrastruktur verschoben hat. 

PROBLEMATISIERUNG AUS EMPIRISCHER PERSPEKTIVE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

gäbe es gar keine Position des Kritikers, die sich nicht auch von den 
Akteuren einnehmen ließe und eingenommen wird, und ebenso keine 
kritische Einsicht, die nicht auch unter den Akteuren Verbreitung fin-
det. Kritik, so ließe sich konstatieren, ist immer schon da (vgl. Celikates 
2021) – fraglich bleibt einzig, ob sie gehört, als solche akzeptiert und 
geteilt wird. 

Der Eindruck liegt nahe, dass diese Problematisierung den anderen 
Problematisierungen widerspricht – wurde nicht dort von einem Bruch 
ausgegangen, dessen Existenz nun hier fraglich wird? Um dieser Frage 
nachzugehen, lohnt sich ein kurzer Blick zurück. Die erste Problemati-
sierung konstatierte, der Bruch sei nicht möglich bzw. epistemologisch-
methodologisch nicht überzeugend zu plausibilisieren. Die zweite Pro-
blematisierung hingegen konstatierte, der Bruch sei normativ nicht zu 
legitimieren; er sollte nicht angenommen bzw. vollzogen werden. Die 
dritte Problematisierung konstatierte, die Annahme des Bruchs verun-
mögliche gewünschte Effekte der Kritik auf ihre Adressaten. Die vierte 
Problematisierung konstatierte, die Annahme des Bruchs verunmögli-
che gewünschte Effekte der Kritik auf ihre Gegenstände. Die nun vor-
genommene fünfte Problematisierung kehrt zur ersten zurück und folgt 
deren theoretischer Annahme in empirischer Hinsicht, indem sie kons-
tatiert, der Bruch sei nur inszeniert bzw. kein exklusives Merkmal wis-
senschaftlichen Kritisierens. 

Ich möchte diese Problematisierung aus empirischer Perspektive in 
zwei Hinsichten entwickeln: zunächst in Anschluss an empirische Unter-
suchungen zur Praxis des Kritisierens und dann hinsichtlich der – wo-
möglich selbst kritischen oder zumindest selbstkritischen – Gegenwarts-
diagnose, kritisch zu sein sei »zur Grundausstattung zeitgenössischer 
Selbstinszenierungen« (Bröckling 2017, 390) verkommen. Die erste Hin-
sicht weist darauf hin, dass es keine kritische Praxis gibt, die als genu-
in wissenschaftlich bezeichnet werden kann, da diese von den Akteuren 
selbst fortwährend praktiziert wird. Die zweite Hinsicht beschreibt, dass 
die Inszenierung des Bruchs in ihrer Kritik für viele Akteure, sowohl in-
nerhalb als auch außerhalb des wissenschaftlichen Felds, als erstrebens-
wert oder sogar alternativlos gilt. Die erste Hinsicht behauptet, dass der 
Bruch nicht wirklich vollzogen wird, die zweite, dass die Inszenierung 
des Bruchs weit verbreitet ist. 

Empirische Untersuchungen zur Praxis des Kritisierens lassen die An-
nahme einer kritischen Praxis als genuin wissenschaftliche Tätigkeit 
unwahrscheinlich erscheinen. Ein wiederkehrendes Motiv in den Stu-
dien Boltanskis ist die Feststellung, dass Kritik immer schon vorhanden 
ist: Akteure kritisieren einander fortwährend (vgl. Boltanski 1996; Bol-
tanski/Thévenot 2007; Boltanski/Chiapello 2001). Empirisch lässt sich 
nicht belegen, dass bestimmte kritische Positionen oder Operationen nur 
von Intellektuellen und Wissenschaftlerïnnen ein- oder vorgenommen 

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

werden können.39 Kritik wird überall, in ganz verschiedenen Modi und 
von jedermann geübt; »soziologische und philosophische Paradigmen« 
werden »sowohl von Akteuren als auch Wissenschaftlern aktiviert, um 
ihr Dasein in der Welt sinnhaft zu strukturieren« (Bogusz 2010, 43). 
Von dieser Annahme ausgehend machen Boltanski und Thévenot das 
alltägliche Aushandeln zum Zentrum ihrer Studie Über die Rechtferti-
gung (2007), also das »Spannungsverhältnis zwischen der Konstitution 
einer Ordnung und dem Akt ihrer kritischen Infragestellung« (ebd., 63): 

Uns interessiert, wie die Koordinierungsbemühungen in Alltagssituatio-
nen mit der Konstruktion eines Ordnungsprinzips und eines Gemein-
wohls zusammenhängen. Dabei wollen wir zeigen, dass die an zwischen-
menschliche Ordnungskonstruktionen gestellten Anforderungen für die 
politischen Philosophen ebenso gelten wie für Personen, die in ihrer kon-
kreten Praxis um Einigung bemüht sind, und dass die abstrakten und 
systematischen Lösungen Ersterer eine Entsprechung in den Alltagslö-
sungen Letzterer haben. (Boltanski/Thévenot 2007, 95)

Boltanski und Thévenot stellen fest, dass, »[a]uch wenn die Spielräu-
me aufgrund des Arrangements der jeweiligen Situationen recht be-
schränkt bleiben«, Akteure »[u]nter Berufung auf ein äußeres Prinzip« 
Kritik üben können »oder gar durch das Heranziehen« von situations-
externen Rechtfertigungsordnungen »die Situation auf den Kopf stel-
len« (ebd., 291).40 

39	 	 In dieses Kapitel einleitend hatte ich festgestellt, es sei weder verwunderlich 
noch problematisch, dass Wissenschaftlerïnnen etwas in den Blick bekom-
men, was andere Akteure nicht im Blick haben. Epistemologisch fragwür-
dig, ethisch problematisch und empirisch unhaltbar wird dieser Bruch eben 
erst, wenn die Akteure nicht in den Blick bekommen können, was die kri-
tischen Wissenschaftlerïnnen vorgeben im Blick zu haben. – Eine wenig re-
zipierte frühe empirische Studie des in den 1970er und 80er Jahren in der 
ökologischen Bewegung bekannt gewordenen Philosophen Arne Næss mit 
dem Titel ›Truth‹ as Conceived by Those Who Are Not Professional Philo-
sophers (1938) kommt zu dem Ergebnis, dass es, anders als häufig von pro-
fessionellen Philosophïnnen unterstellt, beim rhetorisch oft bemühten man 
on the street erstens kein vorherrschendes Konzept von Wahrheit gibt und 
zweitens mehr oder weniger alle philosophisch diskutierten Wahrheitskon-
zeptionen auch in den Alltagsverständnissen wiederzufinden sind. 

40	 	Dies bildet sowohl Ausgangsannahme als auch empirischen Befund der Stu-
die. Obgleich ich diese Doppelung für sowohl recht offensichtlich als auch 
potenziell problematisch halte, wird sie in der Studie nicht explizit reflek-
tiert. In Über die Rechtfertigung finden sich häufig Formulierungen wie das 
oben zitierte »Uns interessiert, wie…«, die Boltanski und Thévenots spezi-
fisches Forschungsinteresse darlegen, gleichzeitig aber eben oft auch deren 
Ergebnis vorwegnehmen. Kritisch ließe sich anmerken: Die Autoren finden, 
was sie suchen. Für die Möglichkeit der Kritik kommt dies exemplarisch im 

PROBLEMATISIERUNG AUS EMPIRISCHER PERSPEKTIVE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

Dass der Bruch der Kritik eher ein Produkt von ästhetischen wie theo-
riearchitektonischen Selbstinszenierungspraktiken darstellt als ein empi-
risch belegbares Faktum,41 lässt sich jedoch nicht nur anhand empirischer 
soziologischer Studien zeigen, sondern auch durch die zeitdiagnostische 
Feststellung, Kritik zu üben und sich als kritisch zu inszenieren, sind al-
les andere als marginalisierte, an den Rand des wissenschaftlichen Fel-
des gedrängte und nur noch von dort aus mögliche Praktiken. Im Ge-
genteil: Kritik ist Standard (vgl. Edlinger 2015). Der Bruch ist so weit zu 
einer für den Ausweis der »Mitspielfähigkeit« (Alkemeyer/Buschmann/
Michaeler 2015; Alkemeyer/Buschmann 2016) notwendigen Inszenie-
rung (vgl. Etzemüller 2015; 2019) geworden, dass kaum noch Positionen 
als unkritisch zu identifizieren sind, gegenüber denen man sich abgren-
zen könnte (vgl. Edlinger 2015; Bröckling 2017, 390). Dies ist keines-
wegs ein allein wissenschaftliches oder kulturell-elitäres Phänomen, son-
dern hat sich sehr weitgehend auf verschiedene Milieus ausgeweitet. Ob 
»Querdenker« oder »Klimaskeptiker«: man inszeniert sich als kritisch 
und operiert mit den »kritischen Waffen« (Latour 2007a, 49), weshalb 
es oft auch so schwerfällt, einem (verschwörungstheoretischen) »kriti-
schen Hinterfragen« Argumente einer (sozialwissenschaftlichen) kriti-
schen Position entgegenzusetzen (vgl. Latour 2007a). Beschränken wir 
uns jedoch auf die Universität, so ist Barad sicher zuzustimmen, wenn sie 
bemerkt, »our students find themselves so well-trained in critique that 
they can spit out a critique with the push of a button« (Barad in Dol-
phijn/van der Tuin 2012, 49, vgl. Anker 2020; Koh 2020). Ja: Wenn ich 
in Hausarbeiten und Forschungsberichten von Studierenden den nötigen 
Abstand zum behandelnden Gegenstand, zur Theorie oder der metho-
dischen Durchführung vermisse, schreibe ich »kritische Reflexion fehlt« 
darunter. An Universitäten gilt zumindest in großen Teilen der Geistes- 
und Sozialwissenschaften: 

[I]t [critique] is not one good thing but the only imaginable thing. Cri-
tique […] just is the exercise of thoughtful intelligence and independ-
ence of mind. To refuse critique, by the same token, is to sink into the 
mire of complacency, credulity, and conservatism. Who would want 
to be associated with the bad smell of the uncritical? The negativity of 
critique is thus transmuted into […] an aura of rigor and probity […]. 
(Felski 2015, 8, Hv. KW) 

folgenden Satz zum Ausdruck: »Unser Ansatz […] schließt damit die Mög-
lichkeit der Kritik ein, die in deterministischen Theoriekonstruktion keine 
Berücksichtigung findet« (Boltanski/Thévenot 2007, 291). Im achten Kapi-
tel komme ich zur empirischen Erforschung der Kritik der Akteure zurück. 

41	 	Dabei stellt der Bruch ein empirisch belegbares Faktum als Selbstinszenie-
rungspraktik dar. 

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

Im Selbstbild der Kritik bedeutet kritisch sein »to be at odds with or 
opposed to reigning structures of thought and language« (Felski 2015, 
119). Demgegenüber stellt Felski fest, »for younger scholars at least, cri-
tique is the main paradigm in which they have been trained; while buff-
ing and polishing its role as agent provocateur to the intellectual main-
stream, it is the mainstream« (ebd.). Und sie fragt: »What happens to 
critique once it is entrenched as a professional protocol and a discipli-
nary norm in its own right?« (ebd.). 

Neben solchen globalen Einschätzungen lassen sich auch kritische 
Stimmen ausmachen, die die andauernde Selbstinszenierung als kritisch 
kritisieren: 

Ein kritischer Habitus gehört […] zur Grundausstattung zeitgenössi-
scher Selbstinszenierungen. Disqualifiziert ist, wer für dogmatisch, affir-
mativ, konformistisch, kurzum: für unkritisch gehalten wird. Kritik ist 
chic, eine sportlich-subversive Attitüde, die gerade durch Unangepasst-
heit Anpassungsfähigkeit demonstriert. (Bröckling 2017, 390)

Und Bröckling fährt selbstreflexiv fort: »Noch die Kritik des kritischen 
Common Sense bleibt diesem verhaftet. Die Klage, die Arbeit der Nega-
tion sei zum bloßen Distinktionsspiel verkommen, ist nicht der schlech-
teste Zug in ebendiesem Spiel« (Bröckling 2017, 390).42 In Rekurs auf 
die von Adorno vorgebrachte und im letzten Kapitel kurz angespro-
chenen Sorge, in der Sprache sei durch ihre Verstrickungen in die ge-
sellschaftlich-kapitalistischen Verhältnisse kaum je ein Entkommen aus 
eben jenen Verhältnissen möglich, lässt sich eben auch feststellen, dass 
die häufig von kritischer Seite vorgebrachte Unterstellung »that every-
day language is ›commodified‹ fails to acknowledge that critical theory 
is also a form of cultural capital and a prestige-driven commodity« (Fel-
ski 2015, 138, vgl. Anker 2017; 2020).

5.7 Rückblick

In diesem Kapitel wurden fünf Perspektiven beschrieben, mit denen sich 
der Bruch der Kritik mit ihren Akteuren problematisieren lässt. Aus epis-
temologisch-methodologischer Perspektive ist fraglich, wie sich der Kri-
tiker aus dem Teufelskreis der Täuschungen befreien konnte. Aus nor-
mativ-demokratischer Perspektive stellt die Objektivierung der Subjekte 
durch den Kritiker ein Problem dar. Aus pädagogisch-emanzipatorischer 

42	 	Ein Beispiel für einen solchen Zug ist die durchgehend im kritischen Gestus 
geschriebene Kritik an der Kritik in Edlinger (2015). Die Antwort auf die 
Gefahr der kritischen Selbstinszenierung durch Kritik an der Kritik dieser 
Arbeit ist klar: Alternativen statt Klage. Dies wurde ausführlicher in Kapi-
tel 3 dargelegt. 

RÜCKBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

Perspektive wird die Wirksamkeit der Aufklärung fraglich. Aus politisch-
progressiver Perspektive lässt sich die unbeabsichtigte Konservierung 
des Problems zur Selbsterhaltung des Kritikers beobachten. Aus empiri-
scher Perspektive schließlich lässt sich feststellen, dass die Annahme ei-
ner kritischen Position in Abgrenzung zu den Akteuren nicht haltbar ist. 

Diese Probleme sind nicht unlösbar – im Gegenteil weist die Geschich-
te Kritischer Theorie und kritischen Denkens eine ganze Reihe von Kon-
zepten und Rechtfertigungsstrategien auf, sie handhabbar zu machen. 
Diese zu diskutieren war allerdings nicht das Anliegen dieses Kapitels. 
Demgegenüber ging es um ein reichhaltigeres Verständnis dessen, was 
ich den Bruch mit den Akteuren genannt habe und was daran problema-
tisch sein könnte und womöglich allen Lösungsvorschlägen zum Trotz 
problematisch bleibt. In Kapitel 8 werden unter den Begriffen ›Gleich-
heit‹ und ›Symmetrie‹ Alternativen zum kritischen Bruch mit den Akteu-
ren angeboten. Dabei wird auch diskutiert, inwiefern sich eine post-kri-
tische Erziehungswissenschaft vom Bruch mit den Akteuren lösen kann 
und soll. Zunächst geht es jedoch im folgenden Kapitel um das dritte 
Problem der Kritik, nämlich dessen vorwiegend negatives Vokabular, das 
mit einem Verlust der Orientierung einhergeht.  

BRUCH: DER VERLUST DER AKTEURE 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

6. Negativität: Der Verlust der Orientierung

Im Rahmen eines Workshops zu post-critical pedagogy arbeiten wir 
mit empirischem Material. Es handelt sich um Transkripte von Ge-
sprächen mit Lehrerïnnen über ihre Unterrichtspraxis, die interpre-
tiert werden sollen. Wie sprechen die pädagogischen Akteure über 
ihr eigenes Handeln? Der Tenor der Workshopteilnehmerïnnen ist 
klar: nicht angemessen. Die Lehrerïnnen seien nicht in der Lage, die 
pädagogischen Dimensionen ihres Handelns hinreichend klar zu er-
kennen, sich selbst in ein angemessenes Verhältnis zu ihrer pädago-
gischen Praxis zu setzen. Stattdessen stellten sie sich bloß als sozial 
gewünschte, nämlich lernwillige Subjekte dar. Auch die Gesprächs-
situation selbst wird problematisiert: Diese verunmögliche echte Re-
flexion und verleite zu Konformitätsbeteuerungen. Nach längerer 
Zeit heftiger, auch ausgesprochen emotionaler Interpretation stellt 
sich allerdings heraus, dass die Interviewausschnitte gezielt ausge-
sucht wurden, um genau das Gegenteil zu zeigen: dass und wie pä-
dagogische Reflexion gelingen kann. Betretenheit stellt sich ein. Als 
Positivbeispiele ausgewählte Gesprächsausschnitte wurden in Grund 
und Boden kritisiert. – Ich war nachhaltig beeindruckt: Selbst in ei-
nem Setting, das einen post-kritischen Umgang mit pädagogischen 
Phänomenen zu erarbeiten und erproben beabsichtigt, mit Teilneh-
merïnnen, die theoretisch anspruchsvolle Konzepte erarbeitet ha-
ben, um das Gute, das, was selbst »inmitten der Hölle nicht Hölle 
ist« (Calvino), auszumachen und zu bezeugen: selbst dort gelang es 
nicht, den kritischen Impulsen zu entkommen. Als könnten wir nicht 
anders – als hätten wir kein Vokabular, anders, nämlich positiv, über 
Pädagogik zu sprechen. 

Zum Schluss seiner Unsichtbaren Städte schreibt Calvino: 

Die Hölle der Lebenden ist nicht etwas, das erst noch kommen wird. 
Wenn es eine gibt, ist es die, die schon da ist, die Hölle, in der wir jeden 
Tag leben, die wir durch unser Zusammensein bilden. Es gibt zwei Ar-
ten, nicht unter ihr zu leiden. Die erste fällt vielen leicht: die Hölle zu 
akzeptieren und so sehr Teil von ihr zu werden, daß man sie nicht mehr 
sieht. Die zweite ist riskant und verlangt ständige Aufmerksamkeit und 
Lernbereitschaft: zu suchen und erkennen zu lernen, wer und was in-
mitten der Hölle nicht Hölle ist, und ihm Dauer und Raum zu geben. 
(Calvino 1972/2007, 174)

Sogar wenn es die Hölle ist, in der wir leben: Wir können dem, was selbst 
in der Hölle nicht Hölle ist, Raum geben, zu Dauer verhelfen. Inmitten 
des Schlechten gibt es noch immer Gutes, doch das Gute muss erkannt, 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

benannt, bezeugt werden. Die Anekdote mag zeigen, dass uns Erzie-
hungswissenschaftlerïnnen das nicht leichtfällt – wir sind geübt darin, 
die Hölle sehen, zu erkennen und benennen, in der Hölle auf die Hölle 
zu verweisen, die Hölle auch in den vermeintlich unschuldigsten Hand-
lungen und Phänomenen auszumachen, zu problematisieren und dage-
gen zu sein. Wir haben ein gut ausgebildetes negatives Vokabular; po-
sitives Sprechen hingegen wird kaum kultiviert.1 Dies ist die Annahme 
des vorliegenden Kapitels, die im Folgenden plausibilisiert werden soll. 

Das hier dargestellte Problem der vorherrschenden Negativität scheint 
mir zugleich am einfachsten und am schwersten beschreibbar: Am ein-
fachsten, denn es stellt sich am wenigsten technisch dar, am wenigs-
ten theoretisch-konzeptionell, am wenigsten gebunden an bestimmte 
Sprechweisen bestimmter Autorïnnen – und gleichzeitig macht es all dies 
auch am schwierigsten, denn auf diese kann nicht einfach aufgebaut und 
verwiesen werden. Werde ich etwa auf Tagungen beim Abendessen nach 
meinem Promotionsthema gefragt und danach, was denn nun mein Pro-
blem mit der Kritik in der Erziehungswissenschaft sei, kann ich ihre vor-
herrschende negative Sprechweise am leichtesten erklären. Sitze ich nun 
vor der Herausforderung, ein Kapitel meiner Dissertation darüber zu 
verfassen, entgleiten mir die Worte: Was beim Abendessen plaudernd so-
fort einzuleuchten vermag, klingt aufgeschrieben zu platt, zu einfach, zu 
einseitig, in jedem Fall aber nicht wissenschaftlich.2 Felski fragt: »Why – 
even as we extol multiplicity, difference, hybridity – is the affective range 
of criticism so limited? Why are we so hyperarticulate about our adver-
saries and so excruciatingly tongue-tied about our loves?« (Felski 2015, 
13). Um diesen Fragen nachgehen zu können, sehe ich mich gezwungen, 
etwas grundsätzlicher zu beginnen – und, wie der weitere Verlauf des Ka-
pitels zeigen wird, bisweilen neu zu beginnen, neue Einsätze zu formu-
lieren, alternative Sprechmöglichkeiten zu erkunden. Der Modus dieses 

1	  	Dadurch soll nicht in Frage gestellt werden, dass es in der Erziehungswis-
senschaft etablierte und ausgesprochen erfolgreiche Forschungstraditionen 
gibt, denen positives Sprechen nicht schwerfällt, allen voran eben die po-
sitivistische, zumeist quantitativ forschende Tradition. Die vorliegende Ar-
beit interessiert sich jedoch für mögliche Sprechweisen jenseits dieser quan-
titativen Forschungstradition – und für solche stehen beinahe ausschließlich 
kritische Sprechweisen zur Verfügung (vgl. Zamojski 2022a). Im zweiten 
Kapitel habe ich das Anliegen und den Gegenstand dieser Arbeit genauer 
erläutert. 

2	  	 Im Plauderton konstatiert Felski beispielsweise: »scholars in the human-
ities are far more fluent in nay-saying than in yay-saying« (2015, 9). So 
kann Felski als auch in der kritischen Tradition etablierte Wissenschaftle-
rin schreiben, und meiner Erfahrung nach leuchtet eine solche Aussage auf 
Konferenzdinnern ein, wohingegen sie in einer Dissertation wohl eher un-
angebracht wäre. 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

Kapitels besteht im Erkunden, mit welchen begrifflichen Mitteln sich die 
Intuition einer vorherrschenden Negativität und der damit einhergehen-
de Verlust an Orientierung beschreiben lässt.

6.1 Dagegen sein:  
Exposition der vorherrschenden Negativität

Das dritte Problem der kritischen Erziehungswissenschaft besteht in ih-
rer weitgehenden Unfähigkeit, positiv über Pädagogik zu sprechen.3 So-
wohl der implizite Sound kritischer Erziehungswissenschaft als auch de-
ren explizite Operation, so versuche ich im Folgenden zu plausibilisieren, 
ist ganz überwiegend negativ. Während sie ein ausgefeiltes Vokabular be-
reitstellt, um zu beschreiben, was problematisch oder falsch ist oder was 
anders werden soll,4 fehlt ihr ein ähnlich komplexes, gleichermaßen nu-
anciertes und ebenso theoretisch anspruchsvolles Vokabular, um zu be-
schreiben, was gut oder richtig ist und mithin wert sein könnte, weiterhin 
(so) gemacht zu werden. Ein solches zu Recht von der Erziehungswissen-
schaft erwartetes »Orientierungs- und Deutungswissen« (Reichenbach 
2017a, 19) kann die kritische Erziehungswissenschaft nicht hinreichend 
bereitstellen, weshalb ihre vorherrschende Negativität mit einem Verlust 
an Orientierung einhergeht. 

Die Diagnose einer vorherrschenden Negativität im erziehungswissen-
schaftlichen Sprechen mag vor dem Hintergrund überraschen, dass noch 
Mitte der 1990er Jahre ein »pädagogischer Mechanismus der Positivie-
rung des Negativen« festgestellt wurde (Fritzsche 1996, 157). Dieses Ur-
teil bezog sich auf Arbeiten der humanistisch-geisteswissenschaftlichen 
Pädagogik, die zu Recht Gegenstand der Kritik wurde, da sich deren Po-
sitivierung meist hehren Zielen zu- und von den tatsächlich vorliegen-
den pädagogischen Sachverhalten abwandte – etwa dem Menschen an-
stelle der Menschen.5 Ein derart positives Sprechen ist vor allem in der 

3	  	 Im vierten Kapitel wurde das erste Problem der Aufdeckung beschrieben 
und im fünften Kapitel das zweite Problem des Bruchs mit den Akteuren. 

4	  	Bünger argumentiert, der Terminus ›Kritik‹ sei nicht nur aufgrund seiner 
philosophiegeschichtlichen Komplexität herausfordernd, sondern mehr 
noch wegen seines alltäglichen Gebrauchs (2020, 161). Bittner betont, dass 
dieser alltägliche Gebrauch beinahe ausschließlich negativ und normativ zu-
gleich ausfällt (2009, 136): Etwas kritisch zu sagen, bedeutet zu sagen, wie 
etwas nicht sein soll. 

5	  	Für grundlegende und schließlich selbst schulbildende Kritiken der huma-
nistisch-geisteswissenschaftlichen Pädagogik, insbesondere in Bezug zur 
Pädagogischen Anthropologie, siehe Wulf (1994; 2002; Wulf/Zirfas 2014, 
vgl. Lechner 2024, Kap. 2). Für eine Kritik dieser Tradition Pädagogischer 

DAGEGEN SEIN: EXPOSITION DER VORHERRSCHENDEN NEGATIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

Pädagogik noch immer – und vielleicht mit guten Gründen – weit ver-
breitet.6 Allerdings ist dies nicht Anliegen meiner sich auf die Erziehungs-
wissenschaft beziehenden Arbeit: es wäre prä- und nicht post-kritisch.7 

Der bevorzugte Modus des Wahrsprechens kritischer Erziehungswis-
senschaft, wie auch deren »intellectual mood« (Felski 2015, 3), ist ne-
gativ:8 etwa der ungerechten sozialen Verhältnisse, der problematischen 
(rassistischen, klassistischen, patriarchalen, heteronormativen, kapitalis-
tischen, neoliberalen etc.) Subjektivierungsweisen oder der implizit män-
gelbehafteten und deswegen in Bildungsprozessen über sich hinauszu-
führenden Selbst- und Weltverhältnisse. Felski beschreibt die in ganz 
unterschiedlichen Modi zum Ausdruck kommende »[c]ritique’s stance 
of againstness«, beispielsweise in »a digging down for hidden truths or 
a more ironic stance of ›troubling‹ or ›problematizing‹« (ebd., 189, Hv. 
KW).9 Mit dieser Haltung korrespondieren bestimmte styles of thought 

Anthropologie aus Perspektive der Frankfurter Schule, die sich zugleich 
oder sogar primär von dem, was sie für die »Philosophie des Postmodernis-
mus« (Weiß 2004, 206) hält, im Allgemeinen und einer Historischen An-
thropologie im Speziellen abzugrenzen versucht, siehe Weiß (2001; 2004). 
Für eine neopragmatistische Perspektive siehe Wortmann (2021b), für neu-
ere Beiträge aus post-humanistischer Perspektive siehe Herbrechter (2014; 
2018), Snaza/Weaver (2014) und Wimmer (2014; 2018). Bojesen (2020) 
spürt post-humanistische Konzepte bildender Erfahrung avant la lettre auf. 

6	  	 Ich folge hier der im zweiten Kapitel eingeführten Unterscheidung zwischen 
Pädagogik und Erziehungswissenschaft, die unter ›Pädagogik‹ pädagogische 
Praxis und deren Vokabular zur Selbstbeschreibung fasst und unter ›Erzie-
hungswissenschaft‹ die wissenschaftliche Beschäftigung mit Pädagogik. Im 
weiteren Verlauf dieses Kapitels wird diese Unterscheidung noch weiter aus-
differenziert. 

7	  	Gleichwohl bin ich davon überzeugt, dass die Debatte um eine post-critical 
pedagogy von einer Diskussion »prä-kritischer« Arbeiten der Geisteswis-
senschaftlichen Pädagogik profitieren könnte. Eine solche Diskussion wäre 
eine weitere eigenständige Arbeit wert, die dann auch die Differenzen zwi-
schen prä und post herausarbeiten müsste. Wie Vehse (2022, 201f.) beob-
achtet, zeichnen sich viele der ersten deutschsprachigen Reaktionen auf die 
post-critical pedagogy dadurch aus, dass sie diese in die Nähe der Geistes-
wissenschaftlichen Pädagogik rückt. 

8	  	Dies stellt keine Psychologisierung der Kritik dar und blendet auch nicht aus, 
dass es sich nicht nur um eine negative Stimmung handelt, sondern ebenso 
um eine entsprechende Terminologie, eine ausgewiesene Methodologie und 
vieles weitere. In diesem Sinn, nur von der umgekehrten Perspektive aus, ar-
gumentiert auch Felski, deren Konzept der Stimmung im Weiteren noch vor-
gestellt wird: »Critique is not only a matter of method but of a certain sen-
sibility – or what I will call ›critical mood‹« (Felski 2015, 6, Hv. KW). 

9	  	Felski schreibt: »critics read against the grain and between the lines; their 
self-appointed task is to draw out what a text fails – or willfully refuses 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

(etwa problematisierend, hinterfragend, aufdeckend, aufklärend) sowie 
auch negative Affekte und Stimmungen (Hass, Argwohn, Paranoia, vgl. 
Sedgwick 2003, Kap. 4), die allerdings in der Selbstbeschreibung der Kri-
tiker weitgehend ausgeklammert oder von etwaigen emotionalen Kon-
notationen befreit werden: Diese sehen sich selbst vielmehr als wissen-
schaftlich, objektiv, rational, nüchtern oder distanziert.10 Dazu schreibt 
Felski, eben auch »[c]ritical detachment is not an absence of mood, but 
one manifestation of it, casting a certain shadow over its object« (2015, 
21). Dieser kritische Schatten lässt – wie jede Stimmung – bestimmte As-
pekte des Gegenstands in den Vordergrund rücken und verdeckt andere. 

Um dem Sound der Kritik weiter auf die Spur zu kommen, hören wir 
zwei Stimmen zu,11 die, in harschen Worten, ihre Probleme mit der Ne-
gativität der Kritik zum Ausdruck bringen: 

I am not interested in critique. In my opinion, critique is over-rated, 
over-emphasized, and over-utilized [...]. Critique is all too often not a 
deconstructive practice […], but a destructive practice meant to dismiss, 
to turn aside, to put someone or something down – another scholar, an-
other feminist, a discipline, an approach, et cetera. So this is a practice 
of negativity that I think is about subtraction, distancing and othering. 
(Barad in Dolphijn/van der Tuin 2012, 49, Hv. KW)

Mit dem kritischen Denken kann man sich eine sehr mühselige Placke-
rei ersparen; wenn man beispielsweise die Wissenschaften in Parenthe-
se setzt oder in Zweifel zieht, um die Bedingung ihrer Möglichkeit oder 
ihre Grundlage zu suchen, ohne ins Detail der Wissenschaften zu gehen; 

– to see« (2015, 1, Hv. KW). Hier kommt sowohl das kritische Dagegen-
sein und die Fokussierung auf Fehler zum Ausdruck als auch die bereits im 
vierten Kapitel diskutierte Weigerung, etwas als das hinzunehmen, als das 
es sich darstellt (»zwischen den Zeilen lesen« – und eben nicht diese selbst, 
vgl. Best/Marcus 2009; Pfeifer/Schadewaldt 2020). 

10	 	Dies soll eine Tendenz zum Ausdruck bringen und trifft nicht auf alle Au-
torïnnen zu, die sich als kritisch verstehen oder in der kritischen Tradition 
verorten. Besonders feministische Autorïnnen berücksichtigen ihre emotio-
nal-affektive Involviertheit und machen diese selbst zum Gegenstand ih-
res Schreibens (vgl. exemplarisch hooks 1994). Interessanterweise lässt sich 
meiner Wahrnehmung gerade bei solchen Autorïnnen ein stärkerer Wille 
erkennen, kein vorherrschend negatives Vokabular zu verwenden, sondern 
die Notwendigkeit positiver Sprache und Ausdrücke – wie etwa bei hooks 
prominent ›Liebe‹ und sogar ›eros‹ – anzuerkennen und solche zu verwen-
den und zu prägen. 

11	 	Die Metaphern der Stimme und des Zuhörens sind vielleicht auch deswe-
gen treffend, weil es sich bei beiden Zitaten um Transkriptionen von Ge-
sprächen handelt. Erneut scheint mir, es werde in Gesprächen eher als in 
Schriften möglich, die vorherrschende Negativität kritischer Sprechweisen 
zu problematisieren. 

DAGEGEN SEIN: EXPOSITION DER VORHERRSCHENDEN NEGATIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

welche Ersparnis! Was für ein schönes Argument der Faulheit oder der 
Ignoranz, der Mogelei […] Ich achte die Leute sehr, die in den Schacht 
hinabsteigen, die sich wirklich die Mühe machen, vor Ort nachzuschau-
en und dort bleiben, die die Werkzeuge in die Hand nehmen und Schwie-
len an den Händen und Kohlenstaub im Gesicht haben. Die Kritik hat 
weiße Hände. Man hält sie, seit langem und zu Recht, für gut situiert. 
Besser ist es, etwas zu tun, als zu urteilen, besser produzieren als bewer-
ten; oder vielmehr: nur wenn man die Kohle in die Hände nimmt, lernt 
man, ob sie grau oder schwarz ist. Besser schöpfen als kritisieren, besser 
erfinden als die Kopien klassifizieren. (Serres 2008, 199) 

Barrad und Serres, denen man beiden keine Unkenntnis der kritischen 
Traditionen vorwerfen wird können, scheinen mir in ihren Äußerungen 
auf eine problematische Tendenz der Kritik hinzudeuten, die ich vor-
herrschende Negativität nenne.12 ›Negativität‹ meint hier sowohl Ver-
neinung als auch auf das Schlechte fokussiert, also das Gegenteil von 
Positivität im Sinne von sowohl Bejahung (Affirmation) als auch etwas 
für gut Befinden. Diese doppelte Bedeutung macht den Begriff sowohl 
komplex als auch interessant, sowohl schwierig zu verwenden als auch 
angemessen, um den Verlust der Orientierung zu beschreiben. Mit ›vor-
herrschend‹ soll ein Übermaß, eine Dominanz der Negativität gegenüber 
der Positivität angezeigt werden – allein schon, weil »reine« Negativität/
Positivität wohl kaum zu haben ist.13 Gegenstand meiner Problematisie-
rung in diesem Kapitel ist also nicht negatives Sprechen per se, sondern 
die im beschriebenen Sinne vorherrschende Negativität in dem von der 
kritischen Erziehungswissenschaft zur Verfügung gestellten Vokabular 
zur Beschreibung pädagogischer Phänomene. 

Veranschaulichen lässt sich die Problematizität der vorherrschenden 
Negativität am erziehungswissenschaftlich-bildungstheoretischen Um-
gang mit Normativität: Wir haben ja positive Vorstellungen von gelin-
gender pädagogischer Interaktion, wir können sagen, welchen Unterricht 
wir besser finden als anderen. Und doch wird einer affirmativen Rede 
von Werten oder Normen gerade unter theoretisch avancierten Erzie-
hungswissenschaftlerïnnen mit geradezu reflexhaftem Vorbehalt begeg-
net, wenn nicht gar attackiert (vgl. Balzer/Bellmann 2019; Forster 2019; 
Thompson/Wrana 2019). Pointiert gesprochen: Wie schnell und einfach 

12	 	Eine weitere, für eine post-kritische Erziehungswissenschaft noch zu er-
schließende Quelle für ähnliche Kritik an der Kritik bestünde in postkolo-
nialen Perspektiven, wie sie etwa besonders pointiert Harney und Moten 
vorgebracht wurde (vgl. 2013, 18f.). 

13	 	Es ließe sich auch von einer Hegemonie der Negativität sprechen. Ich ziehe 
vorherrschende Negativität vor, da sich meine Problematisierung nicht pri-
mär auf disziplinpolitische Verhältnisse bezieht, sondern auf das disziplinä-
re Vokabular, das uns in der Erziehungswissenschaft zur Verfügung steht. 
Gleichwohl sind diese beiden Foki eng miteinander verknüpft. 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

kann man die »verdeckte Normativität« des Gegenübers aufdecken (Ka-
pitel 4), diesen damit als unreflektiert abqualifizieren (Kapitel 5) und die 
eigene Enthaltsamkeit (Negativität14) zelebrieren. Um dies aber tun zu 
können, darf man sich selbst natürlich nicht dazu hinreißen lassen, ir-
gendetwas gut zu finden (in positiver Weise beschreiben): Sofort müsste 
man über die eigenen Werte und Normen Auskunft geben und womög-
lich gar noch über den Status des eigenen normativen Urteils. Und so ist 
es bequemer, Normativität stets bei den Anderen aufzudecken, etwa den 
unkritischen Kollegïnnen, den pädagogischen Praktikerïnnen oder im 
öffentlichen Diskurs (vgl. Balzer/Bellmann 2019). Kritische Erziehungs-
wissenschaft, so könnte man nicht ohne Recht konstatieren, leidet unter 
dem Geist, der stets verneint. 

Der einseitige Umgang mit Normativität ist nur ein Beispiel für die 
vorherrschende Negativität kritischer Erziehungswissenschaft. Die fol-
genden Fragen sollen den erziehungswissenschaftlichen Bedarf eines 
positiven Vokabulars andeuten, das im neunten Kapitel ausgearbeitet 
wird. Im Zuge der Rezeption poststrukturalistischer Theorien verfügen 
wir über ein ausgefeiltes Vokabular, um Differenzen, Andersheit, other-
ing zu beschreiben; aber haben wir auch ein ebenso ausgefeiltes Voka-
bular, um Gemeinsamkeit, Ähnlichkeit, Verbundenheit zu beschreiben? 
Wir haben inzwischen glücklicherweise ein ausgefeiltes Vokabular, um 
die Schmerzen und Gewalt, etwa in Lernerfahrungen oder Sozialisati-
onsprozessen, in den Blick zu nehmen; aber auch, um über Lust, Freu-
de, Flow, Ekstase zu sprechen? Die Kontingenz pädagogischen Handelns 
und erziehungswissenschaftlicher Theoriebildung wurde immer wieder 
herausgearbeitet; aber liegen theoretisch anspruchsvolle, diese Kontin-
genz berücksichtigende Vorschläge für sinnstiftende und Orientierung 
bietende Erzählungen vor? Wenn man erziehungswissenschaftliche Zeit-
schriften aufschlägt, kann man erfahren, was in pädagogischen Einrich-
tungen falsch läuft, was pädagogische Akteure schlecht machen und wie 
ihre Bemühungen scheitern – aber ließe sich ebenso theoretisch elabo-
riert erfahren, was sie gut machen, wie ihre Bemühungen gelingen, was 
Wert sein könnte, weiter so gemacht zu werden? Auch sind überzeu-
gende Warnungen vor einer Überforderung der Pädagogik zu lesen, vor 
zu viel Hoffnung in die Institutionen des Bildungssystems, doch verfü-
gen wir über ebenso überzeugende Visionen, Hoffnungen, Vorschläge 
zu möglichen Alternativen, die nicht in pädagogischem Kitsch aufgehen, 
sondern erziehungswissenschaftlich und kritisch informiert sind? Wenn-
gleich die Antwort auf einige dieser Fragen aus bestimmten Perspekti-
ven »ja« lauten mag, scheint mir, dass wir in der Erziehungswissenschaft 

14	 	Balzer und Bellmann haben diesen Zug der Enthaltsamkeit in der gegen-
wärtigen Bildungs- und Erziehungstheorie als die »Normativität der Nicht-
Normativität« beschrieben (2023, 40, vgl. Balzer/Bellmann 2019). 

DAGEGEN SEIN: EXPOSITION DER VORHERRSCHENDEN NEGATIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

gegenwärtig nicht in der Lage sind, in jeder dieser Hinsichten theore-
tisch elaboriert positiv zu sprechen. Sicherlich hängt die Beantwortung 
der Leserïn davon ab, in welchen theoretischen Diskussionen innerhalb 
der Erziehungswissenschaft sie sich bewegt, von welcher Position aus 
der disziplinäre Diskurs beobachtet und bewertet wird.15 Meine Erfah-
rung in Diskussionen mit Erziehungswissenschaftlerïnnen, die sich auf 
so unterschiedliche Theorietraditionen wie Phänomenologie, Systemthe-
orie, Poststrukturalismus oder Pragmatismus beziehen, ist, dass aus die-
sen verschiedenen Perspektiven heraus ein positiveres Vokabular, das 
aus anderen Theorieoptionen womöglich längst ausgearbeitet vorliegt, 
vermisst wird.16 

Während ich am Vokabular der Kritik in der Erziehungswissenschaft 
eine vorherrschende Negativität problematisiere, konstatiert Braidotti 
viel globaler: »Unser gesellschaftliches Imaginäres ist vergiftet von Trau-
rigkeit, Trostlosigkeit, Negativität und Zorn« (2018, 9, Hv. KW).17 Und 
weiter plädiert sie: »Wir müssen unser Denken vom Gift negativer Lei-
denschaften wie Ressentiment, Neid, Hass und Verzweiflung, aber auch 
von schierer Langeweile reinigen« (ebd., 17).18 Diese Negativität gel-
te es nicht »endlos fort[zu]setzen« (ebd.), sondern »der fortwährend 
steigenden Komplexität unserer Welt mit theoretischer Kreativität und 
ethischem Mut zu begegnen« (ebd., 9). Konkret heißt das für Braidotti, 

15	 	Von dieser Positionierung wird abhängen, was als vorliegend eingeschätzt 
und theoretisch anspruchsvoll bewertet wird. Diese Perspektivabhängigkeit 
habe ich im ersten Kapitel ausgeführt. 

16	 	Aufgrund dieser Erfahrung wagte ich, allen möglichen Differenzierungen 
und wirklichen Differenzen zum Trotz, von »wir« und »uns Erziehungswis-
senschaftlerïnnen« zu sprechen. 

17	 	An dieser Stelle interessiert mich allein die Argumentationsfigur Braidot-
tis, nicht deren zeit- und kulturdiagnostische Genauigkeit. Gälte es, letzte-
res weiter zu verfolgen, würde ich auch die von Marquard angedeutete Di-
mension verfolgen, der den Hang zur Negativität »mit unserer dunkelsten 
Vergangenheit« in Verbindung bringt (2000, 105): »Wir fürchten uns vorm 
Jasagen, weil im zweiten Viertel unseres Jahrhunderts zu viel ja gesagt wor-
den ist. Darum wollen wir das damals versäumte Neinsagen durch heuti-
ges Neinsagen nachholen: den unterbliebenen Aufstand gegen die Diktatur 
durch chronische Aufsässigkeit […] wettmachen. Das nenne ich – mit einem 
Gegenbegriff zu Freuds ›nachträglichen Gehorsam‹ – den nachträglichen 
Ungehorsam« (ebd.). Aus dieser Diagnose leitet Marquard – meines Erach-
tens wenig überzeugend – das Gebot der konservativen Affirmation einer 
bürgerlichen Gegenwart ab, wohingegen sich daraus meines Erachtens mit 
ebenso viel Recht den Bedarf an positiv-alternativen, beispielsweise kom-
munistischen (vgl. Adamczak 2004; Vattimo/Zabala 2011), Imaginationen 
der Zukunft schlussfolgern ließe. 

18	 	Die Metaphorik des Gifts übernimmt Braidotti von Spinoza (vgl. Braidotti 
2018, 9). 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

beides zu werden: »vertrauensvoll gegenüber der Welt, aber kritisch in 
Bezug auf ihre Ungerechtigkeiten und ihre Negativität« (ebd., 17). Von 
Braidotti können wir lernen, dass dies zugleich möglich ist und nicht in 
einem Widerspruch zueinander steht. Erbarmungslos benennt Braidot-
ti in ihren Schriften Missstände in der Welt. Dabei allerdings gilt für sie: 
»Zu den inakzeptablen Aspekten der gegenwärtigen Bedingungen ›nein‹ 
zu sagen, zielt in zwei Richtungen zugleich: ›Ich möchte lieber nicht‹ und 
›Ich will es anders‹« (ebd.). Man könnte vielleicht sagen, dass diese »zwei 
Richtungen« die Negation (»Ich möchte lieber nicht«19) und Positivität 
(»Ich will es anders«) zum Ausdruck bringen, die für Braidotti beide und 
sogar beide zugleich vonnöten sind, um mit den »inakzeptablen Aspek-
ten der gegenwärtigen Bedingungen« umzugehen. Anders gesagt: »›nein‹ 
zu sagen« führt für Braidotti nicht zu »negativen Leidenschaften«, son-
dern zu »theoretischer Kreativität« und einem »schaffen mögliche[r] 
Welten« (ebd.), die Negationen notwendig beinhalten.20 

Schon aus diesen ersten Annäherungen wird deutlich: Kritik ist nicht 
identisch mit Negativität, nicht nur negativ und bisweilen gerade durch 
ihre Negativität produktiv. Und doch fehlt der kritischen Erziehungs-
wissenschaft die Fähigkeit, der wissenschaftlichen Disziplin, den päda
gogischen Praktikerïnnen, der interessierten Öffentlichkeit sowie der 
Bildungspolitik zu geben, was sie brauchen: Orientierungs- und Deu-
tungswissen, wenigstens die begründete Aussicht auf etwas Gutes, eine 
Verbesserung, eine Erzählung des Fortschritts oder sogar die Darstel-
lung von etwas, das bereits gut ist. Solch ein Orientierungswissen ist 
»konstitutiv für Professionalität bzw. das pädagogische Selbstverständ-
nis« und »[i]nsofern natürlich praxisrelevant« (Reichenbach 2022a, 97). 
Zeitdiagnostisch hält Reichenbach diesbezüglich fest: »›Wir‹ alle wissen, 
dass Schule und Bildung (für den Einzelnen und die Gesamtgesellschaft) 
sehr bedeutsam sind, aber was an der Schule und Bildung es genau ist, 
das so bedeutsam ist, wissen ›wir‹ […] zunehmend weniger« (2017a, 
19, Hv. KW). Dabei ist Orientierungs- und Deutungswissen für päda-
gogische Akteure bereitzustellen nicht identisch mit Erziehungswissen-
schaft und es ist auch nicht ihre einzige (womöglich auch nicht wich-
tigste) Aufgabe – und dennoch scheint es mir eine notwendige Aufgabe 
zu sein (vgl. Reichenbach 2022a), die von der Hand zu weisen erheblich 

19	 	Der Ausspruch »Ich möchte lieber nicht« aus Herman Melvilles Erzählung 
Bartleby the Scrivener wurde nicht nur in der Philosophie (vgl. Deleuze 
1994), sondern auch in der Erziehungswissenschaft vielfach diskutiert (vgl. 
Grabau 2017; Zirfas 2023). 

20	 	Die Wichtigkeit der Negation auch bei Braidotti lässt sich illustrieren an 
den für sie in Anschluss an Deleuze zentralen Figuren der Grenze und dem 
Respekt vor der Grenzüberschreitung (Braidotti 2006/2018). »›[N]icht zu 
weit gehen‹« wird bei ihr zum zentralen ethischen Imperativ: »Ein ›Genug‹ 
entwirft die Kartographie der Nachhaltigkeit« (ebd., 56, Hv. KW). 

DAGEGEN SEIN: EXPOSITION DER VORHERRSCHENDEN NEGATIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

zur Delegitimierung und kulturpolitischen Irrelevanz der Erziehungs-
wissenschaft beitrüge.21 In Bezug auf die pädagogische Institution der 
Schule argumentiert so auch Reichenbach: »[F]ür das Selbstverständnis 
der professionell Tätigen, die sich als Pädagoginnen und Pädagogen ver-
stehen oder sich in der Lehrerinnen- und Lehrerbildung betätigen, ist es 
u.E. von Bedeutung, die Schule aus pädagogischer Sicht zu reflektieren 
bzw. zu betrachten – diese Beobachtungspraxis ist Sache der Theorie« 
(2017a, 10, vgl. 2022a). Ich würde hinzufügen, dass Sache der Theorie 
nicht allein eine – in Reichenbachs Text auf Distanz und Unterbrechung 
enggeführte (vgl. 2022a, 97) – »Beobachtungspraxis« sein dürfte (vgl. 
Balzer/Bellmann 2019; Küper 2022), sondern ebenso das Bereitstellen 
oder Anbieten einer Sprache, eines Vokabulars, um das Beobachtete zu 
kommunizieren, sich über pädagogische Sachverhalte austauschen zu 
können und schließlich auch deren politische Dimensionen öffentlich 
zu verhandeln.22

Bislang habe ich in einem ersten Anlauf zu skizzieren versucht, wor-
in die vorherrschende Negativität der kritischen Erziehungswissenschaft 
besteht, weshalb diese nicht ausreicht, um ein Orientierungswissen für 
die Pädagogik bereitzustellen, und weshalb es Aufgabe einer Erziehungs-
wissenschaft sein sollte, ein solches Orientierungswissen bereitzustellen. 
Bevor ich die Spur weiterverfolge, die Negativität der kritischen Erzie-
hungswissenschaft als Sound zu beschreiben, möchte ich auf mögliche 
Einwände und Rückfragen eingehen.

6.2 Schönfärberei und weitere Einsprüche

Einleitend habe ich auf die Schwierigkeit hingewiesen, das Problem der 
Negativität zu beschreiben. Diese zeigt sich auch in Einwänden und 
Rückfragen, die mir begegnen, sobald ich das Problem der Negativität zu 
beschreiben versuche. Daher möchte ich im Folgenden drei solcher Ein-
wände oder Rückfragen formulieren und beantworten. Diese Einwände 
und Rückfragen beziehen sich erstens auf eine mögliche Schönfärberei 

21	 	Um dieser These zuzustimmen, braucht man nicht davon auszugehen – wo-
für sich allerdings wissenschaftshistorisch gute Gründe anführen lassen –, 
dass jede Wissenschaft »von Grund auf als Praxisdiskurs formatiert ist« 
(Kaldewey 2013, 23, Hv. KW); es würde reichen, zuzugeben, dass eine wich-
tige Aufgabe der Erziehungswissenschaft ihr Praxisbezug ist. Ebenso wenig 
muss man das bereits von Oelkers und Tenorth problematisierte und den-
noch meines Erachtens auch von ihnen selbst noch nicht konsequent genug 
unterlaufene »Dual von ›Erkenntnis‹ und ›Orientierung‹« (1991, 23) in An-
schlag bringen. 

22	 	 Ich vermute, dem könnte auch Reichenbach zustimmen. 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

eigentlich schlechter Sachverhalte, zweitens die Frage, inwiefern und in 
welcher Form Orientierungswissen tatsächlich Aufgabe der Erziehungs-
wissenschaft sein kann oder muss, und drittens die Frage, worauf genau 
sich die Formulierung einer vorherrschenden Negativität beziehe. Der 
erste Einwand zielt also auf die Beziehung zwischen meiner Argumenta-
tion für die Erziehungswissenschaft und deren Gegenstände, der zweite 
auf die Problematizität des hier als Problem Vorgebrachten und der drit-
te auf dessen Gegenstandsbereich. 

Die Forderung nach einem positiven Vokabular für die Erziehungs-
wissenschaft mag erstens den Eindruck der Schönfärberei provozieren, 
womöglich gar einer Idealisierung oder Romantisierung der pädagogi-
schen Tatsachen. Denn richtig ist: Durch eine positive Formulierung löst 
sich kein tatsächlich vorhandenes Problem.23 Ich unterscheide diesbe-
züglich zwischen einer Negativität in der Sprache und einer Negativität 
in der Sache – und ziele allein auf erstere ab. Mir liegt nichts ferner, als 
tatsächliche Probleme pädagogischer Sachverhalte schönzureden oder 
deren Benennung zu unterdrücken.24 Ohne jeden Zweifel brauchen wir 
eine negative Sprache, um die reichlich vorhandenen negativen Sachver-
halte angemessen zu beschreiben.25 Wenn wir jedoch, in Erinnerung an 
Calvinos Formulierung, dass selbst inmitten der Hölle nicht alles Hölle 
ist, nicht davon ausgehen, dass schlechterdings alle pädagogischen Sach-
verhalte schlecht und problematisch sind,26 müssen wir theoretisch an-
spruchsvolle Beschreibungsweisen zur Verfügung haben, dasjenige ange-
messen in den Blick zu bekommen, was nicht schlecht und problematisch 
ist, sein muss oder werden kann. Insofern redet diese Arbeit keiner Posi-
tivierung negativer Sachverhalte das Wort.27

Darüber hinaus lässt sich an dieser Stelle zweitens einwenden, dass aus 
dem Bedarf an positivem Orientierungs- und Deutungswissen von Seiten 

23	 	Es sei denn, das Problem besteht gerade darin, kein ausreichendes Orientie-
rungs- und Deutungswissen zur Verfügung zu haben. 

24	 	Diesbezüglich halte ich erneut Braidotti für vorbildhaft: Auch sie nimmt – 
bei aller Kritik an den »negativen Leidenschaften« und ihrer Betonung der 
Notwendigkeit von Affirmation – kein Blatt vor den Mund, um etwa poli-
tische Missstände zu benennen. 

25	 	 Im dritten Kapitel habe ich thematisiert, dass dies meine Motivation war, Er-
ziehungswissenschaft zu studieren. Wie bereits in der Einleitung angespro-
chen, bin ich der Überzeugung, dieser Motivation auch mit der vorliegen-
den Arbeit treu geblieben zu sein – for better or worse. 

26	 	Diese Annahme wäre, wie im fünften Kapitel angedeutet, auch für eine 
emanzipatorische Perspektive kontraproduktiv, wenn sie nicht auf schlich-
te Antipädagogik hinauszulaufen bereit ist. 

27	 	Gruschkas Anspruch, »die Täuschungen aufzuklären, die sich aus der Ver-
wurzelung der positiven Theorie in schlechter Praxis ergeben« (1988, 11) 
würde also an meinem Vorgehen vorbeigehen – und vice versa. Mir geht es, 

SCHÖNFÄRBEREI UND WEITERE EINSPRÜCHE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

der Pädagogik, Öffentlichkeit und Politik keine Pflicht der Erziehungs-
wissenschaft erwächst, diesen auch zu stillen. Klar: Man muss nicht je-
der geben, was sie verlangt.28 Doch scheint mir der Preis einer Verwei-
gerung zu hoch – denn dieser besteht meines Erachtens in weitgehender 
Irrelevanz für ebenjene außerwissenschaftlichen Felder. Deren Akteure 
wenden sich nachvollziehbarerweise von der (Allgemeinen) Erziehungs-
wissenschaft als Expertin ab, finden keinen Zugang zu ihren Diskussio-
nen und richten sich stattdessen an andere wissenschaftliche Disziplinen 
und außerwissenschaftliche Organisationen (etwa Stiftungen und priva-
te Unternehmen), die Orientierungs- und Deutungswissen versprechen 
und verschaffen. Dann bliebe einer kritischen Erziehungswissenschaft 
nur noch übrig, entweder die Akteure zu belehren und aufzuklären über 
die Unsinnigkeit ihrer eigenen Anforderungen – was meines Erachtens 
wenig erfolgversprechend ist29 – oder sich in (sub)disziplininterne De-
batten zu vertiefen. Dies allein wäre aus kulturpolitischer Perspektive30 
nicht hinnehmbar. Für die Perspektive der Pädagogik hält Krönig fest: 
»Pädagogisches Handeln […] lässt sich nicht pädagogisch begründen, 
sondern ist verwiesen und angewiesen auf erziehungswissenschaftliches 
[…] Wissen« (2018, 42, Hv. KW, vgl. Sünkel 1995). Und weiter: »Wird 
diese Reflexionsbewegung abgebrochen oder verkürzt […], wird die Po-
sitivierung diskursiv abgekoppelten Wissens […] unvermeidbar ideolo-
gisch« (ebd.).31 Aus diesen Gründen gehe ich im Folgenden davon aus, 

ganz schlicht gesagt, um die Verwurzelung positiver Theorie in guter Praxis, 
um positive Theoriesprache, um gute Praxis zum Ausdruck bringen zu kön-
nen. Dazu setze ich einzig voraus, dass Praxis nicht immer schon schlecht ist. 

28	 	 Insbesondere sollte sich die Erziehungswissenschaft keiner Marktlogik un-
terwerfen, in der sie ihre Wissensbestände ökonomisch verwerten und be-
werten lassen muss, auch und gerade wenn Forschung mit öffentlichen Steu-
ergeldern finanziert wird. 

29	 	Gesteigert werden kann diese Linie der Kritik noch dadurch, indem man die 
Anforderungen der Akteure selbst zum Gegenstand der Kritik macht und 
damit vollends nicht mehr mit ihnen, sondern über sie spricht. 

30	 	 Im ersten Kapitel habe ich diese Perspektive ausführlich dargestellt. 
31	 	Weiter führt Krönig aus: »Besonders heikel ist dabei, dass ideologisches 

Wissen in der pädagogischen Erziehungswissenschaft […] typischerwei-
se mit kritischer Haltung auftritt« (Krönig 2018, 42, Hv. KW). Weiterhin 
stellt Krönig die interessante »Beobachtung [an], dass innerhalb des päd-
agogischen Wissens ideologisches Wissen auftritt – nach den hier ausge-
führten Überlegungen […] tut es das notwendigerweise – und dass positi-
vierte (Schein)Kritik auf der Ebene der Erziehungswissenschaft […] daran 
erfolgt, die ihrerseits als ideologisch beobachtet werden kann« (ebd.). Für 
eine Kritik an dieser mit einem Ideologieverdacht gegenüber der Pädago-
gik verbundenen Unterscheidung zwischen Pädagogik und Erziehungswis-
senschaft, die meines Erachtens aus post-kritischer Perspektive noch zu dis-
kutieren wäre (vgl. Krönig 2020; 2022), siehe Balzer/Bellmann (2019). Aus 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

dass der Bedarf an Orientierungs- und Deutungswissen grundsätzlich 
nicht nur gerechtfertigt, sondern ausdrücklich zu begrüßen ist und da-
her nicht leichthin übergangen werden darf (vgl. Reichenbach 2017a; 
2020; 2022a; 2022b). 

Damit ist allerdings noch nichts über die Form des Orientierungs- und 
Deutungswissens sowie deren Angemessenheit gesagt. Diesbezüglich ist 
es wichtig zu erinnern, dass positives Wissen keineswegs mit positivisti-
schem Wissen gleichgesetzt werden darf. Es geht mir keineswegs allein 
um ein Mehr an Informationen und Faktenwissen.32 Darüber hinaus bin 
ich der Auffassung, dass bestimmte Wissensformen – beispielsweise sol-
che, die Erziehungswissenschaft und Pädagogik nahezu vollständig in
strumentalisieren oder technologischen Steuerungs- und Kontrollphan-
tasien unterwerfen (vgl. Ruitenberg 2022; Todd 2022 sowie mit Bezug 
zur post-critical pedagogy Vlieghe/Zamojski 2019a; Szkudlarek 2022) 
– zurückgewiesen und kritisiert werden können und sollten, auch wenn 
sie von bestimmten Akteuren nachgefragt werden, da die Erziehungswis-
senschaft »nur begrenzt pädagogisches Handlungswissen […] liefern« 
kann (Reichenbach 2017a, 19, vgl. mit Bezug zur post-critical pedagogy 
Krönig 2022) und eine Affirmation dieser Begrenztheit zur Redlichkeit 

systemtheoretischer Perspektive konstatiert ähnlich wie Krönig auch Binder, 
ihm »erscheint eine Fremdreferenz (äußere Leistungserwartung) als genu-
iner Bestandteil – und nicht als Fremdkörper – der Selbstreferenz der Wis-
senschaft (innere Funktionserwartung). Leistungserwartungen nichtwissen-
schaftlicher Art sind schon im System eingebaut« (2018, 101, vgl. Krönig 
2018; 2022). Dies scheint mir eine sinnvolle Annahme darzustellen. Aus 
kulturpolitischer Perspektive kann ich allerdings die von Binder im Weite-
ren vorgenommene Differenz nicht nachvollziehen: »Die Leistung der Er-
ziehungswissenschaft für Bildungspraxen und Bildungsorganisationspraxen 
besteht nicht in einer integrativen Orientierungs- und Identitätsstiftung, son-
dern darin, dass sie eine Art Wissens- und Akzeptanzkorridor erzeugt bzw. 
reflektiert« (Binder 2018, 102). Die Erzeugung eines Wissens- und Akzep-
tanzkorridors wäre doch (womöglich) nichts anderes als eine integrative 
Orientierungs- und Identitätsstiftung (zumindest aber auch eine integrative 
Orientierungs- und Identitätsstiftung). Das hier eingeforderte positive Ori-
entierungs- und Deutungswissen wäre – hier folge ich den grundlegenden 
Einsichten Foucaults – immer auch normierend und einen Wissens- und Ak-
zeptanzkorridor erzeugend.

32	 	Die Frage, inwiefern an der von Bernfeld eingeklagten »Tatbestands-Ge-
sinnung« (1925/1973, 13) nach hundert Jahren noch immer ein Mangel 
herrscht, wird durch eine Problematisierung der vorherrschenden Negati-
vität nicht berührt. Diesbezüglich wäre allerdings meine Vermutung, dass 
inzwischen eine Tatbestandsgesinnung ihren Siegeszug durch die Diszi-
plin angetreten hat, dabei allerdings ein verengtes Verständnis vom Tatbe-
stand einherging (vgl. Reichenbach 2015; Balzer/Bellmann 2019; Wortmann 
2022c). 

SCHÖNFÄRBEREI UND WEITERE EINSPRÜCHE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

von Orientierungs- und Deutungswissen dazugehört.33 Gerade um in
strumentalisierende Sprechweisen in die Schranken zu weisen allerdings 
scheint es mir aus kulturpolitischer Perspektive hilfreich, Alternativen 
anzubieten, die in der Lage sind, ähnliche Funktionen – eben etwa jene 
der Orientierung – zu erfüllen,34 wofür wiederum Positivität nötig und 

33	 	 Ich teile Tenorths Skepsis nicht, wenn er schreibt: »Die Erziehungswissen-
schaft […] wird als Wissenschaft zum Problem, weil sie mehr sein will als 
Wissenschaft. Sie will das Handeln orientieren, die Praxis gestalten, Theo-
rie sein, die zugleich […] berät und forscht, pädagogisch und erziehungs-
wissenschaftlich argumentiert. Aber auf dem Hintergrund der neuzeitlichen 
Wissenschaftsentwicklung kann man wissen, daß beides zugleich nicht nur 
schwer möglich, sondern unmöglich ist« (1999, 63f., Hv. i.O. getilgt, vgl. für 
eine konträre Position Heid 2015 sowie beide Positionen kritisierend Bin-
der 2018). Umgekehrt würde ich aus pragmatistisch-kulturpolitischer Per-
spektive argumentieren, dass Wissenschaft immer schon »mehr ist« als ein 
solch enges Wissenschaftsverständnis nahelegt, insofern sie immer schon 
Handeln orientiert – ob sie will und darum weiß oder nicht (vgl. Balzer/Bell-
mann 2019, 38) –, zumindest in dem Sinne, als dass ihre Sprechweisen einen 
Effekt haben werden (vgl. Hacking 1986; 2002). »Wissenschaft wird schon 
im Modus von Beschreibungen und Neubeschreibung praktisch wirksam 
und nicht erst, wenn ihr Wissen in der Praxis ›implementiert‹ wird« (Bal-
zer/Bellmann 2019, 39). Kulturpolitik ist, wie im ersten Kapitel zitiert und 
erläutert, the only game in town. 

34	 	Balzer und Bellmann konstatieren aus einer pragmatistischen Perspektive, 
die von einem unhintergehbar praktischen Effekt wissenschaftlichen Spre-
chens ausgeht: »Man kann nun – wie Gert Biesta […] – versuchen, gewis-
sermaßen aus dieser Not eine Tugend zu machen, und die eigene kulturelle 
Funktion bewusst ausüben, ›in helping educational practitioners to acquire 
a different understanding of their practice, in helping them to see and ima-
gine their practices differently‹ […]. Dieser Anspruch freilich scheint doch 
insgeheim noch von einer paternalistischen Zuwendung zum Feld der päda
gogischen Praxis geprägt zu sein. Irgendetwas stimmt nicht an dem, wie 
Pädagogen ihre Praxis verstehen. Ihnen muss qua Wissenschaft geholfen 
werden, sie anders, und d. h. zugleich besser zu verstehen« (Balzer/Bell-
mann 2019, 39, mit Bezug zu Biesta 2007, 19). Unabhängig von Biestas Po-
sition bin ich nicht einverstanden mit dieser Beschreibung, sondern würde 
sagen, dass diese »paternalistische[] Zuwendung« nur möglich, aber nicht 
notwendig ist: Möglicherweise wird in einem solchen Verständnis unter-
stellt, dass das Wissen der Pädagogik mängelbehaftet und dadurch hilfs-
bedürftig ist; gleichermaßen könnte man aber auch von einem Eigenwert 
der Differenz oder der Vervielfältigung der Perspektiven ausgehen, dem-
gemäß ein erziehungswissenschaftlich erarbeitetes anderes Verständnis 
pädagogischer Praxis nicht notwendigerweise besser (angemessener, reali-
stischer etc.) sein muss, sondern schlicht anders, bestenfalls neu, potenti-
ell interessant und insofern möglicherweise hilfreich. Weiter führen Balzer 
und Bellmann aus: »Neubeschreibungen können allerdings auch ohne einen 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


143

die vorherrschende Negativität für die Akteure nicht ausreichend ist. 
Kurz gesagt: Will man mit guten Gründen kein »Rezeptwissen«35 bereit-
stellen, sollte man eine Alternative anbieten können.36 

Drittens mag die Frage zum Begriff der vorherrschenden Negativität 
naheliegen, wo die Negativität denn vorherrsche, also worauf sich das 
›vorherrschend‹ beziehe, was genau der Bereich sei, in dem oder für den 
eine »vorherrschende Negativität« konstatiert wird. Meine Antwort muss 
lauten: in der kritischen Erziehungswissenschaft.37 Wird daraufhin rück-
gefragt, was die kritische Erziehungswissenschaft sei,38 muss ich wiede-
rum antworten: dort, wo die Negativität vorherrscht (sowie mit der Lo-
gik der Aufdeckung und unter Inkaufnahme des Bruchs mit den Akteuren 
gearbeitet wird). Das ist zweifelsohne zirkulär – aber, so hoffe ich, ange-
messen zirkulär (vgl. Ramberg 2011). Vielleicht könnte man sagen, dass 
meine Arbeit hier die Grenzen einer Repräsentationslogik erreicht. Wie 
im ersten Kapitel erläutert, begreife ich diese Arbeit nicht als in der Logik 
der Repräsentation, sondern einer Logik des Gesprächs stehend. In einer 
Logik des Gesprächs scheint es mir unproblematisch möglich, eine vor-
herrschende Negativität zu beschreiben, ohne deren Orte festzuschreiben 
und damit selbst zum Objekt der Kritik zu machen.39 Warum spreche ich 

erziehungswissenschaftlichen Paternalismus auskommen, wenn der Primat 
auf der Gewinnung von Erkenntnissen für die Erziehungswissenschaft liegt. 
[…] Ob auch die pädagogische Praxis hierdurch Erkenntnisse gewinnt oder 
gar zu einem besseren Verständnis ihrer Praxis gebracht wird, ist damit noch 
nicht gesagt« (ebd.). Dies wiederum scheint mir allerdings genau jene Un-
terscheidung zwischen Erziehungswissenschaft und Pädagogik vorauszuset-
zen oder zumindest nahezulegen, die sie in ihrem Beitrag sonst kritisieren. 

35	 	Zum »Rezeptwissen« in der Erziehungswissenschaft und Pädagogik siehe 
Drerup (1988), Diederich (1991) sowie Krüger (2022). 

36	 	Es sei noch mal an die bereits ausgeführte und daran sich anschließende wis-
senschafts- und disziplinpolitische Problematik erinnert, dass, wenn die Ak-
teure ihre Bedürfnisse bei der (Allgemeinen) Erziehungswissenschaft nicht 
befriedigen können, sie sich an deren Stelle an andere Wissensanbieter wen-
den, die entsprechende Wissensformen in Aussicht stellen. Die Erziehungs-
wissenschaft wäre dann nicht länger »für ihre politisch-gesellschaftlich 
relevante Umwelt […] ein gesuchter, für Fragen der Bildungs- und Erzie-
hungspolitik offenbar unersetzlicher Partner« (Keiner/Tenorth 2007, 164). 

37	 	Dies impliziert nicht, dass sie nur dort vorherrscht. Auch in der empirischen 
Bildungsforschung beispielsweise kann mitunter eine beträchtliche Defizito-
rientierung in Bezug auf pädagogische Akteure festgestellt werden (vgl. Kü-
per 2022). Dies ist jedoch nicht Gegenstand dieser Arbeit. 

38	 	 Im zweiten Kapitel diskutiere ich diese Frage und die Möglichkeiten ihrer 
Beantwortung ausführlicher. 

39	 	Für eine ausführliche Kritik der Logik der Repräsentation sowie, im letz-
ten Buchteil, einen frühen Entwurf einer Logik des Gesprächs siehe Rorty 
(1987) sowie weiterführend Ramberg (2011). 

SCHÖNFÄRBEREI UND WEITERE EINSPRÜCHE

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144

dann überhaupt von einer vorherrschenden Negativität und nicht einfach 
nur von Negativität? Die Antwort darauf ist, dass, wie oben beschrie-
ben, an der Negativität an sich nichts problematisch gefunden werden 
kann, sondern die Problematisierung sich auf ein Übermaß an Negati-
vität bezieht, auf eine weitgehende Unfähigkeit, theoretisch anspruchs-
voll jenseits oder in zeitweiliger Absehung von Negativität zu sprechen, 
kurz: auf einen Diskurs, in dem die Negativität vorherrscht, wo positives 
Sprechen wenig ausgebildet ist oder gar durch theoretische Vorannah-
men verunmöglicht oder diskreditiert wird. Insofern verweist das beige-
fügte ›vorherrschend‹ sowohl auf einen Gegenstandsbereich als auch auf 
eine Einschränkung der Problematizität der Negativität. 

Nach dieser Beantwortung grundlegender Rückfragen und Einsprü-
che gegenüber der vorherrschenden Negativität werde ich im Folgenden 
der bereits angedeuteten Spur folgen, die vorherrschende Negativität als 
Sound zu beschreiben, und Konzepte erkunden, die diesen Sound theo-
retisch fassbar zu machen vermögen.

6.3 Theorieatmosphären: Negativität als Sound 

Ich gehe davon aus, dass Wissensproduktion nicht im luftleeren Raum 
stattfindet, sondern situiert ist, gebunden an materielle Ressourcen, in-
stitutionelle Kontexte, persönliche Kontakte etc. und in diesen Bindun-
gen stets auch affektive Dimensionen beinhaltet. Wissenschaftlich tätige 
Subjekte – und arbeiten sie auch noch so sehr »in Einsamkeit und Frei-
heit« (vgl. Schelsky 1963)40 – stehen zweifelsohne in materiellen und 
affektiven Beziehungen zu ihren Phänomenen, ihren Methoden, ihren 

40	 	Es lohnt sich an dieser Stelle ausführlicher Humboldt zu zitieren, allein 
schon, um auf das Unzeitgemäße und politisch potentiell Wiederständige 
seiner Ideen zur Organisation von Studium und Wissenschaft hinzuweisen: 
»Der Begriff der höheren wissenschaftlichen Anstalten […] beruht darauf, 
[…] die Wissenschaft im tiefsten und weitesten Sinne des Wortes zu bear-
beiten […]. Ihr Wesen besteht daher darin, innerlich die objective Wissen-
schaft mit der subjectiven Bildung […] unter eigener Leitung zu verknüpfen 
[…]. Da diese Anstalten [die Universitäten] ihren Zweck indes nur erreichen 
können, wenn jede, soviel als immer möglich, der reinen Idee der Wissen-
schaft gegenübersteht, so sind Einsamkeit und Freiheit die in ihrem Krei-
se vorwaltenden Principien. Da aber das geistige Wirken in der Menschheit 
nur als Zusammenwirken gedeiht, und zwar nicht bloss, damit Einer er-
setze, was dem Anderen mangelt, sondern damit die gelingende Thätigkeit 
des Einen den Anderen begeistere und in Allen die allgemeine, ursprüng-
liche, in den Einzelnen nur einzeln oder abgeleitet hervorstrahlende Kraft 
sichtbar werde, so muss die innere Organisation dieser Anstalten ein un-
unterbrochenes, sich immer selbst wieder belebendes, aber ungezwungenes 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

theoretischen Vorlieben. Die Geschichte seiner Beziehung zu Theorie be-
schreibt der Historiker und Schriftsteller Per Leo (2008). Achten wir da-
rauf, wie er den Kontakt mit Theorie beschreibt: 

Zuerst verändert sich die Tönung der Welt – ausgelöst durch die un-
vertraute Sprache theoretischer Texte, denn einer der wichtigsten Be-
standteile jeder Theorie ist ihr Sound. Die Sounds von Theoretikern 
unterscheiden sich untereinander wie die von Rockbands […]. Luh-
mann klingt anders als Foucault, aber beide sind Musterbeispiele für 
den Sound des Theoretischen. (Leo 2008, 203) 

Wie bereits der Titel seines außergewöhnlichen Texts Zehn Jahre theo-
rieabhängig. Ein Erfahrungsbericht nahelegt, beschreibt Leo Theorie wie 
eine Droge: »die Tönung der Welt« verändert sich – allerdings nicht etwa 
durch inhaltliche Einsichten, sondern durch den »Sound« von Theorie. 
Weiter legt er nahe, dass bestimmte Theorien (oder Theoretikerïnnen) 
einen bestimmten Sound haben. Auf die Gefahr hin, Leos Metaphorik 
überzustrapazieren, ließe sich dieses Kapitel als einen Versuch darstellen, 
theoretische Werkzeuge zu erkunden, um den Sound des Genres kriti-
scher Erziehungswissenschaft zu beschreiben. Wie lässt sich der vorherr-
schend negative Sound der kritischen Erziehungswissenschaft beschrei-
ben? Um dieser Frage nachzugehen, werde ich verschiedene mögliche 
Antworten präsentieren. Dabei verfolge ich nicht die Absicht, diese zu 
vergleichen, eine Antwort als die überzeugendste herauszuarbeiten oder 
in einer Art Synthese zu einer abschließenden Beantwortung der Frage zu 
kommen, sondern biete mehrere Möglichkeiten an, die an verschiedene 
Theorietraditionen anzuschließen vermögen. Um den Sound des Genres 
kritischer Erziehungswissenschaft zu beschreiben, werde ich im Folgen-
den Begriffe und Konzepte nutzen, die dem Problem Rechnung tragen, 
dass sich Sound weniger einfach beschreiben lässt als etwa eine Song-
struktur; es liegen keine Notationstechniken vor, um etwa einen Rhyth-
mus zu dokumentieren; es lässt sich nicht von einer intentionalen Perfor-
mance41 sprechen (vgl. Wicke 2008): ›Denkstil‹, ›Theorieatmosphären‹, 

und absichtsloses Zusammenwirken hervorbringen und unterhalten« (von 
Humboldt 1810/1996, 255f., Hv. KW). 

41	 	Wenngleich ich Felski zustimme, dass »ways of thinking and knowing are 
tied up with styles of self-presentation and performance« (2015, 24, vgl. 
Fitzpatrick 2021), interessiert mich hier Kritik gleichwohl nicht als Bündel 
von Inszenierungspraktiken, etwa als personal branding oder image building 
im Sinne einer Strategie des Wissenschaftssubjekts oder einer wissenschaftli-
chen Organisation, sondern die Negativität der Kritik als Sound der Erzie-
hungswissenschaft, in den Wissenschaftssubjekte eher einsozialisiert werden 
(siehe das dritte Kapitel), als dass er als Resultat einer bewussten Entschei-
dung (für einen spezifischen Sound unter einer Auswahl von mehreren) gel-
ten kann. Dies allerdings impliziert nicht, dass es nicht möglich ist, sich zu 

THEORIEATMOSPHÄREN: NEGATIVITÄT ALS SOUND

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

›Stimmung‹, ›Affekt‹, ›Verdacht‹ – all diese Begriffe haben es im Folgen-
den auf die Beschreibung des Sounds der Negativität der Kritik abgesehen. 

Dabei geht es also eher um Beschreibungsweisen der impliziten Tei-
le der negativen Sprechweise als um deren explizite Operationen, wie 
etwa Argumentationsstrukturen. Grundlegend gehe ich davon aus, dass 
»critique is as much a matter of affect and rhetoric as of philosophy or 
politics. We mistake our object if we think of critique as consisting sim-
ply of a series of propositions or intellectual arguments« (Felski 2015, 
3). Wenngleich hier und im Folgenden von Affekten, Einstellungen und 
Haltungen die Rede ist, bleibe ich aus kulturpolitischer Perspektive an 
den sprachlichen Kapazitäten der Erziehungswissenschaft interessiert. 
Ich folge Felski, wenn sie schreibt, »negativity is also a matter of rhet-
oric, conveyed via acts of deflating or diagnosing that have less to do 
with individual attitude than with a shared grammar of language, a field 
of linguistic conventions and constraints« (ebd., 127). Diese affektive 
und rhetorische Seite der Sprache der Kritik, die ich als vorherrschende 
Negativität zu beschreiben versuche, hoffe ich im Folgenden sprachlich 
fassen zu können und so der »rhetoric of againstness« (ebd., 17), Kri-
tik als »specific set of […] conventions, expectations and orientations« 
(Anker/Felski 2017b, 1) mit »distinctive aesthetic, affective, and analyt-
ical components« (ebd., 3) auf die Spur zu kommen. Allerdings besteht 
die Gefahr dieses Unternehmens darin, es kritisch-aufdeckend zu ver-
folgen. Wenn Felski schreibt, »[w]hile critique is often hailed for punc-
turing or deflating schemes, it is also an identifiable scheme in its own 
right« (2015, 6, Hv. KW), scheint mir das Risiko groß, selbst in einen 
aufdeckenden Modus zu geraten.42 Mir geht es nicht um die Identifizie-
rung eines »Schemas«, das hinter oder unter der Kritik liegt und aufge-
deckt werden kann, sondern ich will versuchen, mit meinen Beschreibun-
gen an der Oberfläche des Phänomens des negativen Sounds der Kritik 
zu bleiben.43 

dieser Einsozialisierung zu verhalten. Ähnlich, wenngleich unter Rückgriff 
auf den Erziehungsbegriff, halten Balzer und Bellmann mit Bezug auf die 
von ihnen beschriebene distanzierte Beobachtung des Pädagogischen aus ei-
ner erziehungswissenschaftlichen »Theaterperspektive« fest: »Wer zu einer 
Generation von Wissenschaftlern gehört, die zur Theaterperspektive erzo-
gen wurde, kann in einer reflexiven Wendung versuchen, die Ambivalenzen 
dieses am eigenen Leibe erfahrenen Erziehungsprozesses in den Blick zu neh-
men« (Balzer/Bellmann 2019, 42). 

42	 	Felski sieht die Gefahr selbst, »launching into a symptomatic reading of symp-
tomatic reading; excavating the ›professional unconscious‹« der Kritik: »We 
find ourselves falling back into the register of explanation-as-accusation« 
(Felski 2015, 22f.). 

43	 	Siehe zur Aufdeckung das vierte und zur Oberfläche das siebte Kapitel. 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

a) Negativität als Stimmung 

Als erster Zugriff auf dasjenige, was als »vorherrschend negativ« be-
zeichnet worden ist, bietet sich Felskis lose an Heidegger orientierter44 
Begriff der Stimmung (mood) an. Kritik, so führt sie aus, ist »not only a 
matter of method but of a certain sensibility – or what I will call ›critical 
mood‹« (Felski 2015, 6). Felski legt dar, wie Stimmung zwischen Denken 
und Fühlen vermittelt, auch und gerade bei wissenschaftlichen Arbeiten, 
wobei hier sowohl an das wissenschaftliche Arbeiten selbst als auch auf 
die Lektüre von wissenschaftlichen Arbeiten gedacht werden kann. Ähn-
lich wie Gumbrecht (2004; 2012) schreibt sie: »Mood accompanies and 
modulates thought; it affects how we find ourselves in relation to a par-
ticular object« (Felski 2015, 21).

Hilfreich ist der Begriff der Stimmung, um den »low-key tone of aca-
demic argument« (ebd., 20) in den Blick – oder erneut die musikalische 
Metaphorik beachtend besser: ins Ohr – zu bekommen und sprachlich 
fassen zu können. Der low-key tone der Kritik ist negativ: problemati-
sierend, abwertend, aburteilend, absprechend, distanziert. »Critical de-
tachment […] is not an absence of mood but one manifestation of it – a 
certain orientation toward one’s subject, a way of making one’s argu-
ment matter« (ebd., 6). Felski beschreibt ›Stimmung‹ wie folgt: 

Mood […] refers to an overall atmosphere or climate that causes the 
world to come into view in a certain way. Moods are often ambient, 
diffuse, and hazy […], characterized by a degree of stability: a mood 
can be pervasive, lingering, slow to change. It ›sets the tone‹ for our 
engagement with the world, causing it to appear before us in a given 
light. Mood, in this sense, is a prerequisite for any form of interaction 
or engagement; there is, Heidegger insists, no moodless or mood-free 
apprehension of phenomena. Mood […] is what allows certain things 
to matter to us and to matter in specific ways. The notion of mood thus 
bridges the gap between thought and feeling. Mood accompanies and 
modulates thought; it affects how we find ourselves in relation to a par-
ticular object. (Felski 2015, 20f.) 

Damit lässt sich bezogen auf Negativität als Stimmung der Kritik sa-
gen, dass die Welt in negativer Stimmung als negativ erscheint, dieser 
Prozess als spezifischer nicht leicht zu fassen, jedoch durchaus stabil ist. 
Negativität als Stimmung der Kritik ist also ebenso produktiv wie ver-
hindernd oder einschränkend, sie erschafft eine spezifische Wirklichkeit 
– und verhindert eine andere –, die zu verlassen oder in Frage zu stellen 

44	 	Von Heidegger (1927/1979) stammt die Annahme, dass die Stimmung un-
hintergehbar und konstitutiv für jedweden Weltbezug ist. Sie lässt sich je-
doch nicht auf eine innerliche Einstellung des Subjekts reduzieren (vgl. Well-
bery 2003; Fuchs 2013).

THEORIEATMOSPHÄREN: NEGATIVITÄT ALS SOUND

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

als ausgesprochen schwierig eingeschätzt werden kann.45 Felskis Begriff 
der Stimmung eignet sich meines Erachtens gut als erste Annäherung an 
die nicht vollständig in argumentativen Formen fassbaren Eigenschaften 
der Negativität der Kritik. Die folgenden spezifischeren Konzepte lassen 
sich auch als Konkretisierung dessen lesen, was hier zunächst noch recht 
unbestimmt als Stimmung in den Blick gerät. 

b) Negativität als Hermeneutik des Verdachts

Ricœurs »Hermeneutik des Verdachts« wird in Diskussionen um postcritique 
und post-critical pedagogy immer wieder in Anschlag gebracht, wenngleich 
von Ricœur selbst nicht sonderlich prominent behandelt (vgl. Scott-Bau-
mann 2009). Daher beziehe ich mich im Folgenden nur kurz auf Ricœur 
selbst46 und dann ausführlicher auf dessen Rezeption durch Felski und Serres. 

Ricœur bringt mit der »Hermeneutik des Verdachts« vielfältige Traditio-
nen auf einen Begriff: So bezeichnet er Marx, Nietzsche und Freud als »drei 
Meister des Verdachts« und ihre Schriften als »drei Kritiken des ›falschen‹ 
Bewußtseins« (1974, 68). Deren »Schule des Zweifels« ziele auf den »Ab-
bau von Illusionen und Lügen des Bewußtseins« (Ricœur 1969, 45). In die-
sem Sinne schlagen Hodgson, Vlieghe und Zamojski der post-critical ped-
agogy einen »shift [away] from the hermeneutical pedagogy that critical 
pedagogy entails«, vor (2017, 16). Allerdings begreift Ricœur die »entmys-
tifizierende Hermeneutik« (1969, 49) – im Gegensatz zu den Darstellungen 
von sowohl Hodgson, Vlieghe und Zamojski (2018, 11–13) als auch Sedg
wick (2003) – als keineswegs rein negative oder subtraktive Operation (vgl. 
Bollnow 1976, 409f.), insofern Marx, Nietzsche und Freud produktive Ver-
fahren entwickelten, Sinn zu generieren.47 Dies steht allerdings nicht im Mit-
telpunkt der Rezeption der der »Hermeneutik des Verdachts«. 

45	 	Detaillierter ließe sich die Negativität als Stimmung in Anschluss an die 
Konzepte der jeweils aufeinander aufbauenden Autoren Heidegger, Well-
bery und Gumbrecht beschreiben. Felski verweist interessanterweise weder 
auf Wellbery noch auf Gumbrecht, obwohl mit Sicherheit davon ausgegan-
gen werden kann, dass sie diese aus literaturtheoretischen Debatten kennt. 
Felskis Bezug auf Heidegger ist nur kursorisch und vermittelt über Dreyfus’ 
Kommentar zu Sein und Zeit (Dreyfus 1990). Daher wäre es reizvoll, ihre 
Ausführungen zur Stimmung der Kritik mit den Arbeiten der drei genann-
ten Autoren zu vergleichen, verbinden und weiterzuführen. 

46	 	Eine ausführlichere Auseinandersetzung mit den Schriften von Ricœur selbst 
sowie der Sekundärliteratur zur »Hermeneutik des Verdachts« stellt, soweit 
ich sehen kann, sowohl in den Debatten um eine post-critical pedagogy als 
auch um postcritique noch immer ein Desiderat dar. 

47	 	Auf diese inhärent konstruktive Seite kritischen Denkens hebt zu Recht auch 
Schwimmers (2019) Kritik an meinem Aufsatz (Wortmann 2019) ab, indem 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

Für Felski zeichnet die Hermeneutik des Verdachts ihre vorgefertig-
ten interpretativen Schemata aus.48 Diese werden dann in einer Geste des 
Aufdeckens hinter ihren Objekten ausgemacht. Sie fasst den Unterschied 
zwischen Ricœurs Beschreibung der »Meister des Verdachts« – Marx, 
Nietzsche, Freud49 – und der alten philosophischen Tradition, Aussagen 
von Akteuren nicht zu akzeptieren, sondern zu hinterfragen, darin, dass 
die Meister des Verdachts spezifische Motive ausgearbeitet haben, die sie 
in den Aussagen der Akteure aufspüren (Felski 2015, 31). Damit geht es 
nicht länger darum, die Aussagen selbst zu verstehen, sondern diese zu 

sie daraufhin weist, dass Kritik nicht allein in privativen Negationen auf-
geht, sie besteht nicht allein im Wegnehmen, einer Subtraktion, einer Kon-
statierung oder Herbeiführung eines Mangels. Mit dem im vierten Kapi-
tel herausgearbeiteten Vokabular können wir etwa an eine Reduktion der 
Komplexität von Realität denken, wenn ein Phänomen durch die Kritik auf 
eine Ursache reduziert und damit in seiner Komplexität beschnitten wird. 
Im fünften Kapitel haben wir gesehen, dass die Kritik ebenso darauf ab-
zielt, den Akteuren ihre Verblendung zu nehmen, ihnen den ideologischen 
Schleier wegzuziehen. Wenngleich solche privativen Negationen als kriti-
sche Operationen gelten können, bringt Kritik auch »something new into 
the world« (Felski 2015, 23), etwa Deutungsangebote und Argumentations-
figuren. Wir werden bei Ricœurs »Hermeneutik des Verdachts« darauf zu-
rückkommen, doch zeigt sich bereits hier, dass eine wechselseitig exklusive 
Gegenüberstellung von negativ-subtraktivem und positiv-multiplikativem 
Denken (wie sie etwa auch Latour vornimmt, vgl. 2007a, 59) nicht so ein-
fach aufgeht (siehe Kapitel 9). 

48	 	Bereits in literaturwissenschaftlichen Arbeiten der 90er Jahre wurde die 
Ricœursche »Hermeneutik des Verdachts« insbesondere von Eve Kosofsky 
Sedgwick problematisiert (Frank/Sedgwick 1995; Sedgwick 2003). Sedg-
wick ging es um die »paranoide« (Sedgwick 2003, Kap. 4) Annahme, die 
wirkliche Bedeutung sei hinter dem Expliziten eines Texts versteckt, was 
durchaus Ähnlichkeiten mit dem von Latour problematisierten Entlarvung-
simpetus der Kritik aufweist (siehe Kapitel 4). In Weiterführung von Sedg-
wicks Arbeiten wurde der provokative Vorschlag entwickelt, an der Ober-
fläche der Texte zu bleiben und nicht hinab in die Tiefen der Bedeutung 
hinabzusteigen (Best/Marcus 2009, vgl. Pfeifer/Schadewaldt 2020). Auf die-
sen Ansatz des surface readings gehe ich im siebten Kapitel weiter ein. 

49	 	Felski übernimmt Ricœurs Formulierung der »Meister des Verdachts«, 
warnt jedoch auch davor, den Einfluss dieser damit bezeichneten Autoren 
zu überschätzen: »suspicious reading does not just spring fully formed from 
the minds of three eminent ›masters of suspicion.‹ Its lineage is more var-
ied – arising out of multiple milieux, embracing collective forms as well as 
institutional norms, and involving a motley cast of actors and characters. 
Ideas, attitudes, sensibilities well up from below as well as above, wander 
across cultural and political boundaries, and insinuate themselves into dif-
ferent places and spaces« (Felski 2015, 40). 

THEORIEATMOSPHÄREN: NEGATIVITÄT ALS SOUND

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

entziffern (»zwischen den Zeilen lesen«), in Verbindung zu bringen mit 
bereits ausgearbeiteten Momenten, Motiven, Theorien. Felski beschreibt 
die kritische Sichtweise der Hermeneutik des Verdachts wie folgt: 

Rather than being conveyed in words, truth lies beneath, behind, or to 
the side of these words, encrypted in what cannot be said, in revelato-
ry stutterings and recalcitrant silences. The task of the social critic is to 
reverse the falsifications of everyday thought, to ›unconceal‹ what has 
been concealed, to bring into daylight what has languished in deep shad-
ow. (Felski 2015, 31) 

Von der Hermeneutik des Verdachts aus betrachtet, teilen Aussagen 
nicht primär etwas dadurch mit, dass sie etwas offenbaren, sondern et-
was verschleiern. Und diese Verschleierung kann nur durch eine wissen-
schaftliche Analyse durchschaut werden, die mit dem alltäglichen Ver-
stehen der Akteure bricht. Eine solche Haltung des Verdachts lässt sich 
laut Felski auch in jenen Ansätzen ausmachen, die sich selbst, etwa mit 
Bezug auf Foucault oder Derrida, als dezidiert antihermeneutisch be-
zeichnen (vgl. Felski 2015, 33f.):50 

The unreliability of signs secures the permanence of suspicion: no longer 
a temporary way station on the path to a newly discovered truth, it is 
a permanent domicile and dwelling place for criticism ›after the lin-
guistic turn.‹ This entrenching of suspicion in turn intensifies the im-
pulse to decipher and decode. The suspicious person is sharp-eyed and 

50	 	Felski problematisiert, dass Hermeneutik als Theorietradition in der an-
glo-amerikanischen Literaturtheorie auf Wahrheitssuche reduziert und da-
her insbesondere in poststrukturalistisch inspirierten Diskussionen kaum 
zu Kenntnis genommen wird. Gleiches lässt sich meines Erachtens auch für 
die educational theory konstatieren. In der deutschsprachigen Allgemeinen 
Erziehungswissenschaft scheinen mir Diskussionen der Hermeneutik weit-
gehend als Sache der Geisteswissenschaftlichen Pädagogik – und damit als 
weitgehend abgeschlossen – wahrgenommen zu werden. Das könnte sich 
auch daran zeigen, dass Ricœur oder etwa Vattimo, den Felski als »one of 
the most sophisticated and prolific of present-day hermeneutical thinkers« 
bezeichnet (2015, 32), in der zeitgenössischen Allgemeinen Erziehungs-
wissenschaft kaum rezipiert wurden, obwohl methodologische Fragen der 
Textauslegung gerade auch für die methodologische Arbeit an theoretischer 
Forschung (vgl. Bellmann 2011; 2020; Ricken 2020) sowie den Austausch 
zwischen theoretischer und empirischer Forschung in der Erziehungswis-
senschaft von besonderem Interesse sind (und dieser Austausch wiederum 
eine meines Erachtens zentrale Aufgabe der Allgemeinen Erziehungswissen-
schaft darstellt, vgl. Wortmann 2021c). Darüber hinaus wären gerade von 
einer Auseinandersetzung mit Vattimo anregende Impulse zur erziehungs-
wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dem Zusammenhang zwischen 
hermeneutischer Forschung und pädagogisch relevanter Politizität zu erwar-
ten (vgl. Vattimo 2001; 2018; Vattimo/Zabala 2011). 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

hyperalert; mistrustful of appearances, fearful of being duped, she is al-
ways on the lookout for concealed threats and discreditable motives. 
In short: more suspicion means ever more interpretation. (Felski 2015, 
33, Hv. i.O. getilgt)

Nun ist an »immer mehr Interpretation« per se nichts auszusetzen,51 son-
dern allein an der Verknüpfung von erstens einer methodischen Engfüh-
rung, verbunden mit negativen Affekten gegenüber dem interpretierten 
Phänomen, zweitens der Dominanz ebenjener Engführung (daher vor-
herrschende Negativität) und drittens, gewissermaßen als daraus resul-
tierender Effekt, einer zunehmenden Vorhersehbarkeit der Ergebnisse52 
der Hermeneutik des Verdachts. Die Dominanz (oder sogar Alternativ-
losigkeit) und Vorhersehbarkeit beschreibt Felski so: 

[S]uspicious reading has settled into a mandatory method rather than one 
approach among others. Increasingly prescriptive as well as excruciatingly 
predictable, its effects can be stultifying, pushing thought down predeter-
mined paths and closing our minds to the play of detail, nuance, quirk-
iness, contradiction, happenstance. Knowing full well that all-powerful 
forces are working behind the scenes, the critic conjures up ever more 
paralyzing scenarios of coercion and control. (Felski 2015, 34, Hv. KW)

Die Hermeneutik des Verdachts besteht für Felski also in einem Zusam-
menspiel des im vierten Kapitel als Aufdeckung beschriebenen Gestus 
der Reduzierung eines Phänomens auf bereits feststehende Kategorien, 
die »im Verborgenen« wirken (das ließe sich als der ›Hermeneutik-Teil‹ 
bezeichnen), mit einer weitgehend standardisierten Leseweise, die nega-
tive Affekte dem interpretierten Phänomen gegenüber kultiviert (das lie-
ße sich als der ›Verdacht-Teil‹ bezeichnen). 

Serres Auslegung der Hermeneutik des Verdachts ist vom Versuch ge-
prägt, diese in seine eigene Terminologie rund um das Motiv des Parasi-
ten (vgl. Serres 1987) zu überführen. Für Serres erlaubt die Hermeneutik 
des Verdachts:53 

51	 	Eine provokante Position vertritt Sontag, die mit durchaus ähnlichen Grün-
den gänzlich Gegen Interpretation (1966) und Hermeneutik argumentiert. 
Auch Sontag geht es um die Verknüpfung von zunehmender Vorhersehbarkeit 
der Interpretationen sowie deren Reduktion des interpretierten Phänomens. 

52	 	Die Vorhersehbarkeit der Ergebnisse wird dann umso ärgerlicher, wenn sich 
die Selbstinszenierung der kritischen Entlarvung als eine verblüffende, bahn-
brechend neue Enthüllung stilisiert oder gar als politisch-gegenhegemoniales 
Engagement versteht. Ich danke Judith Küper und Franz Kasper Krönig für 
Gespräche über unsere affektiven Bezüge zu vorhersehbarer Kritik. 

53	 	Serres bezieht sich explizit auf Ricœur, spricht allerdings nicht von einer Her-
meneutik, sondern von der »Ordnung oder Klasse des ›Verdachts‹« (Serres 
2008, 195). Dies mag darauf hindeuten, dass es Serres weniger um philoso-
phische Traditionen geht als um eine gewisse Logik der Interpretation. 

THEORIEATMOSPHÄREN: NEGATIVITÄT ALS SOUND

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

[S]ich im Rücken von jemand anderem zu platzieren, der vielleicht et-
was verheimlicht oder zu verbergen hat, um ihn zu beobachten oder auf 
frischer Tat zu ertappen; diese Position verweist aber sogleich auf eine 
weitere, die sich ihrerseits hinter dem befindet, der schon hinter dem 
ersten steht, welcher auf derselben oder bei einer anderen Tat ertappt 
wird; und so weiter, entlang einer Reihe, die Sie sich beliebig erweitert 
denken können. Dieses Argument […] eröffnet eine Menge fortgesetz-
ter Hinterhältigkeiten, wie eine Kette von Polizisten und Dieben. Da-
mit wird die Philosophie zu einer authentischen Polizeiphilosophie […] 
Während sie im Rücken eines jeden diesen auf Herz und Nieren prüft 
– soll man annehmen, dass sie selbst keinen Rücken hat, kein Herz und 
keine Nieren? Damit stecken wir mitten in der Detektivlogik. (Serres 
2008, 195f.) 

Diese detektivische Logik verlangt nach Serres nach einem Abschluss 
oder zumindest nach einem Versuch des Abschließens (vgl. Serres 1989): 

[D]er beste Detektiv ist letzten Endes derjenige, den man nie verhört, der 
sich in eine solche Position bringt, dass er über jeden Verdacht erhaben 
ist. Letztlich hat der Kritiker das Ziel, selbst jeder Kritik zu entgehen, 
nicht kritisierbar zu sein. Er platziert sich im Rücken eines jeden und 
überzeugt alle, dass er selbst keinen Rücken hat. Dass er kein Herz hat. 
Er stellt seine Fragen auf eine Weise, dass man ihm keine stellen kann. 
Anders gesagt, der beste Polizist ist der intelligenteste Räuber. (Serres 
2008, 196)

Mit der Metapher des Räubers ist meines Erachtens (mindestens) zweier-
lei aufgerufen: zunächst eine Negation, die der Realität nichts hinzufügt 
– in Serres Worten »produziert« (2008, passim) –, sondern wegnimmt 
(Privation), und dann jene desillusionierende, andere Akteure schädigen-
de Plünderung, die ich im fünften Kapitel als Bruch beschrieben habe. 
Serres geht sogar noch weiter: Der Hermeneutiker des Verdachts ist nicht 
nur zugleich Polizist und Räuber, sondern darüber hinaus auch Gott und 
Krieger – man achte auch hier wieder auf die Metaphorik des Kräfte-
messens und der Zerstörung: 

[W]ie soll man die einzige Person nennen, von der man denken kann, 
dass sie sich im Rücken aller anderen befindet, ohne selbst einen Rücken 
zu haben? Gott. Man sollte daher jeden Philosophien misstrauen, die 
den, der sie ausübt, in diese majestätische Position bringen, in der man 
stets recht hat, am meisten weiß und der Intelligenteste und Stärkste ist; 
sie reduzieren sich, immer noch und immer wieder, auf kriegerische Stra-
tegien. (Serres 2008, 196)

Und kennen wir sie nicht, die »kriegerische[n] Strategien« der Kritik? 
Die Diskussionen, in denen durch das Einnehmen der Polizist/Räuber/
Gott-Position jeder Hinweis auf Positivität, auf etwas Gutes als ideo-
logische Naivität abgetan und Sorge für Bestehendes oder Produktion 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

von Neuem unmöglich wird?54 Von dieser Position aus wird der Ver-
dacht merkwürdig absolut, er erscheint kaum noch, wie etwa überwie-
gend in den Schriften der drei »Meister des Verdachts«, als stetig in 
Entwicklung begriffen. Bei Serres nähert sich die Negativität als Herme-
neutik des Verdachts einer Schließungsbewegung an, dem Versuch des 
vereinnahmenden Abschließens von offenen Prozessen, während sie bei 
Felski eher einer kreisenden Bewegung entspricht, einer Wiederholung, 
die nicht mehr in der Lage ist, neue Perspektiven und Erkenntnisse zu-
zulassen. 

c) Negativität als Affekt

Die vorherrschende Negativität kritischer Wissenschaft lässt sich auch 
als affektive Qualität oder Orientierung beschreiben; sie lässt bestimm-
te Affekte zu und schließt andere aus (vgl. Felski 2015; Anker/Felski 
2017b). Auch wenn man nicht so weit gehen will wie Sedgwick (2003, 
Kap. 4), die Hass, Argwohn und Paranoia als typisch kritische Af-
fekte ausweist, so können doch die Sprechweisen, Diskurse und Orte 
der Wissensproduktion kritischer Erziehungswissenschaft als affekti-
ve Arrangements (vgl. Slaby 2019) der Abwertung (pädagogischer Pra-
xis und Praktikerïnnen) im weitesten Sinne, des Mistrauens oder ste-
tigen Problematisierens beschrieben werden, die kaum Raum lassen 
für positive Affekte wie Fürsorge, Zuneigung oder Anerkennung sowie 
positive Bewertungen. 

Affekt kann als jener »Weltbezug oder Modus des Seins« verstanden 
werden, welcher »nicht auf sprachlichen Repräsentationen, konzeptuel-
lem Wissen oder propositionalem Denken« basiert, »sondern auf basa-
len perzeptiven und evaluativen Fähigkeiten von Körpern« (von Sche-
ve/Berg 2018, 42). Des Weiteren sei »Affekt kontinuierlich und nicht 
episodisch zu denken« und insofern »konstitutiv für die Bedeutungs-
stiftung« (ebd.).55 Dies würde an meine im dritten Kapitel angestell-
te und an Bourdieus »Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsschema« 
(a.a.O.) anknüpfende Beobachtung der Einschreibung einer spezifischen 
Forschungshaltung in Forscherïnnenkörper anschließen und könnte 
auch die von Felski (2015) beschriebene Alternativlosigkeit der Kritik 

54	 	Wenngleich von Serres selbst nicht expliziert, kann ich nicht umhin, die Po-
lizist/Räuber/Gott-Position als männlich-patriarchale zu denken, wohinge-
gen die von Serres oft verwendeten Motive der Produktion und Sorge mir 
als eher weiblich-feminin konnotiert erscheinen. Dementsprechend bleibt 
bei mir ›der Kritiker‹ männlich.

55	 	Für erziehungswissenschaftliche Arbeiten zu Affekt siehe Wicke (2021a; 
2021b).

THEORIEATMOSPHÄREN: NEGATIVITÄT ALS SOUND

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

als Forschungszugang plausibilisieren.56 Kritische Wissenschaft, so ließe 
sich zugespitzt formulieren, zeichnet sich durch einen durch negative Af-
fekte strukturierten Weltbezug aus, der positive Affekte verunmöglicht 
oder als unwissenschaftlich verdrängt. 

In einem durchaus dialektischen Sinn können solche negativen Af-
fekte ausgesprochen produktiv sein. Diesbezüglich kann sowohl auf die 
existenzielle Dimension affektiver Bindungen hingewiesen werden als 
auch auf die Möglichkeit von Affekten zweiter Ordnung. Die existen-
zielle Dimension affektiver Bindungen beschreibt deren Notwendigkeit. 
Latour etwa benutzt interessanterweise den Begriff des Lernens, um die 
Lebendigkeit von Körpern zu beschreiben: »to have a body is to learn 
to be affected, meaning ›effectuated,‹ moved, put into motion by other 
entities, humans or nonhumans. If you are not engaged in this learning, 
you become insensitive, dumb, you drop dead« (Latour 2004, 205, Hv. 
KW, vgl. Wicke/Kluge i. E.).57 Affektiert-werden wird damit zur Überle-
bensfrage. Übertragen auf den Gedanken, die Negativität einer Sprech-
weise als Affekt zu beschreiben, kann damit die existenzielle Bedrohung 
begreifbar gemacht werden, die bisweilen von einer Infragestellung die-
ser Sprechweise auszugehen scheint.58 

Die Möglichkeit von Affekten zweiter Ordnung wird deutlich, wenn 
Sedgwick festhält, dass schlichtweg alles Objekt von Affekten werden 

56	 	Die Negativität der Kritik als Hermeneutik des Verdachts wurde bei Fel-
ski als affektiv beschrieben: »Suspicion«, schreibt Felski, »denotes an affec-
tive orientation« (2015, 36, Hv. KW). Damit lässt sich die Hermeneutik des 
Verdachts mit Hilfe des Konzepts des Affekts weiter theoretisieren. Ein sol-
ches Unterfangen, bei Felski angedeutet aber nicht durchgeführt, würde al-
lerdings von der Ricœur’schen Bedeutung abweichen. 

57	 	Wicke und Kluge leiten daraus die weitreichende These ab, »[d]as Pädago-
gische« sei »dem Sozialen […] nicht nur selbst von vornherein enthalten, 
sondern es ist Bedingung seines Zustandekommens« (i. E.). Dabei laufen sie 
meines Erachtens Gefahr, hinter die Latour’sche, an Stengers’ Whitehead-
Interpretation (Stengers 2011) anknüpfende Fassung von Kausalität zurück-
zufallen, ironischerweise, indem »das Pädagogische« als Ursache verstanden 
wird und damit Lernen im Sinne Latours geradewegs ausschließt.

58	 	 In ihren ebenso nuancierten wie kulturpolitisch einflussreichen Analysen 
der affektiven und moralischen Ökonomien der happiness sowie ihren Stö-
renfrieden, den affect alliens wie beispielsweise feminist kill-joys, beschreibt 
Ahmed diese existentielle Bedrohung von der anderen Seite, insofern diese 
die Hegemonie positiver Affektordnungen infrage stellen vermögen (vgl. Ah-
med 2004a; 2004b; 2010a; 2010b). In neueren kulturkritischen Diskussio-
nen wird eine solche hegemoniale positive Affektordnung auch unter dem 
Stichwort toxic positivity verhandelt (vgl. Halberstam 2011). Wenn ich hier 
vorherrschende Negativität problematisiere, geht es mir ausdrücklich nicht 
darum, diese durch eine hegemoniale Positivität, wie sie überzeugend von 
Ahmed und Halberstam kritisiert wurde, zu ersetzen. Zum Verhältnis der 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

kann: »Affects can be, and are, attached to things, people, ideas, sen-
sations, relations, activities, ambitions, institutions, and any number of 
other things, including other affects. Thus, one can be excited by anger, 
disgusted by shame, or surprised by joy« (Sedgwick 2003, 19). Affekte 
zweiter Ordnung ermöglichen affektive Bindungen an affektive Distan-
ziertheit, ein Lieben des Hasses, ein Wertschätzen der Abwertung, ein 
Wohlfühlen im Unwohlsein ebenso wie ein Hass auf Liebe, eine Abwer-
tung von Wertschätzung, ein Unwohlsein mit Wertschätzung, aber auch 
eine Problematisierung der Problematisierung, eine Situierung der Situ-
ierung etc. Damit ist zu erklären, was Felski als die verbindende Wir-
kung der ihrer Etymologie entsprechend zunächst trennenden Kritik be-
schreibt: 

[A] critical stance serves as a means of forging connections with like-mind-
ed others; an ethos of detachment can inspire copious and heartfelt at-
tachments […] gather supporters, forge pathways, generate alliances, and 
create networks in order to sustain its existence. Even if its affect is wary, 
skeptical, or negative, it is also engaged in the positive work of assembling 
allies and creating coalitions around a certain set of ideas. While it may 
rail against domestication, critique itself becomes a canopy, a dwelling, a 
resting place, a home. (Felski 2015, 50)

Damit kommen wir auch zurück zu Felskis Beschreibung der Kritik als 
affektive Orientierung und können genauer angeben, inwiefern Kritik 
Orientierung bietet oder auch nicht. Nun können wir sagen, dass Ne-
gativität nicht nur indirekt, also über das in der Negation aufscheinen-
de Positive (Transzendenz) Orientierung enthält, sondern auch selbst, 
nämlich als Pol, der, durchaus in Latours Sinn, versammelt. Kritik kann 
selbst zum Latour’schen thing werden, das Akteure attrahiert, Kon-
versationen anstiftet, Solidarität und Gemeinschaft erfahrbar werden 
lässt. Ich muss an Orte der Kritik denken, die ganz zweifellos spezi-
fische Affektordnungen aufweisen:59 antideutsche Kneipen, studenti-
sche Lesekreise, marxistisch-leninistische Demonstrationen, Aufklä-
rungsstände von »Querdenkern«, critical whiteness-Workshops, aber 
eben auch akademische Tagungen oder Interpretationssitzungen qua-
litativer Sozialforschung. Bei allen Unterschieden kann sich an solchen 
Orten in der Kritik wohlgefühlt werden, kann man sich am eigenen 

hier problematisierten Negativität und einer post-kritischen Positivität sie-
he das neunte Kapitel. 

59	 	Solche Orte lassen sich auch als »affektive Arrangements« (Slaby 2019) be-
schreiben: »An affective arrangement comprises an array of persons, things, 
artifacts, spaces, discourses, behaviors, expressions or other materials that 
coalesce into a coordinated formation of mutual affecting and being-affect
ed« (ebd., Hv. i.O. getilgt, vgl. Slaby 2018; Slaby/Mühlhoff 2019 sowie zu 
deren politischer Dimension Slaby/Bens 2019). 

THEORIEATMOSPHÄREN: NEGATIVITÄT ALS SOUND

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Kritischsein berauschen. Negative Affekte werden Objekte positiver 
Affekte.60 

d) Negativität als Denkstil

Wenn Felski Kritik als »a style of thought infused with a range of pas-
sions and pleasures, intense engagements and eager commitments« 
(2015, 10, Hv. KW) beschreibt, ruft sie implizit den auf Fleck zurückge-
henden Begriff des ›Denkstils‹ auf. Fleck selbst beschreibt den Denkstil 
als Resultat eines auf Dauer gestellten Denkkollektivs: 

Ein Denkkollektiv ist immer dann vorhanden, wenn zwei oder mehre-
re Menschen Gedanken austauschen. Ein schlechter Beobachter, wer 
nicht bemerkt, wie ein anregendes Gespräch zweier Personen bald den 
Zustand herbeiführt, daß jede von ihnen Gedanken äußert, die sie al-
lein oder in anderer Gesellschaft nicht zu produzieren imstande wäre. 
Eine besondere Stimmung stellt sich ein, der keiner der Teilnehmer sonst 
habhaft wird […]. Längere Dauer dieses Zustandes erzeugt aus gemein-
samem Verständnis und gegenseitigen Mißverständnissen ein Denkge-
bilde, das keinem der Zwei angehört, aber durchaus nicht sinnlos ist. 
(Fleck 1935/1980, 60)

Die »Stimmungskameradschaft« zwischen Teilnehmerïnnen eines 
solchen Gesprächs sei »sofort, nach einigen Sätzen fühlbar« (Fleck 
1935/1980, 140). Diese »ermöglicht erst echte Verständigung, wogegen 
man ohne sie nur aneinander vorbeiredet« (ebd.). »Gefühlsfreies Den-
ken« (ebd., 67) und Sprechen ist für Fleck unmöglich, wenngleich es 
zu einer »gleichmäßige[n] Gefühlsübereinstimmung« im Rahmen einer 
»Kollektivstimmung« kommen könne, die aus der Eigenwahrnehmung 
der Teilnehmerïnnen eine »Gefühlsfreiheit« suggeriert (ebd.). Beregow 
hält diesbezüglich fest: »Damit ist gefühlsfreies Denken selbst ein stim-
mungsinduziertes Gefühl, das aus der ausgleichenden Energetik einer 
harmonischen Kollektivstimmung erwächst« (2021, 195).61 

60	 	Die Reichhaltigkeit affekttheoretischer Positionen wurde hier noch lange nicht 
ausgeschöpft. Die Negativität der Kritik als Affekt ließe sich weiter beschrei-
ben mit eher an Heidegger orientierten Ansätzen wie jenen Slabys, an Deleuze 
orientierten Autorïnnen wie Massumi oder feministischen Autorïnnen wie 
Sedgwick oder Ahmed. 

61	 	Durch eine harmonische Kollektivstimmung kann beispielsweise erklärt 
werden, wie bei Teilnehmerïnnen einer Interpretationssitzung der Eindruck 
entstehen kann, sie befänden sich in einem gefühlsfreien Raum rational ge-
härteter und methodisch gesicherter Analyse. Ich spreche da auch aus Er-
fahrung. Es wäre reizvoll, die affektiven Arrangements von Denkstilen ver-
schiedener methodischer Verfahren ethnographisch zu untersuchen. Erste 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

Diese Stimmung eines Denkkollektivs ermöglicht es nun überhaupt 
erst, auf eine bestimmte Art zu sehen und zu erkennen, zu denken und 
zu sprechen (vgl. Fleck 1947/2011).62 Insofern eine stimmungsinduzier-
te gerichtete Wahrnehmung für wissenschaftliches Erkennen und dessen 
Beschreibung notwendig ist, lässt sich die Zugehörigkeit zu einem Denk-
kollektiv als Voraussetzung für wissenschaftliche Tätigkeiten – und nicht 
nur als deren Resultat – fassen. Die Stimmung eines Denkkollektivs um-
fasst »die ästhetische Dimension der sinnlichen Wahrnehmung, die ko-
gnitive Dimension des Sachlich-Gedanklichen und die soziale Dimen-
sion der praktisch vollzogenen Gerichtetheit« (Beregow 2021, 195),63 
wobei Fleck selbst diese Dimensionen eben nicht analytisch voneinan-
der trennt, sondern vielfach ineinander verwoben verwendet.64 Zu ei-
nem Denkkollektiv gehören – meist mehrheitlich ungeschriebene – Re-
geln bezüglich sowohl der Arbeit mit dem Untersuchungsgegenstand als 
auch der Zusammenarbeit im Forscherïnnenkollektiv.65 Darüber hinaus 
prägt sich in Denkkollektiven ein »technischer und literarischer Stil« 
(Fleck 1935/1980, 130) aus, der sich aus (disziplinärspezifischen) Fach-
sprachen und Jargons speisen und wiederum in diese münden kann.66 

Flecks Konzept des Denkstils beschreibt spezifische affektive Ar-
rangements des Wahrnehmens und Sprechens innerhalb konkreter 

Ansätze in diese Richtung haben Greiffenhagen/Mair/Sharrock vorgelegt 
(2011, vgl. zur Ethnographie Lippert/Mewes 2021 sowie für quantitative 
Verfahren Mair/Greiffenhagen/Sharrock 2016). 

62	 	So schreibt Fleck pointiert: »Ein ahistorisches, von der Geschichte abge-
trenntes Erkennen ist unmöglich, ähnlich wie auch ein asoziales, von einem 
isolierten Forscher ausgeführtes Erkennen unmöglich ist« (1936/2011, 299, 
Hv. i.O. getilgt). 

63	 	Von einer kulturpolitischen Perspektive aus könnte man meines Erach-
tens die spezifischen Sprechweisen des Denkkollektivs als Bindeglied die-
ser Dimensionen herausarbeiten. Eine zentrale Rolle dafür spielen etwa 
Geschichten: »[O]nce stories are under people’s skin«, schreibt etwa Frank, 
»they affect the terms in which people think, know, and perceive. Stories 
teach people what to look for and what can be ignored; they teach what to 
value and what to hold in contempt« (2010, 48, Hv. KW, vgl. Rorty 1998; 
2003; 2008). 

64	 	Für eine historisch-diskursanalytische Perspektive auf Flecks begriffliches 
Inventar siehe Bauer (2014). 

65	 	Flecks Arbeiten werden dort typisch kritisch, wo er selbst im Modus des 
Aufdeckens operiert und mit den Akteuren bricht, indem er davon ausgeht, 
dass das »Individuum [...] nie, oder fast nie das Bewußtsein des kollektiven 
Denkstiles« hat (Fleck 1935/1980, 56f.), den wiederum er, Fleck, erkennen 
kann. 

66	 	Flecks Beobachtungen der herkunftsdisziplinbedingt verschiedenen Weisen 
des Sehens stützen sich auch auf Arbeiten als Häftling in Forschungslabo-
ren in den Konzentrationslagern Auschwitz und Buchenwald, zu denen er 

THEORIEATMOSPHÄREN: NEGATIVITÄT ALS SOUND

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

Denkkollektive, die sich wiederum in der Zusammenarbeit konkreter 
Akteure an konkreten Orten bilden. Insofern scheint mir der Begriff für 
die Beschreibung der vorherrschenden Negativität kritischer Erziehungs-
wissenschaft eine zu mikrologische Betrachtungsweise anzulegen. Es lie-
ße sich meines Erachtens produktiv von Denkstilen in spezifischen Theo-
rietraditionen kritischer Erziehungswissenschaft sprechen – etwa die von 
Bünger (2022) rekonstruierten Spielarten von Transzendental-, Ideolo-
gie- und Subjektkritik in der Bildungs- und Erziehungsphilosophie (siehe 
Kapitel 2) oder die von Kubac (2013) problematisierten kritisch-mate-
rialistischen und transzendental-kritischen Traditionen –, die nicht sel-
ten auch mit bestimmten Standorten verbunden sind und dort wiederum 
in bestimmbaren Denkkollektiven praktiziert wurden. Dies allerdings 
ist nicht Anliegen der vorliegenden Arbeit. Bei näherer Betrachtung des 
Gebrauchs bei Fleck bietet sich der Begriff des ›Denkstils‹ für die gewis-
sermaßen gröbere Analyseebene der vorliegenden Arbeit eher nicht an – 
oder er wäre deutlich über Flecks eigenen Gebrauch hinaus auszuweiten.

e) Negativität als Theorieatmosphäre

Beregows Konzept der Theorieatmosphäre diskutiert und verknüpft eini-
ge der bislang vorgestellten Theorieangebote; insbesondere schließt sie an 
Flecks Arbeiten an. Sie grenzt sich bei ihrer Konzeption von Atmosphä-
ren einerseits von einer rein textimmanenten Analyse ab, die Beregow 
etwa in Gumbrechts Ansatz der Stimmung exemplifiziert sieht, nämlich 
»als eine Methode […], die über die Mikroatmosphäre eines Textes zur 
Makroatmosphäre seines historisch-sozialen Kontexts vordringt. Ausge-
hend von der atmosphärischen Form eines Textes – seiner ›Oberfläche‹ – 
gelangt sie zu seiner inhaltlichen Bedeutung – seiner ›Tiefe‹« (Beregow 
2021, 192). Andererseits grenzt sich Beregow ab von einer Zentralsetzung 
der Figur der Autorïn, wie etwa in Webers Konzept des Charismas oder 
in Analysen der Selbst- und Fremdinszenierung oder Ikonographie von 
Autorïnnen.67 Demgegenüber »adressiert das Konzept der ›Theorieatmo-
sphäre‹ den verbindenden Raum des ›Dazwischen‹, der nicht nur Autor:in 
und Text, sondern auch Lese- und Rezeptionspraktiken sowie Dinge und 
Räume des konkreten Gebrauchs von Theorie umspannt, wechselseitig 
verklammert und affektiv zueinander ins Verhältnis setzt« (ebd.). Dabei 

gemeinsam mit Häftlingen mit außergewöhnlich heterogenen Ausbildungen 
gezwungen wurde (vgl. die gesammelten Zeugnisse in Fleck 2011). 

67	 	Zur Inszenierungsgeschichte pädagogischer Erlöserfiguren siehe den gleich-
namigen Band von Bühler, Bühler und Osterwalder (2013) sowie zur Ge-
schichte der Selbstinszenierung in den Geisteswissenschaften Etzemüller 
(2019). 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

betont Beregow entgegen auf Fluidität und Entgrenzung abzielende Kon-
zepte von Atmosphären, etwa bei Massumi (2011), deren »hochgradig 
exkludierende[] Dynamik der Herstellung von Innen-Außen-Grenzen« 
sowie »verbindende und trennende, öffnende und schließende, nomadi-
sche und begrenzende Effekte« (Beregow 2021, 212). 

Die Verknüpfung von stilistisch-rhetorischen Analysen mit Praktiken 
der Selbst- und Fremdinszenierung in Hinsicht auf die auch in Theorie 
sich zeigende »Affektivität des Sozialen« (Reckwitz 2016, 167)68 kommt 
etwa in Folgenden Schilderungen Beregows zum Ausdruck: 

Ob man nun pastoral anmutende Luhmannianer in Tweedjacketts vor sich 
hat, melancholische Adorniten, die am nachgeschobenen ›sich‹ festhalten, 
oder wild assoziierende Deleuzianer: Von diesen selbst als außertheore-
tisch wahrgenommenen Umgebungen der Theorie scheint ein großer Reiz 
auszugehen. Verirren sich Journalist:innen oder gutwillige Studierende auf 
Tagungen, staunen sie nicht selten über die Schrullen des verschworenen 
Theoriekollektivs, dem seine seltsamen Stilblüten und habituellen Eigen-
tümlichkeiten in der Regel ebenso entgehen wie der spezifische Sound, der 
innerhalb dieses Kollektivs entsteht. (Beregow 2021, 192f.)

Beregow betrachtet die Theorieatmosphären »als Produkte textlicher 
und außertextlicher Elemente, die den Schreib- und Leseprozess sowie 
die Wahrnehmung von Theorie auf affektive Weise initiieren, ordnen, 
gestalten, steuern, rahmen und ausrichten« (2021, 193) und damit als 
»konstitutive Dimension von Theorien – und zwar keineswegs nur sol-
cher, die ›stimmungsvoll‹ daherkommen« (ebd.). Daher kann sie schlicht 
konstatieren: »Es gibt keine Theorie ohne Atmosphäre« (ebd.). 

Die hier nur kurz vorgestellten Konzeptionen, die vorherrschende Ne-
gativität der Kritik als Stimmung, Hermeneutik des Verdachts, Affekt, 
Denkstil und Theorieatmosphäre zu fassen, sind als theoretische Ange-
bote rekonstruiert worden, um begreif- und beschreibbar zu machen, 
was genau im kritischen Sprechen vorherrschend negativ ist oder sein 
könnte. Allen Konzepten ist gemein, dass sie offene oder verschwomme-
ne Grenzen aufweisen und nur schwerlich unmittelbar empirisch-ana-
lytisch zu gebrauchen sind. Dies mag jedoch auch an ihrem Gegenstand 
liegen, der selbst uneindeutig, verschwommen und nur schwer zu fas-
sen ist – oder zumindest mir so vorkommt. Gerade aus diesem Grund 
allerdings, so möchte ich mutmaßen, ist die vorherrschende Negativität 
auch so wirkmächtig, nicken die Kollegïnnen so schnell und werfen ei-
nander eingeschworene Blicke zu – Hinweise auf die Zugehörigkeit zu 
einem Denkkollektiv? –, wenn ich nach einem Vortrag beim Bier von 
ihr erzähle. 

68	 	 Ich lese Beregows Arbeit eher als eine solche Verknüpfung denn als einen 
von ihr selbst reklamierten »›dritten Weg‹ jenseits von Autoren- bzw. Werk-
zentrierung« (Beregow 2021, 193, Hv. KW). 

THEORIEATMOSPHÄREN: NEGATIVITÄT ALS SOUND

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

6.4 Rückblick 

In diesem Kapitel wurde versucht zu plausibilisieren, dass in der kriti-
schen Erziehungswissenschaft negatives Sprechen vorherrscht, wohinge-
gen positives Sprechen kaum kultiviert wird. Hierzu habe ich die Spra-
che der kritischen Erziehungswissenschaft als einen bestimmten Sound 
beschrieben, nämlich einen negativen. Dessen Negativität wurde unter 
Zuhilfenahme fünf theoretischer Konzepte ausgeführt: Stimmung, Her-
meneutik des Verdachts, Affekt, Denkstil und Theorieatmosphäre. Da-
bei zeigte sich, dass der negative Sound der kritischen Erziehungswis-
senschaft als nicht bloß akzidentiell abgetan werden kann – keine bloße 
»Geschmackssache« oder nebensächliche »Stilfrage« ist –, sondern als
konstitutiv für ihren Bezug zum Gegenstand gelten muss: Pädagogische
Phänomene erscheinen als negativ, wenn sie mit dem negativen Sound
beschrieben werden, wohingegen deren positive Seiten ab- und ausge-
blendet werden. Weiterhin wurde argumentiert, dass die vorherrschende
Negativität nicht ausreichend Orientierungswissen zur Verfügung stellt.
Negationen lassen sich nicht in in ausreichendem Maße Orientierung
bietende positive Bezüge übersetzen oder überführen. Das vorherrschend
negative Sprechen kritischer Erziehungswissenschaft geht daher mit ei-
nem Verlust von Orientierung auf Seiten der Pädagogik einher.

Die Aufgabe post-kritischer Erziehungswissenschaft würde darin be-
stehen, theoretisch anspruchsvolle positive Sprechweisen zu erarbeiten, 
die Orientierung anbieten, ohne dabei hinter die Einsichten kritischer 
Erziehungswissenschaft zurückzufallen und damit an Differenziertheit 
einzubüßen. Es geht also keineswegs um fröhliche-unkritische und so-
mit beschönigende Positivität in Absehung von Negativität, sondern um 
›post‹ im Sinne von sowohl ›dazu‹ als auch ›danach‹: um die Pluralisie-
rung der erziehungswissenschaftlichen Artikulationsmöglichkeiten. Eine
sich wechselseitig ausschließende Opposition zwischen Negativität auf
der einen (kritischen) und Positivität auf der anderen (post-kritischen)
Seite kann daher nur äußerst eingeschränkt gelten gelassen werden.69 Es
scheint mir vielmehr angezeigt, ein neues, anderes Verhältnis zwischen
beiden auszuarbeiten, sie also nicht als verschiedene Arten der, sondern
Bestandteile von Erziehungswissenschaft zu konzipieren. Dies wird im
neunten Kapitel weiter ausgeführt.

69	 	Eine solche exklusive Konzeption und Gegenüberstellung von Negativität 
und Positivität in der post-critical pedagogy findet sich in Vlieghe und Za-
mojski (2019a, passim, vgl. Wortmann 2019). 

NEGATIVITÄT: DER VERLUST DER ORIENTIERUNG

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

Zwischen II/III

Im letzten Teil wurden in drei Kapiteln drei Probleme der Kritik beschrie-
ben, zu denen jeweils die drei Kapitel im folgenden Teil Alternativen für 
eine post-kritische Erziehungswissenschaft aufzeigen werden. Im Folgen-
den skizziere ich in Kürze die im zweiten Teil beschriebenen Probleme 
der Kritik, deute die im folgenden dritten Teil beschriebenen auf diese 
Probleme antwortenden Alternativen an und benenne deren Verhältnis 
zueinander. Im vierten Kapitel wurde die Aufdeckungsgeste der Kritik 
problematisiert. In enger Anlehnung an Latours Beschreibung des Ent-
larvungs-Impetus, der dazu führt, Phänomene auf etwas ihnen zugrunde 
Liegendes zu reduzieren, wurde dafür argumentiert, dass eine kritische 
Beschreibungsweise der Reichhaltigkeit der Phänomene nicht gerecht 
werden kann. Stattdessen wird der Kritiker durch die Aufdeckungsgeste 
in die Lage versetzt, quasi beliebige Aspekte eines Phänomens als kons-
titutiv auszuweisen und andere demgegenüber als bloße Projektion des 
Akteurs abzuwerten. Im siebten Kapitel werden mit den Motiven der Re-
lationalität und Fläche alternative Sprechweisen angeboten, die keinen 
Unterschied zwischen der bloßen Oberfläche und dem Darunter- oder 
Dahinterliegenden machen, sondern die Relationen eines Phänomens in 
einer flachen Ontologie beschreiben. Diese Alternative verhält sich, so 
werde ich vorschlagen, wechselseitig ausschließend zum beschriebenen 
Problem, was hieße, man könne entweder auf eine kritisch-aufdeckende 
oder post-kritisch-flache Weise Erziehungswissenschaft betreiben – aber 
nicht sinnvollerweise zugleich. 

Im fünften Kapitel wurde der kritische Bruch mit den Akteuren be-
schrieben und aus fünf Perspektiven problematisiert. Aus epistemolo-
gisch-methodologischer Perspektive wurde fraglich, weshalb der Kriti-
ker außerhalb des Verblendungszusammenhangs steht, wie er sich also 
aus dem Teufelskreis der Täuschungen, in dem er die Akteure gefangen 
sieht, befreien konnte. Aus normativ-demokratischer Perspektive wurde 
die Objektivierung der Subjekte durch den Kritiker problematisiert, in-
sofern dieser annimmt, besser über sie Bescheid zu wissen als diese selbst 
und daher für die Akteure sprechen oder sie über ihre eigene Situation 
aufklären kann. Aus pädagogisch-emanzipatorischer Perspektive wur-
de bezweifelt, ob eine solche Aufklärung der Akteure in der vom Kriti-
ker beabsichtigten Weise wirksam werden kann. Aus politisch-progressi-
ver Perspektive wurde beobachtet, dass Kritik zu einer unbeabsichtigten 
Konservierung des Problems sowie auch zur Selbsterhaltung des Kriti-
kers beitragen kann. Aus empirischer Perspektive schließlich ließ sich 
feststellen, dass die Annahme einer spezifisch kritischen Position in Ab-
grenzung zu den Akteuren empirisch nur schwer haltbar ist. Im achten 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

 Kapitel werden mit den Motiven der Gleichheit und Symmetrie alterna-
tive Sprechweisen zum kritischen Bruch mit den Akteuren angeboten, 
die in der Lage sind, von einer prinzipiellen Gleichwertigkeit der Sicht-
weisen von Forscherïn und Akteuren ausgehen und damit zu rechnen, 
dass Forscherïn und Akteure zwar verschiedene Perspektiven auf einen 
Gegenstand einnehmen können, diese jedoch nicht per se verschieden 
wahr oder kritisch sind. Bezüglich des Verhältnisses dieser Alternativen 
zu dem Problem des Bruchs schlage ich vor, dass eine post-kritische Er-
ziehungswissenschaft den Bruch so weit wie möglich vermeiden sollte, es 
allerdings bestimmte Fälle gibt, in denen er legitim und notwendig bleibt. 

Im sechsten Kapitel wurde argumentiert, dass in der kritischen Erzie-
hungswissenschaft negatives Sprechen vorherrscht, wohingegen positives 
Sprechen kaum kultiviert wird. Diese Negativität wurde als Sound be-
schrieben, der pädagogische Phänomene als negativ erscheinen lässt und 
pädagogischen Akteuren nicht ausreichend Orientierungswissen zur Ver-
fügung stellt. Im neunten Kapitel werden mit den Motiven der Positivität 
und Affirmation alternative Sprechweisen zur vorherrschenden Negativi-
tät angeboten. Dabei geht es jedoch nicht darum, nicht mehr negativ zu 
sprechen, sondern zusätzlich auch auf theoretisch anspruchsvolle Weise 
positiv über Pädagogik sprechen zu können. Insofern würde eine post-
kritische Erziehungswissenschaft negative und positive Sprechweisen in-
tegrieren. 

Um auf die beschriebenen Probleme der Kritik antwortende Alter-
nativen einer post-kritischen Erziehungswissenschaft zu präsentieren, 
sind die Kapitel im folgenden dritten Teil wie folgt strukturiert: Zu-
nächst werden die Kapitel jeweils in ihrem ersten Abschnitt den Bezug 
der darauffolgend präsentierten Alternative zu dem im letzten Teil be-
schriebenen Problem explizieren, also einen Vorschlag für das Verhält-
nis zwischen post-kritischer Erziehungswissenschaft und dem Problem 
der Kritik unterbreiten. Darauffolgend werden in jedem Kapitel jeweils 
zwei Sprechweisen vorgestellt, die aussichtsreich scheinen, eine Alterna-
tive zu den jeweiligen Problemen der Kritik anzubieten und somit einen 
Einsatz einer post-kritischen Erziehungswissenschaft darstellen könnten. 
Dies erfolgt, indem die Sprechweisen zunächst vorgestellt, dann anhand 
einer erziehungswissenschaftlichen Studie illustriert und schließlich hin-
sichtlich deren Potential für eine post-kritische Erziehungswissenschaft 
diskutiert werden. Die Kapitel schließen mit einem zusammenfassenden 
Rückblick.  

ZWISCHEN II/III

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85 - am 03.02.2026, 07:41:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971160-85
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	II. Grenzen: Probleme der Kritik
	4. Aufdeckung: Der Verlust der Phänomene
	4.1 Der Entlarvungs-Impetus: Exposition der Aufdeckung
	4.2 Die Umkehrung von Sein und Schein und die Reduktion auf ein realistisches Urmotiv
	4.3 Identifizierendes Denken
	4.4 Rückblick

	5. Bruch: Der Verlust der Akteure
	5.1 Ich sehe was, was Du nicht siehst: Exposition des Bruchs
	5.2 Problematisierung aus epistemologisch-methodologischer Perspektive: Der Teufelskreis der Täuschungen
	5.3 Problematisierung aus normativ-demokratischer Perspektive: Die Objektivierung der Subjekte durch den Kritiker
	5.4 Problematisierung aus pädagogisch-emanzipatorischer Perspektive: Die Unwirksamkeit der Aufklärung
	5.5 Problematisierung aus politisch-progressiver Perspektive: Die Konservierung des Problems zur Selbsterhaltung des Kritikers
	5.6 Problematisierung aus empirischer Perspektive: Critique is ordinary!
	5.7 Rückblick

	6. Negativität: Der Verlust der Orientierung
	6.1 Dagegen sein: Exposition der vorherrschenden Negativität
	6.2 Schönfärberei und weitere Einsprüche
	6.3 Theorieatmosphären: Negativität als Sound
	a) Negativität als Stimmung
	b) Negativität als Hermeneutik des Verdachts
	c) Negativität als Affekt
	d) Negativität als Denkstil
	e) Negativität als Theorieatmosphäre

	6.4 Rückblick

	Zwischen II/III


